

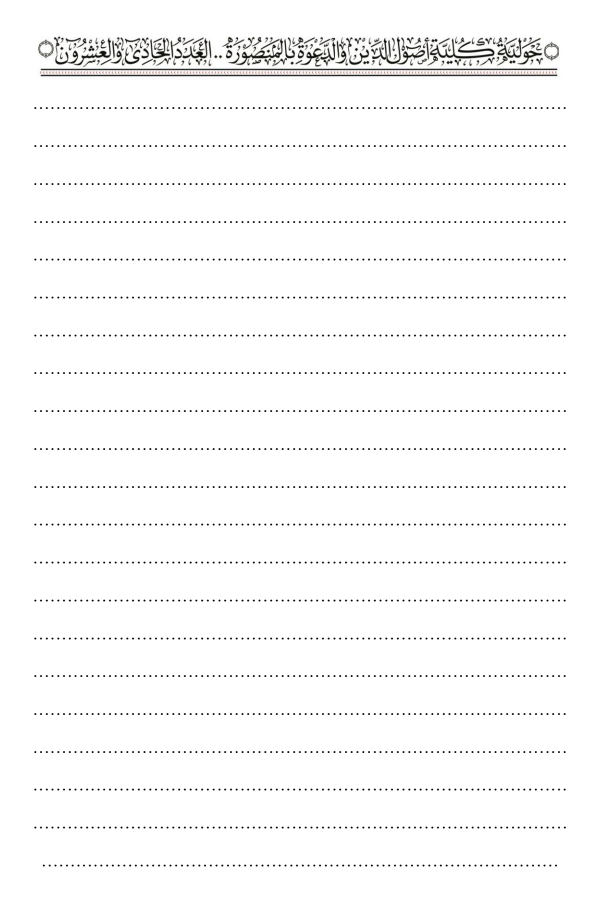
يوم سعيد من خلال القرآن المجيد "مفاتيح قرآنية لنيل السعادة الحقيقية"



إحراو

الدكتور/ أحمد محمدي إبراهيم العمروسي

مدرس التفسير وعلوم القرآن بكلية أصول الدين والدعوة الإسلامية بطنطا جامعة الأزهر – م





#### ملخص البحث باللغة العربية:

يوم سعيد من خلال القرآن المجيد "مفاتيح قرآنية لنيل السعادة الحقيقية" أحمد محمدي إبراهيم العمروسي

قسم التفسير وعلوم القرآن، بكلية أصول الدين والدعوة الإسلامية ، جامعة الأزهر الشريف، طنطا، جمهورية مصر العربية.

البريد الإلكتروني: ahmedmohamadyelamrosy.27@azhar.edu.eg البريد الإلكتروني:

يهدف البحث إلى دراسة موضوع السعادة من منظور قرآني، ويبحث عن أهم أسبابها، ويستعرض بعض طرق تحصيلها، ويُقرب حقيقتها للراغبين في الفوز بها، ويوضح أنها تتحقق بالموازنة بين مطالب الجسم والروح، وبين مطالب الفرد والجماعة، وبين إعمار الدنيا والآخرة، وباتباع منهج السعادة الإسلامي المتمثل في: معرفة الله والسعي لتحصيل مرضاته بتحقيق العبودية له والامتثال لأوامره، وبمعرفة الإنسان ومكانته وحقيقة وجوده، وبالتأمل في الكون وما يحويه بقدر الطاقة التي وهبها الله لخلقه، والتي تدفعهم للنظر والتساؤل والبحث.

وقد اتبعت المنهج الاستقرائي والاستنباطي، وانتهت الدراسة إلى مجموعة من النتائج، منها: أن أظهر طرق السعادة الحقيقية هو اتباع المنهج القرآني، والتزام الأمر الإلهي، واقتفاء الأثر النبوي، وأن الناس منقسمون إلى قسمين: قسم شقي معذب مستحق للعقوبة بمقتضى الوعيد للعاصيين، وقِسم سعيد متفضل عليه بالنعيم، ومستحق للجنة بموجب الوعد للطائعين، وإن من أبرز طرق نيل السعادة النهارية: الاهتمام بالصلوات والأذكار النهارية، والحرص على صيام الفرض والنافلة، والسعي والعمل والكسب الحلال، فضلاً عن الاستعانة بالله، وأخذ المبادرة وتعاطى الأسباب المتاحة من أول النهار في التغلب على

المهام الصعبة، وقضاء الأمور الشاقة، والتحلي بجميل الأخلاق، وإن من أبرز طرق تحصيل السعادة الليلية: الحرص على سلامة القلب، والوصية، وحسن الخاتمة، والاهتمام بالصلوات والأدعية الليلية وتخصيص لباس مخصوص لها، وانتظار الليالي الموسمية لملئها بالطاعات، واستحباب السفر الطويل ليلاً.

ودعا البحث إلى دراسة الموضوعات القرآنية، والاهتمام بالجوانب التطبيقية، ومحاولة تسهيل المفاهيم برسم أسهل طرق تنفيذها، ومن الموضوعات التي يمكن دراستها: الألفاظ التي توحي بالسعادة كالفرح، والسرور، والنضرة، والبشرى، والرضا، والفلاح، واليسر، والنجاة، والسعة، والعلاقات بينها، ومناسبة اختيارها في سياقها القرآني، ووسائل تطبيقها.

الكلمات المفتاحية: سعادة، قرآن، مفاتيح، عبادة نهارية، عبادة ليلية.

ملخص البحث باللغة الإنجليزية:

# Happy Day Through the Holy Quran 'Miraculous Quranic Keys to Attain True Happiness'

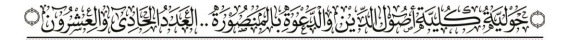
Ahmed Mohamady Ibrahim Al-Amrosy

Assistant Professor of Interpretation and Qur'an Sciences, Faculty of Fundamentals of Religion and Advocacy in Tanta, al-Azhar University, Arab Republic of Egypt.

The Email: ahmedmohamadyelamrosy.27@azhar.edu.eg The Abstract:

The research aims to study the subject of happiness from a Quranic perspective, and searches for its most important causes, reviews some of the ways to achieve it, and brings its reality closer to those who wish to win it, and explains that it is achieved by balancing the demands of the body and the soul, and the demands of the individual and the group, and between the development of this world and the hereafter, and by following the Islamic method of happiness represented in: knowing God Almighty, and striving to achieve His pleasure by achieving servitude to Him, complying with His orders, and stopping at His limits, and by knowing man, his creation, the reality of his his position among creatures, and existence, contemplating the universe, and understanding its reality and what it contains to the extent of the human energy that God has given to His creation, which drives them to look, question, and search.

The inductive and deductive approach was followed, and the study concluded with a set of results, including: The clearest paths and most evident ways of true happiness are following the Qur'anic approach, adhering to the divine command, and following the prophetic trace. People are divided into two groups:



a wretched, tormented group that deserves punishment according to the threat to the disobedient, and a happy group that is blessed with bliss and deserves Paradise according to the promise to the obedient. Among the most prominent ways to attain daytime happiness are: paying attention to daytime prayers and what is related to them, striving, working, and earning lawful money, being keen on various daytime remembrances, being keen on obligatory and voluntary fasting, in addition to seeking help from God, taking the initiative and using available means from the beginning of the day to overcome difficult tasks, accomplish difficult matters, and being adorned with beautiful morals. Among the most prominent ways to attain nighttime happiness are: being keen on the safety of the heart before sleeping, making a will, having a good ending, paying attention to nighttime prayers and supplications, waiting for seasonal nights to fill them with acts of obedience, and allocating special clothing for acts of worship. Night, and the desirability of long journeys at night.

The research called for studying Quranic topics, paying attention to the practical aspects, and trying to facilitate concepts and rules by drawing the easiest ways to implement them. Among the topics that can be studied are words that suggest happiness such as joy, pleasure, freshness, good news, contentment, success, ease, salvation, and spaciousness, and the relationships between them, and the appropriateness of choosing them in their Quranic context, and the means of applying them and achieving them.

Key words: happiness, Quran, miracle, keys, happy day, daytime worship, nighttime worship.

#### مقدمة

فالبشر على ظهر الأرض يبحثون طوال حياتهم عن أي شيء يدخلهم في دائرة السعادة والشعور بأحاسيسها الرائعة، ويسلكون في تحصيل ذلك كل السبل المتاحة المشروعة منها وغير المشروعة، بل يتخطى الأمر إلى اللهث وراء الأوهام والخرافات والخيالات المعقولة وغير المعقولة من أجل الظفر بهذا الشعور الجميل اللطيف ولو لمدة ولحظات يسيرة، وأحياناً يُنفق في هذا الغالى والنفيس.

والحقيقة أن محاولة الوصول إلى السعادة وولوج مراتعها أمر مباح مشروع، لكن الأمر يحتاج إلى وقفة وتأمل قبل المضي في طريق البحث عنها، خاصة أن الحديث عن السعادة قد خاض فيه القاصي والداني، وتشتت المساعي والمسالك في شأنها، ومن نعم الله على هذه الأمة الإسلامية أن وفر على أتباعها الراغبين والسالكين لسبل السعادة الحقيقية الكثير من الجهد والبحث؛ فرسم لهم طرقها، وبين لهم حقيقتها، وأظهر لهم أسبابها، وعرض لهم ما قد يعتريهم ويتعرضوا له من معوقات وعقبات في طريق الوصول لغايتهم.

ومن أجل ذلك، فإن هذا البحث الموسوم بن يوم سعيد من خلال القرآن المجيد "مفاتيح قرآنية لنيل السعادة الحقيقية"، محاولة بحثية لنيل شرف الوصول إلى تيسير فهم معنى السعادة الحقيقية التي ضمنها هذا الدين الحنيف لأتباعه المخلصين الصادقين، مع إبراز بعض طرقها، والمساهمة في طرح بعض خطواتها، واستعراض بعض الأعمال الموصلة إليها، مستعيناً بالله أولاً، ثم بما سطره أهل التفسير وعلوم القرآن والزهد والرقائق في كتبهم وأسفارهم، والله من وراء القصد، فما كان من صواب فمن الله وحده، وما كان من خطأ فمني ومن الشيطان، وأستغفر الله وأتوب إليه.

#### أهمية الموضوع وأسباب اختياره:

### ترجع أهمية هذا الموضوع وأسباب اختياره لعدةِ أمور، من أهمّها ما يلي:

أولاً: ارتباط القرآن الكريم بأي دراسة يضفي عليها مزيداً من الفضل والأهمية، لتَميُزه بكونه مورداً خصباً للأبحاث والدراسات بغية الكشف عن مكنوناته وكوامنه.

ثانياً: تَناوُل موضوع من خلال آيات القرآن الكريم جمعاً ودراسة وتدبراً يكشف عن رافد هام من روافد الإعجاز القرآن، يُرجى منه تحقيق إضافة في تيسير فهم معاني آيات القرآن الكريم وتراكيبه وموضوعاته وتحقيق أهدافه ومقاصده.

ثالثاً: يُعد موضوع السعادة موضوعاً ذا قيمة لدى الفرد والمجتمع والأمة بأسرها، لا شتماله على عدة أعمال وارتباطات وأمور وجدانية تتعلق بالدنيا والآخرة.

رابعاً: من أسمى الغايات التي اتفق عليها البشر واجتهدوا في طلبها: الوصول والحصول على السعادة، لكن اختلفت مذاهبهم في الوقوف على حقيقتها، وتشعبت طرقهم وأعمالهم المؤدية للفوز بها.

خامساً: أغلب من يبحث عن السعادة الحقيقية ويريد الوقوف على معناها وحقيقتها وأسبابها وطرق وخطوات وأعمال تحصيلها بصورة مختصرة ميسرة تُوصله لهذه الغاية بسهولة وتهتم بالجانب التطبيقي يحتاج الأمر منه الكثير من الجهد حتى يصل إلى مبتغاه، فكانت هذه الورقات عوناً له على ما أراد بإذن الله.

وبالتالي، فإن دراسة موضوع السعادة من منظور إعجازي وتفسيري وتدبري وتنظيمي يسهم في الكشف عن مجموعة من المعاني والإشارات والطرق والخطوات والأعمال والروابط المشتركة التي تساعد في تسهيل وتقريب معنى السعادة الحقيقية لا الوهمية، وفهم مقاصدها، وكيفية الوصول إليها وتطبيقها، فترجع فائدة ذلك على العبد العامل، ويظهر أثر ذلك في حياته الدنيوية والأخروية.

هذه بعض الأسباب التي دعتني للبحث في هذا الموضوع القيم، والله من وراء القصد، والهادي إلى سواء السبيل.

#### الدراسات السابقة:

من خلال البحث في السجلات الخاصة بالأبحاث العلمية، وعبر الشبكة العنكبوتية - الإنترنت - وفهارس وكشافات الدراسات القرآنية؛ لم أقف على دراسات سابقة جامعة مستقلة متخصصة تهدف لاستخراج حدود وطريقة منظمة ومنضبطة يمكن السير عليها وتطبيقها يومياً للوصول والحصول على السعادة الحقيقية حسب محيط الاطلاع، وإنما هي إشارات مبثوثة في كتب أهل التفسير والزهد والرقائق، وكتابات بعض المهتمين بالدراسات الإسلامية والتي تطيل الكلام في الجوانب النظرية، والإسهابات الفلسفية، وكثيراً ما تتطرق وتتعمق في بيان معنى السعادة وحقيقتها والاختلافات في إثبات ذلك، ومن ذلك:

- ١. كيمياء السعادة، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت ٥٠٥)، رسالة صغيرة في تهذيب النفس ومعرفة خواصها، والحديث عن القلب وعساكره وخدمه، والتفريق بين السعادة بمعناها الظاهري والسعادة بمفهومها الروحاني.
- عاية الغايات وطريق السعادات حسن الخاتمة، لأزهري أحمد محمود، ورقات
   تتحدث عن حسن الخاتمة وكونها إحدى طرق السعادة.
- ٣. السعادة والفلاح في فهم مقاصد النكاح، لعبد الرحيم المالكي وأمين الشقاوي، كُتيب
   صغير هدفه إبراز مقاصد النكاح، وأثره على الفرد والمجتمع.

#### الهدف من هذا البحث، وما يضيفه:

تهدف الدراسة لإبراز النقاط التالية:

• الكشف عن بعض ما يحويه القرآن الكريم وآياته، وموضوعاته، وأساليبه، من فصاحة وبلاغة وإعجاز ومعاني تؤثر على المتلقى ووجدانه ومجتمعه وأمته.

- استقراء آيات القرآن الكريم، وبيان الصلات والعلاقات بين موضوع السعادة وآياته وبين الآيات التي تتحدث عن الوقت وأهميته، وربط ذلك ببعض العبادات والأعمال الصالحة والأخلاق الإسلامية.
- إظهار واستنباط ورسم طريقة تطبيقية ميسرة منظمة فيها بعض الخطوات والأعمال والمعاني والهدايات القرآنية والإيمانية التي يمكن الاستعانة بها في طريق طلب السعادة.

#### منهج البحث:

#### أ- منهج البحث:

تتعدد مناهج البحث وتختلف باختلاف الموضوع، ولكن طبيعة الموضوع هي التي تقرر أيًا من تلك المناهج يصلح استخدامه في هذا الموضوع أو ذاك، ومن هذا المنطلق يسير منهج البحث والدراسة على:

- المنهج الاستقرائي: ويتمثل في تتبع موضوع السعادة وآياته، وجمعها مع الآيات التي
   تتحدث عن الوقت وعن بعض العبادات والأعمال والأخلاق الصالحة.
- ٢) المنهج الاستنباطي: ويتمثل في الإشارة إلى بعض الثمرات والفوائد التي سيتحصل
   عليها العبد إن سار على ما رُسم له من روابط وأعمال ليلية ونهارية.

#### ب- حدود وإطار البحث:

- التزم البحث بآيات القرآن بشكل عام، وموضوع السعادة بوجه خاص، وبيان بعض الجوانب التطبيقية والحياتية.
- جعلت من موضوع السعادة محوراً لهذا البحث، واجتهدت في استنباط ما فتح الله من أسراره، محاولاً فهم سياقاته، وتجلية مظاهر الإعجاز فيه، مما أحسب أنه سيسهم في إثراء الأبحاث الموضوعية والتطبيقية المتعلقة بالقرآن الكريم.

#### ج- طريقة عملي في البحث:

يمكن توضيح الطريقة التي اتبعتها في كتابة البحث في النقاط الآتية:

- استقرأت القرآن الكريم للوقوف على المواضع التي وردت فيها ألفاظ موضوع السعادة وحصرتها.
- استقرأت كتب التفسير والزهد والرقائق والمعاجم لجمع الكلام حول الموضوع ومعانيه وأسبابه وطرق تحصيله، ثم قمت بدراسته، وتقسيمه، وبيان الصلات والعلاقات ببنه.
- عرضت نبذة مختصرة عن حقيقة السعادة وآياتها، ورتبت المباحث وصنفتها حسب تسلسل وترتيب المراد والهدف من الموضوع، فتعرضت لأسباب السعادة وبعض معوقاتها، وخصصت مبحثاً لبعض طرق السعادة التي يمكن السير فيها وتطبيقها أثناء النهار، ومبحثاً لبعض طرق السعادة التي يمكن السير فيها وتطبيقها آناء الليل.
- ما نقلته من كلام غيري فإني أضعه بين علامتي تنصيص "" ثم أشير إلى المصدر في الهامش، فإن لم أنقل بالنص بل بتلخيص الكلام أو مفهومه فإني أقول: ينظر كذا.
- ما نقلته من المصادر والمراجع في أثناء البحث أشير إليه في الهامش ذاكراً: عنوان الكتاب، واسم مؤلفه، ورقم الجزء والصفحة، ثم أنقل بقية بيانات الكتاب كاملة في فهرس المصادر والمراجع طلباً للاختصار وعدم التكرار، فأذكر: اسم الكتاب، واسم مؤلفه، واسم المحقق -إن وُجد ودار النشر، ورقم الطبعة، وسنة الطبع -إن وُجدت وعدد الأجزاء.
- ذكرتُ الكتاب باسمه الذي سماه به مؤلفه عند العزو، وإن كان غيره أشهر منه؛ ليكون طالب العلم على دراية بأسماء الكتب.
- أَثْبتُ الآيات القرآنية وفق الرسم العثماني، وعزوتها بجوارها إلى مواضعها في القرآن

الكريم.

- خرّجت الأحاديث النبوية الشريفة الموجودة في صلب البحث من مصادرها، وحكمت على غير ما في الصحيحين بذكر بعض ما قاله أهل العلم في الحديث تصحيحاً أو تضعيفاً.
- عزوتُ كل قول إلى قائله -قدر الاستطاعة-، وعلَّقتُ على الموضوعات التي تحتاج إلى تعليق -قدر الطاقة وأوضحت الألفاظ الغريبة، والمصطلحات العلمية من مصادرها الأصلية.
  - ضبطتُ بالشكل ما يحتاج إلى ضبط مما تُشكِل قراءته، ويلتبس نطقه.
  - ختمتُ البحث بخاتمة ذكرت فيها أهم النتائج والتوصيات، ثم الفهارس الفنية.

#### خطة البحث:

انتظم عقد هذا البحث ونمط تقسيمه واقتضت طبيعته أن يكون في: مقدمة، وتمهيد، وثلاثة مباحث، وخاتمة، وفهارس فنية، وبيانها على النحو التالي:

مقدمة، وقد اشتمَلَتْ على:

أهمية الموضوع وأسباب اختياره، والدراسات السابقة، والهدف من البحث، ومنهجه، وخطته.

التمهيد: حقيقة السعادة، وما ورد في شأنها في القرآن الكريم.

المبحث الأول: أسباب ومقومات السعادة، وعقبات الطريق.

المبحث الثاني: طرق تحصيل السعادة النهارية.

المبحث الثالث: طرق تحصيل السعادة الليلية.

الخاتمة: وبها أهم النتائج والتوصيات، ثم الفهارس الفنية.

\*\*\*\*\*\*\*\*

وأسأل الله تعالى أن يوفقني فيما قصدت، وأن يسبغ علي فضله وإحسانه فيما كتبت، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وهو نعم المولى ونعم النصير.

\*\*\*\*\*\*\*\*

#### التمهيد حقيقة السعادة، وما ورد في شأنها في القرآن الكريم

#### حقيقة السعادة:

السعادة ضد الشقاوة، وهي حالة نفسية وشعور مستمر بالطمأنينة، والراحة، والبهجة، والرضى، تأتي نتيجة لإحساس دائم بخيرية ذات وحياة ومصير الإنسان (١)، وقناعته بما كتبه الله له، وما سخره وأمده وأعانه به من أمور إلاهية تساعده وتيسر له فعل الخير والصلاح، وتجعله يتقبل الحياة بسرائها وضرائها، وتنصره عليها، وتدفعه للعمل الدؤوب الدائم حتى يلقى ربه وهو راض عنه.

وتتحصل السعادة بتحقيق التوازن بين مطالب الجسم والروح، وبين مطالب الفرد والجماعة، وبين إعمار الدنيا والآخرة، وهي هبة من الله فيها معنى الحياة وغايتها، تكون ناقصة في الدنيا كاملة في الآخرة.

ومنهج السعادة في الإسلام منهج واضح مختصر يتحقق أولاً: بمعرفة الله والتعرف عليه، والسعي للحصول على مرضاته، والامتثال لأوامره، والوقوف عند حدوده، وتحقيق العبودية له.

وثانياً: بمعرفة الإنسان وخلقه وطبيعته ومنزلته وقيمته ومكانته الكريمة بين المخلوقات، وحقيقة وجوده، كما قال تعالى: ﴿قُتِلَ الإِنْسِانُ مِا أَكْفَرَهُ \* مِنْ أَيِّ شَيءٍ خَلَقَهُ \*

<sup>(</sup>۱) خيرية الذات تتمثل في فضائل النفس كالحكمة، والشجاعة، والعفة، والعدالة، وصحة البدن، وسلامة الحواس. ومن خيرية الحياة: الحصول على الثروة وحسن استخدامها، والنجاح في العمل، وتحقيق الطموحات، وسلامة العقل، وصحة الاعتقاد، والسمعة الطيبة والاستحسان من الناس، ومن خيرية المصير: الجنة، وما أعد للعبد الطائع من بشريات، وما سيلقاه في أُخراه من فضل.

مِن نُّطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ \* ثُمَّ السَّبيلَ يَسَّرَهُ \* ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ ﴾ [عبس: ١٧ - ٢١]، وقال: ﴿وَلَقَدْ كَرَّ مْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِير مِّمَنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ [الإسراء: ٧٠]، وقال: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ [الأحزاب: ٧٧]، فيوقن العبد أن الحياة الدنيا ليست إلا جسراً للآخرة، وأنه في مرحلة امتحان دائم، وكل ما حوله من مباهج وملذات ومتع ما هي إلا أيام قلائل سرعان ما تنقضي، قال تعالى: ﴿وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلا لَهُوُّ وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٤]، مع التنبيه على أن هـذه ليسـت دعـوة لتهـوين الحيـاة في نظر الإنسـان والتقشـف وانتظـار الموت، وصرفه عن إعمار الأرض بالعلم، بل يجب عليه الموازنة، وحسن استخدام هذه المتع بإعطاء كل ذي حق حقه، قال تعالى: ﴿ هُوَ أَنْشَأَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ [هود: ٦١]، ﴿ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكُ ﴾ [القصص: ٧٧]، ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكَرِ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل: ٩٧]، ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ التِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يوْمَ الْقِيَامَة ﴾ [الأعراف: ٣٢].

[الملك: ١٥](١).

وقفة مع ما ورد في شأن السعادة في القرآن الكريم:

لم ترد كلمة السعادة في القرآن الكريم إلا في إطار الحديث عن اليوم الآخر وذلك في قوله تعالى: ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَ وَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مِا شَاء رَبُّكَ عَطَاء غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴿ [هود: ١٠٨]، وقال: ﴿يَوْمَ يَأْتِ لاَ تَكَلَّمُ نَفْسُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَاء رَبُّكَ عَطَاء غَيْر مَجْذُودٍ ﴾ [هود: ١٠٠]، ويندرج تحت هذا الإطار العام مجموعة من أهم مظاهر السعادة الأخروية، من بينها: الزحزحة عن النار، والفوز بالجنة، وتسليم الملائكة على أهل الجنة والترحيب بهم، وذهاب الهموم والأحزان، ونسيان البؤس والآلام، ونزع الغل من الصدور، والاشتغال بالملذات، والتمتع بالمسرات، ورؤية الله ﷺ، وحلول رضوانه على العباد، وهذه هي السعادة الأبدية الخالدة.

أما حديث القرآن عن السعادة الحقيقية الدنيوية فقد جاء بتعابير أخر، من أبرزها: التعبير بالحياة الطيبة: قال الله وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْتَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ [النحل ٩٧] .

وأحياناً يعبر عنها في صورة تحصيل البشريات العديدة، كقوله تعالى: ﴿لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ الله ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* وَلَا يَحْزُنْكَ قَوْلُهُمْ إِنَّ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ الله ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* وَلَا يَحْزُنْكَ قَوْلُهُمْ إِنَّ الْعَلِيمُ اللهُ وَلَا يَعْفِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعُلِيمُ الْعَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلِيمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعُلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعُلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ الْعُلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعُلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلِيمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِيمُ الْعُلِيمُ الْعَلِيمُ الْعُلِيمُ الْعُل

وأحيانًا يعبر عنها في صورة الحصول على الرضا، كما في قوله تعالى: ﴿وَالسَّابِقُونَ

<sup>(</sup>۱) ينظر: كيمياء السعادة لأبي حامد الغزالي (ص١٢٤) (ص١٣٦) (ص١٤٢)، التفسير الوسيط للزحيلي (٦/ ١٤٢).

الْأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ ﴿ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ [التوبة: ١٠٠]، ﴿ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢]، إضافة إلى الأمن النفسي، والطمأنينة، والسكينة، وانشراح الصدر، وغير ذلك.

وهذا بخلاف السعادة الدنيوية الموهومة المزعومة الزائلة المتقلبة التي قد يحصل عليها البار والفاجر، كالسعادة بتحصيل النعيم المادي بالغنى ورخاء العيش، أو بالمنصب والملك والجاه، أو بالنساء والبنين، قال تعالى: ﴿زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنْطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ ﴾ [آل عمران: ١٤].

وبالتالي، من أراد السعادة الحقيقية فليركن إلى ربه في كل أمور حياته: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَمُحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢]، وعليه السعي في تحصيل بعض الأعمال التي لا يجتمع معها الشقاء، ومنها: بر الوالدة، قال عيسى العَيِّ: ﴿وَبَرَّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ الْأَعمال التي لا يجتمع معها الشقاء، ومنها: بر الوالدة، قال عيسى العَيِّ: ﴿وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيًا ﴾ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًا ﴾ [مريم: ٣٢]، والدعاء، قال زكريا العَيِّ: ﴿وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيًا ﴾ [مريم: ٤]، والقرآن وتلاوته، ﴿مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى ﴾ [طه: ٢]، واتباع الهدى، ﴿فَمَنِ اتَبْعَ هُدَايَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى ﴾ [طه: ٢٣]، وخشيه الله: ﴿سَيَذَكُرُ مَنْ يَخْشَى \*

<sup>(</sup>۱) يقول الإمام ابن عجيبة: "تَابِعُ القرآن قد أجير من شقاء العيش في الدنيا لراحة قلبه من غموم الدنيا وظلماتها، وسَيره في الأمور بقلبه في راحة؛ لأنه منشرحُ الصدر واسعه، وبدنه في راحة؛ لأنه ميسر عليه أمور الدنيا، تُهيأ له في يسر لضمان الله، واكتنافه له، وكذا يجار في الآخرة من شقاء العيش في سجون النيران، أعاذنا الله من ذلك". البحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة (٢/ ٥٦٠).

وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْقَى ﴾ [الأعلى: ١٠ - ١١]، والتقوى: ﴿فَأَنْذَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّى \* لَا يَصْلَاهَا إِلَّا الْأَشْقَى \* الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى ﴾ [الليل: ١٤ - الأَشْقَى \* الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى ﴾ [الليل: ١٤ - ١٨] (١٠).

#### سياق آيات السعادة في القرآن الكريم:

وردت السعادة في القرآن الكريم في آيتين متتاليتين في سورة هود، الأولى بصيغة المبالغة (سَعِيد) في قوله تعالى: ﴿ وَهُ مَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾ [هود: ١٠٥]، والثانية بصيغة الفعل الماضي (سُعِدُوا) في قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الْجَنَّةِ وَالثانية بصيغة الفعل الماضي (سُعِدُوا) في قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الْجَنَّةِ وَالثانية بصيغة الفعل الماضي (سُعِدُوا) في قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الْجَنَةِ وَالثانية بصيغة الفعل الماضي (سُعِدُوا) في قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا اللَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الْجَنَّةِ وَالشَعْنَ وَاللَّمْ وَاللَّهُ عَلَاءً غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾ [هود: ١٠٨]، والشقي: هو الشخص المتلبس بالشقاوة وسوء الحال بسبب إيثاره الضلالة على الهداية، والباطل على الحق، أما السعيد: فهو الشخص المتلبس بالسعادة والأحوال الحسنة بسبب إيمانه وعمله الصالح.

وعند النظر في سياق هذه الآيات نجد أن الله و ذكر جانباً من أهوال يوم القيامة، وأحوال الناس فيه فقال: ﴿ يُوْمَ يَأْتِ لاَ تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلاَّ بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾، فحين يأتي هذا اليوم العظيم المخيف لا تتكلم فيه نفس بأي كلام إلا بإذن الله تعالى، ويكون الناس منقسمين فيه إلى قسمين: قسم شقي معذب مستحق للعقوبة بمقتضى الوعيد للعاصين، وكفر المعاندين، وسوء أعمالهم، وتفريطهم في حقوق الله وقسم سعيد متفضل عليه بالنعيم، ومستحق للجنة بموجب الوعد للطائعين، وإيمان العابدين، وعملهم الصالح، مع

<sup>(</sup>١) ينظر: المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني (ص٤١٠)، لباب التأويل في معاني التنزيل للخازن (٦/ ٥٠٣)، السعادة بين الوهم والحقيقة لناصر العمر (ص: ٣).

فضل الله ورحمته، كما أخبر تعالى: ﴿فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ، وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ﴾ ﴿وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ﴾ [البقرة: ٢٦] ﴿وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ﴾ الرعد: [٢٧] .

ثم بين الله تعالى حال الأشقياء وحال السعداء فقال عن الفريق الأول: فأما الأشقياء فجهنم مستقرهم ومثواهم، بسبب اعتقادهم الفاسد وعملهم السيء، ماكثين فيها على الدوام، مدة بقاء السموات والأرض<sup>(۱)</sup>، ثم ذكر تعالى جزاء الفريق الثاني وهم السعداء فقال: وأما أهل السعادة وهم أتباع الرسل، فمأواهم الجنة، ماكثين فيها أبدا، مدة دوام السماء والأرض، بمشيئة الله تعالى، عطاء غير منقطع ولا ممنوع، ولكنه ممتد إلى غير نهاية، كقوله

(۱) والمراد: التأبيد ونفي الانقطاع على سبيل التمثيل، كقول العرب: أفعل كذا أو لا أفعله ما أقام ثبير، وما لاح كوكب، وما تغنّت حمامة. ويجوز أن يكون المراد: سماء الآخرة وأرضها، وهي دائمة مخلوقة للأبد، والدليل على أن للآخرة سماوات -ما هو فوق الخلائق - وأرض - ما هم مستقرون عليه - قوله للأبد، والدليل على أن للآخرة سماوات -ما هو فوق الخلائق - وأرض - ما هم مستقرون عليه - قوله تعالى: ﴿ يَوْمُ تُبِدَّلُ الْأَرْضُ عَيْر الْأَرْضِ وَالسَّمواتُ ﴾ [إبراهيم ٤٨]، وقوله: ﴿ وَأَوْرَنْنَا الْأَرْضَ نَتَبَوًّا أُمِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشاءُ ﴾ [الزمر ٢٤]، ولأنه لا بد لأهل الآخرة مما يقلّهم ويظلهم، وكل ما أظلك فهو سماء اللهبوت قال ابن عباس: لكل جنة أرض وسماء. ﴿ إِلاّ ما شاءَ رَبُّكَ ﴾ يراد بهذا الاستثناء الدلالة على الثبوت والاستمرار؛ لأنه ثبت خلود أهل الجنة والنار فيهما إلى الأبد من غير استثناء، والمقصود بذلك: بيان أن الخلود بمشيئة الله تعالى، ولا يخرج شيء في الدنيا والآخرة عن المشيئة الإلهية. وهو كقوله تعالى: ﴿ النّارُ مَثُواكُمْ خالِدِينَ فِيها إِلاّ ما شاءَ الله ﴾ [الأعراف ١٨٨] وقوله: ﴿ قُلْ لا أَمْلِكُ لِنَعْمِي نَفْعًا وَلا ضَرًّا إِلاّ ما شاءَ الله ﴾ [الأعراف ١٨٨] وقوله: ﴿ سَنَقُرِئُكَ فَلا تَسْمى إلاّ ما شاءَ الله ﴾ [الأعراف ١٨٨] وقوله: ﴿ سَنَقُرِئُكَ فَلا تَسْمى إلاّ ما شاءَ الله ﴾ [الأعراف ١٨٨] وقوله: ﴿ سَنَقُرِئُكَ فَلا تَسْمى الشيء بالدوام أبدا والمناهر الراجح. قال الإمام الطبري: "من عادة العرب إذا أرادت أن تصف الشيء بالدوام أبدا قالت: هذا دائم دوام السموات والأرض، وكذلك يقولون: هو باق ما اختلف الليل والنهار". ينظر: جامع البيان للطبري (١٥/ ١٨٨)، التفسير المنير للزحيلي (١٥/ ١٥٠) .

تعالى: ﴿ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾ . [الانشقاق ٢٥/ ٨٤] .

وكل من جزائي أهل النار وأهل الجنة دائم بمشيئة الله تعالى، فعذاب أهل النار في النار دائم مردود إلى مشيئته تعالى، وأنه بعدله وحكمته موافق لأعمالهم، وكذا ثواب أهل الجنة في الجنة يكون بحسب مشيئته تعالى أيضاً جزاء بما كانوا يعملون، إلا أنه تعالى أورد فرقاً في الجنة يكون بحسب مشيئته تعالى أيضاً جزاء بما كانوا يعملون، إلا أنه تعالى أورد فرقاً في ختام آية كل من الفريقين، فقال عقب بيان حال الأشقياء: ﴿إِنَّ رَبَّكَ فَعّالٌ لِما يُرِيدُ كما قال: ﴿لا يُسْئَلُ عَمّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُونَ ﴾ [الأنبياء ٣٦/ ٢١]، وقال عقب بيان حال السعداء: ﴿عَطاءً غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾ لتطييب القلوب، والإشارة إلى أن جزاء المؤمنين هبة منه تعالى وإحسان دائم (۱).

والناس ما بين شقي وسعيد، وذلك عائد إلى ما كُتب لكل إنسان من شقاوة أو سعادة في كتاب المقادير، ومضى به القضاء والقدر قبل إيجاد الخلق أولاً، ولِما كسبوه من خير وشر ثانياً، وكل ميسر لما خلق له (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: التفسير الكبير للفخر الرازي (۱۸/ ۳۹۹)، تفسير القرآن العظيم لابن كثير ( $^{1}$ / ۳۰۰)، روح المعاني للألوسي ( $^{7}$ / ۳۳۰)، زهرة التفاسير لأبي زهرة ( $^{7}$ / ۳۷۰)، التفسير الوسيط لطنطاوي ( $^{7}$ / ۲۷۱)، ۱۱)، التفسير المنير للزحيلي ( $^{7}$ / ۱٤۷).

<sup>(</sup>٢) عن علي ها قال: "كنا في جنازة في بقيع الغرقد، فأتانا النبي النبي ها فقعد وقعدنا حوله، ومعه مخصرة، فنكس، فجعل ينكت بمخصرته، ثم قال: ما منكم من أحد، ما من نفس منفوسة، إلا كتب مكانها من الجنة والنار، وإلا قد كتب: شقية أو سعيدة، فقال رجل: يا رسول الله، أفلا نتكل على كتابنا وندع العمل، فمن كان منا من أهل السعادة، فسيصير إلى عمل أهل السعادة، وأما من كان منا من أهل الشقاوة، فسيصير إلى عمل أهل السعادة فييسرون لعمل السعادة، وأما أهل الشعادة، وأما أهل السعادة، وأما أهل السعادة، وأما أهل الشعادة، وأما أهل السعادة في المنا السعادة في المنا السعادة وأما أهل السعادة في المنا السعادة وأما أهل الشعادة في المنا السعادة في المنا و المنا أهل الشعادة في المنا السعادة وأما أهل الشعادة في المنا المنا المنا المنا و المنا أهل الشعادة في المنا المنا

يقول الشيخ رشيد رضا: "الله تعالى يعلم الغيب، وعلمه بأن زيدا يدخل الجنة أو النار ليس معناه أن يدخلها بغير عمل يستحقها به بحسب وعده وحكمته، ولا أنه لا فرق فيما يعمله في الجزاء، وإنما يعلم الله المستقبل كله بجميع أجزائه وأطرافه، ومنه عمل العاملين وما يترتب على كل عمل من الجزاء بحسب وعده ووعيده في كتابه المنزل وكتابته للمقادير، ولا تناقض ولا تعارض بينهما، ونحن لا نعلم الغيب، ولكن النبي على علمنا ما نعلم به ما سيكون في الجملة، وهو أن الجزاء بالعمل، وأن كل إنسان ميسر له، ومسهل عليه ما خلقه الله لأجله من سعادة الجنة وشقاوة النار، وأن ما وهبه للإنسان من العزم والإرادة يكون له من التأثير في تربية النفس ما يوجهها به إلى ما يعتقد أن فيه سعادته"(١).

=

الشقاوة فييسرون لعمل الشقاوة. ثم قرأ: ﴿فأما من أعطى واتقى﴾ الآية." رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: الجنائز - باب: موعظة المحدث عند القبر - رقم: ١٣٦٢- (٢/ ٩٦).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن الحكيم لمحمد رشيد رضا (١٢/ ١٣١).

## المبحث الأول

#### أسباب ومقومات السعادة، وعقبات الطريق.

من أراد أن ينال السعادة، ويتطَّلِع لأسرع وأوسع وأصلح طرقها، ليحظى بأشرف منازلها، ويقف على أصلها وجوهرها ومكمنها، ويحصل على مفاتيح أبوابها، فعليه أن يتعرف على أسبابها، ويسعى في تنفيذها (١).

والحقيقة أن كثيراً من الناس يظنون أن السعادة تكون في جمع المال وكنزه، أو باللهث وراء المناصب والشهرة وتقليد العصاة والتشبه بهم، أو باتباع الهوى والنفس والشهوات وغيرها من المتاع القليل الزائل، لكن السعادة الحقيقية مرتبطة بمعاني النعيم والجنة والفوز برضا الخالق سبحانه، مع ترسيخ الإيمان والتقوى والطاعة والتسليم لقضائه وقدره، والاجتهاد في العمل الصالح ونيل الخير، والتحلي بالأخلاق الحسنة، واستشعار النعم وشكرها، ومجاهدة النفس، والسعي لتحقيق القدر المادي اللازم للسعادة بطريق الحلال، ومعرفة قيمة الوقت وأهمية تنظيمه، وطلب العلم ومدارسته وتعليمه، والحرص على التداوي والوقاية، والأخذ بالعزم والحزم في الأمور كلها.

والباحث بحق عن السعادة سيقف على الكثير من الأسباب التي تعينه في دربه الطويل، ومن أجلّها وأشرفها ما يلي:

الإيمان والتقوى، هما أقوى أسباب السعادة، لأنهما يمنحان صاحبهما النور،
 والأمن، والقوة، والبشرى، والهداية، والولاية، والفرج، والتيسير، وسعة وبركة الرزق،

ترجو النجاة ولم تسلك مسالكها \*\*\* إن السفينة لا تجري على اليبس ينظر: الدر الفريد وبيت القصيد للمستعصمي (٥/ ٣١٥).

<sup>(</sup>١) من يُرد أن ينال السعادة ولم يأخذ بأسبابها يصدق عليه قول أبو العتاهية:

ويشهد لذلك قوله تعالى: ﴿ اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ [البقرة: ٧٥٧]، وقوله: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ \* لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (١) \* لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ ذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (١) [يونس: ٦٢ – ٦٤]، وقوله: ﴿ إِلَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمِ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ اللهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُورٍ ﴾ [الحج: مُهْتَدُونَ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَنْ يَتَقِ اللهَ يَدْعِمُ لُ لَهُ مَخْرَجًا هُولَكُ مُنْ مَنْ كَنْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَتَقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَمَنْ يَتَقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَمَنْ يَتَقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَمَنْ يَتَقِ اللهُ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَمَنْ يَتَقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا هُ وَلَا تَمُوا اللهُ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسُلِمُونَ ﴾ [الطلاق: ٢ - ٣]، وقوله: ﴿ وَمَنْ مَنْ مَنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَلْ عَلَى اللهِ فَهُو حَسْبُهُ ﴾ [الطلاق: ٢ - ٣]، وقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ آمَنُوا اللهُ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَ ۚ إِلَّ وَأَنْتُمْ مُسُلِمُونَ ﴾ [الله عمران: ١٠٤]،

(۱) قال الله الله الله عبادًا يغبطهم الأنبياء والشهداء، قيل: من هم يَا رسول الله العبّنا نحبهم؟ قال: هم قوم تحابّوا في الله من غير أموال ولا أنساب، وجوههم نور على منابر من نور لا يخافون إذا خاف الناس، ولا يحزنون إذا حزن الناس، ثم قرأ: ﴿ أَلا إِنَّ أَوْلِيَاء اللهِ لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ "، رواه الحاكم في المستدرك على الصحيحين: كتاب: البر والصلة - وأما حديث عبد الله بن عمرو رقم: ١٨٨٨ - (٤/ ١٨٨) - وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي. والولي: هو المطبع لله، فكل من كان تقيًا كان لله وليًا، قال ابن عباس في: "أولياء الله الذين إذا رُوُّا ذُكِرَ الله". ينظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٤/ ٢٧٨).

(٢) قال تعالى: ﴿فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦]. بامتثال أوامر الله تعالى، واجتناب نواهيه حسب الطاقة، واتخاذ وقاية تقيك مما تخافه وتحذره، وقال: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً \* يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعْ الله وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِيماً ﴾ [الأحزاب: ٧٠ \* يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعْ الله وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِيماً ﴾ [الطلاق: ٢ - ٣]، وقال: ﴿وَمَنْ يَتَّقِ الله يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً \* وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢ - ٣]، وقال: ﴿إِنْ تَتَّقُوا الله يَبْعَلْ لَكُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ وقال: ﴿إِنْ تَتَّقُوا الله يَبْعَلْ لَكُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ [الأنفال: ٢٩]. قال الإمام ابن كثير: "فإنَّ من اتقى الله بفعل أوامره وترك زواجره، وُفِّقَ لمعرفة الحق

وقول النبي ﷺ: "ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار"(١)، ويقول الحُطَيئة العبسي:

وَلَسْتُ أَرَى السَّعَادَةَ جَمْعَ مَالٍ \*\*\* وَلَكِنَّ التَّقِيَّ هُوَ السَّعِيدُ وَتَقْوَى اللهِ خَيْرُ الزَّادِ ذُخْرًا \*\*\* وَعِنْدَ اللهِ لِلْأَتْقَى مَزيد (٢)

العمل الصالح: يُعد الطريق الأظهر والأوسع للوصول إلى رحاب السعادة، فبه يحصل العبد على البشريات، والخيرات، والمغفرة، والأجر، والجنان، والتمكين، فضلاً عن صلاح الحال والبال، والمحبة، والطمأنينة، والسكينة، وذهاب الخوف والهم والغم، والبعد عن الخسران، يقول الحق سبحانه: ﴿وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ عن الخسران، يقول الحق سبحانه: ﴿وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ مَغْفِرةٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ [البقرة: ٢٥]، ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلاة وَآتُوا الزَّكَاة وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴾ [المائدة: ٩]، ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلاة وَآتُوا الزَّكَاة لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٧]، ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مَنْ وَاللهُ النَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مَنْ وَرَوْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [الحج: ٥٠]، ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي اللهُ الَّذِينَ اللهُ الَّذِي اللهُ الَّذِينَ اللهُ الَّذِي اللهُ الَّذِينَ اللهُ الَّذِينَ اللهُ الَّذِي اللهُ اللَّذِينَ اللهُ اللهُ الْذِينَ اللهُ الَّذِينَ اللهُ الَّذِي اللهُ اللهُ الْذِي اللهُ اللهُ اللهُ الْذِينَ اللهُ اللهُ الْذِي اللهُ اللهُ الْذِينَ اللهُ اللهُ الْذِي اللهُ اللهُ الْذِي اللهُ ال

=

من الباطل، فكان ذلك سببَ نصره ونجاته، ومخرجه من أمور الدنيا، وسعادته يوم القيامة، وتكفير ذنوبه، وهو محوها وغفرها وسترها عن الناس، وسببًا لنيل ثواب الله الجزيل". تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٤/ ٤٢).

<sup>(</sup>١) رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: الإيمان - باب: حلاوة الإيمان - رقم: ١٦ - (١/ ١٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الحماسة البصرية لأبي الحسن البصري (٢/ ٦٧)، لباب الآداب لأسامة بن منقذ (١/ ٢٢).

ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ [النور: ٥٥]، ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَى فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [النور: ٥٥]، ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ [محمد: ٢]، ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ [البينة: ٧]، ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ \* إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ [العصر: ٢ - ٣].

فالعمل الصالح رحلة لا يزال المؤمن يكابدها ويتقلب فيها حتى الممات: ﴿وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٩].

وهناك الكثير من الأعمال والطاعات والعبادات التي يمكن أن يستعين بها العبد للوصول إلى السعادة المرجوة كالطهارة المادية والمعنوية (١)، والتوبة والإنابة، والالتجاء إلى الله، والاعتكاف (٢)، والذبح له سبحانه (١)، وبر الوالدين (٢)، وصلة الأرحام، وإصلاح ذات

(۱) فهي سبيل للقرب والمحبة والرعاية والتحصين والإعانة على الطاعات: ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٦]، فتكون الطهارة المادية الجسدية من القاذورات والنجاسات والخبائث بالاغتسال والمحافظة على الوضوء في كل الأوقات والأحوال، والطهارة المعنوية الروحية بالتوبة والبعد عن الكفر والشرك والضلال والذنوب الصغيرة والكبيرة، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ... وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ فَمُتُم إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ... وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٦]، ﴿وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَعَلِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢]، ﴿لَا تَقُمْ فِيهِ أَبَدًا لَمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقُوى مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِرِينَ ﴾ [المدثر: ٤]. ﴿ وَلَا لَهُ يُحِبُّ الْمُطَهِّرِينَ ﴾ [المدثر: ٤]. ﴿ وَلَيْ اللهَ فَعْمِ أَحَلُّ اللهُ يُحِبُّ اللَّوبَة فِيهِ إَبِدًا لَمُسْعِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقُوى مِنْ أَوَّلِ فَطُهَرْ ﴾ [المدثر: ٤].

(٢) الاعتكاف: هو لزوم المسجد قربة وطاعة لله تعالى، وهو سبب لجمع الخاطر والانقطاع عن الغير إلى الحق، والإقبال على العبادات، وموجب البعد عن الخلق، وواسطة لزوال التفرقة، والهموم المغايرة،

=

البين، والدلالة على الخير وفعل المعروف وترك المنكر، وغيرها من العبادات الجالبة للسعادة (٣).

٣) التحلي بالأخلاق الإسلامية: كالإحسان إلى العباد ومحبتهم، والتواضع والتبسط معهم، والتبسم عند لقائهم، ومخاطبتهم بالكلمة الطيبة (١)، وإنزال الناس منازلهم، والتنفيس عن معسرهم (٥)، والكرم والحلم والعفو والصفح والصدق وكظم الغيظ والإعراض عن

\_

قال الله تعالى: ﴿وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهِّرَا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ﴾ [البقرة: ١٢٥]، وقال تعالى: ﴿وَلا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ﴾ [البقرة: ١٨٧]، وكان النبي يعتكف العشر الأواخر من رمضان، حتى توفاه الله تعالى، ثم اعتكف أزواجه من بعده. ينظر: سفر

السعادة للفيروزابادي (ص١٣٤).

(۱) الذبائح التي تحصل بها القربة، ثلاثة أنواع: أحدها: الهدي، الثاني: الأضحية، الثالث: العقيقة، وفيها استدعاء للسعادة والفرح والتوسيع على النفس والآخرين، ينظر: سفر السعادة للفيروزابادي (ص ١٦٢).

- (٢) قال تعالى: ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كَاللَّهُمَا فَلَا تَقُلْ لَهُمَا وَقُلْ لَهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ﴾ [الإسراء: ٢٣].
- (٣) وللمزيد ينظر: سفر السعادة للفيروزابادي (ص٤٥)، غاية الغايات وطريق السعادات حسن الخاتمة لأزهري أحمد (ص: ١١)، السعادة بين الوهم والحقيقة لناصر العمر (ص: ١٦).
- (٤) عن عائشة رضي الله عنها قالت: "ما رأيت النبي الله مستجمعا قط ضاحكاً حتى أرى منه لهواته، إنما كان يتبسم". رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: الأدب باب: التبسم والضحك رقم: ٦٠٩٢ (٨/ ٢٤).
- (٥) قال ﷺ: "من سره أن ينجيه الله من كرب يوم القيامة فلينفس عن معسر، أو يضع عنه". رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: البيوع باب: فضل إنظار المعسر رقم: ٣٢ / (١٥٦٣) (٣/ ١١٩٦) .

الجاهلين (١) وغيرها من الآداب والأخلاق التي تحدث عنها الله على في كتابه، وأمر بها عباده الصالحين، واتصف بها النبي هي، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤]، ﴿ إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَ ﴾ [الإسراء: ٧]، ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ أَوْسَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَالْعُدُوانِ ﴾ [المائدة: [آل عمران: ١٥٩]، ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾ [المائدة: ٢٦]، ﴿ وَلَا السَّيِّنَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِكَ خَمِيمٌ ﴾ [فصلت: ٣٤]، ﴿ وَمَا يُلَقَاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَاهَا إِلَّا ذُو حَظً عَظِيمٍ ﴾ [فصلت: ٣٥].

٤) الرضا والتسليم لقضاء الله وقدره (٢)، وهو أشرف طريق لأهل السعادة، وأعلى صفة

<sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي الْجَاهِلِينَ ﴾ [القصص: ٥٥]، ﴿ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤].

<sup>(</sup>٢) وللمزيد ينظر: سفر السعادة للفيروزابادي (ص٢٢٧)، غاية الغايات وطريق السعادات حسن الخاتمة لأزهري أحمد (ص: ٩)، السعادة بين الوهم والحقيقة لناصر العمر (ص: ٢٠).

<sup>(</sup>٣) قال ﷺ: "عجبا لأمر المؤمن، إن أمره كله له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر، فكان خيرا له". رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: الزهد والرقائق - باب: المؤمن أمره كله خير - رقم: ٦٢ / (٢٩٩٩) - (١٤/ ٢٩٩٥).

من صفات السعداء، فبه يصل العبد إلى حلاوة الإيمان وجماله (١)، وفيه دواء الأحزان، ﴿وَمَا يُلَقّاهَا إِلّا الّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقّاهَا إِلّا ذُو حَظّ عَظِيمٍ ﴿ [فصلت: ٣٥]، ومن أهم مظاهر الإيمان بالقضاء والقدر افتقار العبد لربه وغناه به (٢)، والاعتماد عليه، والركون إليه، والثقة به وفي حسن تدبيره، والانقياد لحكمه، والاستغناء عن الخلق، مع استفراغ الوسع وبذل الجهد في الأخذ بالأسباب المتاحة قدر الإمكان، مع عدم الاعتماد على الأسباب وحدها، فإذا خرج الحكم عن اختيار العبد وطاقته استسلم، وترك كثرة المنازعة والمخاصمة لحكم الله على الأسبأب وعلم أن النفع والضربيده أن الخوف والرجاء لا يصرفان لغيره: ﴿وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) قال ﷺ: "ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربا، وبالإسلام دينا، وبمحمد رسولا". رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: الإيمان - باب: الدليل على أن من رضي بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد رسولا، فهو مؤمن، وإن ارتكب المعاصى الكبائر - رقم: ٥٦ / (٣٤) - (١/ ٦٢).

<sup>(</sup>٢) كان على يقول في استفتاح صلاة الليل: "اللهُمَّ لكَ أسلمتُ وبك آمنتُ، وعليك توكلتُ، وإليك أنبتُ، وبك خاصمتُ، وإليك حاكمتُ"، وقال يحيى بن معاذ: "الفقر أن لا يستغني بشيء غير الله"، وسُئِلَ محمد الفرغاني عن الافتقار إلى الله والاستغناء به أيهما أكمل؟ فقال: "إذا صحَّ الافتقار إلى الله صحَّ الاستغناء به، وإذا صحَّ الاستغناء به صحَّ الافتقار إليه، فلا يقال أيهما أكملُ لأنَّه لا يتمّ أحدهما إلا بالآخر". والاستغناء بالله هو عين الفقر إليه، وهما عبارتان عن معنى واحد؛ لأنَّ كمالَ الغنى به هو كمالُ عبوديته، وحقيقةُ العبوديةِ كمالُ الافتقار إليه من كلِّ وجه، وهذا الافتقار هو عين الغنى به، فليس هنا شيئان يُطلَب تفضيلُ أحدهما على الآخر، وإنَّما يُتوهَّم كونُهما شيئين بحسب المستغنى عنه والمفتقر إليه. فهي حقيقة واحدة ومقام واحد يُسمَّى "غنَى" بالنسبة إلى فراغه عن الموجودات الفانية، و"فقرًا" بالنسبة إلى قصْر همَّته وجمعها على الله على ينظر: طريق الهجرتين وباب السعادتين لابن قيم الجوزية (١/ ١٧)، (١/ ٩٨).

فَقَدَّرَهُ تَقْدِيراً ﴾ [الفرقان: ٢]، ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]، ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللهِ قَدَراً مَقْدُوراً ﴾ [الأحزاب: ٣٨]، فيصل بذلك كله إلى مقام حدوده قوله تعالى: ﴿مَا أَصَابَتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ وَمَا أَصَابَتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَابَتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَابَتُكُم مُصِيبَةٌ وَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ [النساء: ٧٩]، ﴿أَوَلَمَّا أَصَابَتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَابَتُكُم مِنْ سَيِّنَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ [النساء: ٧٩]، ﴿أَوَلَمَّا أَصَابَتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَابَتُكُم مِنْ عَنْدِ أَنْفُسِكُم إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران: أَصَبْتُم مِثْلَيْهَا قُلْتُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]، ﴿وَإِنَّا إِذَا أَذَفْنَا الْإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ الْإِنْسَانَ كَفُورٌ ﴾ [الشورى: ٤٨]

ثم إن المؤمن الفطن يستطيع أن يضم إلى ذلك المقام بعض الجوانب الداعمة كالصبر، والرضا، والتفاؤل (٢)، وحسن الظن بالله، وأن تكون الآخرة كلّ همه فيعمل لها (٣)،

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع العلوم والحكم لابن رجب (١/ ٤٨٥)، مفتاح دار السعادة لابن قيم الجوزية (٣/ ١٤٩٠) (٣/ ١٥٢١)، طريق الهجرتين وباب السعادتين لابن قيم الجوزية (١/ ٧٢)، السعادة بين الوهم والحقيقة لناصر العمر (ص: ١٧)).

<sup>(</sup>٢) قال هذا "لا عدوى ولا طيرة، ويعجبني الفأل الصالح، الكلمة الحسنة"، وكان هي يحبُّ الحلواء والعسل، والشرابَ الباردَ الحُلْو، ويحبُّ حُسْنَ الصَّوت بالقرآن والأذان، وقد كانت العربُ تَقْلِبُ الأسماء تطيُّرًا وتفاؤلًا، فيسمُّون اللديغَ: سليمًا؛ تفاءلوا باسم السَّلامة، ويسمُّون العطشانَ: ناهلًا، أي: سينْهَل \_ والنَّهلُ: الشُّرب؛ تفاؤلًا باسم الرِّي، ويسمُّون الفلاةَ: مَفازة، أي: مَنجاة؛ تفاؤلًا بالفوز والنجاة، ولم يسمُّوها مَهْلكةً؛ لأجل الطِّيرة. وسئل بعضُ العلماء عن الفأل؟ فقال: أن تسمعَ وأنت قد أضللتَ بعيرًا أو شيئًا: يا واجِد، أو وأنت خائف: يا سالم. أو وأنت مريض: يا سالم. ينظر: مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة لابن قيم الجوزية (٢٤٦٢).

<sup>(</sup>٣) قال ﷺ: "من كانت الآخرة همه جعل الله غناه في قلبه، وجمع له شمله، وأتته الدنيا وهي راغمة، ومن كانت الدنيا همه جعل الله فقره بين عينيه، وفرق عليه شمله، ولم يأته من الدنيا إلا ما قدر له". رواه

أما غير المؤمن فعنده ثلاثة مشاعر مضنية؛ التحسُّر على الماضي، والسّخط على الحاضر، والخوف من المستقبل، ولذا قيل: "مساكين أهل الدّنيا، خرجوا من الدّنيا وما ذاقوا أطيب ما فيها، فقيل: وما هو؟ قال: معرفة الله"(١)، وقال آخر: "لو يعلم الملوك وأبناء الملوك ما نحن فيه -من النعيم والسعادة - لجالدونا عليه بالسّيوف"(١).

ه) استشعار نعم الله وشكرها (")، فمكمنُ السعادة يظهر في الإحساس بنعم الباري سبحانه على خلقه، ومن أعظمها: نعمة الهداية للإسلام، والحب للإيمان، والتوفيق للطاعة، والإعانة على العبادة، والرجوع عن المعاصي والذنوب بتيسير التوبة والاستغفار والخضوع، وتكثير الحسنات، والعفو عن السيئات، والقناعة بالرزق، والحصول على بعض متاع الدنيا كالمرأة الصالحة والمسكن والمركب الصالح (")، والأمن والصحة البدنية والنفسية

=

- (١) جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم لابن رجب (١/ ٤٧٣).
  - (٢) صيد الخاطر لابن الجوزي (ص ٢٩٩).
- (٣) كان النبي الله إذا جاءه أمر سرور أو بشر به خر ساجدا شاكرا لله. رواه الإمام أبو داود في سننه: أول كتاب الجهاد باب: في سجود الشكر رقم: ٢٧٧٤ (٤/ ٤٠٤) وقال الشيخ الأرنؤوط: حديث صحيح لغيره.
- (٤) قال ﷺ: "من سعادة ابن آدم ثلاثة: المرأة الصالحة، والمسكن الصالح، والمركب الصالح، ومن شقوة ابن آدم: المرأة السوء، والمسكن السوء، والمركب السوء". رواه الإمام الحاكم في المستدرك على

=

والروحية والعقلية، وغيرها من الآلاء والنعم الظاهرة والباطنة التي أسداها وغيرها من الآلاء والنعم الظاهرة والباطنة التي أسداها وغيرها من السؤال ومن غير استحقاق، أو بعد طلب منهم وسؤال، قال الحق سبحانه: ﴿يَاأَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لا إِلَهَ إِلَّا هُو فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ﴿ [فاطر: ٣]، ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ أَنْتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي وَالْأَرْضِ لا إِلهَ إِلّا هُو فَأَنَّى تُؤْفَكُمُ النَّاسُ فَاوَاكُمْ وَأَيْدَكُمْ بِنَصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيَبُاتِ لَعَلَّكُمْ النَّيْسُ فَاوَاكُمْ وَأَيْدَكُمْ بِنَصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيَبُاتِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٦]، ﴿وَهُو النَّيْسُ وَلَيْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ١٤]، ﴿وَاللهُ أَنْكُمُ وَاللهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ وَاللهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ وَاللهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ وَاللهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ وَاللهُ أَنْكُمُ وَاللهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ وَاللهُ أَنْكُمُ وَاللّهُ اللهَ عُمَ وَالْأَنْمِارَ وَالْأَفْئِدَةَ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٨]، ﴿وَهُو النّهُ الرّبَعْ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةً لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٨]، ﴿وَهُو النّهُ اللهُ فَيْدَةً لَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٨]، ﴿وَهُو النّهُ الدِي جَعَلَ اللّيْلَ وَالنّهُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةً لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٢٨]،

وليعلم العبد أنه ما نزل عقاب أو أزيلت نعمة إلا بسبب كفران ومعصية: قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَأَنَّ اللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٥٣]، ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ عَلِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٥٣]، ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللهِ فَأَذَاقَهَا للهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢]، ﴿ وَلَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢]، ﴿ وَلَا اللهُ سَالَا فَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ بَعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ وَكَانَ اللهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ كَفُورٌ ﴾ [الشورى: ٤٨]، ﴿ مَا يَفْعَلُ اللهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ وَكَانَ اللهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾

=

الصحيحين: كتاب قسم الفيء - أما حديث أبي هريرة - رقم: ٢٦٤٠ - (٢/ ١٥٧) - وقال الإمام الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الإمام الذهبي.

[النساء: ١٤٧]، ﴿إِنْ تَكُفُرُوا فَإِنَّ اللهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ وَإِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ [الزمر: ٧] . ﴿وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ﴾ [إبراهيم: ٥ - ٧]، ويقول الشاعر:

إذا كنتَ في نعمةٍ فارْعَهَا \*\* فإنَّ الذنوبَ تُزيلُ النَّعَمْ وإذا عَرَتْكَ مصيبةٌ فاصْبِرْ لها \*\* صبر الكريمِ فإنَّهُ بك أرحَمُ وإذا شكوتَ إلى ابنِ آدمَ إنَّما \*\* تشكو الرحيمَ إلى الذي لا يرحمُ (() فإذا شكوتَ إلى ابنِ آدمَ إنَّما \*\* تشكو الرحيمَ إلى الذي لا يرحمُ في فاذا علمَ العبدُ حقيقة الأمر، وعرف من أين أُتِي، ومن أي ثَغرَة سُرِقَ متاعُه وسُلِبَ فإذا علمَ العبدُ حقيقة الأمر، وعرف من أين أُتِي، ومن أي ثَغرَة سُرِقَ متاعُه وسُلِبَ استحيا من نفسه - إن لم يستحي من الله - أن يشكوَ أحدًا من خلقه، أو يتظلَّمهم، أو يرى مصيبته وآفته من غيره.

7) جهاد النفس: إن جوهر السعادة الحقيقية هو معرفة النفس وإلزامها بالتمسك بالدِّين، والله والمنتهال من الوحيين، وسلوك جادة الطريق المستقيم، يقول الإمام الأوزاعي: "عليك بآثار من سلف، وإن رفضك الناس، وإياك وآراء الرجال، وإن زخرفوه لك بالقول، فإن الأمر ينجلي، وأنت على طريق مستقيم" في فقتاح معرفة باب السعادة هو معرفة النفس، وترويضها حتى تطيب وتصفو، كما قال و شنريهم آياتِنا في الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ [فصلت: ٥٣]، ويقول الخليفة عمر بن عبد العزيز: "إن لي نفساً تواقة، وما حققت شيئاً إلا تاقت لما هو أعلى منه، تاقت نفسي إلى الزواج من ابنة عمي فاطمة بنت

<sup>(</sup>۱) تنسب هذه الأبيات لعلي بن أبي طالب، ولعبد الله بن المبارك، ينظر: الدر الفريد وبيت القصيد للمستعصمي (۲/ ۳۹۰)، (۱/ ٤١).

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب لإسماعيل الأصفهاني (٢/ ١٦٧).

عبد الملك فتزوجتها، ثم تاقت نفسي إلى الإمارة فوليتها، وتاقت نفسي إلى الخلافة فنلتها، والآن تاقت نفسي إلى الجنة فأرجو أن أكون من أهلها"(')، وأنت أيها العبد المسلم إلى ماذا تتوق نفسك? وما الذي يفرحك؟ أسئلة تحتاج منك أن تجلس مع نفسك لتعيد برمجة أهدافك وأولوياتك لتعرف بماذا ينبغي أن تفرح؟ وتذكر قوله سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَهُ لِينَةُ مُ سُبُلُنَا وَإِنّ الله لَمَعْ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت: ٦٩]، ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا الله لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠٠]، ﴿وَاأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَنَهَى النَّفْسِ عَنِ الْهَوَى \* فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَى ﴾ [النازعات: ٢٠٠ ١٤]، ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ الْقِيَامَةِ \* وَلا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾ [القيامة: ١، ٢]، وكان من دعاء النبي ﷺ: "اللهم ومن الأمور التي تروض النفس وتكسبها الغنى: السعي في الحصول على محبة الله ﷺ فمن أحب غير الله عُذب به، وحبس معه، وضُيق عليه، ولم يكن في العالم أمَرٌ عيشة ولا أسوأ حظاً منه، ومن أراد سرور النفس، ولذة القلب، ونعيم الروع، ودواء الهموم، فعليه بمحبة الله ﷺ دون سواه.

أما خبيث النفس فلن يجد طعم السعادة أبداً إلا بنفس طيبة، كما جاء عن النبي النبي النفس من النعيم"(٢)، ويكون ذلك بالتسامح والمحبة والتجاهل عن الأخطاء،

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم الأصبهاني (٥/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أبو داود في سننه: أبواب: النوم - باب: ما يقول إذا أصبح - رقم: ٥٠٩٠ - (٧/ ٤٢١) - وقال الأرنؤوط: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث رواه الإمام ابن ماجة في سننه: أبواب: التجارات - باب: الحث على المكاسب - رقم: ٢١٤١ - (٣/ ٢٧٣) - وقال الشيخ الأرنؤوط: إسناده حسن.

والترفع عن الزلات، فلا تحمل حقداً ولا كراهية، وبذلك تطيب النفس وتحلو الحياة، يقول الأستاذ الرافعي: "في جمال النفس يكون كل شيء جميلًا، إذ تلقي النفس عليه من ألوانها، فتنقلب الدار الصغيرة قصرًا؛ لأنها في سعة النفس لا في مساحتها هي، وتعرف لنور النهار عذوبة كعذوبة الماء على الظمأ، ويظهر الليل كأنه معرض جواهر أقيم للحور العين في السماوات، ويبدو الفجر بألوانه وأنواره ونسماته كأنه جنة سابحة في الهواء، ففي جمال النفس ترى الجمال ضرورة من ضرورات الخليقة؛ ويكأن الله أمر العالم ألا يعبس للقلب المبتسم"(١).

والجدير بالذكر أن الصحة النفسية للإنسان لا يأبه لأهميتها الكثيرون، ويغفلون سبل رعايتها وحفظها، مع أنها ركن أساس في تحقيق السعادة؛ لذلك حرص الإسلام على تربية النفس الفاضلة وتزكيتها بالخصال النبيلة، فكان من أهم ما سعى إليه هو تكوين النفس السوية المطمئنة الواثقة، وبيّن أن استواء النفس وقوامها يكون بالإيمان، ثم بالتحلي بالأخلاق الفاضلة، والابتعاد عن الخصال الذميمة كالغضب والكبر والْعُجْب والبخل والحرص على الدنيا والحسد والحقد وغير ذلك مما يكسب الاضطراب والقلق، ثم اعتنى الشرع بوضع الوسائل الكفيلة للحفاظ على الصحة الروحية، فندب المؤمن إلى ذكر الله تعالى على كل حال، وأوجب عليه الحد الأدنى الذي يكفل له غذاء الروح، وذلك بشرع الفرائض من الصلاة والصيام والزكاة والحج، ثم فتح له باباً واسعاً بعد ذلك بالنوافل وأنواع القربات، وهذه السبل والتشريعات تربط الإنسان بربه، وتعيده إليه كلما جرفته موجات الدنيا.

(١) وحي القلم لمصطفى الرافعي (١/ ٤٣).

وقد نهى الشارع الحنيف وحذر من الأمور التي تؤدي إلى سقم النفس والروح وضعفها، فنهى عن اتباع الأهواء والشبهات والشهوات والانهماك في الملذات؛ لأنها تعمي القلب وتجعله غافلاً عن طريق الله، لذلك قال الله تعالى في وصف الكفار: ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ ﴾ [الفرقان: ٤٤]، وقال: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَا كُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ كَالْأَنْعَامُ بَلْ هُمْ أَضَلُ ﴾ [الفرقان: ٤٤]، وقال: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَا كُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثُوَى لَهُمْ ﴾ [محمد: ١٦]، وقال: ﴿وَلاَ تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنِيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ [طه: ١٣١]، وقال: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا المَّنَوْنَ وَمَنْ لَمْ يَتُبُ عَيْرًا مِنْهُمْ وَلا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلا نِسَاءٌ مِنْ الْمِيْرُوا أَنْفُسكُمْ وَلا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ بِئْسَ الإسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبُ عَمْنَ الْفَيْرُوا أَنْفُسكُمْ وَلَا تَنَابُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّالِمُونَ ﴾ [الحجرات: ١٦]، وقال: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّالِمُونَ ﴾ [الحجرات: ١٦]، وقال: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللهَ إِنَّ اللهَ تَوَّابٌ رَحِيمٌ ﴾ [الحجرات: ١٦].

وأعظم مِنَّة من الله عَلَى لمن جاهد نفسه أن يهبه انشراح الصدر وسلامته من الأدغال: فالقرآن الكريم فيه آيات عديدة تبرز مكانة ومقام الانشراح، منها: ما حكاه الله عن موسى وطلبه لهذا المقام في قوله: ﴿رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي﴾ [طه: ٢٥]، وقال تعالى ممتناً على رسوله محمد هذا ﴿أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ [الشرح: ١]، فانشراح الصدر وطلبه من علامات السعادة وصفات السعداء، وينبغي أيضاً أن يُعلم أن من أجل أسباب انشراح الصدر هو: التوحيد، وبحسب كماله وتمامه، وقوته، وزيادته، يزيد انشراح الصدر، قال الله تعالى: ﴿فَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيَّقًا حَرَجًا كَأَنَمَا يَصَّعَدُ اللهُ أَنْ يَهْدِيهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيَّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَدُ في السَّمَاءِ ﴾ [الأنعام: ١٢٥]، فلا جَرم أن يكون التوحيد، والهداية، من أعظم أسباب انشراح الصدر، والشرك والضلالة هن أعظم أسباب الضيق. ومن جملة أسباب انشراح الصدر، نور

يجعله الباري في قلب العبد، وهو نور الإيمان، فمتى ما وقع في القلب دخله الفرح، والسرور، والانشراح والسعة، وإذا فُقد ذلك النور وقع العبد في ضيق الصدر، وابتلى بالشدة، والمشقة والشقاوة. وانشراح الصدر مرتبط بأمور خمسة: غفران الذنب: (وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ)، والسمعة الطيبة: (وَرَفَعْنَا لَكَ ذِحْرَكَ)، والتفاؤل: (فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً \* إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً \* إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ، والعمل المتجدد: (فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ)، والرجوع إلى الله: (وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ). ولك أن تعلم أن جناحي السعادة: الزواج الناجح والأصدقاء المخلصين، وقلب السعادة: الرضا بالقضاء، ورأس السعادة: العمل المنتج الدائم، ورئة السعادة: النجاح، ويد السعادة: العطاء، وقمة السعادة: لقاء الله وهو راض عنك (۱).

٧) طلب العلم ومدارسته وتعليمه: ويدخل تحته كل العلوم الدنيوية النافعة والدينية الشرعية، فالعلماء العارفون بالله هم السعداء الحقيقيون؛ قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِمَّنْ وَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣]. ومقامُ الدعوة إلى الله وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣]. ومقامُ الدعوة إلى الله أفضلُ مقامات العبد، قال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ [الجن: ١٩]، وقال: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِي اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ [النحل: ١٥٥]، وقال: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ [النحل: ١٠٥]، وإذا كانت الدعوةُ إلى الله أشرف مقامات العبد وأجلّها وأفضلها، فهي لا يوسف: ١٠٨]، وإذا كانت الدعوةُ إلى الله أشرف مقامات العبد وأجلّها وأفضلها، فهي لا تحصل إلا بالعلم الذي يدعو به وإليه.

وقد أمر الله على أهل العلم بالفرح بما آتاهم، وأخبر أنه خيرٌ مما يجمعُ الناس، فقال

<sup>(</sup>۱) ينظر: كيمياء السعادة لأبي حامد الغزالي (ص١٢٤)، سفر السعادة للفيروزابادي (ص١٢٣)، السعادة والفلاح في فهم مقاصد النكاح لعبد الرحيم المالكي وأمين الشقاوي (ص١٢).

تعالى: ﴿قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُو خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ [يونس: ٥٥]، وفُسِّرَ فضلُ الله بالإيمان، ورحمتُه بالقرآن، والإيمانُ والقرآن هما العلم النافع والعمل الصالح، وهما الهدى ودينُ الحقِّ، وهما أفضلُ علم وأفضلُ عمل. وقد شهدَ الله لمن آتاه الصالح، وهما الهدى ودينُ الحقِّ، وهما أفضلُ علم وأفضلُ عمل وقد شهدَ الموحُمّةَ فَقَدْ العلمَ بأنه قد آتاه خيرًا كثيرًا، فقال تعالى: ﴿يُوْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩]. والحكمةُ هي: إصابةُ الحقِّ والعملُ به، فهي العلمُ النافعُ والعملُ الصالح، وقد عَدَّدَ سبحانه نِعَمه وفضلَه على رسوله، وجعَل من أجلِّها أنْ آتاه الكتابَ والحكمة، وعلَّمه ما لم يكن يعلم، فقال تعالى: ﴿وَأَنْزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٣]. وذكَّر سبحانه عبادَه المؤمنين مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٣٠]. وذكَّر سبحانه عبادَه المؤمنين فيكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ أَيْلُو عَلَيْكُمُ أَيْرُوه على إسدائها إليهم، فقال تعالى: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا وَيُرَكِّيكُمْ وَاشْكُرُوه على إسدائها إليهم، فقال تعالى: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا وَيُكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥١ – ١٥٢].

مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْ دِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ [المائدة: ١٥ - ١٦]، وقال: ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [المائدة: ١٥ - ١٦]، وقال ابن مسعود ﴿ "عليكم بالعلم قبل أن يُرْفَع، ورفعُه تعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [التغابن: ٨]، وقال ابن مسعود الله شهداء أن يبعثهم الله علماء؛ هلاكُ العلماء، فوالذي نفسي بيده ليودَّنَّ رجالٌ قُتِلوا في سبيل الله شهداء أن يبعثهم الله علماء؛ لما يرون من كرامتهم، وإنَّ أحدًا لم يولد عالما، وإنما العلمُ بالتعلُّم "(١)، وقال لقمانُ لابنه: "يا بنيَّ، جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك؛ فإنَّ الله تعالى يحيي القلوبَ الميتة بنُور الحكمة كما يحيى الأرضَ بوابل المطر"(١).

وقد ثبت أنَّ بقاء الدِّين والدنيا في بقاء العلم، وبذهاب العلم تذهبُ الدنيا والدِّين، قال ابن شهاب الزهري: "الاعتصامُ بالسُّنَّة نجاة، والعلمُ يُقْبَض قبضًا سريعًا، فَنَعْشُ العلم ثباتُ الدِّين والدنيا، وذهابُ العلم ذهابُ ذلك كلِّه"("). وقال أبو العالية: "كنتُ آتي ابنَ عباس وهو على سريره وحوله قريش، فيأخذُ بيدي فيجلسني معه على السرير، فتَعَامَزُ بي قريش، ففَطِنَ لهم ابنُ عباس فقال: كذا هذا العلم، يزيدُ الشريفَ شرفًا ويُجْلِسُ المملوكَ على الأسرَّة"(أنه).

والـمُشاهد في الدنيا أنَّ النفوسَ الجاهلةَ التي لا علم عندها قد أُلبِسَت ثوبَ الذلِّ، والإزراءُ عليها والتنقُّصُ بها أسرعُ منه إلى غيرها، وهذا أمرُّ معلومٌ عند الخاصِّ والعام، بل أنَّ كثيرًا من الأخلاق التي لا تُحْمَدُ في الشخص، بل يُذَمَّ عليها، تُحْمَدُ في طلب العلم؛ كالـمَلَق، وترك الاستحياء، والذُّل، والتردُّد إلى أبواب العلماء، ونحوها. قال ابن عباس: "ذللتُ طالبًا

<sup>(</sup>١) مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة للسيوطي (ص٥٠).

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (١/ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم الأصبهاني (٣/ ٣٦٩).

<sup>(</sup>٤) المجالسة وجواهر العلم لأبي بكر الدينوري (٢/ ١٨٣).

فعززتُ مطلوبًا"(۱)، وقال أيضًا: "وجدتُ عامَّة علم رسول الله هَ عند هذا الحيِّ من الأنصار، إن كنتُ لأَقِيلُ عند باب أحدهم، ولو شئتُ أُذِنَ لي، ولكن أبتغي بذلك طِيبَ نفسه"(۲)، وإنما حُمِدَت هذه الأخلاقُ في طلب العلم؛ لأنها طريقٌ إلى تحصيله، فكانت من كمال الرجل ومُفْضِية إلى كماله.

ومن نال شيئاً من شرف الدنيا والآخرة فإنما ناله بالعلم، ومن أعظم الأدلة على شرف العلم وفضله وعِظَم ثمرته؛ أن ثوابَه يصلُ إلى الرجل بعد موته ما دام يُنتَفعُ به، فكأنه حيٌّ لم ينقطع عمله، مع ما له من حياة الذكر والثناء؛ فجريان أجره عليه إذا انقطع عن الناس ثواب أعمالهم حياة ثانية، قال رسول الله على: "إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له"(")، وقال رسول الله على: "إنما الدنيا لأربعة نفر عبد رزقه الله مالا وعلما فهو يتقي فيه ربه ويصل فيه رحمه ويعلم لله فيه حقا فهذا بأفضل المنازل وعبد رزقه الله علما ولم يرزقه مالا فهو صادق النية يقول لو أن لي مالا لعملت بعمل فلان فهو بنيته فأجرهما سواء وعبد رزقه الله مالا ولم يرزقه علما يخبط في ماله بغير علم ولا يتقى فيه ربه ولا يصل فيه رحمه ولا يعلم لله فيه حقا فهذا بأخبث المنازل وعبد لم يرزقه الله قيه رحمه ولا يعلم لله فيه حقا فهذا بأخبث المنازل وعبد لم يرزقه الله

(١) جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (١/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار لابن قتيبة (٢/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: الوصية، باب: ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته رقم: ١٤ / (١٦٣١) (٣/ ١٢٥٥) .

مالا ولا علما فهو يقول لو أن لي مالا لعملت فيه بعمل فلان فهو بنيته فوزرهما سواء"(١).

فقسَّم الحديث السعداء قسمين، وجعل العِلمَ والعمل بمُوجَبه سببَ سعادتهما، وقسَّم الأشقياء قسمين، وجعل الجهلَ وما يترتَّبُ عليه سببَ شقاوتهما؛ فعادت السعادة بجملتها إلى العلم ومُوجَبه، والشقاوة بجملتها إلى الجهل وثمرته، فالعلم إذاً يجعل كل زاوية من زوايا القلب، أوسع، وأشرح من السماء والأرض، وكلما زاد علم الشخص، زاد انشراح صدره وسعادته، وخاصة العلم الشرعي الذي هو ميراث الأنبياء، فأهله أوسع قلباً، وأطيب عيشاً، وأحسن خلقاً، وأكثر إنابة، ومحبة للحق (٢).

#### موانع ومعوقات السعادة:

لا ريب أن ثمة موانع كثيرة للسعادة تحول دون الوصول إليها، والتنعم بالعيش فيها، وتجلب على العبد نكدًا وهمًا وغمًّا وعذابًا في الدنيا والآخرة، وعلى رأسها: الكفر، والشرك، والإعراض عن ذكر الله وعبادته (٣)، والنفاق، والرياء، والكبر، والعجب، والحسد، والغيرة،

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام الترمذي في سننه: أبواب الزهد عن رسول الله - باب: ما جاء "مثل الدنيا مثل أربعة نفر"- رقم: ٢٤٧٨ - (٤/ ٣٥٩)، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، وقال الشيخ الأرنؤوط: حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) وللمزيد ينظر: اقتضاء العلم العمل للخطيب البغدادي (ص١٤)، مفتاح دار السعادة لابن قيم الجوزية (١/ ١٣٩) (١/ ٥٠٠).

<sup>(</sup>٣) قال تعالى: ﴿وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا﴾، فمجالس الذكر مجالس الملائكة، ومجالس اللغو والغفلة مجالس الشياطين، وقِلَة ذِكر الله مِن صفات المنافقين: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللهُ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللهُ إِلَّا قَلِيلًا﴾، وكلُّ من أعرض عن الاهتداء بالوحي الذي هو ذكرُ الله، فلا بدَّ أن يقول يوم القيامة. ﴿أَنْ

والحقد، والغل<sup>(۱)</sup>، والغضب<sup>(۲)</sup>، والظلم، والتشاؤم، وسوء الظن، والخوف، والتعلق بغير الله والحقد، والغضب<sup>(۲)</sup>، وغيرها من المعاصي والآثام والجرائم والمخالفات، يقول الله تعالى: ﴿وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَّدُ فِي السَّمَاءِ ﴾ [الأنعام: ١٢٥]، ﴿وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّنْ بَعْدِ مَا أَرَاكُم مَّا لللهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُم بإِذْنِهِ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّنْ بَعْدِ مَا أَرَاكُم مَّا تُحِبُّونَ مِنكُمْ مَّن يُرِيدُ الدُّنِيَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ وَلَقَدَ عَفَا عَنكُمْ وَاللهُ ذُو فَضْل عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

وقال الإمام ابن عجيبة: "السعادة على قسمين: سعادة الظاهر، وسعادة الباطن، والشقاوة كذلك، أما سعادة الظاهر ففي الدنيا بالراحة من التعب، وفي الآخرة بالنجاة من

=

تَقُولَ نَفْسٌ يَاحَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللهِ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ \* أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهَ هَدَانِي لَكُنْتُ مِنَ الْمُتَّقِينَ \* أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ \* بَلَى قَدْ جَاءَتْكَ لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْسِنِينَ \* بَلَى قَدْ جَاءَتْكَ آيَاتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا وَاسْتَكْبَرْتَ وَكُنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ \* (الزمر ٥٦ - ٥٩).

<sup>(</sup>۱) قال تعالى: ﴿ وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ (الفلق: ٥). وقال تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ (النساء: من الآية ٥٤). وقال تعالى: ﴿ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ (الحشر: من الآية ١٠). وقال تعالى: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ ﴾ (الأعراف: من الآية ٤٣).

<sup>(</sup>٢) الغضب مانع من موانع السعادة والانشراح، ولذلك امتدح الله المؤمنين قائلا عنهم: ﴿وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ﴾ (الشورى: ٣٧).

<sup>(</sup>٣) إن الخوف من غير الباري سبحانه يورث الشقاء والذلة، ولذلك قال الله عن بني إسرائيل: ﴿أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إِلَّا خَائِفِينَ﴾ (البقرة: ١١٤) وقال: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ (آل عمران: ١٧٥). وقال إبراهيم لقومه: ﴿ولا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ﴾ (الأنعام: ٨٠)، وقال: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمُ ﴾ (الحجرات:

العذاب، وأما سعادة الباطن ففي الدنيا براحة القلب من كد الهموم والأحزان، وباليقين والاطمئنان في حضرة الشهود والعيان، وفي الآخرة بدوام النظر في مقعد صدق عند مليك مقتدر، وشقاوة الظاهر باتصال الكد والتعب، وشقاوة الباطن بالبعد عن الله، وافتراقه عن حضرة مولاه"(١).

(١) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة (٢/ ٥٥٩).

# المبحث الثاني طرق تحصيل السعادة النهارية

المسلمون في هذه الحياة يسعون دائماً لإصلاح أحوالهم، وإسعاد أنفسهم، وجبر خواطرهم، وإراحة بالهم، ويعلمون أن القرآن الكريم قد بيّن وأشار في طياته سبل ذلك، والبعض منهم بعد بحث وجهد وقف على بعضها، واقترب من الوصول إلى غايته المنشودة، وهنا أحاول جمع شتات هذه الطرق والخطوات والأعمال فأُقربها وأضعها بين يدي الباحث عن السعادة فتكون عوناً له في دربه، وقسمتها وجعلت بعضها يمكن تحصيله في النهار وبعضها في الليل، وركزت على بيان الأعمال وتحديد أوقاتها مدعمة بآيات قرآنية تشير إلى المراد.

ونبدأ الحديث عن بعض الطرق التي يمكن تنفيذها وتطبيقها والسير من خلالها لتحصيل السعادة في النهار:

() الصلاة ومتعلقاتها: فبتتبع آيات القرآن الكريم نجد أنها حثت على المحافظة على الصلوات النهارية، بألفاظ عديدة كدلوك الشمس، والغدو، والضحى، والصلاة الوسطى، وجاء هذا في قوله تعالى: ﴿أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٨]، وقوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُمْ بِالْغُدُو وَالْأَصَالِ ﴾ [الرعد: ١٥]، وقوله تعالى: ﴿وَالضَّحَى ﴾ الصَّلَوَاتِ وَالصَّكَةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، وقوله تعالى: ﴿وَالضَّحَى ﴾ الضحى: ١]، ولتحصيل السعادة من خلالها يجب على العبد الاجتهاد في تأديتها على

الوجه الشرعي المطلوب، بدء من الصلوات اليومية (١) كصلة الفجر (٢) والضحى، والظهر (٣) والعصر وبعض متعلقاتها كالسنن والنوافل، وكثرة السجود، وسجدات التلاوة، وسجدة الشكر، بالإضافة إلى الاهتمام بالصلوات الأسبوعية كصلاة الجمعة (٤)، أو الموسمية كالعيد والاستسقاء وكسوف الشمس.

\_\_\_\_

(۱) العبادة المبهجة: قال عبد الله بن مسعود: "من سره أن يلقى الله غدا مسلما، فليحافظ على هؤلاء الصلوات حيث ينادى بهن، فإن الله شرع لنبيكم شسنن الهدى- أي طرائق الهدى- وإنهن من سنن الهدى، ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلف في بيته، لتركتم سنة نبيكم، ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم...". رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: المساجد ومواضع الصلاة - باب: صلاة الجماعة من سنن الهدى - رقم: ۲۵۷ / (۲۰۵) - (۱/ ۲۵۷).

- (٢) صلاة الفجر على الصحيح هي أول صلاة في النهار؛ لأن صلاة العصر هي الوسطى، ﴿حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، فلابد أن تكون الفجر هي أول صلاة النهار، ولأن طلوع الفجر الثاني يبدأ به النهار الشرعي، ولذلك اتفق العلماء على وجوب الإمساك بطلوع الفجر الثاني، كما في قوله تعالى: ﴿وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، وقال الإمام ابن حجر العسقلاني: "وإنما المغرب في التحقيق من صلاة الليل، كما أن الفجر في الشرع من صلاة النهار، والله أعلم". فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر (٣/ ٤٨).
- (٣) قال ﷺ: "أربع قبل الظهر ليس فيهن تسليم، تفتح لهن أبواب السماء"، رواه الإمام أبو داود في سننه: كتاب: الصلاة باب: تفريع أبواب التطوع وركعات السنة باب: الأربع قبل الظهر وبعدها رقم: ١٢٧٠ (٢/ ٤٤٩) وقال الأرنؤ وط: حديث حسن لغيره.
- (٤) قال ﷺ: "من غسل يوم الجمعة واغتسل، ثم بكر وابتكر، ومشى ولم يركب، ودنا من الإمام، فاستمع ولم يلغ، كان له بكل خطوة عمل سنة؛ أجر صيامها وقيامها". رواه الإمام أبو داود في سننه: كتاب: الطهارة باب: في الغسل للجمعة رقم: ٣٤٥ (١/ ٢٥٩) وقال الشيخ الأرنؤوط: إسناده صحيح.

وثمرة ذلك: تحصيل مجموعة من الفوائد تدفع بالعبد لنيل مراده من السعادة الحقيقية، ومن بينها:

- أنها تقرب العبد من ربه و فق فتفتح له أبواب السعادة، وتبعده عن المعاصي والذنوب فتغلق أمامه أبواب الشقاء، كما قال تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكُو وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٥].
- تحصيل الحسنات الجالبة للسعادة الخالدة في الآخرة والتنعم في الجنة، وتكفير السيئات المهلكة الموجبة لعذاب النار والجالبة للشقاء الأبدي، كما قال تعالى: ﴿وَأَقِمِ الصَّلَاةَ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَزُلَفاً مِّنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُنْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ فِي النَّهَارِ وَزُلَفاً مِّنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُنْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ فِي النَّهَارِ وَزُلَفاً مِّنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُنْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ فِي كَاللَّهُ وَلَا يَعالى: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ وَقَال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المعارج: ٣٤، ٣٥].
- زيادة الرزق والفضل من الله ﴿ قَالَ الله تعالى ﴿ رِجَالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن فَحْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيتَاء الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالأَبْصَارُ \* لِيَجْزِيَهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ وَاللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ ليَجْزِيَهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ وَاللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [النور: ٣٦ ٣٦].
- الظفر بالفوز والفلاح وملازمتهما للعبد في الدنيا والآخرة: قال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ \* اللَّهُوْمِنُونَ \* اللَّهُوْمِنُونَ \* اللَّهُوْمِنُونَ \* اللَّهُوْمِنُونَ \* اللَّهُوْمِنُونَ \* اللَّهُوْمِنُونَ \* [المؤمنون: ١، ٩]، وقال تعالى: ﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبيلَهُمْ \* [التوبة: ٥].
- فتح باب المراقبة والارتباط بالله والشعور بحضوره وإحاطته؛ ليكون دافعاً للعبد لفعل الخيرات والمنع من الوقوع في المخالفات، والإعانة على الاهتمام بمضمون

الصلاة كالاهتمام بأدائها الشكلي، فيحافظ على وقتها وشكلها ومضمونها فيؤثر ذلك كله على حياته وصلاح نفسه ونقاء قلبه: ﴿وَالَّـذِينَ هُـمْ عَلَى صَلاتِهِمْ فَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢]، وُالَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢]، ﴿وَأَقِمِ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٥].

- الإعانة على صلاح الأبناء وتربيتهم ونشأتهم نشأة كريمة مستقيمة تفتح لهم كل أبواب الخير، جاء في القرآن عن إبراهيم: ﴿رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاةِ وَمِنْ ذُرِّيَتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاءِ ﴾ [إبراهيم: ٤٠]. وقول لقمان لابنه: ﴿يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلاةَ ﴾ [لقمان: ٧]، وتوجيه الأمر للنبي ﷺ: ﴿وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا) [طه: ١٣٢].
- شحن طاقة العبد الإيمانية لإبعاده عن طريق الغفلة وتقوية صلته الدائمة بالله وتجديد عهده بربه في أول النهار ووسطه وآخره: (قرآن الفجر) و (الوسطى) و (ناشئة اللّيل): قال تعالى: ﴿وَقُرْ آنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْ آنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا \* وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَا لَكَ عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا \* [الإسراء: ٧٨-٧٩]، ﴿حَافِظُوا عَلَى الصَّلُواتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٣٨٦]، ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ السَّلُواتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٣٨٦]، ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْئًا وَأَقْوَمُ قِيلًا ﴾ [المزمل: ٦].
- 7) الدعاء: باب رحب واسع يجب على العبد ولوجه والإكثار من التردد عليه، وتحري أوقاته الفاضلة في النهار، ومن أهمها: ساعة الإجابة يوم الجمعة من وقت صعود الإمام للخطبة إلى نهاية الصلاة، وكذلك آخر ساعة من نهاره بعد العصر، ونهار يوم عرفة، ووقت الانتظار يومياً من بعد صلاة الفجر حتى شروق الشمس، وبين الآذان والإقامة، وفي السجود، ودبر الصلوات، ووقت نزول المطر، وغيرها مما يقع في النهار، وقد أوضحت بعض الآيات أن النهار من أوقات هذه العبادة العظيمة، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ

وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِنْ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٦]، ﴿وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ فَتَطُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٥]، ﴿وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ عُلْنَا فِلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا وَلا تُعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا وَلا تُعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا وَلاَ تُعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ ذِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا وَلا تُعْرِينَا وَاتَبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ [الكهف: ٢٨].

#### وثمرة ذلك:

- حصول العبد على طلبه وسؤاله وما يرجوه من ربه، فيهنأ ويسعد (١): قال تعالى:
   ﴿ وقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر ٦٠]، وقال: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ الآية [البقرة ١٨٦].
- كشف الكربات وإقالة العثرات وصرف السوء والشرور<sup>(۲)</sup>: قال تعالى: ﴿أُمَّنْ يُجِيبُ

(۱) قال على: "ما من مسلم يدعو الله بدعوة ليس فيها إثم، ولا قطيعة رحم، إلا أعطاه الله بها إحدى ثلاث خصال: إما أن يعجل الله له دعوته، وإما أن يدخرها له في الآخرة، وإما أن يصرف عنه من السوء مثلها، قالوا: يَا رسول الله! إذًا نكثر، قال: الله أكثر". رواه الإمام الحاكم في المستدرك على الصحيحين: كتاب: الدعاء والتسبيح والتكبير والتهليل والذكر – رقم: ١٨١٦ – (١/ ٧٠٠) – وقال الإمام الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد إلا أن الشيخين لم يخرجاه عن علي بن علي الرفاعي، وقال المحقق: إسناده جيد.

(7) قال أبو عثمان النهدي: سمعت عمر بن الخطاب في يقول وهو يطوف بالكعبة: "اللهم إن كنت كتبتني في أهل السعادة في أهل السعادة فأثبتني فيها، وإن كنت كتبت علي الذنب والشقوة فامحني وأثبتني في أهل السعادة، فإنك تمحو ما تشاء وتثبت، وعندك أم الكتاب". قال العلماء: إن المحو والإثبات في صحف الملائكة، وأما علم الله سبحانه فلا يختلف، ولا يبدو له ما لم يكن عالما به؛ فلا محو فيه ولا إثبات، وأن الله يكتب للعبد أجلا في صحف الملائكة، فإذا وصل رحمه، زاد في ذلك المكتوب، وإن عمل ما يوجب

=

المُضْطرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ ﴾ [النمل: ٦٢].

- التعلق بالله والقرب منه سبحانه، فيتعلم العبد أنه لن ينفعه أحد سواه ﷺ، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُو مِن دُونِ اللهِ مَن لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوم الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ \* وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ [الأحقاف: ٥، ٦].
- التذكير بالأخوة الصالحة، وتوثيق العلائق والروابط والمحبة بين المسلمين، ومن أبرز مظاهره الدعاء بظهر الغيب(١): قال تعالى: ﴿والَّذِينَ جَاءوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ولإخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بالإيمَانِ﴾ [الحشر: ١٠]، وقال: ﴿واسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤمِنِينَ والمؤْمِنَاتِ ﴾ [محمد: ١٩]، وقال تعالى إخبارا عن إبراهيم اللَّكِين: ﴿ رَبَّنا اغْفِرْ لِي وَلِوَ الِّدَيَّ وَلِلْمُؤ مِنِينَ يَومَ يَقُومُ الحِسَابُ ﴾ [إبراهيم: ٤١].
- ٣) الحرص على الأذكار النهارية المتنوعة والإكثار منها(٢)، والحث على قراءة القرآن: وهذه عبادة عظيمة يجب على العبد أن يستثمرها حق الاستثمار طوال نهاره، ويتزود منها ما

النقص، نقص من ذلك المكتوب. ينظر: جامع البيان للطبري (١٦/ ٤٨٢)، الإبانة عن شريعة الفرقة الناجبة لابن بطة (٤/ ١٣٢).

- (١) قال رسول الله ﷺ: "دعوة المرء المسلم لأخيه بظهر الغيب مستجابة، عند رأسه ملك موكل كلما دعا لأخيه بخير قال الملك الموكل به: آمين، ولك بمثل". رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار - باب: فضل الدعاء للمسلمين بظهر الغيب - رقم: ٨٨/ (٢٧٣٣) - (٤/ . (5.95
- (٢) قال النبي ﷺ: "طوبي لمن وجد في صحيفته استغفارا كثيرا". رواه الإمام ابن ماجة في سننه: أبواب: الأدب - باب: الاستغفار - رقم: ٣٨١٨ - (٤/ ٧٢١) - وقال الشيخ الأرنؤوط: إسناده صحيح.

استطاع في صباحه وإشراقه وبكوره، فلا ينسى قراءة القرآن وتدبره والعمل به (۱)، وأذكار الصباح اليومية، والإكثار من الباقيات الصالحات وخاصة الحمد والتسبيح (۲)، كما أكد على ذلك القرآن الكريم، حين قال تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا الله ذِكْرًا كَثِيرًا \* وَسَبِّحُوهُ ذلك القرآن الكريم، حين قال تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا الله ذِكْرًا كَثِيرًا \* وَسَبِّحُوهُ الله وَعَنَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ [الروم: بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٤١، ٤٢]، ﴿فَسُبْحَانَ الله حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ [الدوم: ١٧]، ﴿فِي بُيُوتٍ أَذِنَ الله أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُه يُسَبِّحُ لَه فِيهَا بِالْغُدُو وَالْأَصَالِ ﴾ [النور: ٢٦]، ﴿قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلًا تُكلِّمَ النَّاسَ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزًا وَاذْكُرْ رَبَّكَ كَثِيرًا وَسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾ [آل عمران: ٤١]، ﴿فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ وَسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾ [آل عمران: ٤١]، ﴿فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ

(۱) قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ \* وَأَنْ أَتْلُو الْقُرْآنَ \* [النمل: ٩١ - ٩١]. قال ابن مسعود: "لا تَهُذُّوا القرآن هذ الشعر، ولا تشروه نثر الدَّقَل، وقِفُوا عند عجائبه، وحرِّكوا به القلوب، ولا يكن همُّ أحدكم آخر السورة". وقال الحسن البصري: "أُنزل القرآنُ ليُعْمَلَ به، فاتَّخَذوا تلاوتَه عملًا". ينظر: شعب الإيمان للبيهقي (٣/

٤٠٧)، اقتضاء العلم العمل للخطيب البغدادي (ص٧٦).

(٢) التسبيح: تنزيه. والحمد: ثناء ومدح. ولا إله إلا الله: استحقاق وإخلاص، فلا معبود بحق إلا الله. والتكبير: تعظيم. ولا حول ولا قوة إلا بالله: استعانة واعتراف وتسليم. قَالَ الله تَعَالَى: ﴿فَاذْكُرُونِي وَالتَكبير: تعظيم. ولا حول ولا قوة إلا بالله: استعانة واعتراف وتسليم. قَالَ الله تَعَالَى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٠]. قال ابن عباس: اذكروني بطاعتي، أذكركم بمعونتي، وذكر الله إيّاكم أكبر من ذكركم إياه. وقال ابن عباس: افتتح الله الخلق بالحمد، وختمه بالحمد، فقال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبّهِم يَعْدِلُونَ ﴾ [الأنعام: ١]. وقال تعالى: ﴿وَهُو اللهُ لا إِلَهَ إِلا هُو لَهُ الْحَمْدُ للهِ ﴾ [الإسراء: ١١١]. وقال عن أهل وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [القصص: ٧٠]. وقال تعالى: ﴿وَقُلِ الحَمْدُ للهِ ﴾ [الإسراء: ١١١]. وقال عن أهل الجنة: ﴿وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الحَمْدُ للهِ رَبّ العَالَمِينَ ﴾ [يونس: ١٠]. ينظر: الكشف والبيان عن تفسير القرآن للثعلبي (٢/ ١٩)، لباب التأويل في معاني التنزيل للخازن (١/ ٩٢) (٢/ ٩) .

أَنْ سَبِّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [مريم: ١١]، ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾ [غافر: ٥٥]، ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوقِّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بَكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ [الإنسان: ٢٥]. ولا يغفل بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ [الفتح: ٩]، ﴿ وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ﴾ [الإنسان: ٢٥]. ولا يغفل العبد عن الأذكار الأسبوعية كيوم الجمعة: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الجمعة: ٩] (١)، والموسمية كأيام التشريق: ﴿ وَاذْكُرُوا اللهَ فِي أَيَّام مَعْدُودَاتٍ ﴾ [البقرة: ٢٠٣].

### وثمرة ذلك:

- جلب الفرح والسُّرور والرَّاحة والطُّمأنينة والأُنْس: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُّ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨]، وإذابة قسوة القلب: ﴿فَوَيْلُ لِنِهُ اللهُ اللهُ أَلَ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ كَتَابًا مُتَشَابِهًا لَلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللهِ ﴾ [الزمر: ٢٢]، ﴿اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [الزمر: ٢٣] ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِل اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [الزمر: ٢٣] (٢).
- الحصول على محبة الله وذكره لعبده: قال تعالى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي
   وَلَا تَكْفُرُ ونِ ﴾ [البقرة: ١٥٢] (٣).

(١) ومن أهم العبادات فيه: الاغتسال، والتطيب، ولبس أحسن الثياب، والتبكير للصلاة، وساعة الإجابة، وقراءة سورتي السجدة والإنسان في فجريوم الجمعة.

(٢) قال عبد الله بن عون: "ذكرُ الناس داء، وذكرُ الله دواء". الترغيب والترهيب لإسماعيل الأصفهاني (٢/ ٥٨٥).

(٣) قال ﷺ: "يقول الله ﷺ: أنا عند ظن عبدي، وأنا معه حين يذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملإ ذكرته في ملإ خير منه". رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: التوحيد - باب:

- طرد قاطع السعادة وجالب الشقاوة وهو الشيطان، وحل عقده، والتحصن منه: ﴿وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَاناً فَهُو لَهُ قَرِينٌ ﴾ [الزخرف: ٣٦]. ﴿اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنْسَاهُمْ ذِكْرَ اللهِ أُولَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الشَّيْطَانُ فَأَنْسَاهُمْ ذِكْرَ اللهِ أُولَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ النَّيْهِمُ الشَّيْطَانُ عَالَى: ﴿مِنْ شَرِّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ ﴾: الشَّيْطَانُ جَاثِمٌ عَلَى قَلْبِ ابْنِ آدَمَ، فَإِذَا سَهَا وَغَفَلَ وَسُوسَ، وَإِذَا ذَكَرَ اللهَ خَنسَ "(١).
- الفوز بالمنزلة الرفيعة، والأجر الكبير، وثقل الحسنات في الميزان، ومغفرة الذنوب والخطايا يوم القيامة: قال على: ﴿وَالذَّاكِرِينَ اللهُ كثيراً وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ مَغْفِرةً وَالخطايا يوم القيامة: قال عَلَى: ﴿وَالذَّاكِرِينَ اللهُ كثيراً وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ مَغْفِرةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥]، ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ \* اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاة وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ \* أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةُ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٢ ٤](٢).
- حفظ العبد مِن الشُّرور، ودفعها عنه، قال تعالى: ﴿مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى﴾
   [طه: ٢]، ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى﴾

=

قول الله تعالى ﴿وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ ﴾ [آل عمران: ٢٨]، وقوله جل ذكره ﴿تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ [المائدة: ١١٦] - رقم: ٧٤٠٥ - (٩/ ١٢١) .

<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن للطبري (٢٤/ ٧٠٩).

<sup>(</sup>٢) قال النبي ﷺ: "ألا أنبئكم بخير أعمالكم وأرضاها -وأزكاها- عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إعطاء الذهب والورق، ومن أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم، ويضربوا أعناقكم؟ قالوا: وما ذاك يا رسول الله؟ قال: ذكر الله ﷺ". رواه الإمام ابن ماجة في سننه: أبواب: الأدب - باب: فضل الذكر - رقم: ٣٧٩٠ - (١٤/ ٧٠٥) - وقال الشيخ الأرنؤوط: حديث صحيح.

[طه: ۱۲۶]<sup>(۱)</sup>.

- التغلب على الشدائد، وإمداد صاحب الذكر بقوةِ القلب والبدن، حتى إنه ليفعل مع الذكرِ ما لا يفعله بدونه (٢)، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاثْبُتُوا وَاذْكُرُوا اللهَ كثيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الأنفال: ٤٥] (٣).
- ٤) إخراج الزكاة، والإكثار من الصدقات والإنفاق في وجوه الخير: فالسعيد بحق من

(۱) قال النبي هذا "من قال صباح كل يوم ومساء كل ليلة، ثلاثا، ثلاثا: بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم، لم يضره شيء ". رواه الإمام ابن ماجة في سننه: أبواب: الدعاء – باب: ما يدعو به الرجل إذا أصبح وإذا أمسى – رقم: ٣٨٦٩ – (٥/ ٣٥) – وقال الشيخ الأرنؤوط: إسناده حسن.

(۲) قال علي هذا "شكت فاطمة رضي الله عنها ما تلقى من أثر الرحا، فأتى النبي هسبي، فانطلقت فلم تجده، فوجدت عائشة فأخبرتها، فلما جاء النبي فلل أخبرته عائشة بمجيء فاطمة، فجاء النبي فلينا وقد أخذنا مضاجعنا، فذهبت لأقوم، فقال: على مكانكما، فقعد بيننا حتى وجدت برد قدميه على صدري، وقال: ألا أعلمكما خيرا مما سألتماني؟ إذا أخذتما مضاجعكما تكبرا أربعا وثلاثين، وتسبحا ثلاثا وثلاثين، وتحمدا ثلاثا وثلاثين؛ فهو خير لكما من خادم". رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: الدعوات - باب: التكبير والتسبيح عند المنام - رقم: ٦٣١٨ - (٨/ ٧٠).

(٣) قال عبد الله بن مسعود ﷺ: "من ضنَّ منكم بالمال أن ينفقه، وخاف العدو أن يجاهده، وخاف الليل أن يكابده، فليُكثِرْ من قول: لا إله إلا الله، وسبحان الله، والحمد لله، والله أكبر". وقال جعفر بن محمد الصادق: "إذا جاءك ما تحب فأكثِرْ من "الحمد لله"، وإذا جاءك ما تكره، فأكثِرْ من "لا حول ولا قوة إلا بالله"، وإذا استبطأت الرزق فأكثِرْ من الاستغفار". وللمزيد ينظر: الزهد لأبي داود (ص١٤٩)، العبالله وجواهر العلم لأبي بكر الدينوري (٤/ ٥٠٠)، الترغيب والترهيب لإسماعيل الأصفهاني (٢/ المجالسة وجواهر العلم والحكم في شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم لابن رجب (١/ ٤٧٣)).

نظر في عواقب الأمور وما هو قادم عليه، فيتجهز له ويعد له العدة، ويعلم أن المال الذي في يديه إن وجهه في مصارف الخير سيكون معين له في الدنيا وطوق للنجاة في الآخرة، قال تعالى: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلا لِيَعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ القَيِّمَةِ ﴾ [البينة: ٥]، وقال الله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ [البقرة: ٤]، ﴿وَأَنْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَل قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ \* وَلَنْ يُؤخّر اللهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المنافقون: ١٠، ١٠].

# وثمرة ذلك هي:

- تطهير العبد من الأنانية والبخل والاستئثار والقسوة، وتزكية نفسه، وتنمية وتحصين الجوانب المالية والروحية، والحرص على إدخال السرور والسعادة على المحتاجين بالعطاء والتكافل والرعاية والشعور بأحوالهم، قال تعالى: ﴿خُدْ مِنْ أَمُوالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزكِّيهِمْ بِهَا ﴾ [التوبة: ١٠٣]، وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٦٠]، وقال تعالى في سبيلِ اللهِ وَإِبْنِ السبيلِ فَرِيضَةً مِنَ اللهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [المؤمنون: ٤]، ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا صفة المؤمنين: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ ﴾ [المؤمنون: ٤]، ﴿إِنَّ النَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٧].
- البركة والإخلاف على العبد في الدنيا بالمال أو القناعة، وفي الآخرة بالجزاء المضاعف، فهي تجارة رابحة، قال تعالى: ﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ ﴿ [سبأ: ٣٩]، وقال تعالى: ﴿مَّن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً ﴾ [البقرة: ٢٤٥]، وقال: ﴿وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلأَنْفُسِكُمْ وَمَا تُنْفِقُونَ إلا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللهِ

وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٦]، وقال: ﴿وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فإنَّ اللهِ عِلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٧٣]، ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ \* لِيُوفِيَّيَهُمْ أُجُورَهُمْ وَانْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٩، ٣٠]، ﴿وَمَا تُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللهِ هُو خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا وَاسْتَغْفِرُوا اللهَ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المزمل: ٢٠].

- إظهار انقياد العبد بتنفيذ ما أمر الله به من حث على الإنفاق في وجوه الخير: قال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلَّا أَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ عَنِيُّ حَمِيدٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٧]، وقال جل شأنه: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُخِيُّونَ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ الله بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٩٢].
- إذالة ثقل الذنوب والآثام بمغفرتها: قال سبحانه: ﴿ وَسَادِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَ وَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ \* الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالْخَرْفِ الْعَنْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣، ١٣٣]. وقال تعالى: ﴿إِنْ تُقْرِضُوا اللهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [التغابن: ١٧].
- دهاب الهم والغم والقضاء على أحزان الدنيا وأهوال الآخرة، قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذًى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ
   وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦٢]، وقال: ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُمْ مِنْ فَزَعِ يَوْمَئِذٍ آمِنُونَ ﴾ [النمل: ٨٩].

ومن أبواب الصَّدقات: بناء المساجد وعمارتها، وكفالة الأيتام، والإنفاق على الجهاد في سبيل الله، وإنظار الـمُعسِرين، ومساعدة المحتاجين، وتفطير الصائمين، وصدقة الزرع، وسقيا الماء.

ه) الحرص على صيام الفرض والإكثار من النافلة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُم الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ إِلَى قَوْله تَعَالَى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ عَلَيْكُم الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ إِلَى قَوْله تَعَالَى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الهُدَى وَالفُرْقانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُم الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخر ﴾ [البقرة: ١٨٣ - ١٨٥] (١).

وثمرة ذلك:

• تطبيق وتقوية جانب الرقابة الداخلية الذاتية المانعة من ولوج الشبهات والشهوات والمحارم، والجالبة للحرية والانضباط والمنافع الروحية والأخلاقية والصحية للإنسان ولطبقات مجتمعه التي يتعايش معها حتى يصل إلى السعادة الحقيقية، فضلا عن المغفرة وما أعده الله من جزاء للصائمين، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ \* أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ \* أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ) [البقرة: مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ وَالضَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالضَّائِمَاتِ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالذَّاكِرِينَ

<sup>(</sup>۱) قال رسول الله على: "قال الله على: كل عمل ابن آدم له إلا الصيام، فإنه لي وأنا أجزي به، والصيام جنة، فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب فإن سابه أحد أو قاتله فليقل: إني صائم". رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: الصوم - باب: هل يقول إني صائم إذا شتم - رقم: ١٩٠٤ - (٣/ ٢٦).

الله كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥].

7) إقامة شعائر الحج والعمرة: قال تعالى: ﴿وَللهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَنْ كَفَرَ فإنَّ اللهَ غَنِيٌّ عَنِ العَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧]، وقال: ﴿وَأَتِمُواْ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

#### وثمرة ذلك:

- تهذیب الأخلاق و تطهیر النفوس و جلب المنافع الکثیرة: قال تعالى: ﴿الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُوا مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْر الزَّادِ التَّقُوى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة: مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْر الزَّادِ التَّقُوى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة: ١٩٧]، ﴿وَإِذْ بَوَّ أَنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَنْ لَا تُشْرِكْ بِي شَيْئًا وَطَهَّرْ بَيْتِي لِلطَّائِفِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ ﴾ [الحج: ٢٦]، ﴿لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللهِ فِي وَالْقَائِمِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ ﴾ [الحج: ٢٦]، ﴿لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللهِ فِي النَّائِمِ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ ﴾ أيّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ ﴾ [الحج: ٢٦]، ﴿لَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَ مَحِلُّهَا إِلَى الْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ [الحج: ٣٦]، ﴿لَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَ مَحِلُّهَا إِلَى الْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ [الحج: ٣٦]
- سد طرق الضلال والخوف والشقاوة، وفتح أبواب الهداية والأمان والسعادة: قال تعالى: ﴿ الْحَبُّ أَشُهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَبَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا عَالَى: ﴿ الْحَبِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَّقُونِ جِدَالَ فِي الْحَبِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوى وَاتَّقُونِ يَا الْمَبْ فِي الْحَبِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْر الزَّادِ التَّقُوى وَاتَّقُونِ يَا الْمُلْبَابِ \* لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا اللهَ عِنْدَ الْمَشْعِرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ فَاذْكُرُوا اللهَ عِنْدَ الْمَشْعِر الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ النَّاسِ الطَّالِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٧ ١٩٨]، ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَةَ مُبَارِكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ \* فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ \* [المُعْرَفَعُ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيُّ عَنِ الْعَالَمِينَ \* [آل عمران: حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيُّ عَنِ الْعَالَمِينَ \* [آل عمران:

. [٩٧ - ٩٦

- معايشة العبد ومشاهدته ومشاركته لواقعٍ مبهجٍ يرتقي بروحه وذاته، ويسعى به لإزالة الحواجز والفروق والفواصل بين إخوانه من الحجاج، فيتبادلون المنافع والتعارف والتعاون والتشاور والتكافل والإعانة، قال تعالى: ﴿وَأَذَّنْ فِي النّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالا وَعَلَى كُلِّ ضَاهِرِ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجِّ عَمِيقٍ \* لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَلْدُكُرُوا اسْمَ اللهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الأنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْمِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ ﴾ [الحج: ٧٧- ٢٨]، ﴿لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولُهُ الرُّوْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا الْمَشْجِدَ فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ٧٧]، ﴿لَنْ يَنَالَ اللهُ لُحُومُهَا وَلا مِمَاوُهَا وَلَا مِمَاوُهُا الْمُحْرِينِ ﴾ [المحج: ٣٧]، ﴿فَا فَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللهُ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَو اللهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَو اللهُ عَلَى مَا هَدَكُمُ وَاللهُ عَلَى مَا هَدَكُمُ وَاللهُ عَلَى مَا هَدَكُمْ وَاللهُ وَمَا لَهُ فَا اللهُ عَلَى مَا هَدُكُمُ وَاللهُ عَلَى مَا اللهُ عَلَى مَا هَدَكُمْ أَوْ وَلَكُمْ وَاللهُ وَمَا لَكُمْ فَاذْكُرُوا اللهُ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ وَلَكُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ \* أُولَئِكَ وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنِيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ \* أُولَئِكَ وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي اللهُ عَرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ \* أُولَئِكَ وَمُؤَلِّ لَمُ اللهُ مُولِي اللهُ عَرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ \* أُولِكَ لَكُمُ الْعُرَابُ الْفَلُولُ الْمَوْلُ اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الْمُؤْولُ اللهُ اللهُ الْعَلَى عَلَى اللّهُ الْمُؤْمُ اللهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ اللهُ الْمَؤْمُ اللهُ الْمُؤْمُ اللهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمُ اللهُ الْمُؤْمُ الْمُلُولُ الْمُؤْمُ اللهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الل
- يُعد العبد بإقامتها سائراً في إحدى سبل الحصول على الثناء والشكر والفلاح: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوَّفَ بِهِمَا وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٥٨]، ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَةِ قُلْ هِي وَمَنْ تَطُوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٥٨]، ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَةِ قُلْ هِي مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى وَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٩]، ﴿رَبَّنَا إِنِّي مَنِ اتَقَى وَأَتُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٩]، ﴿رَبَنَا إِنِّي مِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾ [إبراهيم: ٣٧]. أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾ [إبراهيم: ٣٧].

٧) العمل والكسب الحلال: القرآن الكريم حث العباد أثناء النهار وخاصة في الصباح والإبكار على العمل والسعي وطلب الرزق، ورَفَعَ منزلة من أكل من عمل يده، وتعفف به عن السؤال والتعرض للإعطاء، وأرشد أنه من صنيع وسنن الأنبياء، وظهر هذا في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبَّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَلْنَاهُ تَفْصِيلا ﴾ [الإسراء: ١٢]، ﴿ وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُورًا ﴾ [الفرقان: ٤٧]، ﴿ إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلا ﴾ [المزمل: ]، ﴿ وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ﴾ [النبأ: ١١]، ﴿ هُو اللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ دِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ ﴾ [الملك: ١٥]، ﴿ وَالصُّبْحِ إِذَا اللهَ مَعَاشًا ﴾ [التكوير: ١٨]، ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُودَ الْجِبَالَ الشَّهُ ﴾ [المدثر: ٣٤]، ﴿ وَالصُّبْحِ إِذَا تَنفَّسَ ﴾ [التكوير: ١٨]، ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُودَ الْجِبَالَ السَّبُحْنَ وَالطَّيْرُ وَكُنَّا فَاعِلِينَ \* وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةً لَبُوسٍ لَكُمْ لِتُحْصِنكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٥].

# وثمرة ذلك هي:

الحصول على فضل الله على من بركة وسعة وزيادة وغنى وقناعة ورضا وغيرها من المنافع الكثيرة: قال الله تعالى: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللهِ وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الجمعة: ١٠] (١)، ﴿وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضْلِ اللهِ ﴾ [المزمل: ٢٠]، ﴿وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ

<sup>(</sup>۱) كان عراك بن مالك إذا صلَّى الجمعة انصرف فوقف على باب المسجد، فقال: "اللَّهُمَّ إني أجبت دعوتك، وصليت فريضتك، وانتشرت كما أمرتني فارزقني من فضلك، وأنت خير الرازقين". ينظر: تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم (۱۰/ ٣٣٥٦)، التفسير البسيط للواحدي (۲۱/ ٤٥٩).

وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ [الحديد: ٢٥].

- أنه طريق للأخذ بيد العبد إلى ربه والقرب منه والأنس بدعائه وطلبه: قال تعالى:
   ﴿ وَاسْأَلُوا اللهَ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [النساء: ٣٦].
- أن هذا السعي من العبد يُعد شكراً للنعمة: ﴿اعْمَلُوا آلَ دَاوُودَ شُكْرًا وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٠ ١٣]، ﴿وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَمِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مِلْحٌ أُجَاجٌ وَمِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [فاطر: ١٢]، ﴿لِيَأْكُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِمْ أَفَلا يَشْكُرُونَ ﴾ [يس: ٣٥].
- ٨) الجد في المذاكرة، وطلب العلم، والعمل به (١): لأن الله ظَال أمر نبيه وأمته من بعده بالسعى في طلبه والاستزادة منه حين قال: ﴿وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمَا ﴾ [طه: ١١٤].

# وثمرة ذلك هي:

- الرفعة والمنزلة العظيمة في الدنيا والآخرة لمن جمع بين العلم والعمل، قال تَعَالَى:
   ﴿ يَرْ فَع اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ [المجادلة: ١١] .
- تميز صاحب العلم بخصائص أهل السعادة وصفاتهم ومعرفتهم بصفات خالقهم،
   وإبعاده عن أهل الشقاوة وأحوالهم، قال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾

<sup>(</sup>۱) ومن الأبواب المتاحة لطلب لعلم: الأزهر الشريف جامع وجامعة، والمساجد الكبرى بوزارة الأوقاف كالمسجد الأحمدي، وبعض الدور المتخصصة كمضيفة الشيخ صادق العدوي بالقاهرة، ودار القراءات في كلية القرآن وعلومه بطنطا، بالإضافة إلى المنصات الرسمية الشرعية والدروس المتاحة لطلب العلم عبر الإنترنت أون لاين.

[الزمر: ٩]. وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨]، وقال ابن مسعود: "ليس العلم عن كثرة الحديث، ولكن العلم عن كثرة الخشية"(١).

٩) الطعام: إن تجديد النية عند تناول الطعام في النهار، وتحري أكله بالحلال، والاقتداء بالنبي شابتطبيق آدابه وسننه (٢) والحرص على تناول الطعام الطيب الصحي النافع هو أحد سبل تحصيل السعادة، يقول الحق سبحانه: ﴿يَاأَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيَّبًا وَلَا تَتَبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوًّ مُبِينٌ ﴾ [البقرة: ١٦٨]. ﴿يَاأَيُهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيّباتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [المؤمنون: ٥١]، ﴿يَاأَيُهَا النَّينَ آمَنُوا كُلُوا مِنَ الطَّيّباتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢] ﴿يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيّباتُ وَمَا عَلَمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَمَكُمُ اللهُ فَكُلُوا مِمَّا اللهِ عَلَيْهِ وَاتَقُوا اللهِ إِنَّ اللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ \*الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّباتُ وَمَا عَلَمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَمَكُمُ اللهُ فَكُلُوا اللهُ إِنَّ اللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ \*الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيّباتُ وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُوا اللهِ عَلَيْهِ وَاتَقُوا اللهِ إِنَّ اللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ \*الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيّباتُ وَطَعَامُ اللّذِينَ أُوتُوا اللهِ عَلَيْهُ وَاتَقُوا اللهَ إِنَّ اللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ \*الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ عَلَى الْمُرْيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُرْيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُريضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُعْمَى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُعْمَى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُحْرِيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُعْمَى حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمُعْمَى حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمُعْمَى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُعْمَى حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمُعْرَجِ حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمُعْرَجِ حَرَجُ وَلا عَلَى الْمُعْرَجِ حَرَجُ وَلا عَلَى الْمُعْرَجِ حَرَجُ وَلَا عَلَى الْمُعْرَجِ حَرَجُ وَلا عَلَى الْمُعْرَجِ حَرَحُ الْعُلْمِ عَلَى الْمُعْرِعِ حَرَجُهُ وَالْعُولُولُ عَلَى الْمُعْرَع

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (١/ ٧٥٨).

<sup>(</sup>٢) كان رسول الله على يعمل في بيته، يفلي ثوبه، ويحلب شاته، ويخدم نفسه، وما عاب النبي على طعاما قط، إن اشتهاه أكله وإلا تركه، وليس في السنة تفصيل وجبات الطعام التي كان النبي على يتناولها، ولم تكن من عادة المسلمين في الزمان الأول أن يأكلوا ثلاث مرات، كل يوم، كما هي حال الناس اليوم، وإنما غاية ذلك عندهم أكلتان: أكلة أول النهار، وتسمى الغداء، لأنها تكون في الغدوة، أي: أول النهار، وأكلة بالمساء، وتسمى العشاء، وقد جمع الرسول في أصول السعادة الإنسانية في قوله: "من أصبح منكم آمنا في سربه -أي في نفسه وعياله - معافى في جسده، عنده قوت يومه، فكأنما حيزت -أي جمعت - له الدنيا". ينظر: المسائل والأجوبة لابن قتيبة (ص٣٧).

تَأْكُلُوا مِنْ بُيُوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ آبَائِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أُمَّهَاتِكُمْ... ﴾ [النور: ٦١].

### وثمرة ذلك هي:

- الاستمتاع بالحياة، والتقوي على العبادة، وشكر النعم: قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ السَّمَاعِ بالحياة، والتقوي على العبادة، وشكر النعم: قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾ [البقرة: ١٧٢]،
   ﴿فَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَالًا طَيِّبًا وَاشْكُرُوا نِعْمَتَ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾
   [النحل: ١١٤].
- الحصول على الشفاء والعلاج وقوة البدن: ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُمْ مِمَّا فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَدَم لَبَنًا خَالِصًا سَائِغًا لِلشَّارِبِينَ \* وَمِنْ ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَدَم لَبَنًا خَالِصًا سَائِغًا لِلشَّارِبِينَ \* وَمِنْ ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالْأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ \* وَأَوْحَى وَالْأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ \* ثُمَّ كُلِي مِنْ رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِي مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ \* ثُمَّ كُلِي مِنْ كُلِ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلًا يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ أَلُوانُهُ فِيهِ ثِيفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٦٦ ٦٦].
- فتح باب رضوان الله وتيسير الأمور، والبعد عن غضبه والسقوط في هاوية الشقاء:
   ﴿ كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَلَا تَطْغَوْا فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِي وَمَنْ يَحْلِلْ عَلَيْهِ
   غَضَبى فَقَدْ هَوَى ﴾ [طه: ٨١].
  - ١٠) ومن الأبواب أيضاً التي يمكن ولوجها للوصول إلى السعادة:
- أ. الاستعانة بالله على أقواله وأفعاله وكل حياته، فيستعين بربه على أداء العبادات والطاعات والإخلاص فيها، قال تعالى: 
  ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحة: ٥]، ويستعين بربه على الشر والظلم والأذى والمكر والخداع والبلاءات والمصائب ومواجهة المصاعب والمشاق

فتصفوا له الحياة وتطيب: ﴿قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللهِ ﴾ [الأعراف: ١٢٨]، وجاء عن يعقوب الني : ﴿فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ١٨]، ودعا النبي : ﴿قَالَ رَبِّ احْكُمْ بِالْحَقِّ وَرَبُّنَا الرَّحْمَنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ١١٦]، وأمر المؤمنون بقوله: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٥]، ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا وَالصَّلَاةِ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٥].

ب. أخذ المبادرة وتعاطي الأسباب المتاحة من أول النهار في التغلب على المهام الصعبة، وقضاء الأمور الشاقة، والإغارة على الأعداء، ومحاولة صد كيد الماكرين، قال تعالى: ﴿قالُوا يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنْ يَصِلُوا إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ قال تعالى: ﴿قالُوا يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنْ يَصِلُوا إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ أَحَدٌ إِلَّا امْرَأَتكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصَّبْحُ أَلَيْسَ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ أَحَدٌ إِلَّا امْرَأَتكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصَّبْحُ أَلَيْسَ الصَّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [هـ ود: ٨١]، ﴿فَاإِذَا نَـزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْ ذَرِينَ ﴾ [الصافات: ٧٧]، وقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ صَبَّحَهُمْ بُكْرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ ﴾ [القمر: ٣٨]. وقوله تعالى: ﴿فَالْمُغِيرَاتِ صُبْحًا ﴾ [العاديات: ٣]، ﴿وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾ [المدثر: وقوله تعالى: ﴿وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾ [المدثر: ٣٤]، ﴿وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾ [المدثر: ٣٤]، ﴿وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾ [التكوير: ١٨].

ج. مراعاة حقوق المسلمين مع بعضهم البعض والتي تكون في الغالب في النهار كزيارة المريض، وتشييع الجنائز، ومراعاة حق القرابة والجوار والصحبة ومن هم تحت يديك، وغيرها من أفعال الخير<sup>(۱)</sup> التي تطيب لها وبها النفوس، وتجلب السرور

<sup>(</sup>١) ومن حقوق المسلم على المسلم: رد السلام، وعيادة المريض، واتّباع الجنائز، وإجابة الدعوة، وتشميت العاطس، والنصيحة، والسعي في قضاء الحوائج خاصة للأرملة والمسكين.

والمحبة بين المسلمين، وتُظهر مدى تحلي العبد المسلم بجميل الأخلاق والصفات (۱)، وأداء الحقوق والواجبات، قال تعالى: ﴿وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ وَالصفاتُ (الله وَالدَّهِ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ \* فَكُّ رَقَبَةٍ تُفْلِحُونَ ﴾ [الحج: ٧٧]، وقال: ﴿فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ \* فَكُّ رَقَبَةٍ \* أَوْ لِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْعَبَةٍ \* يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ \* أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَتْرَبَةٍ \* ثُمَّ كَانَ مِنَ الّذِينَ آمَنُوا وَتَواصُوْ ا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصُوْ ا بِالْمَرْحَمَةِ \* أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ﴾ [البلد: الله وقال وتواصو ا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصُوا بِالْمَرْحَمَةِ \* أُولِئِكَ أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ﴾ [البلد: ١٠ - ١٨]، وقال سبحانه: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَقْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمَعْرُونِ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِلْمُونَ بِالْمَعْرُونِ وَلَا الله الله وقال الله وقائم وقال الله وقائم وقائم وقائم وقائم والله وقائم وقائم

<sup>(</sup>۱) حثّنا ربنا جل وعلا على الاهتداء بالنبي الكريم واقتفاء أثره، فقال: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ وَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللهَ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١]، وقال سبحانه مثنياً على شريف أخلاق نبيه وعظيم شمائله، وداعياً إلى التخلق بأخلاقه والسير على منهجه لنيل الهدى والرحمة والتزكية: ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [الجمعة: ٢]، ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ وَالْحِكْمَة وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [الجمعة: ٢]، ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَوُّوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٢٨]، ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]. فعلى العبد أن يهتم بالمظهر والشكل الحسن، والثوب الجميل، والرائحة الطيبة، والنظافة، والغسل، والوضوء.

وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللهَ لَا اللهَ لَا اللهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ﴿ [النساء: ٣٦]، ﴿ وَإِذَا حُيِّيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴾ [النساء: ٨٦].

د. الاعتناء بالمشي والحركة والاختلاط، فهي نعمة عظيمة، ومقاصدها وأهدافها شتى، 

﴿إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَى﴾ [الليل: ٤]، ومن المشي المأمور به، قول الله تعالى: ﴿هُو الَّذِي 
جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ﴾ [الملك: ٥]. والمشي في الأرض، باستخدام مناكبها، واستغلال ثرواتها، والانتفاع من خيراتها، والأخذ بالأسباب، والنظر في المسببات، والعبرة بالمخلوقات، والتزود لما 
بعد الممات، كما في آية "الجمعة": ﴿فَانْتُشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللهِ 
وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [الجمعة: ١٠]، وكذلك مشي القصد والتوسط 
والتواضع من غير خيلاء ولا تجبر لغرض تأدية عبادة أو تحسين صحة أو تطوير 
والتواضع من غير خيلاء ولا تجبر لغرض تأدية عبادة أو تحسين صحة أو تطوير 
مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكُرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ﴾ [لقمان: ١٩]. أي: 
مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكُرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ ﴾ [لقمان: ١٩]. أي: 
امش مشيًا مقتصداً ليس بالبطيء المتثبط، ولا بالسريع المفرط، بل عدلاً وسطًا بين 
بين (١)، وقال تعالى: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ 
بين (١)، وقال تعالى: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ 
بين (١)، وقال تعالى: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ

<sup>(</sup>۱) عن علي بن أبي طالب شه قال: "لم يكن النبي شه بالطويل ولا بالقصير ... إذا مشى تَكفَّاً تَكفُّوًا كأنما انحط من صبب". رواه الإمام الترمذي في سننه: أبواب: اللباس عن رسول لله شه – باب: ما جاء في الجمة واتخاذ الشعر – رقم: ١٨٥١ – (٣/ ٥٣٩)، قال الإمام الترمذي: هذا حديث حسن غريب صحيح من هذا الوجه، وقال الشيخ الأرنؤوط: حديث صحيح بطرقه وشواهده.

الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا ﴾ [الفرقان: ٣٦]. وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهُ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الحديد: ٢٨]. وقال: ﴿أَوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢٢]، وقال: ﴿فَجَاءَتْهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢٠]، وقال: ﴿فَجَاءَتْهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا... ﴾ [القصص: ٢٥].

#### \*\*\*\*\*\*

كانت هذه بعض الطرق النهارية، فيا باغي السعادة الحقيقة استعن بربك واتبع هذه السبل، فصلاتك تُقربك من ربك، وتُبعدك عن عقوبته، وتَسد طرق الغفلة، وتَجلب لك البشرى والفلاح في الدنيا والآخرة، وتُصلح حالك وأهلك وأولادك، أما دعاؤك فبه تحصل على مطلوبك، وتنكشف به كرباتك، وتُقال عثراتك، أما الذكر فبه يطمئن قلبك ويلين، وتحصل على ذكر ومحبة ربك، وتتغلب على أعدائك، وتُحفظ من الشرور، وتُمد بالقوة والمعونة، أما الصدقة فتُطهر نفسك وتزكيها وتحصنها، وتتنزل عليك بها البركة والقناعة والربح وذهاب الهم والغم والحزن، أما صيامك فبه يتقوى جانب المراقبة والتحكم في الشهوات، أما الحج ففيه معايشة ومشاهدة ومشاركته لواقع مبهج يرتقي بروحك وذاتك، ويسعى بك لإزالة الحواجز والفروق والفواصل بينك وبين إخوانك من الحجاج، فتتبادلون المنافع والتعارف والتعاون والتكافل والإعانة، أما سعيك في طلب الكسب الحلال

والتَّكَفُّوُ: هو التمايل في المشي إلى الأمام، "تكفؤا كأنما انحط"، أي: كأنه ينحدر، "من صبب"، وهو المكان المنحدر من الأرض، والمعنى: أنه الله كان يسرع في مشيه. ينظر: الغريبين في القرآن والحديث لأبي عبيد الهَرَوي (٥/ ١٥٧٨).

فيعود عليك بسعة الرزق وبركته فتهنأ ولا تحتج لأحد، أما طلبك للعلم فيرفع قدرك ومنزلتك في دنياك وآخرتك، فخذ المبادرة، وتعاطي الأسباب المتاحة من أول النهار في التغلب على المهام الصعبة، وقضاء الأمور الشاقة، وراعي حقوق إخوانك المسلمين.

\*\*\*\*\*\*\*

# المبحث الثالث

# طرق تحصيل السعادة الليلية

قال الحق سبحانه: ﴿وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ [الفجر: ٤]، فأقسم ﴿ اللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾، ذهب وأدبر، كقوله تعالى: ﴿وَاللّيْلِ إِذْ أَدْبَر ﴾ [المدثر: ٣٣]، وقوله: ﴿وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾، [التكوير: ١٧] أي: أقبل ظلامه أو أدبر، فكما في إقبال الصبح من عظيم النفع، في الظلام نفع أيضاً، حيث تهذأ النفوس، وتستريح من عناء العمل، ويحين وقت بعض العبادات العظيمة، حتى كان شأن الصالحين كراهية النوم طوال الليل من غير إقامة عبادة فيه (١١)، ليمتازوا عن حال من كان ليله الدائم الغفلة والانغماس فيما يغضب الرحمن، قال ﴿ كَانُوا قَلِيلًا مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقُّ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ [الذاريات: ١٧ - ١٩]، ﴿ أَفَأَمِنَ أَهْلُ الْقُرَى أَنْ يَأْتِيَهُمْ بَأُشُنَا بَيَاتًا وَهُمْ نَاتِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٧]. ومعلوم أن لعبادة الليل فضل على عبادة النهار، فغالباً ما يتوفر فيها الإخلاص؛ لأن العبد يقوم في ظلمات الليل لا يراه أحد، والمجاهدةُ تكون فيها أكثر، فهي أشقُ على النفس، لذلك يكون الأجرُ فيها أعظم، قال تعالى: ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْئًا وَأَقْوَمُ قِيلًا ﴾ [المزمل: ٢٦]، وفيها مزيدُ تدبُرُ وتفهم؛ لأن المشاغل غيرُ متوفرة، فيتواطأ فيها القلب واللسان على

<sup>(</sup>۱) كان النبي على يوضع له وضوءه وسواكه، فإذا قام من الليل تخلى ثم استاك، وعن ابن عباس، قال: "بت عند خالتي ميمونة، فتحدث رسول الله على مع أهله ساعة، ثم رقد، فلما كان ثلث الليل الآخر، قعد فنظر إلى السماء، فقال: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولِي الأَلْبَابِ﴾، إلى السماء، فقال: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولِي الأَلْبَابِ﴾، ثم قام فتوضأ واستن فصلى إحدى عشرة ركعة، ثم أذن بلال، فصلى ركعتين ثم خرج فصلى الصبح". رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: التفسير - سورة آل عمران - باب: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ الْآيَةَ - رقم: 2014 - (٢/١٤).

التفهُّم والتدبُّر، فيجمع بين تخلية القلب من الرذائل بغفران الذنوب، وتحليته بالفضائل بكَسْب الحسنات ورفع الدجات، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللهَ لَمَعُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت: ٦٩](١).

ومن أهم ما يمكن فعله في هذا الوقت من أعمال تبلغ بالعبد مراقي عالية في مقام السعادة:

(۱) الحرص على سلامة القلب قبل النوم (۲): وتكون سلامته بخلوه من الشرك والنفاق والرياء والشقاق والكبر والعجب والغل والأحقاد وسائر الأمراض التي تعتريه فتؤدي

(۱) قال ﷺ: "أفضلُ الصيام بعد رمضان شهرُ الله المحرَّم، وأفضل الصلاة بعد الفريضة صلاةُ الليل"، رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: الصيام - باب: فضل صوم المحرم - رقم: ٢٠٢ / (١١٦٣) - (٢/ ٨٢١) . وقال ابن مسعود ﷺ: "فضلُ صلاة الليل على صلاة النهارِ، كفضل صدقة السِّرِّ على صدقةِ العلانية".

المجالسة وجواهر العلم لأبي بكر الدينوري (٨/ ٢٧٨).

(٢) قال النبي ﷺ: "إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم". رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: البر والصلة والآداب - باب: تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره ودمه وعرضه وماله - رقم: ٣٤ / (٢٥٦٤) - (٤/ ١٩٨٧).

وعن أنس بن مالك قال: كنّا جُلوسًا مع رسولِ اللهِ فقال: يطلع عليكم الآن رجل من أهل الجنة، فطلع رجل من الأنصار ... فلما كان الغد، قال النبي في مثل ذلك، ... فلما قام النبي تبعه عبد الله بن عمرو بن العاص ... فأردت أن آوي إليك لأنظر ما عملك، فأقتدي به، فلم أرك تعمل كثير عمل، فما الذي بلغ بك ما قال رسول الله في فقال: ما هو إلا ما رأيت، غير أني لا أجد في نفسي لأحد من المسلمين غشا، ولا أحسد أحدا على خير أعطاه الله إياه، فقال عبد الله: هذه التي بلغت بك، وهي التي لا نطيق. رواه الإمام أحمد في مسنده: مسند عبد الله بن عمرو بن العاص – رقم: ١٢٦٩٧ – (٢٠/ ١٢٤)، وقال الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط الشيخين.

بصاحبه للعقوبة والمؤاخذة، كما قال الله تعالى: ﴿وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَت قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٥]، بل يجب على العبد الحرص على سلامة قلبه وعدم تلوثه بالذنوب والجرائم والمعاصي، وعدم تدنيسه بالبدع والخرافات والأوهام والظن السوء، قال خليل الله إبراهيم والمعاصي، وعدم تدنيسه بالبدع والخرافات والأوهام والظن السوء، قال خليل الله إبراهيم الحَيْنُ: ﴿وَلا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبُعْثُونَ \* يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَتَى الله بقَلْبِ سليم ﴾ [الصافات: ٨٤]، وقال تعالى: ﴿وَأُزْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَقِينَ غَيْر بَعِيدٍ \* هَذَا مَا تُوعَدُون لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ \* مَّنْ خَشِي الرَّحْمَن بِالْعَيْبِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَقِينَ غَيْر بَعِيدٍ \* هَذَا مَا تُوعَدُون لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ \* مَّنْ خَشِي الرَّحْمَن بِالْعَيْبِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَقِينَ غَيْر بَعِيدٍ \* هَذَا مَا تُوعَدُون لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ \* مَّنْ خَشِي الرَّحْمَن بِالْعَيْبِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَقِينَ غَيْر بَعِيدٍ \* هَذَا مَا تُوعَدُون لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ \* مَّنْ خَشِي الرَّحْمَن بِالْعَيْبِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَقِينَ غَيْر بَعِيدٍ \* هَذَا مَا تُوعَدُون لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ \* مَّنْ خَشِي الرَّحْمَن بِالْعَيْبِ وَالْمَعْمِ وَالْمَعْمِ وَالْمَعْمِ وَالْمَعْمِ وَالْمَعْمِ وَالْمَعْمِ وَلَكَمْ مُنَ اللَّاسُونِي وَلَكُمْ وَيَعْفِرْ لَكُمْ وَيَعْفِرْ لَكُمْ عَيْراً مُقَالَة مَن اللَّمْون إِنْ يَعْلَم الله عَيْرة وَلَكُمْ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٧٠]، ﴿ لَقَدْ رَضِي اللهُ عَنِ عَلَم اللهُ عَنْ الله عَنْ وَلَا السَّكِينَة عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحًا الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُتَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِم فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا الْمُعْرَادِ السَّكِينَةُ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتَحًا اللمَّة وَالمَاتِ اللهُ اللهُ وَالمَاتِ اللهُ وَالْمَالِي اللهُ اللهُ والمُعْرَادُ السَّكِينَةُ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحَالَ اللَّهُ وَالْمَالِ اللهُ اللهُ

٢) وضع الثياب، والتخفف منها، وتخصيص لباس لعبادات الليل(١): قال تعالى: ﴿يَا

<sup>(</sup>۱) كان للنبي الله إناء يعرض عليه سواكه فإذا قام من الليل خلا، واستنجى، واستاك، وتوضأ، وتطيب، وكان ابن مسعود اليعجبه الثياب الحسنة النظيفة والريح الطيبة إذا قام إلى الصلاة، وكان تميم الداري إذا قام من الليل للتهجد اغتلف بالغالية واشترى حلة بألف كان يصلي فيها، وكان المغيرة بن حكيم الصنعاني إذا أراد أن يقوم للتهجد لبس من أحسن ثيابه وتناول من طيب أهله وكان من المتهجدين، واشترى عمرو بن الأسود حلة بثمانين وصبغها بدينار، كان يقوم فيها الليل كله. ينظر: مختصر قيام الليل وقيام رمضان وكتاب الوتر للمَرْوَزِي (ص١١٢)، سفر السعادة للفيروزابادي (ص٢١٧).

أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لِيَسْتَأْذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنْكُمْ ثَلَاثُ مَرَّاتٍ مِنْ قَبْلِ صَلَاةِ الْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِنَ الظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلَاةِ الْعِشَاءِ ثَلَاثُ عَوْرَاتٍ مِنْ قَبْلِ صَلَاةِ الْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِنَ الظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلَاةِ الْعِشَاءِ ثَلَاثُ عَوْرَاتٍ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ الْأَيْاتِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾، وقال تعالى: ﴿يَابَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ لَكُمُ الْأَيَاتِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾، وقال تعالى: ﴿يَابَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ لَكُمُ الْأَيَاتِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾، وقال تعالى: ﴿يَابَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ لَكُمُ اللهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾،

٣) الوصية: كان من دأب السلف الصالح اهتمامهم بالوصية، فكانوا يُوصُون ويحثون على ذلك، ومن الصيغ المشهورة في الوصية: "هذا ما أوصى به فلان بن فلان؛ أنه يشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدا عبده ورسوله، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، وأوصى من ترك بعده من أهله أن يتقوا الله ويصلحوا ذات بينهم، وأن الله يبعث من في القبور، وأوصى من ترك بعده من أهله أن يتقوا الله ويصلحوا ذات بينهم، وأن يطيعوا الله ورسوله إن كانوا مؤمنين، وأوصاهم بما أوصى به إبراهيم بنيه ويعقوب ﴿يَا بَنِيَّ إِنَّ اللهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢]، وأوصى إنْ حَدَثَ به حَدَثُ مِن وَجَعِه هذا: أنَّ حاجتَه كذا وكذا"(١)، وهذا ما ندب إليه النبي على حين قال: "ما حق امرئ مسلم له شيء يوصي فيه، يبيت ليلتين إلا ووصيته مكتوبة عنده"(١)، وما فُهم من حديث القرآن على الوصية في آيات كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿...مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ عَيْرٌ مُضَارً وَصِيَّةً يُوصَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنٍ عَيْرٌ مُضَارً وَصِيَّةً مُوصَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنٍ عَيْرٌ مُضَارً وَصِيَّةً مُوصَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنٍ عَيْرٌ مُضَارً وَصِيَّةً مُوصَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنٍ عَيْرٌ مُضَارً وَصِيَّة مُوصَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنٍ عَيْرٌ مُضَارً وَصِيَّةً مُن اللهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾ [النساء: ١٦]، ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا

(١) رواه الإمام البيهقي في السنن الكبير: كتاب: الوصايا - باب: ما جاء في كتاب الوصية - رقم: ١٢٨٠٨-

(١٣/ ٨٥)، وقال المحقق: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: الوصية - رقم: ١ / (١٦٢٧) - (٣/ ١٢٤٩).

الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقَّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ١٨٠]، ﴿... إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنكُمْ... ﴾ [المائدة: ١٠٦]، ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَاجِهِمْ مَتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَاجِهِمْ مَتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ مِنْ مَعْرُوفٍ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٤٠]، ﴿مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ \* فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَى أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [يس: ٤٩ - ٥٠].

٤) خاتمة السعادة، حسن الخاتمة (١): الحرص علي نيلها يضمن للعبد جانباً كبيراً من السعادة الدنيوية بسبب تمسكه الدائم بالطاعة ومراقبة الخالق الذي كتب الخير الكثير في الآخرة لمن ثبت على طريق الاستقامة حتى يلقاه سبحانه، قال تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ بِالْقَوْلِ الثّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرةِ وَيُضِلُّ اللّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ إبراهيم ٢٧]، تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ [ابراهيم ٢٧]، ومن أشهر العلامات المبشرة الدالة على حسن الخاتمة: أن يموت الإنسان

(۱) فمن عمل ليوم لقاء ربه أتاه ذلك اليوم وهو من السعداء، فحُسْن الخاتمة منْحة إلهيَّة يهبها الله لأولئك الذين صدقوا في عبادته، ويحجبها عن أولئك الذين أعرضوا عن طاعته وسلكوا طريق الشيطان، ومن وصية العباس بن عبد المطلب في مرض موته لابنه عبد الله: "وإني موصيك بحب الله، وحب طاعته، وخوف الله، وخوف معصيته، فإنك إذا كنتَ كذلك لم تكره الموت متى أتاك". شعب الإيمان للبيهقي وحوف الله، وخوف معصيته، فإنك إذا كنتَ كذلك لم تكره الموت متى أتاك".

غازياً أو مرابطاً في سبيل الله تعالى (۱) قال تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ اللَّهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِاللَّذِينَ لَمْ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ \* فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِاللَّذِينَ لَمْ يَنْ مَقْوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلِ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩ - ١٧١]، وكان سفيان الثوري يبكي فيشفق عليه أهله، ويقولون: أتبكي الذنوب؟ فقال: "الذنوب أهون علي من هذه، وأشار إلى تبنة بيده، إنما أخاف سوء الخاتمة (۱)، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَرْ تَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُو كَافِرٌ بيده، إنما أخاف سوء الخاتمة (۱)، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَرْ تَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَـ عَلَى عَرِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُولَـ عِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البقرة ٢١٧] "(٢).

٥) تفقد المال والمسؤوليات ليلاً: قال تعالى في قصة سليمان السلاً: ﴿إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ

(١) من علامات حسن الخاتمة: النطق بالشهادة عند الموت، والموت على عمل صالح، وموت المرأة في نفاسها أو وهي حامل، والموت برشح الجبين، أو ليلة الجمعة ونهاره، أو بالطاعون، أو بداء البطن، أو

بسبب الهدم، أو الحرق، أو دفاعًا عن الدين أو المال أو النفس.

(٣) ينظر: العاقبة في ذكر الموت لابن الخراط (ص١٧٥).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ عبد الحقّ الإشبيلي: "واعلم أنّ لسوء الخاتمة -أعاذنا الله منها- أسبابًا، ولها طرق وأبواب، أعظمها: الإكباب على الدنيا، والإعراض عن الأخرى، والإقدام والجرأة على معاصي الله على، وربما غلب على الإنسان ضرب من الخطيئة، ونوع من المعصية، وجانب من الإعراض، ونصيب من الجرأة والإقدام، فملك قلبه، وسبق عقله، وأطفأ نوره، وأرسل عليه حجبه، فلم تنفع فيه تذكرة، ولا نجعت فيه موعظة، فربما جاءه الموت على ذلك، فسمع النداء من مكان بعيد، فلم يتبيّن له المراد، ولا علم ما أراد، وإن كرّر عليه الداعي وأعاد! ". العاقبة في ذكر الموت لابن الخراط (ص١٧٨).

بِالْعَشِيِّ الصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ ﴾ [ص: ٣١](١)، ويندرج تحتها: المسامرة مع الأهل والأقارب(١)، وتوجيه الأولاد وتربيتهم، وبيان فضل الأخلاق الإسلامية كبر الوالدين، وحفظ السمع

(۱) وهذا وقت تفقد الخيل والماشية بعد رواحها من مراعيها ومراتعها، يقول الإمام ابن عطية: "واختلف الناس في قصص هذه الخيل المعروضة، فقال الجمهور: إن سليمان الناس في قصص هذه الخيل المعروضة، فقال الجمهور: إن سليمان الناس في قصص هذه الخيل المعروضة، فقال الجمهور: إن سليمان الناس في قت صلاة العشاء تركها أبوه له، فأجريت بين يديه عشاء، فتشاغل بحسنها وجريها ومحبتها حتى فاته وقت صلاة العشاء -قال قتادة: صلاة العصر - فأسف لذلك، وقال: ردوا علي الخيل، فطفق يضرب أعناقها وعراقيبها بالسيف عقراً لما كانت سبب فوت الصلاة، فأبدله الله أسرع منها: الريح. وقيل: كانت بالناس مجاعة

ولحوم الخيل لهم حلال، فإنما عقرها لتؤكل على وجه القربة لها ونحو الهدي عندنا". المحرر الوجيز

في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية (٤/ ٥٠٣).

(٢) التعامل مع الزوجة والحديث معها والقرب منها، ومعاشرتها بالمعروف، ومشاركتها الحياة والعبادة، قال تعالى: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ١٩]، ﴿جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَّ تِهِمْ ﴾ [الرعد: ٢٦]، ﴿وَلا تُضَارُوهُنَّ لِتُصَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ ﴾ [الطلاق: ٦]، ﴿هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ ﴾، ﴿وَمِنْ آياتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا ﴾، ﴿فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا ﴾، ﴿فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ ﴿ وَقَالُ اللهِ مَا اللهِ هُوَ اللهُ هُ وَقَالُ اللهُ عَلَى اللهُ وَقَالُ اللهُ عَلَى اللهُ وَقَالُ اللهُ عَلَى اللهُ وَقَالُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَيْ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَا الْمُونَ وَكُانَ الْمُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَقَالُ اللهُ تَعَلَى: ﴿ لَقَلُ اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ الْكُمُ وَلِي رَسُولِ اللهُ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب: ٢٦] ". تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٢/ ٢٤٢) .

والبصر والفؤاد، ومراعاة حقوق البيوت وحرمتها(١)، وآداب المجالس(٢)، والضيافة(٦)،

(١) ﴿ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى وَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبُوابِهَا وَاتَّقُوا اللهُ لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٩] ﴿ يَالَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مَنْكُمْ ثَلَاثُ مَرَّاتٍ مِنْ قَبْلِ صَلَاةِ الْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِنَ الظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلَاةِ الْعِشَاءِ ثَلَاثُ مِنْكُمْ ثَلَاثُ مَرَّاتٍ مِنْ قَبْلِ صَلَاةِ الْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِنَ الظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلَاةِ الْعِشَاءِ ثَلَاثُ مَنْكُمْ ثَلَاثُ مَوْاتٍ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ عُورَاتٍ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْآيَاتِ وَاللهُ عَلِيمٌ ﴾ [النور: ٥٥] ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا ﴾ [النور: ٢٥] .

- (٢) ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلَا تَتَنَاجَوْا بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَتَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَالتَّقُوى وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [المجادلة: ٩] ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ وَالَّذِينَ يُخُوضُوا فِي اللهُ اللَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنْسِيَنَكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدُ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٦٨] ﴿ وَقَدْ نَزَلَ كَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنْسِيَنَكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدُ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٦٨] ﴿ وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلَا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا مِثْلُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٠] .
- (٣) ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيذٍ ﴾ [هود: ٦٩] ﴿ قَالَ يَاقَوْمِ هَوُ لَاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا اللهَ وَلَا تُخْزُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ ﴾ [هود: ٧٨] ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغْهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ٦] ﴿ وَلَمَّا جَهَّزَهُمْ بِجَهَازِهِمْ قَالَ ائْتُونِي بِأَخٍ لَكُمْ مِنْ أَبِيكُمْ أَلَا تَرَوْنَ أَنِّي أُوفِي الْكَيْلَ وَأَنَا خَيْرُ الْمُنْزِلِينَ ﴾ [يوسف: ٥٩].

والاستئذان<sup>(۱)</sup>، وبيان أهمية الوقت، واختيار الصديق الصالح، والتحلي بالتواضع والعفو والصفح والعفو والصفح والحلم والكرم والتفاؤل وحفظ اللسان، والتعلق بالقرآن وحفظه وتدبره، وصلاة الجماعة، وحثهم على مراقبة الله، والسعي في الحصول على رضى الله وجنته، وشكره على نعمه والحذر من كفرانها<sup>(۱)</sup>.

7) استحباب السفر الطويل ليلاً: قال تعالى: ﴿قَالُوا يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنْ يَصِلُوا إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ أَحَدٌ إِلَّا امْرَ أَتَكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبْحُ أَلَيْسَ الصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [هود: ٨١]، ﴿شُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى اللّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى اللّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ١]، مع كراهية الدخول على الأهل من السفر ليلاً من غير إعلام لغير حاجة، واستحباب الوصول والقدوم عليهم نهاراً: قال تعالى: ﴿وَمِنْ شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ حاجة، واستحباب الوصول والقدوم عليهم نهاراً: قال تعالى: ﴿وَمِنْ شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ اللّذَابُ اللّذَابَةُ بِاللّيلُ أَقُوى على المشي إذا كانت قد نالت قوتها واستراحت نهارها تضاعف مشيها، الدابة بالليل أقوى على المشي إذا كانت قد نالت قوتها واستراحت نهارها تضاعف مشيها، والإنسان فيه أنشطُ منه في النَّهار وأقدرُ على المَشْي والسَّير لعدَم الحرِّ وغيره، وفيه سرعة والإنسان فيه أنشطُ منه في النَّهار وأقدرُ على المَشْي والسَّير لعدَم الحرِّ وغيره، وفيه سرعة

(١) ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنْكُمْ قَلَاثَ مَرَّاتٍ ﴾ [النور: ٥٨] ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا ذَلِكُمْ

خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النور: ٢٧].

(٢) ينظر: سفر السعادة للفيروزابادي (ص٢٥٨)، السعادة والفلاح في فهم مقاصد النكاح لعبد الرحيم المالكي وأمين الشقاوي (ص١٢).

(٣) رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: النكاح - باب: لا يطرق أهله ليلا إذا أطال الغيبة مخافة أن يخونهم أو يلتمس عثراتهم - رقم: «٥٢٤٤» - (٧/ ٣٩). وصول الإنسان إلى مبتغاه وهدفه وما أراد، فتُقضى حاجته، وينشرح صدره (١)، وفي المقابل، في تجنب طرق الأبواب والدخول على الأهل ليلا منفعة له، في أنه قد تقع عينه على ما لا يسره، وقد لا تقضى بعض حاجاته فيتسلل له الحزن ويغتم لذلك (٢).

الصلاة ومتعلقاتها: فإذا كانت الصلوات النهارية تفتح أبواب السعادة للعبد الصادق، فإن الله تعالى قد شرع لعباده بعض الصلوات الليلية ليستمر العطاء للعبد بإحاطة حياته بمزيد من السعادة والراحة، فتقر عينه وينصلح حاله، فشرعت صلاة المغرب<sup>(۳)</sup>، العشاء<sup>(٤)</sup>، ونوافلهما، بالإضافة إلى قيام الليل، والتراويح والتهجد<sup>(٥)</sup>، والتسابيح، والوتر، وصلاة

<sup>(</sup>۱) قال ﷺ: "عليكم بالدُّلْجةِ فإن الأرض تطوى بالليل". رواه الإمام أبو داود في سننه: أول كتاب الجهاد – باب: في الدلجة – رقم: ۲۰۷۱ – (۲۱۷) – وقال الشيخ الأرنؤوط: صحيح لغيره، وهذا إسناد حسن في المتابعات والشواهد.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد في حديث رسول الله ﷺ لابن عبد البر (١٦/ ٤٧).

<sup>(</sup>٣) سعادة الصائم وقت آذان المغرب: قال ﷺ: "للصائم فرحتان يفرحهما؛ إذا أفطر فرح، وإذا لقي ربه فرح بصومه". رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: الصوم - باب: هل يقول إني صائم إذا شتم - رقم: ١٩٠٤ - (٣/ ٢٦)).

<sup>(</sup>٤) قال ﷺ: "من صلى العشاء في جماعة فكأنما قام نصف الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكأنما صلة صلى الليل كله". رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: المساجد ومواضع الصلاة - باب: فضل صلاة العشاء والصبح في جماعة - رقم: ٢٦٠ / (٦٥٦) - (١/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>ه) أداء صلاة التراويح كلها مع الإمام: عن أبي ذر قال: صمنا مع رسول الله الله المرمضان فلم يقم بنا شيئا من الشهر حتى بقي سبع فقام بنا حتى ذهب ثلث الليل فلما كانت السادسة لم يقم بنا فلما كانت الخامسة قام بنا حتى ذهب شطر الليل فقلت: يا رسول الله لو نفلتنا قيام هذه الليلة. قال فقال: إن الرجل إذا صلى مع الإمام حتى ينصرف حسب له قيام ليلة. قال: فلما كانت الرابعة لم يقم فلما كانت

الخسوف، كما قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمَ وَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُمْ بِالْغُدُوِّ وَالْأَصَالِ ﴾ [الرعد: ١٥]، ﴿ أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ ﴾ [الإسراء: ٧٧]، ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِنْ ثُلُثَي اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلُثَهُ وَطَائِفَةٌ مِنَ الَّذِينَ مَعَكَ ﴾ [المزمل: ٢٠].

وثمرة ذلك بالإضافة إلى ما سبق في الصلوات النهارية:

- الوصول إلى مقامات خاصة عالية لا تتحصل إلا بالصلوات الليلية، قال تعالى: 
  ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٩].
- أخذ مرتبة متميزة في ترتيب سباق المتنافسين في الطاعة والعبادة، وعدم المساواة مع المتكاسلين الراقدين الغافلين: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ [الزمر: ٩] ﴿ لَيْسُوا سَواءً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللهِ آنَاءَ اللهِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٣].
- تدریب النفس علی استمرار العبادة، وتوطینها ومحاسبتها علی تقصیرها، ومساعدتها
   علی الخلوة، ودفعها للقرب من ربها، والأنس به وبطاعته.
  - ٨) الأذكار الليلية وقراءة القرآن:

ويكون ذلك بتخصيص وقت من الليل لأدائها، ومن صور ذلك الأداء:

=

الثالثة جمع أهله ونساءه والناس فقام بنا حتى خشينا أن يفوتنا الفلاح. قال قلت وما الفلاح قال السحور ثم لم يقم بقية الشهر".

- الاستغفار بالأسحار، قال تعالى: ﴿الصَّابِرِينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَا وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِينَا لَلْمُنْفِقِينَ والْمُنْفِقِينَا لَلْمُنْفِقِينَا لَلْمُنْفِقِينَا وَالْمُنْفِقِين
- التسبيح، قال تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبَّحْهُ وَإِدْبَارَ النَّجُومِ ﴾ [الطور: ٤٩]، ﴿ فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبّحْ بِحَمْدِ رَبّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ آنَاءِ اللَّيْلِ فَسَبّحْ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلّکَ تَرْضَى ﴾ [طه: ١٣٠]، ﴿ قَالَ رَبّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ فَسَبّحْ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلّکَ تَرْضَى ﴾ [طه: ١٣٠]، ﴿ قَالَ رَبّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلًا تُكُلّمَ النَّاسَ ثَلَاثَةَ آيًام إِلّا رَمْزًا وَاذْكُرْ رَبَّكَ كَثِيرًا وَسَبّحْ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾ [آل عمران: ٤١] ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴾ عمران: ٤١] ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [مريم: ١١]، ﴿ إِنَّا سَخَرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾ [ص: ١٨]، ﴿ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَسَبّحْ بِحَمْدِ رَبّكَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾ [غافر: ٥٥]. ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَسَبّحْ بِحَمْدِ رَبّكَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾ [غافر: ٥٥].
- أذكار المساء: قال تعالى: ﴿وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾
   [ق: ٣٩]، ﴿فَسُبْحَانَ اللهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ [الروم: ١٧]، ﴿فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْأَصَالِ ﴾ [النور: ٣٦].
- آداب النوم وأذكاره (١)، والسور التي تقرأ قبله (١): قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمـوَاتِ

<sup>(</sup>۱) كان الله إذا أوى إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه، ثم نفث فيهما فقرأ: ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾، ثم مسح بهما ما استطاع من جسده، يبدأ بهما على رأسه ووجهه، وما أقبل من جسده، يفعل ذلك ثلاث مرات". رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: فضائل القرآن - باب: فضل المعوذات - رقم: ٥٠١٧ - (١٩٠/١).

والأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لأُولِي الأَلْبَابِ \* الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِيَامًا وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ \* [آل عمران: ١٩٠، وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ \* [آل عمران: ١٩٠]، ﴿ اللهُ يَتَوَفَّى الأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ \* عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ \* وَالزمر: ٢٤].

• تخصيص ورد من القرآن لقراءته ليلاً: قال تعالى: ﴿لَيْسُوا سَوَاءً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ وَاعِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٣]، كقراءة مئة آية في الليل: قال رسول الله ﷺ: "من قرأ في ليلة مائة آية لم يكتب من الغافلين" أوقال: "من نام عن حزبه أو عن شيء منه، فقرأه فيما بين صلاة الفجر وصلاة الظهر، كتب له كأنما قرأه من الليل" وقراءة الآيتين من آخر سورة البقرة في الليل: قال النبي

=

<sup>(</sup>۱) قال ﷺ: "اقرأ عند منامك ﴿ قُلْ يَاأَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ [الكافرون: ١] ثم نم على خاتمتها، فإنها براءة من الشرك". و"كان ﷺ لا ينام على فراشه حتى يقرأً كلَّ ليلةٍ ببني إسرائيلَ والزمرِ"، "وكان رسولُ الله لا ينامُ حتى يقرأً: ﴿ الم \* تَنْزِيلُ ﴾ السجدة، وتباركً". رواه الإمام أحمد في مسنده: مسند عبد الله بن عمرو بن العاص – رقم: ١٤٦٥٩ – (٣٦/ ٢٦)، وقال الشيخ شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام الحاكم في المستدرك على الصحيحين: من كتاب صلاة التطوع - رقم: ١١٧٣ - (٢/ ١٠٨) - وقال الإمام الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، ووافقه الإمام الذهبي.

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: صلاة المسافرين وقصرها - باب: جامع صلاة الليل، ومن نام عنه أو مرض - رقم: ١٤٢ / (٧٤٧) - (١/ ٥١٥) .

- (۱) من قرأ هاتين الآيتين من آخر سورة البقرة، في ليلة، كفتاه ((۱) كفتاه من قيام الليل، وقيل: من الشيطان، وقيل: من الآفات، ويحتمل من الجميع، وقال أبو مسعود الأنصاري: "من قرأ خاتمة البقرة أجزأت عنه قيام ليلة"(٢).
  - ٩) انتظار الليالي الموسمية لملئها بالعبادات والطاعات:
- كاليالي العشر الأول من ذي الحجة، فما من أيام العمل الصالح فيها أحبّ إلى الله من هذه الأيام، حتى الجهاد في سبيل الله، إلا رجلا خرج بنفسه وماله، ثم لم يرجع من ذلك بشيء، قال تعالى: ﴿وَالْفَجْرِ \* وَلَيَالٍ عَشْرِ ﴾ [الفجر: ١، ٢].
- ﴿ ليالي أيام التشريق: قال تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوا الله فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ ﴾ [البقرة: ٢٠٣]، ﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾ [الفجر: ٢] (٢)، فكما أن العبد يهتم بنهار هذه الأيام فإن ليلها فرصة عظيمة للذكر والدعاء وإقامة وإظهار شعائر الحج.
- ليلة القدر: ليلة الفضل والشرف وهي ليلة يقدِّر الله فيها أمر السنَّة في عباده وبلاده إلى السنة المقبلة، وفيها أنزل الله القرآن جملة واحدة من اللوح المحفوظ إلى بيت العزَّة من السماء الدنيا، ثم بدأ نزوله مفصلاً بحسب الوقائع في ثلاث وعشرين سنة،

<sup>(</sup>١) رواه الإمام مسلم في صحيحه: كتاب: صلاة المسافرين وقصرها - باب: فضل الفاتحة وخواتيم سورة البقرة، والحث على قراءة الآيتين من آخر البقرة - رقم: ٢٥٦ / (٨٠٨) - (١/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر (٩/٥٦).

<sup>(</sup>٣) أي: والزوج والفرد من كل الأشياء، ومنها هذه الليالي، أي بما حوته من زوج وفرد. وقيل: الشفع: يوم النحر؛ لأنه عاشر الأيام، والوتر: يوم عرفة؛ لأنه تاسع الأيام، وقيل: الشفع: يوما التشريق الأول والثاني اللذان يجوز التعجل فيهما بالنفر من منى، والوتر: اليوم الثالث. ينظر: التفسير المنير للزحيلي (٣٠).

والعمل فيها أفضل من عبادة ألف شهر، ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ \* لَيْلَةُ الْقَدْرِ \* لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ \* تَنزَّلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ \* سَلامٌ هِي حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ \* [القدر: ١ - ٥]، ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُلِّ أَمْرٍ \* سَلامٌ هِي حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ \* [الدخان: ٣ - ٥]، ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ \* فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمِ \* [الدخان: ٣ - ٤].

ليلة الجمعة: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الجمعة: ٩]، فكما أن نهار هذا اليوم فيه فضل العظيم، فإن فضله يبدأ من بداية ليله، فللعبد الإكثار من الصلاة على النبي ، وقراءة سورة الكهف، والإكثار من الدعاء، قال : "أكثروا الصلاة علي يوم الجمعة وليلة الجمعة، فمن صلى علي صلاة صلى الله عليه عشراً" (١)، وقال ابن عباس: "لما سأل إخوة يوسف يعقوب أن يستغفر لهم قال: سوف أستغفر لكم ربي، ثم أخر الاستغفار إلى السحر من ليلة الجمعة كي يستجاب له" (١).

١٠) الدعاء الليلي (٣): قال تعالى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ ﴾ [الأنعام: ٥٠]، ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام البيهقي في السنن الكبير: كتاب: الجمعة - باب: ما يؤمر به في ليلة الجمعة ويومها من كثرة الصلاة على رسول الله هم، وقراءة سورة الكهف، وغيرها - رقم: ٦٠٦١ - (٦/ ٤٥٠)، وقال المحقق: إسناده صالح.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن للطبري (٢٢/ ٤١٣)، التفسير البسيط للواحدي (١٢/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٣) قال ﷺ: "ينزل ربنا كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر، يقول: من يدعوني، فأستجيب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له؟ ". رواه الإمام البخاري في صحيحه: كتاب: الدعوات - باب: الدعاء نصف الليل - رقم: ٦٣٢١ - (٨/ ٧١).

وَجْهَهُ ﴿ [الكهف: ٢٨]، ﴿ وَاذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ عِنْ الْغَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥] (١) ، وقالت أم سلمة رضي الله عنها: بالغُدُو وَالْأَصَالِ وَلَا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥] (١) ، وقالت أم سلمة رضي الله عنها: علمني رسول الله ﴿ أن أقول عند أذان المغرب: "اللهم هذا إقبال ليلك، وإدبار نهارك، وأصوات دعاتك، وحضور صلواتك، أسألك أن تغفر لي "(٢) ، فالليل هو وقت المناجاة والنجاة لمن اعتبر واستيقظ وقام وانشغل بالطاعات والقربات: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا أَنُ لُوطٍ نَجَيْنَاهُمْ بِسَحَرٍ ﴾ [القمر: ٣٤]، والثلث الأخير منه هو وقت خلوة وغفلة واستغراق في النوم واستلذاذ به، ومفارقة اللذة والراحة صعبة على العباد، فمن آثر القيام لمناجاة ربه والتضرع إليه في غفران ذنوبه، وفكاك رقبته من النار، وسأله التوبة في هذا الوقت الشاق، فذلك دليل على خلوص نيته، وصحة رغبته فيما عند ربه، وبالتالي تضمن له الإجابة التي هي مقرونة بالإخلاص وصدق النية في الدعاء، إذ لا يقبل الله دعاء من قلب غافل لاه، فلذلك نبه مقرونة بالإخلاص وصدق النية في الدعاء، إذ لا يقبل الله دعاء من قلب غافل لاه، فلذلك نبه للله عباده إلى الدعاء في هذا الوقت، الذي تخلو فيه النفس من خواطر الدنيا، ليستشعر العبد

<sup>(</sup>۱) وعن الحسن بن علي رضي الله عنهما، قال: علمني رسول الله الله المحكمات أقولهن في قنوت الوتر: "اللهم اهدني فيمن هديت، وعافني فيمن عافيت، وتولني فيمن توليت، وبارك لي فيما أعطيت، وقني شر ما قضيت، إنك تقضي ولا يقضى عليك، وإنه لا يذل من واليت، ولا يعز من عاديت، تباركت ربنا وتعاليت". رواه الإمام أبو داود في سننه: كتاب: الصلاة - باب: تفريع أبواب الوتر - باب: القنوت في الوتر - رقم: ١٤٢٥ - (٢/ ٥٦٣) - وقال الشيخ الأرنؤوط: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام الحاكم في المستدرك على الصحيحين: كتاب: الطهارة - ومن أبواب الأذان، والإقامة - رقم: ٧١٤ - (١/ ٣١٤) - وقال الإمام الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، ووافقه الإمام الذهبي.

الإخلاص لربه، فتقع الإجابة منه تعالى رفقًا من الله بخلقه، ورحمة لهم (١).

\*\*\*\*\*\*

كانت هذه بعض الطرق الليلية، فيا أيها الساع في تحصيل سعادته، إن كنت سرت في طرقها نهاراً، وتريد الاستمرار والاستزادة فاقرع هذه الأبواب، فبَعد تفقد الأهل والمسئوليات واستقرار أمرها احرص على سلامة قلبك، وجهز وصيتك، وتذكر خاتمتك واستعدلها، وحاسب نفسك، واقتطع من ليلك وقتاً للعبادة، وخصص لباساً لذلك، ولا تنس صلواتك وقيامك وأذكارك ودعاءك الليلي.

(١) ينظر: شرح صحيح البخاري لابن بطال (١٠/ ٨٩).

#### ما قبل الختام، كيفية توظيف الأسباب والطرق:

بعد هذا العرض لبعض أسباب السعادة وطرقها، إليك أيها العبد المسلم إرشادات تعينك على كيفية توظيف ما ذكر لك لتحصل على السعادة اليومية:

- أو لاً: أن تعرف شرف زمانك وقدر وقتك، فلا تضيع منه لحظة في غير قربة، وتقدم فيه الأفضل فالأفضل من القول والعمل، وتكن نيتك في الخير قائمة من غير فتور، فالقليل إلى القليل كثير، وإنما السيل اجتماع النقط، فضم القليل إلى القليل مع الدوام عليه يتكون منه الكثير الهائل العجيب (۱)، فاستغل أوقات دهرك وساعات عمرك في طاعة الله، واملأها بالعبادات والقربات، وما فيه النفع والسعادة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ بَالعبادات والقربات، وما فيه النفع والسعادة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَوَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَقْدِمُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٤]، ﴿قُلْ لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلاَ نَفْعًا إِلّا مَا شَاءَ اللهُ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَابَةٍ وَلَكِنْ يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [يونس: ٤٩]، ﴿وَلَوْ يُوَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِمْ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَابَةٍ وَلَكِنْ فَقُ خُرُهُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [النحل: ٦١]،
- ثانياً: عليك بالمحافظة على الانضباط والاستمرارية على الصراط المستقيم حتى

<sup>(</sup>۱) يقول عبد الله بن مسعود الله المنافعة على شيء ندمي على يوم غربت شمسه، نقص فيه أجلي، ولم يزد فيه عملي"، وقال عمر بن عبد العزيز الله الله والنهار يعملان فيك، فاعمل فيهما"، وقال الحسن البصري الله الله الله أنت أيام، فإذا ذهب يوم ذهب بعضك"، وقال أيضاً: "أدركت أقواماً كانوا على أوقاتهم أشد منكم حرصاً على دراهمكم ودنانيركم". ينظر: شعب الإيمان للبيهقي (۱۳/ ۱۹۹)، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم الأصبهاني (۱۸/ ۰۰)، قيمة الزمن عند العلماء لعبد الفتاح أبو غدة (ص۲۷).

نهاية الأجل: كما قال تعالى: ﴿إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ [الحجر: ٣٨]، ﴿وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٩].

- ثالثاً: عليك باستغلال كل ما يعينك ويساعدك على اغتنام الزمان: كالانفراد والعزلة قدر الإمكان، والاختصار على السلام، وقلة الكلام، وقلة الأكل، فإن كثرته سبب النوم الطويل وضياع الليل، واحرص على: تنظيم الأعمال، والانحياش عن المجالس الفارغة الخاوية، وترك الفضول في كل شيء، ومصاحبة المجدين النبهاء الأذكياء المتيقظين للوقت والدقائق، وقراءة أخبار العلماء الأفذاذ، والانغمار في متعة المطالعة والاستزادة من المعرفة والاطلاع وتنقيح المعلومات، فإن ذلك يعرفك بقيمة الزمن، ويلهب فيك الحفاظ عليه، ويجعلك تكسبه ولا تبيده، وتحافظ عليه ولا تضيعه، ومن نظر في سير السلف، وآمن بالجزاء، بان له ذلك (۱)، يقول الإمام النووي: "وينبغي للمتعلم أن يغتنم التحصيل في وقت الفراغ والنشاط، وحال الشباب وقوة البدن، ونباهة الخاطر، وقلة الشواغل، قبل عوارض البطالة (۲)، فالعاقل الموفق من يملأ كل لحظة وثانية من حاضر عمره ووقته بفائدة أو عمل صالح (۲).
- رابعاً: عليك بعد الاستعانة بالله على الدرص على الأخذ بأسباب السعادة ما استطعت

<sup>(</sup>۱) قال العباس بن الحسن العلوي: "اعلم أن رأيك لا يتسع لكل شيء، ففرغه للمهم، وأن مالك لا يغني الناس كلهم، فخص به أهل الحق، وأن كرامتك لا تطبق العامة - أي لا تعمهم وتتسع لهم - فتوخ بها أهل الفضل، وأن ليلك ونهارك لا يستوعبان حاجتك وإن دأبت فيهما، فأحسن قسمتهما بين عملك ودعتك من ذلك". نثر الدر في المحاضرات لأبي سعد الآبي (١٥١/٤).

<sup>(</sup>٢) التبيان في آداب حملة القرآن للنووي (ص٥٠).

<sup>(</sup>٣) وللمزيد ينظر: قيمة الزمن عند العلماء لعبد الفتاح أبو غدة (ص٥٦) (ص١١٨).

إلى ذلك سبيلاً، والزم السير في طرق تحصيلها ما حييت، وابدأ يومك بنية صادقة، ثم بنافلة الفجر فهي خير من الدنيا وما فيها، ثم احرص على صلاة الفجر في جماعة المسجد، واستغل وقتك حتى شروق الشمس في أذكار الصباح، والدعاء، وقراءة القرآن، ثم صلاة الضحي، وأظهر نعمة اللباس وأخذ الزينة، ثم توكل على ربك واطلب العلم، والعمل والكسب الحلال منذ البكور، وأحسن معاملة الناس وأدى حقوقهم، وأقم صلاة الظهر في جماعة ولا يشغلنك عن أدائها شاغل من عمل أو غيره من متاع الدنيا، ولو تمكنت من قيلولة بعد الظهر لأعانتك على قيام الليل، واهتم بطعامك وغذائك مستناً بآداب حبيبك على، ولا تغفل عن صلاة العصر في المسجد، وكذا أذكار المساء، وباشر بعض أعمالك، وزياراتك، واقض بعض حوائجك، وجالس الصالحين، وأكثر من العمل الصالح ما استطعت، فإذا نودي للمغرب فصل النافلة القبلية، ثم صلاة المغرب ثم السنة المؤكدة بعدها، ثم تناول إفطارك إن كنت صائمًا، وأد صلاة العشاء في جماعة لتُكتب ممن قام نصف الليل ثم السنة البعدية، ثم عليك بالمسامرة مع الأهل قليلاً، ثم الوضوء وقيام الليل والوتر وأذكار ما قبل النوم لو علمت من حالك أنك لن تستطيع أن تقوم في نصف الليل أو ثلثه الأخير، فإن عزمت على أن يكون حالك كحال من ينام أول الليل ثم يُقيم بقيته في الصلاة، والذكر، والدعاء، والمناجاة، وقراءة القرآن وتدبره، والخلوة مع ربه، ومحاسبة نفسه، والتفكر فيما بعد الموت وكيفية الاستعداد له حتى طلوع الفجر فذلك هو الخير، وتلك هي معالم اليوم السعيد الذي يجب عن تعيشه وتحصل عليه.

\*\*\*\*\*\*

### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تَتِمُّ الصالحات، وأُصَلِّي وأُسَلِّم على خير الأنام نبينا محمد ، وعلى آله وصحبه الكرام. أما بعد،

ففي نهاية هذا البحث أَحمَدُ الله تعالى على أَنْ يَسَّرَ لي كتابته، وجَمْع ما فيه، ومن خلال دراسة موضوع: يوم سعيد من خلال القرآن المجيد "مفاتيح قرآنية لنيل السعادة الحقيقية"، وتَقفْتُ على مجموعة من النتائج، وبعض التوصيات التي أَدعُو إليها:

## أُولاً: أهم النتائج التي تَوَصَّلتُ إليها:

أُلَخصُهَا في النقاط التالية:

- ا أَظهر البحث أن أوضح المسالك وأظهر الطرق الموصلة للسعادة الحقيقية هي اتباع المنهج القرآني، والتزام الأمر الإلهي، واقتفاء الأثر النبوي.
- ٢) السعادة حالة نفسية وشعور وجداني يتحصل عليها العبد بتحقيق معرفة الله على السعادة حالة نفسية وشعور وجداني يتحصل عليها العبد بتحقيق معرفة الإنسان وما خلق له، والبحث عن ما في الكون من أمور تخدم الإنسان وتحقق له مبتغاه.
- ٣) لم ترد كلمة السعادة في القرآن الكريم إلا في إطار الحديث عن اليوم الآخر، في آيتين متتاليتين في سورة هود، الأولى بصيغة المبالغة (سَعِيد)، والثانية بصيغة الفعل الماضي (سُعِدُوا).
- ٤) الناس منقسمون إلى قسمين: قسم شقي معذب مستحق للعقوبة بمقتضى الوعيد للعاصين، وكفر المعاندين، وسوء أعمالهم، وتفريطهم في حقوق الله ، وقسم سعيد متفضل عليه بالنعيم، ومستحق للجنة بموجب الوعد للطائعين، وإيمان العابدين، وأعمالهم الصالحة، مع فضل الله ورحمته.
- ٥) السعادة والشقاء عائدين إلى ما كُتب لكل إنسان في كتاب المقادير، ومضى به القضاء

والقدر قبل إيجاد الخلق أو لاً، ولِما كسب من خير وشر ثانيًا، وكل ميسر لما خلق له.

7) من أبرز الأسباب الموصلة للظفر بالسعادة الحقيقية: تحقيق الإيمان والتقوى قدر الاستطاعة، والاجتهاد في تحصيل أكبر قدر من الأعمال الصالحة، والتحلي بالأخلاق الإسلامية، ومجاهدة النفس وترويضها، وإظهار الرضا والتسليم لقضاء الله وقدره، واستشعار نعم الله وتذكرها وشكرها، والسعى في المعرفة وطلب العلم ومدارسته وتعلميه.

۷) من أبرز الموانع والمعوقات التي تحول بين المرء وبين طريق سعادته: الكفر، والشرك، والإعراض عن ذكر الله وعبادته، والنفاق، والرياء، والكبر، والعجب، والحسد، والغيرة، والحقد، والغل، والغضب، والظلم، والتشاؤم، وسوء الظن، والخوف، والتعلق بغير الله على هاكلتها من المعاصى والآثام والجرائم والمخالفات.

٨) من أبرز طرق تحصيل السعادة النهارية: الاهتمام بالصلوات النهارية وما يتعلق بها، والسعي والعمل والكسب الحلال، والجد في المذاكرة، والدعاء، والحرص على الأذكار النهارية المتنوعة والإكثار منها، والحث على قراءة القرآن، وإخراج الزكاة، والإكثار من الصدقات والإنفاق في وجوه الخير، والحرص على صيام الفرض والإكثار من النافلة، وإقامة شعائر الحج والعمرة، فضلاً عن الاستعانة بالله على وأخذ المبادرة وتعاطي الأسباب المتاحة من أول النهار في التغلب على المهام الصعبة، وقضاء الأمور الشاقة، ومراعاة حقوق المسلمين مع بعضهم البعض، والاعتناء بالمشي والحركة والاختلاط، والطعام وآدابه وسننه.

9) من أبرز طرق تحصيل السعادة الليلية: السفر الطويل ليلاً، والمسامرة مع الأهل والأقارب، ووضع الثياب والتخفف منها، وتخصيص لباس لعبادات الليل، والحرص على سلامة القلب قبل النوم، والوصية، وحسن الخاتمة، والاهتمام بالصلوات الليلية وما يتعلق بها، وكذلك الأذكار، وقراءة القرآن، والدعاء الليلي، وانتظار الليالي الموسمية لملئها

بالعبادات والطاعات.

#### ثانياً: التوصيات:

أوصِي الباحثين بالاهتمام بكتاب الله ركان ففيه منهج لا بد أن يُفهم ويُتبع، ومما يُعين على ذلك الاهتمام بالجوانب التطبيقية العملية، ومحاولة تسهيل المفاهيم والنظريات والقواعد برسم أسهل طرق تنفيذها في حياة المسلم.

ووسائل تطبيقها والظفر بها.

وفي الختام: هذا جهد متواضع أضعه بين يدي القارئ والناقد، وأطلب إسداء النصح والتوجيه لي، وأسأل الله التوفيق والسداد، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نينا محمد، وآله، وصحبه أجمعين.

## فهرس بأهم المصادر والمراجع

- الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية ومجانبة الفرق المذمومة لعبيد الله بن محمد بن بَطَّة العكبري الحنبلي، أبي عبد الله (ت ٣٨٧ هـ) م: رضا معطي، وعثمان الأثيوبي، ويوسف الوابل، والوليد بن سيف النصر، وحمد التويجري ن: دار الراية للنشر، الرياض ج: ٩.
- اقتضاء العلم العمل لأبي بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (٣٩٢-٣٦٤ هـ) م: محمد ناصر الدين ن: المكتب الإسلامي / بيروت ط: الخامسة، ١٤٠٤ هـ/ ١٩٨٤ م ج: ١.
- ٣) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد لأحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة الحسني الأنجري الفاسي الصوفي، أبي العباس (ت: ١٢٢٤ هـ) م: أحمد عبد الله القرشي ن: حسن عباس زكي/ القاهرة ط: ١٤١٩ هـ ج: ٧.
- ٤) التبيان في آداب حملة القرآن لأبي زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (ت
   ٦٧٦ هـ) م: محمد الحجار ن: دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع / بيروت ط: الثالثة ١٤١٤ هـ/ ١٩٩٤ م ج: ١.
- ٥) الترغيب والترهيب لأبي القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل الجوزي الأصبهاني، المعروف ب قوام السنة (ت: ٥٣٥) م: أيمن بن صالح بن شعبان ن: دار الحديث / القاهرة ط: الأولى، ١٤١٤ هـ/ ١٩٩٣م ج: ٣.
- 7) التفسير البسيط لعلي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، أبي الحسن (ت: ٤٦٨هـ) م: أصل تحقيقه في (١٥) رسالة دكتوراة ن: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض ط: الأولى ١٤٣٠ هـ ج: ٢٥.
- القرآن الحكيم تفسير المنار لمحمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس
   الهيئة الدين بن محمد بهاء الدين بن منلا علي خليفة القلموني الحسيني (ت: ١٣٥٤ هـ) ن: الهيئة

المصرية العامة للكتاب - ط: ١٩٩٠ م - ج: ١٢.

- ٨) تفسير القرآن العظيم لإسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري الدمشقي، أبي الفداء (ت: ٧٧٤هـ) م: سامي بن محمد سلامة ن: دار طيبة للنشر والتوزيع ط: الثانية ١٩٩٩م ج: ٨.
- ٩) تفسير القرآن العظيم لعبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي الرازي،
   أبي محمد، المعروف بابن أبي حاتم (ت: ٣٢٧ هـ) م: أسعد الطيب ن: مكتبة نزار
   مصطفى الباز/ السعودية ط: الثالثة ١٤١٩ هـ ج: ١٣٠.
- 10) التفسير الكبير (مفاتيح الغيب) لمحمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي، الملقب: بفخر الدين (ت: ٦٠٦ هـ) ن: دار إحياء التراث العربي/بيروت ط: الثالثة ١٤٢٠ هـ ج: ٣٢.
- ١١) التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج لوهبة بن مصطفى الزحيلي ن: دار
   الفكر المعاصر/ دمشق ط: الثانية، ١٤١٨ هـ/ ج: ٣٠.
- ۱۲) التفسير الوسيط للقرآن الكريم لمحمد سيد طنطاوي (ت: ١٤٣١ هـ) ن: دار نهضة مصر/ القاهرة ط: الأولى ج: ١٥.
- ۱۳) جامع البيان عن تأويل آي القرآن لمحمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الطبري، أبي جعفر (ت: ۳۱۰ هـ) م: أحمد محمد شاكر ن: مؤسسة الرسالة/ بيروت ط: الأولى، ۲۰۰۰م ج: ۲۶.
- 1٤) جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم لأبي الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين البغدادي ثم الدمشقي الشهير بابن رجب (٧٩٥ هـ) م: شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باجس ن: مؤسسة الرسالة/بيروت ط: السابعة، ١٩٩٧م ج: ٢.
- ١٥) الجامع الكبير «سنن الترمذي» لأبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي (ت:

- ٢٧٩ هـ) م: شعيب الأرنؤوط ن: دار الرسالة العالمية ط: الأولى، ١٤٣٠ هـ/ ٢٠٠٩ م ج: ٦.
- 17) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله في وسننه وأيامه لمحمد بن إسماعيل البخاري الجعفي، أبي عبد الله (ت: ٢٥٦ هـ) م: محمد زهير بن ناصر ن: دار طوق النجاة ط: الأولى ١٤٢٢ هـ ج: ٩.
- ۱۷) جامع بيان العلم وفضله لأبي عمر يوسف بن عبد البر (ت ٤٦٣ هـ) م: أبو الأشبال الزهيري ن: دار ابن الجوزي السعودية
- ۱۸) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني، أبي نعيم (ت: ٤٣٠ هـ) ن: دار السعادة/ مصر ط: ١٣٩٤هـ/ ١٩٧٤م ج: ١٠.
- ١٩ الحماسة البصرية لعلي بن أبي الفرج بن الحسن البصري، أبي الحسن (ت: ٦٥٩ هـ) م: مختار الدين أحمد ن: عالم الكتب/ بيروت ج: ٢.
- ۲۰) الدر الفريد وبيت القصيد لمحمد بن أيدمر المستعصمي (ت: ۷۱۰ هـ) م: كامل سلمان الجبوري ن: دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان ط: الأولى، ١٤٣٦ هـ/ ٢٠١٥ م ج: ۱۳.
- (٢١) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني لمحمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، شهاب الدين (ت: ١٢٧٠ هـ) م: علي عبد الباري عطية ن: دار الكتب العلمية/ بيروت ط: الأولى ١٤١٥ هـ ج: ١٦.
- ۲۲) الزهد لسليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير الأزدي السِّجِسْتاني، أبي داود (ت: ٥٧٥هـ) م: ياسر بن ابراهيم بن محمد، غنيم بن عباس ن: دار المشكاة للنشر والتوزيع/مصر ط: الأولى، ١٤١٤ هـ/ ١٩٩٣م ج: ١.

- ٢٣) زهرة التفاسير لمحمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد، أبي زهرة (ت: ١٣٩٤ هـ) ن: دار الفكر العربي عدد الأجزاء: ١٠.
- ۲۶) السعادة بين الوهم والحقيقة لناصر بن سليمان العمر ن: دار الحضارة للنشر والتوزيع ط: ۲۰۰۸ ج: ۱.
- ٢٥) السعادة والفلاح في فهم مقاصد النكاح لعبد الرحيم بن حسين المالكي وأمين بن
   عبد الله الشقاوي ط: الأولى، ١٤٤٢ هـ/ ٢٠٢١ م . ج: ١
- 77) سنن أبي داود لسليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير الأزدي السِّجِسْتاني، أبي داود (ت: ٧٥٥ هـ) م: شعَيب الأرنؤوط ن: دار الرسالة العالمية ط: الأولى، ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م ج: ٧.
- ٧٧) السنن الكبير لأبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي (ت: ٤٥٨ هـ) م: عبد الله بن عبد المحسن التركي ن: مركز هجر للبحوث والدراسات العربية والإسلامية، القاهرة ط: الأولى، ١٤٣٢ هـ/ ٢٠١١ م ج: ٢٤.
- ۲۸) سنن محمد بن يزيد ماجة القزويني، أبو عبد الله (ت: ۲۷۳ هـ) م: شعيب الأرنؤوط ن: دار الرسالة العالمية ط: الأولى، ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م ج: ٥.
- 97) شرح صحيح البخاري لعلي بن خلف بن عبد الملك بن بطال، أبي الحسن (ت: 2٤٩ هـ) م: ياسر إبراهيم ن: مكتبة الرشد/ السعودية ط: الثانية، ١٤٢٣ هـ/ ٢٠٠٣ م ج: ١٠٠٠.
- ٣٠) شعب الإيمان لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي (٣٨٤ ٤٥٨ هـ) م: عبد العلي عبد الحميد حامد ن: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض ط: الأولى، ١٤٢٣ هـ/ ٢٠٠٣ م ج: ١٤.
- ٣١) صيد الخاطر لجمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (ت

99٧ هـ) - م: حسن المساحي سويدان - ن: دار القلم/ دمشق - ط: الأولى ١٤٢٥ هـ/ ٢٠٠٤م - ج: ١.

٣٢) طريق الهجرتين وباب السعادتين لمحمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١ هـ) - ن: الدار السلفية، القاهرة، مصر - ط: الثانية، ١٣٩٤ هـ - ج: ١.

٣٣) العاقبة في ذكر الموت لعبد الحق بن عبد الرحمن بن عبد الله بن الحسين بن سعيد إبراهيم الأزدي، الأندلسي الأشبيلي، المعروف بابن الخراط (ت ٥٨١ هـ) - م: خضر محمد خضر - ن: مكتبة دار الأقصى / الكويت - ط: الأولى، ١٤٠٦ / ١٩٨٦ - ج: ١.

٣٤) عيون الأخبار لعبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت ٢٧٦ هـ) - ن: دار الكتب العلمية/ بيروت - ن: ١٤١٨ هـ - ج: ٤.

٣٥) غاية الغايات وطريق السعادات حسن الخاتمة لأزهري أحمد محمود - ن: دار ابن خزيمة - ج: ١.

٣٦) الغريبين في القرآن والحديث لأحمد بن محمد الهروي، أبي عبيد (المتوفى ٤٠١ هـ) - م: أحمد فريد المزيدي - ن: مكتبة نزار مصطفى الباز / السعودية - ط: الأولى، ١٤١٩ه/ ١٩٩٩ م - ج: ٦.

٣٧) فتح الباري بشرح صحيح البخاري لأحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني الشافعي (ت: ٨٥٢ هـ) - م: محب الدين الخطيب - ن: دار المعرفة/ بيروت - ط: ١٣٧٩ م - ج: ١٣٠.

٣٨) قيمة الزمن عند العلماء لعبد الفتاح أبو غدة الحلبي الحنفي (ت ١٤١٧ هـ) - ن: مكتب المطبوعات الإسلامية / حلب - ط: العاشرة -.ج: ١

٣٩) الكشف والبيان عن تفسير القرآن لأحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبي إسحاق

- (ت: 873 = 100 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 = 100 =
- ن: حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت ٥٠٥ هـ) ن: مطبعة السعادة + : ۱.
- (٤) لباب الآداب لأبي المظفر مؤيد الدولة مجد الدين أسامة بن مرشد بن علي بن مقلد بن نصر بن منقذ الكناني الكلبي الشيزري (ت ٥٨٤ هـ) م: أحمد محمد شاكر ن: مكتبة السنة، القاهرة ط: الثانية، ١٤٠٧ هـ/ ١٩٨٧ م ج: ١.
- 25) لباب التأويل في معاني التنزيل لعلاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي، أبي الحسن، المعروف بالخازن (ت: ٧٤١ هـ) م: محمد علي شاهين ن: دار الكتب العلمية/ بيروت ط: الأولى ١٤١٥ هـ ج: ٤.
- 27) المجالسة وجواهر العلم لأبي بكر أحمد بن مروان بن محمد الدينوري القاضي المالكي (ت ٣٣٣ هـ) م: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان ن: جمعية التربية الإسلامية، البحرين / دار ابن حزم، بيروت ط: الأولى، ١٤١٩ هـ/ ١٩٩٨ م ج: ١٠.
- ٤٤) مختصر (قيام الليل وقيام رمضان وكتاب الوتر) لأبي عبد الله محمد بن نصر بن الحجاج المَرْوَزِي (ت ٢٩٤ هـ) ن: حديث أكادمي، فيصل اباد / باكستان ط: الأولى، ١٤٠٨ هـ/ ١٩٨٨ م ج: ١
- 20) المسائل والأجوبة في الحديث والتفسير لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (٢١٣ ٢٧٦ هـ) م: مروان العطية محسن خرابة ن: دار ابن كثير للطباعة والنشر والتوزيع ط: الأولى، ١٤١٠ هـ/ ١٩٩٠ م . ج: ١
- 27) المستدرك على الصحيحين لمحمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه بن نعيم بن الحكم الضبي الطهماني، أبي عبد الله الحاكم (ت: ٤٠٥ هـ) م: مصطفى عطا ن: دار

- الكتب العلمية/ بيروت ط: الأولى ١٩٩٠ م ج: ٤.
- ٤٨) مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة لعبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (٢٨ هـ) ن: الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة ط: الثالثة، ١٤٠٩هـ/١٩٨٩م . ج: ١
- ٤٩) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة لمحمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١ هـ) ن: دار الكتب العلمية / بيروت ج: ٢.
- ٥٠) المفردات في غريب القرآن للحسين بن محمد بن المفضل، أبي القاسم، المعروف بالراغب الأصفهاني (ت: ٥٠٠ هـ) م: صفوان عدنان الداودي ن: دار القلم/ دمشق، الدار الشامية/ بيروت ط: الأولى ١٤١٢ هـ ج: ١.
- ٥١) من هدي الرسول ﷺ المسمى «سفر السعادة» لأبي طاهر مجد الدين محمد بن
   يعقوب الفيروزابادي (ت ٨١٦ هـ) م: أحمد عبد الرحيم السايح، عمر يوسف حمزة ن:
   مركز الكتاب للنشر، القاهرة ط: الأولى، ١٤١٧ هـ/ ١٩٩٧م . ج: ١
- ٥٢) نثر الدر في المحاضرات لمنصور بن الحسين الرازي، أبو سعد الآبي (ت ٤٢١ هـ) م: خالد عبد الغني محفوط ن: دار الكتب العلمية / بيروت /لبنان ط: الأولى، ١٤٢٤ هـ/ ٢٠٠٤م ج: ٧.
- ٥٣) وحي القلم لمصطفى صادق بن عبد الرزاق بن سعيد بن أحمد بن عبد القادر الرافعي (ت ١٣٥٦ هـ) ن: دار الكتب العلمية ط: الأولى ١٤٢١ هـ/ ٢٠٠٠م ج: ٣.

# فهرس الموضوعات

| 17.1                                   | ملخص البحث باللغة العربية:                                 |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| ١٣٠٤                                   | ملخص البحث باللغة الإنجليزية:                              |
| 17.7                                   | مقـــدمة                                                   |
| ١٣٠٨                                   | أهمية الموضوع وأسباب اختياره:                              |
| 17.9                                   | الدراسات السابقة:                                          |
| 17.9                                   | الهدف من هذا البحث، وما يضيفه:                             |
| 171                                    | منهج البحث:                                                |
| 1816                                   | خطة البحث:                                                 |
| 1818                                   | التمهيد حقيقة السعادة، وما ورد في شأنها في القرآن الكريم . |
|                                        |                                                            |
| 1918                                   | حقيقة السعادة:                                             |
|                                        | حقيقة السعادة:                                             |
| 1717                                   |                                                            |
| 1717                                   | سياق آيات السعادة في القرآن الكريم:                        |
| 171X                                   | سياق آيات السعادة في القرآن الكريم:                        |
| 1777                                   | سياق آيات السعادة في القرآن الكريم:                        |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | سياق آيات السعادة في القرآن الكريم:                        |
| 1777                                   | سياق آيات السعادة في القرآن الكريم:                        |

## يوم سعيد من خلال القرآن المجيد "مفاتيح قرآنية لنيل السعادة الحقيقية"

| 149. | فهرس بأهم المصادر والمراجع |
|------|----------------------------|
| 1897 | فهرس الموضوعات             |

