

# 湖灣

### مقدمة البحث

لقد انتقيت قصيدة "بغداد" خاصة من بين قصائد الشاعر علي الجارم في العراق، لأن هذه القصيدة – في رأيي – تتغنى وتشدو بمآثر الأجداد في بلد كان في يوم من الأيام عاصمة الخلافة الإسلامية الزاهرة في دولة بني العباس، كان مهوي الأفئدة، ومحط الأمال، وقبلة القُصتاد في العلم والأدب والفن.

لقد ارتأیت في هذه القصیدة – أو المعلقة الجارمیة ان صبح هذا التعبیر – معانی البعث والإحیاء لأمجاد أمة سلفت. أمجاد أسلافنا، آبائنا وأجدادنا أراد الجارم أن ینشر هذه الأمجاد، ویبعثها من مرقدها لتحیی فی نفس كل عربی موات المآثر العظیمة التی نسیتها أو تناسلها أجیال جدیدة فلعلها تستلهم من ماضی أمتنا المجید طریق رشدها وصلاحها وعظمتها.

وكان توجهي في هذا البحث هو التأكيد على عظمة ماضينا العريق من خلال قصيدة "بغداد" لعلي الجارم الذي استطاع بكل اقتدار أن يستلهم الماضي المجيد ليبشر بالمستقبل السعيد من خلال إبراز مآثر الأجداد في قصيبته "بغداد".

ولم أشأ في هذا البحث أن اقتصر على إبراز جماليات تغني الجارم بالماضي المجيد فقط فأكون بذلك قد بترت الأبيات التي تعبر عن ذلك من سياقها العام في القصيدة ككل، بل أكون قد اختزلت مشاعر.. بل شاعرية عبقري قدير كالجارم في الأبيات التي تتحدث عن الماضي المجيد.. لذا تناولت أبيات القصيدة في معظمها بالشرح والتحليل مؤكدة على جماليات التغنى بالماضى المجيد.

والله من وراء القصد.. وهو نعم المولى ونعم النصير.

### بغداد

# لشاعر العروبة... علي الجارم

وَمَنَّ ارَّةَ الْمَجْ التَّالِي الْمُخَلِّ وَمَنْ رَاءً فِي لَمْ الْمُخَلِّ الْمُخَلِّ وَمَنْ رَبِ الْمُفَلِ الشَّرُودِ وَمَنْ رَبِ الْمُفَلِ الشَّرُودِ الْوُجُودِ الْوُجُودِ الْوُجُودِ الْوُجُودِ الْوُجُودِ الْوُجُودِ الْوُجُودِ الْوُجُودِ وَمَنْ رَقَ الأَمْلِ الْجَدِيدِ وَمَنْ رَقَ الأَمْلِ الْجَدِيدِ لِي وَمَنْ رَقَ الأَمْلِ الْجَدِيدِ لِي وَمَنْ مِنْ الْمُحَدِيدِ لِي الْمَنْ فِي مُنْسِمِكُ الْبَدُودِ فِي بَهْجَاةَ السَّدِينَ وَزِيدِ دِي يَعْمُ الْمُلْكِ الْوَطِيدِ وَمِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْوَطِيدِ وَمِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْوَطِيدِ وَمِ الْمُلْكِ الْوَطِيدِ وَمِ الْمُلْكِ الْوَطِيدِ وَمِ الْمُلْكِ الْوَطِيدِ وَمِ الْمُلْكِ الْوَالِمِيدِ وَمِ الْمُلْكِ الْوَالِمِيدِي وَمِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْوَالِمِيدِ وَمِ الْمُلْكِ الْمُلْكِيدِ الْمُلْكِلِي الْمُلْكِلِي الْمُلْكِلِي الْمُلْكِيدِ الْمُلْكِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِي الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِلِيدِي الْمُلْكِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِي الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلْمُ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِي الْمُلْكِلِيلِيدِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِي الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلْمُ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلْمُ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِلِي الْمُلْكِلِيدِ الْمُلْكِيدِ الْمُلْكِلِيدُ الْمُلْكِي الْمُلْكِلِيدُ الْمُلْكِلِيدُ الْمُلْكِ

وَالْفَسِنُ يَسَا بَيْسَتَ الْقَصِيدِ فِي لَكُ بَسِنَ الْخَسَانِ الْسَوْرُودِ فِي الْفَسَانِ الْسَوْرُودِ نَ وَالتَفَسِينَ الْخَسَانِ وَحِيسَدِ مُثَلِثَ عَلَى اوْتَسَارِ عُسودِ مُثَلِثَ الْسَنُ الْوَلِيسَدِ وَالْسَنِ الْسِنُ الْوَلِيسَدِ وَالْرَشِيدِ الْسَنِ الْسَنِ الْسَنِ الْسَلِيدِ وَالْرَشِيدِ وَالْرَشِيدِ الْسَنِ فِي وَشْسِي الْبَسَرُودِ تَ النَّجْسَلُ مِسَنْ هِيسَفِ وَغِيدِ تَ النَّجْسَلُ مِسَنْ هِيسَفِ وَغِيدِ وَمُ النَّحْسِلُ مِسَنْ هِيسَفْ وَغِيدِ وَمُ النَّحْسِلُ مِسَنْ هِيسَفْ وَغِيدِ وَمُ النَّحْسِلُ مِسَنْ هِيسَفْ وَغِيدِ وَمُ الْسَحْسَلُ مِسَنْ هِيسَفْ وَغِيدِ وَمُ الْسَحْسِلُ اللَّهِ وَعُيدِ وَمُ الْسَعْمِ الْمُعْسَلُ الْمِيسَانُ الْمُ الْمُ الْمُعْسَلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْسَلُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْسَلُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُؤْمِدِ اللَّهُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ اللَّهُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلِي الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلِي الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلِي الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلِي الْمُعْسَلِي الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلُ الْمُعْسَلِي الْمُعْسَلِي الْمُعْسَلِي الْمُعْسَلِي الْمُعْسَلُولُ الْمُعْلِي الْمُعِلَى الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُ

۱۷- بغدادُ يسا دَارَ النهِ مَنفا ١٧- بغدادُ يسا دَارَ النهِ مَنفا ١٩- ببت الْقريضُ عَلَى ضَفا ١٤- بسرَق القددُلُلُ مِنْ عِنسا ١٥- يَشْدُو كَسانٌ لَهَاتَهُ مُن عَنسا ١٥- يَشْدُو كَسانٌ لَهَاتَهُ وَ كَاللَّهُ اللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ عَرَاءِ فِي ١٧- ومَجَسالِسُ الشُسعَرَاءِ فِي ١٧- ومَجَسالِسُ الشُسعَرَاءِ فِي ١٨- أَيْسِنَ الْقِيَسانُ الضَساحِكَا

م الآيفَ اتُ مِن الْهُجُ وِدِ مَهُ اللهِ الْكَثْ حِينِ رُودِ الحُصَانُ مِن لِسِن الْقُدودِ عُ الشَّمْسِ مِن شَفَقِ الْحُدودِ الشَّمْسِ مِن شَفقِ الْحُدودِ السَّمْسِ مِن شَفقِ الْحُدودِ السَّمْسِ مِن شَفقِ الْحُدودِ السَّمْسِ مِن شَفقِ الْحُدودِ السَّمْسِ مِن شَفقِ الْحُدودِ ٧٠ السساهرات مسع النجسو
 ٧١ مسن تحسل بيضاء الطلس
 ٧٢ يخطرن حَتَّى تعْجَب السهرن حَتَّى تعْجَب السهرن ضور كاذا سسفرن فساين ضور
 ٧٢ يغبَد فن بالأيسام والسهرة
 ٧٢ خَبَا الْجَمالُ لَهُن كَذراً

رِسِ مِسنُ أُسَاوِرَة وَصِيدِ مِسلَةٌ بِأَبْنَا وَ الْعُمُسودُ عَجَزَ الْحَيَالُ عَبنِ الصُعُودِ دُونَهَا شُمُ الْجُهُ وِدُ دُونَهَا شَمَّ الْجُهُ وَمُسودِ بِسيضٍ مَسقَالِبَة وُسُودِ طَسرُ فَهُمْ وَهَسِجُ الْحُديلِ يَمْشُونَ فِي حَلَقِ الْقُيُسودِ وَالأَرْضُ تَزْخَرُ بِسالْجُنُودِ بجباههمْ أَثْسرُ السيجُودُ

٢٧- كَمْ جَاشَ جَيْشُك بِالْفَوَا ٢٧- لِلنصرِ فِي أَعْلاَمِهِ مَ الْمَوْ الْمَوْ الْمَلْمِ الْمُلْمِ الْمُلُمِ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلِمِ الْمُلْمِ الْمُلِمِ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلِمِ الْمُلْمِ الْمُلِمِ الْمُلْمِ الْمُلِمِ الْمُلْمِ الْمُلِمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمِلِمُ الْمُلْمِ الْمُلْمِلِمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُل

وَالْعِلْمُ طِفْلُ فِي الْمُهُ وِدِ نَحْسُو قَاتِلَةِ الْحُمُسُودِ وَمَنْهُ لِلْمُسَتَفِيدِ وَمَنْهُ صَلْ لِلْمُسَتَفِيدِ بُ يَعْسُوصُ لِلْسَدُرِّ الْفَرِيسَةِ وَأَيْكَسَةَ الشَّعْرِ الْغَرِيسَةِ صَحَوْتُ مِنْ عَهْدٍ عَهِيلًا ٣٥- الْفَلْسَ فَاتُ عَرَفْتِهِ - ٣٦- وَالْغَرْبُ يَنْظُرُ فِي خُمُودٍ ٣٧- كَم مَوْلِ لِلْمُستَجِيرِ ٣٧- وَ الْجَاحِظُ الْمُسرِحُ اللَّهُ و ٣٦- وَ الْجَاحِظُ الْمَسرِحُ اللَّهُ و ٣٩- بَعْدَادُ يَا وَطَنَ الأَدِيبِ طُمَّانٌ وَلا اسْتَقَرَّ إِلَّى خُلُسودِ ثَائِيَا تِ وَفَسكُ أَسْسِرَار الْعُقُسودِ نَّ لِللهُ كُسرَى وَحَسنٌ إِلَسى الْعُهُسودِ الْبَعِيدُ فَجُسنٌ لِلطيْسفِ الْبعيدِ الْمُسرُو بَه في حمَى الْمُلْسك الْعَتيد

13 - جَمَحَ الْحَيَالُ فَما اطْمَانٌ 24 - جَسازَ الْقُسرونَ النَّائِيسا 24 - ذَكَرَ الْعُهُودَ فَسَأَنَّ لِلسَدِّ 24 - وَاهْتَاجَسهُ الطيْسفُ الْبَعِيسهُ 24 - وَصَبَا إلَسى ظِسلٌ الْعُسرُو

\*\*\*

مسلء العنسان ولا تهيسدي
وَالْعَبْقَرِيَّ وَالْمَشْوِدِي
إِبْطَاءِ وَالْمَشْسِي الْوَلِيسِد
وَإِذَا وَتَبْست فَسلاً تَحيدي
م بسلاً شَسبيه أوْ نَديسد
خِرَ كُنْت عُنْوانَ النَشِيد
مَا لِلْمَعَالِي مِنْ حُدُودِ

24- يَا أُمَّةَ الْعَرَبِ ارْكُضِي الْكَالَمُنَكِي الْكُنْكِي الْكُنْكِي الْكُنْكِي الْكُنْكِي الْكُنْكِي الْكُنْكِي الْكَالَمُ الْمُنْكِي الْمُحَدِّدِ الْمَالَمُ الْمُنْكِي الْمُحَدِّدِ الْمُحَدِّدِ الْمُحَدِّدِ الْمُحَدِّدِ الْمُحَدِّدِ الْمُحَدِّدِ الْمُحَدِّدِ الْمُحَدِّدِ اللَّهِ الْمُحَدِّدِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ذُهَبَ تُ بِآلُ الركُ و ِ وَبَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ السعودِ مَحَجَّةَ السعودِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ السعودِ وَسطت بأظف ار الأسودِ وَسطت بأظف ار الأسودِ المُحَدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

كُنش\_وُك الصبُّ الْعُمِس اختساخ الفسؤاذ إلسى بريسد في الخمسب بالنيسل المسعيد الطسساق وَالْهَسسرَم الْمَحْسسيد الضاء أزديسة زبيسه خلَّتُهُ الْأَبِدِ بهَـــا إلـــى مَرْمَـــى مَديــــد وَغَـد طَوَلْهُ إلْسي وُغُـود خَـــــرُ بالتَنَـــــانف وَالنُّجُــــود مَا في فُـؤادي مِنْ وُقُـود في ظـــلً إحْسَــان وَجُــودِ والتسدبير والسسغي الخميسد بَــة مَــنْهَلاً عَــذْبَ الــورُود والْغَــازي غــني للْمُسْتَزِيدِ ء ومُلْتَقَـــى الـــرُكُن الشَــديد 

٧٧- بَــيْنَ الْقُلــوب تَشَــوُكَ ٣٧ – حَتَّى يَكُسادَ يُحسبُ لِخلُسك ع ٦- شــطَتْ مَنَازُلُنــا وَمُــا ٣٦- وَتَعَـانَقَ الظـالَّان ظـالُ ٧٧- جننساك كسستبق المخطسا ٦٨- طَالَتْ بِنَا الصَّحْرَاءُ حَتَّى ٦٩ - يَستَخَلَّص الْمَرْمَسى المَديسةُ . ٧- كَــتَخُلُص الْحَسْــنَاء مــنْ ٧١ - بَحْــرٌ بِــلاً شَــطُيْنِ يَــزْ ٧٧ - وَسَفِينَتِي "نَـرْنٌ" بهَـا ٧٣ جئنا إلَى الْغَازي سَلِيلِ ٧٤ لَخْتَالُ بَانِينَ هَبَاتِهِ ٧٥ أَخْيَا الْمُسنى بِالْعَزْم ٧٧ وغَدَتْ بــه سُــوحُ الْعُــرو ٧٧ في نَهْضَ ــة الْفــارُوق ٧٨- فــــارُوقُ مُنْبَغُــــقُ الرَجَـــا ٧٩-عَاشَا وَعَاشَ الشَوْقُ في

### لغويات القصيدة:

- ٣ الشرود: الذائع المنتشر.
- المبسم: الثغر، وهو ما تقدم من الأسنان حيث يكون الابتسام، والمراد:
   الريق.

البرود: البارد.

- ١٠ بهرة الملك: قصبته ومقره.
- ١٤ عنان: جارية الناطفي، كانت مغنية رائعة الحسن فاتنة الدلال.
   وحيد: اسم مغنية اشتهرت في العصر العباسي بافتنانها في الغناء،
   ولابن الرومي قصيدة في وصفها.
- 17 ابن الوليد المقصود به: مسلم بن الوليد الملقب بصريع الغواني كان أيضاً من الشعراء المفلقين في عهد هارون الرشيد، وهو أول من تكلف البديع في شعره، وكانت وفاته بجرجان سنة ٢٠٨هـ.
  - ١٨ القيان: جمع قينة وهي الأمة المغنية.
     الوشى: مصدر وشيت الثوب من باب وعد أي رقمته ونقشته.
     البرود: جمع برد وهو الثوب المخطط.
- ١٩ النجل: جمع نجلاء صفة من النجل بفتحتين وهو سعة العين وحسنها.
   هيف: جمع هيفاء صفة من الهيف بفتحتين وهو ضمر البطن ورقة الخاصرة.
- غيد: جمع غيداء صفة من الغيد بفتحتين وهو لون من الانعطاف والتثني.
  - ٢١ الطلي: الأعناق وأصولها، واحدتها طلية.

مهضومة: ضامرة لطيفة، الكشح: ما بين الخاصرة إلى الضلع الخلفى، مهضومة الكشحين: هيفاء ضامرة البطن رقيقة الوسط،

- رود: رقيقة ناعمة.
- ٢٢ القدود: جمع قد وهو القامة وحسن التقطيع والاعتدال.
- ٧٥ السالفة: جانب العنق. الجيد: العنق أو مقدمه أو موضع القلادة منه.
- ٢٦ جاش جيشك: ماج واضطرب لكثرته كالبحر الزاخر الماتج الأساورة: جمع أسوار بضم الهمزة وهو القائد والجيد الرمي بالسهام.
  - الصيد: جمع أصيد وهو الملك ورافع رأسه كبرا والأسد.
    - ٧٧ أبناء الغمود: كناية عن السيوف.
- . ٣ الصقالبة: جيل تتأخم بلادهم بلاد الخزر بين بلغر وقسطنطينية، والمراد الأمم والممالك الأوربية المجاورة لبحر الخرر والبحر الأسود في الشمال والغرب.
- ٣١ يريد بقصر الخلد: قصر الخليفة ببغداد، الطرف: العين. يعشى طرفهم: يصيب عيونهم بالعشا، وهو سوء البصر بالليل والنهار.
  - ٣٣ -الظبا: جمع ظبة وهي حد السيف والرمح ونحوهما.
    - . ٤ عهد عهيد: زمن قديم.
      - ٥٥ صبا: مال وتاق.
    - ٢٦ لا تهيدي: لا تبالي أو تخافي.
    - ٥٦ المحجة: جادة الطريق أي معظمه.
- ٥٧ زهت: افتخرت وتاهت، ويريد بأقمار الهدى علماءها الأعلام وقادتها وزعماءها الذين يهدونها سبيل الرشاد. سطت: صالت وقهرت وبطشت.
  - . ٦ المنى: جمع منية وهي ما يتمناه الإنسان ويريده ويهواه.
- ٦٢ التشوف: التطلع والنظر والإشراف، والمسراد الحب والاشتياق.

- الصب: العاشق المستهام، العميد: الذي هده العشق وأضناه الغرام.
  - ٦٤ شطت: بعدت.
- 77 الطاق: إيوان كسرى وهو على مسافة غير بعيدة عن بغداد، المشيد: المطلي بالشيد وهو ما تطلى به الجدران من جص ونحوه، المشيد أيضا: الرفيع العالى.
- ٦٧ -انضاء: جمع نضو وهو المهزول الذي أضعفه السفر وأضناه أي مزله.
  - ٦٨ خلتها: ظننتها. الأبد: الدهر والزمان الدائم.
- ٧١ التنائف: جمع تنوفة وهـي المغازة أو الأرض الواسعة البعيدة الأطراف أو الفلاة لا ماء بها ولا أنيس. والنجود: جمع نجد وهو ما ارتفع من الأرض.
  - ٧٧ أراد بالسفينة: السيارة الكبيرة الصحراوية التي كان يركبها.
  - ٧٣ الملك غازى: ملك العراق ابن الملك فيصل ابن الملك حسين.
    - ٧٦ السوح: جمع ساحة وهي الناصية والفضاء بين دور الحي.
- ٧٨ منبثق: اسم مكان من انبثق السيل ونحوه إذا تفجر، الركن: العرز والمنعة.

10 - 1 m. : the are which by a plant has solded that a mind

### حول الشاعر والقصيدة

أولاً: الشاعر:

اسمه الأصلي كاملاً: علي محمد صالح عبد الفتاح ايسراهيم محمد الجارم،

وفي مدينة رشيد<sup>(۱)</sup> (على الشاطئ الغربي من النيل عند مصبه فسي البحر المتوسط) شرقي الإسكندرية ولد علي الجارم في الخامس والعشرين من شهر ديسمبر سنة ١٨٨١ في أسرة حسيبة نسيبة من سلالة علي بن أبي طالب كرم الله وجهه وكان، أبوه عالماً دينيا، وأديباً لغوياً ومغنياً للمحافظة، ولما شب شاعرنا عن الطوق أسلمه ذلك الأب الحاني إلى كتنب رشيد فحفظ القرآن تحت رعايته، ولما رأى الوالد في ابنه رفاهة الحسس، وتوقد الذهن، ومخايل الذكاء شمله بالدراسة والتذكرة والتشجيع فكان سن أثار ذلك أن الابن علي الجارم قال الشعر مبكراً وسنة لا تزيد عن خمسة عشر عاماً، وكان أول نظمه في ذلك الوباء الكوليرا الذي دهم بلدته رشيد:

أَيُّ هَــذًا المُكْـرُوبُ مَهـ لا قُلـيلاً قَدْ تَجَـاوَزْتَ فِي سُـراكَ السيلالا)

لقد حرص أبوه على أن يؤدبه بالآداب الإسلامية، ومكارم الأخلاق، وأن يمرن لسانه على النطق السليم بعد أن مرنه على تجويد القرآن وترتيله مما كان لذلك كله أثره الطيب على إنشاده الشعر بعد ذلك، فلا عزو بعد ذلك أن يخساره أمير الشعراء شوقي – الذي كان محروماً من نعمة حسن الإنشاد - لينشد له شعره فهو البلبل الصداح والطائر الغريد في إنشاد الشعر.

لقد حصل شاعرنا على طول سني حياته الدراسية ثقافة عالية أهلتـــه لأن يكون بحق رائداً من رواد البعث الأدبي واللغوي والعلمي في العصــر

 <sup>(</sup>۱) يقال إن كثيراً من الهلها من سلالة قريش أفصح العرب (انظر على الجارم باحثاً وأديباً،
 محمد الغزالي حرب، دار الفكر العربي ١٩٨٦، ص ٩).

<sup>(</sup>٢) ديوان الجارم، جـ ٢، ص ٤٩٦، ط ١٩٨٦.

الحديث، وآية ذلك أنه درس في المعهد الديني الثانوي، ثم في مدرسة دار العلوم، ولتفوقه في دراسته الجامعية إذ كان أول دفعة المتخرجين فيها سنة العمر ١٩٠٨م، أوفد في بعثة إلى انجلترا لمدة ثلاث سنوات فنهل وعب من علوم شتى كعلم النفس، والمنطق، وعلوم التربية، والأدب الإنجليزي، وحصل على إجازة في كل هذه العلوم، ثم عاد إلى وطنه مصر في أغسطس عام ١٩١٢ وقد استوت ثقافته على سوقها، وبدأ يخوض غمار الحياة العملية فعين مدرساً بمدرسة التجارة المتوسطة، ثم نقل إلى دار العلوم مدرساً لعلوم التربية وعلم النفس(۱)، ثم نقل بعد ذلك مفتشاً بوزارة المعارف، ثم رُقى إلى وظيفة كبير مفتشي اللغة العربية وبقي فيها حتى سنة ١٩٤٠م حين نقل وكيلاً لدار العلوم ثم عميداً وظل فيها إلى أن أحيل على المعاش سنة وكيلاً لدار العلوم ثم عميداً وظل فيها إلى أن أحيل على المعاش سنة

رحلة ليست بالقصيرة عاشها الجارم صداحاً في أيكة الشعر، لم ينقطع منذ أن شب عن الطوق عن قول الشعر في مختلف الأغراض من إشادة أو تحية أو تكريم أو رثاء لأعلام السياسة والأدب والعلم والطب فقد أحس أنه الشاعر المسئول عن ملء الفراغ الذي تركه أقطاب الشعر الثلاثة في عصره: شوقي وحافظ ومطران، فكان جديراً أن يطلق عليه صناجة العرب أو صناجة الأثير (٢).

to a special sale, taking they are allowed by a partially be aware to

<sup>(</sup>۱) المعجميون في خمسين عاماً للأستاذ الدكتور محمد مهدي علم، ط ١٩٨٦م، ص

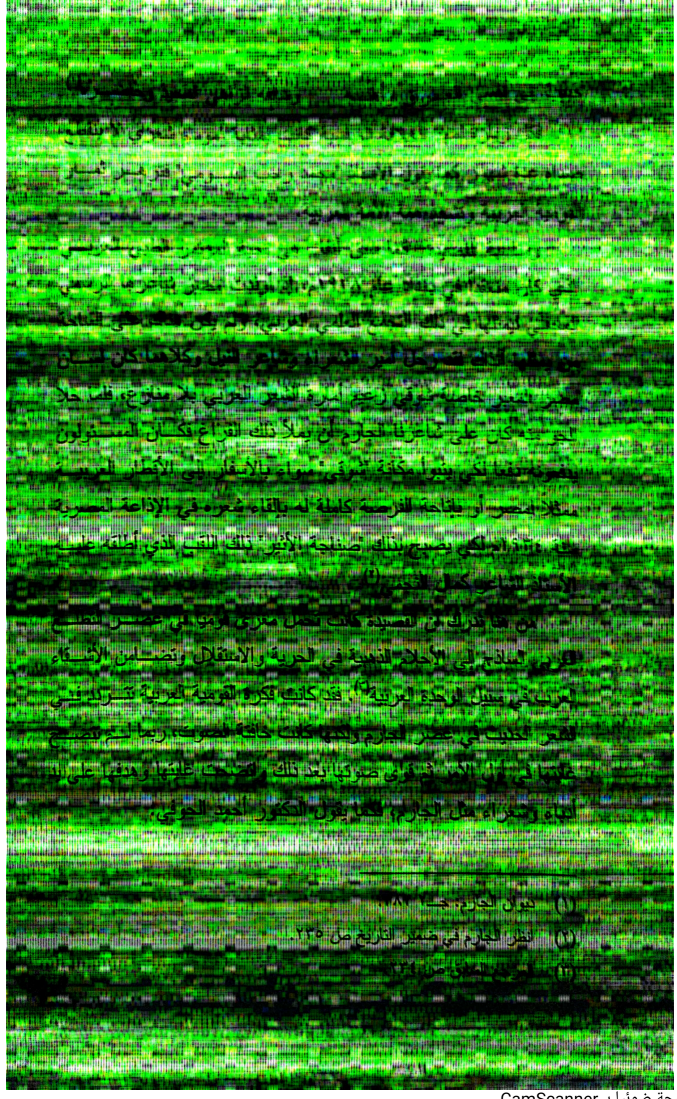
 <sup>(</sup>۲) أطلق عليه هذه التسمية الشاعر كمال النجمي في مقال له بمجلة الهلال عدد سبتمبر
 ۱۹۸۷م.

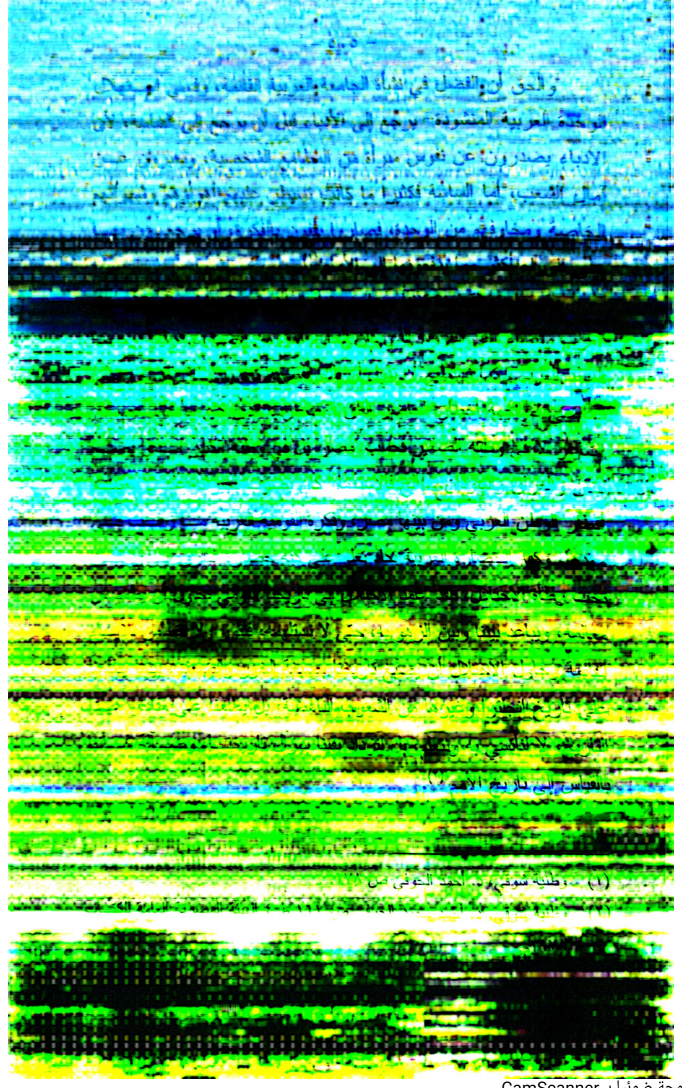
### ثانياً: القصيدة ومناسبتها

وقصيدة "بغداد" ليست هي القصيدة الوحيدة في ذلك البلد العريق- كما ر أينا- بل هي ضمن أربع قصائد شدا بها الجارم في ربوع بغداد وهي "رِثاء الزهاوي" و "مصر تعزى العراق" و "الصلح بين القبائل" ولكن قصيدة "بغداد" كانت هي عروسهن التي جلاها الجارم بعبقريته الفذة فجاءت شاهد صدق على غرامه بالعروبة وعشقه للعربية فكان من أوائل اللاهجين بها وفي مقدمة المؤرثين للقومية العربية بإشعال جذوات الماضى العربي التليد ليتبين العرب طريق مستقبلهم الجديد ونتيجة لصدقه تجاه عروبته كانت قصائده تلقى صدى بعيدا واستحسانا منقطع النظير وتمجيدا كتمجيد الشعوب لأبطالها عندما ترجع من فتح جديد، لقد كان الجارم أحد الفرسان الصائلة في ميادين الفصاحة الباهرة، حين كانت البلاغة مهوى النفوس، وحين كان الجمهور ذواقا يلم بشذور من روائع الأدب في القديم والحديث فلما مثل مصر بشاعريته الحافزة، وديباجته العربية الناصعة، جذب الأسماع لما يقول، لقد كان الحفل الجهير يضم أفذاذ الشعر من كل وطن وعربى، ولكل شاعر منزلته الرفيعة دون ريب، ولكن الجارم يقف في الطليعة بين شعراء كبار فتكون قصيدته مجال التقدير والملاحظة، ويعود إلى مصر وكأنه عاد من فتح حربى بعد أن سجل بطولة الانتصار.

وللجارم ولع خاص ببلد "الرشيد" فقد زارها أكثر من مرة فتوطدت أو اصر حب عربي بينهما، فلعل هذه الزورات في مناسبات مختلفة ممــثلا لمصر والعروبة هي التي عقدت ذلك الغرام بينها وبينه، وجعلته يسجل هذه القصائد العصماء في مآثرها وأمجادها:

سَمَوْتُ إِلَى بَغْداد والشُّوقُ نَحْوَها يُسَاوِرُني حِيناً وحيناً أُسَاوِره





الممسوحة ضوئياً بـ CamScanner

إذن قصيدة "بغداد" كانت ذات توجه محدد، ونظمت في ظروف معينة، وأريد بها في المقام الأول أن تكون رسالة غير مباشرة من خــلال ذلك المؤتمر الطبي العربي في التاسع من فبراير سنة ١٩٣٨م، رسالة تتغني-في الظاهر - ببغداد عاصمة الخلافة العباسية الذي طوى التاريخ صفحتها وبريد الجارم أن ينشرها مرة أخرى متألقة ومشرقة بالحضارة الإسلامية في الدين واللغة والوحدة والتآلف، وهو لا يتغنى ببغداد بل هو يتغنى- في الحقيقة- بالعالم العربي كله، وعندما يعدد مفاخر بغداد ومآثرها فإنما يعدد أمجاد الأمة العربية بأسرها معبراً عن ذلك الوجود العربي الشامل في مواجهة الوجود الاستعماري الجائم آنذاك على أقطار الوطن العربي، وعندما يستنهض همم أبناء العراق ويحفز مشاعرهم لمواجهة الحاضر والمستقبل فإنما هو يستنهض همة الأمة العربية قاطبة لتصحو من غفاتها وتحدد وجهتها تجاه النصر والحرية والسلام. والذي يؤكد ما نذهب إليه من أن هدف الشاعر كان محددا في تلك القصيدة وموجها لبعث الماضى المجيد واستنهاض الهمم أنه لم يشر أيـة إشارة إلـى المؤتمر الطبى الذي حضره والاحتفال بأعضائه، أو يعرج على مهنة الطب السامية أو الأطباء ملائكة الرحمة الذين يقفون أنفسهم على ممارستها مثلما فعل في افتتاح المؤتمر الطبي العربي ببيروت عام ١٩٤٤م وكان ممثلا فيه للمجمع اللغوي وقد أخذ يشيد فيه بجهود الأطباء وبأدائهم المتواصل في خدمة البشرية: زُمَرٌ من البَشرِ الملائك كم لهم في الطب من غرر ومن أوضاح بذلوا النفوس فكم شهيد جراحة منهم وكم منهم شهيد كفاح إنه لم يفعل ذلك في هذا المؤتمر الطبى مثلما فعل في المؤتمر الطبي الذي حضره بعد ذلك لأن هدفه الأول كان الإشاد بمجد العرب والتغنى بمغرب الأمل القديم في بغداد الغابرة ومشرق الأمل الجديد في بغداد الحاضرة.

# البناء الفكري والتحليل الأدبي والفني لقصيدة "بغداد"

لا يكاد قارئ قصيدة "بغداد" يفرغ من قراءتها حتى يجد في نفسه ميلا أن يعاود قراءتها مرات ومرات مقلبا بصره فيها منقباً عن الإبداع وأسرار الجمال الذي تتسم به هذه القصيدة بشهادة معظم الذين اطلعوا على شمعر العروبة عند الجارم.

ويتساءل القارئ من أين ذلك الإبداع... وما هو سر الجمال الذي حونه تلك الرائعة الجارمية...؟

أهو من الموضوع الذي عالجته...؟ أم الفكر الذي احتوت...؟ أمن الصياغة اللغوية أم البيانية والتصويرية... أم من كل ذلك جملة واحدة بما يبين عن قدرة الشاعر وتمكنه الفني...؟

ولا يستطيع القارئ أن يجيب على كل هذه التساؤلات التي تدور بخلده وأكثر منها، ولن يضع يده على سر الجمال الذي ينبع منها إلا بعد أن يقرأ تلك القصيدة قراءة متأنية واعية يشرك فيها سمعه وبصره، فيرهف السمع لتلك الموسيقى المناسبة بين اللفظ واللفظ بل بين الحرف والحرف، ويجيل بصره في الألفاظ والجمل ويضعها أمام ناظريه وكأنها مرآة تعكس صوراً خلابة تسر الناظرين، عندئذ سيرى القارئ جمال تلك القصيدة رأي العين مجلواً أمامه، ويرى الإبداع الشعري فيما يقرأ من أبيات الشعر، ويرى التعبير الفني شاخصا مشرقا ينساب في لحن عذب فيدرك من أسرار الحسن والبهاء ما يزيده إعجاباً بالقصيدة... ونيل الغاية من دراستها، من هنا أكد النقاد على قارئ النص الأدبي ومتذوقه أن يقرأه مرات ومرات متأنياً، متأملاً، متملياً فإن هو فعل ذلك فقد نال شهي الجنى وقارب الغاية من دراسة النص، تقول "مرجري بلوتون" في ذلك:

"إن القصيدة الجيدة تكشف لنا عن ألوان من الطرافة والإمتاع في القراءة العشرين أكثر مما بدا منها في القراءة الأولى، لأننا دائماً سنجد شيئاً جديداً فيها"(١).

وبعد القراءة المتأنية للقصيدة نستطيع أن نغوص في أغوارها وننقب عن مواطن الجمال فيها، ونحلل بناءها الفكري الذي هـو بمثابـة الهيكـل المعماري فنجد هذا البناء يدور حول فكرة رئيسية انبثقت منها القصيدة ألا وهي "التغني بمحاسن الماضي، وتقييد مأثر الآباء" هذه الفكرة التي تـدور في فلكها بقية الأفكار تنجذب إليها كما تنجذب الكواكب للنجم الكبيـر هـي "بغداد" تلك التي أصبحت هوى الشاعر وقبلة أشعاره فلطالما تردد عليها مرة ومرة حتى جمع بينهما ذلك الجب الخالد... بغداد بحضارتها القديمـة والحديثة... وحضارة وادي الرافدين... حضارة أمة بأسرها كان لها فـي يوم من الأيام العزو الصولجان.

أما مجموعة الأفكار التي انبثقت من الفكرة الأم وتعلقت بها ودارت في إطارها فتضم عدة عناصر أساسية هي بمثابة الدعائم التي يقوم عليها البناء الفكري بجزئياته الفكرية المتلاحمة داخل هذا البناء الشامخ، هذه العناصر ومكوناتها الجزئية في هذه القصيدة تتلخص فيما يلي:

<sup>(</sup>۱) اللغة الفنية، مرجري بلوتون، ص ٣٥ تعريب د. محمد حسن عبد الله- دار المعارف.

# (١) مناجاة بغداد، وتشمل أحد عشر بيتاً:

وَمَنَاءُ فِي لَلْمَا الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْمُلْسَاءُ فِي لَلْمَ الْمُلْلَ الْمُلْسَوْدِ وَمَعْلَى الْمُلْسَلُو الْمُلْلِ الْمُلْسِودِ الْمُلْسِلُ الْمُلْسِودِ الْمُلْسِلُ الْمُلْسِودِ الْمُلْسِلُ الْمُلْسِدِ وَمِ الْمُلْسِلِ الْمُلْسِدِ وَمِ الْمُلْسِدِ وَمِ الْمُلْسِدِ وَمِ الْمُلْسِدِ وَلِيسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلِي الْمُلْسِدِي الْمُلِي الْمُلْسِدِي الْمُلِمِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلِمِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلْسِدِي الْمُلْس

١- بَلْسَدَادُ يَسَا بَلْسَدَ الرَّشِيدِ
 ١- يَسَا مَسُوطَنَ الْحُسِا الْمُقِيمِ
 ١- يَسَا مَسُوطَنَ الْحُسِا الْمُقِيمِ
 ١- يَسَا مَسْطَرَ مَعْفِدِ الْلُهُ رُو
 ١- يَسَا مَلْسِرِبَ الأَمْسِلِ الْقَسِيمِ
 ١- يَسَا مَلْسِرَةً الْمُسْتُ طَمِيْتَ وَجُلَةً قَدْ ظَمِيْتُ
 ١- يَسَا رَهْ رَةً الْمُلْسَكِ الْقَسِيمِ
 ١- يَسَا جُوْرَةً تُخْفِيسَي الْمُنْسَى
 ١٠ - يَسَا جُوْرَةً تُخْفِسِي الْمُنْسَى
 ١٠ - يَسَا جُوْرَةً تُخْفِسِي الْمُنْسَى

إن أول فكرة تعد مدخلا للحديث عن بغداد هي بيان عظمة بغداد، والتغني بمظاهر تلك العظمة في صورة مباشرة ومكثفة، تدور حول جمالها وبهائها وعراقتها، وإذا كان الحديث في هذه الأبيات عن عظمة بغداد مباشرا فإن تلك العظمة التي تحوي الجمال والبهاء والعراقة ستظل ملحوظة على امتداد القصيدة. فبغداد هي بغداد التي عرفها التاريخ منذ كانت عاصمة الخلافة العباسية في أوج عظمتها وقوتها وحضارتها، عاصمة الرشيد التي تقلب في أفيائها الأدب، وكانت له دولة وصولة، فلا غرو أن يناجيها الشاعر العربي "الجارم" ويخلع عليها تلك الألقاب الرفيعة الرقيقة في في: بسمة في ثغر الخلود:

زَهْ رَاءَ فِي نَعْ رِ الْخُلُ وِ

يَا بَسْمةً لَمَّا تَسْزَلْ

وموطن الهوى الدائم، ومضرب المثل السائر:

يَا مَا مُوطِنَ الْمُقِالِمِ الْمُقِالِمِ الْمُقِالِمِ الْمُقَالِمِ الْمُقَالِ الشَّارِودِ وَمَطْ الزمن في لوح وهي ذلك السطر الناصع في مجد العروبة الذي خطه الزمن في لوح الوجود:

يَسِسَا سَسِطُرَ مَعْسِسَاءٍ لِلْمُسِسِرُو بَسِيةِ عُسِطٌ في لَسِوْحِ الْوُجْسِودِ

وهي راية الإسلام أيام كان الإسلام في أوج مجده، رايات عالية خفاقة:

يَا رَايَةَ الإِسْكِمِ وَالْكِ الْبُنْكِمِ وَالْكِ الْبُنْكِمِ وَالْكِ الْبُنْكِمِ وَالْكِمِ وَالْكِمِ وَالْكِم

كما أنها - أي بغداد - إذا كانت مغرب الأمل الغابر فهي الآن مشرق الأمل القادم:

يَا مَعْ رِبَ الأَمْ لِ الْقَدِيمِ وَمَشْ رِقَ الأَم لِ الْجَدِيدِ فَيَ المَّامِ الْجَدِيدِ الْجَدِيدِ

إنها بنت دجلة التي تروي العطاش:

يَا بِنْتَ دِجْلَةً قَدْ ظَمِئْتُ لِرَشْفِ مُبْسِمِك الْبَرُودِ

وهي زهرة الصحراء التي ترد بهجة الدنيا وزيادة:

يَكُ وَيُكُواء رُدّ عَي بَهْجَ لَهُ الصَّاو وَيُكُواء رُدّ عَي بَهْجَ لَهُ السَّالَيْ الْ وَيُكُولُو

هي جنة الأحلام التي طال انتظارها ليتفيأ المستقبل الباسم في ظلالها

اله ارفة:

را من المناف الأشاء الأشاء الأفاد الأفاد الأفاد و الأفاد

ع عدم ومسهد ومسهد واسطه العقد في ساجة الملك الوطيد، وصخرة الدعم القوية التي . . . في ظلت تناطح قروناً طويلة:

الله المُعَامِدُ المُعَامِدُ الْفُسِيدُ عَلَيْ المُعَامِدُ الْفُسِيدُ عَلَى المُعَامِدُ المُعَامِدُ المُعَامِد

إنها تلك الزورة التي تحمل الرجاء في العودة الصادقة مرة أخرى: يَــــا زَوْرَةَ تُحْيِـــي الْمُنَــــى إِنْ كُنــت منـــادَقَةَ فَعُـــودي

وقد تحقق للشاعر حلمه في زيادة بغداد أكثر من مرة، وروى شعره من شذاها وعبقها.

ونستطيع أن نقول إن ذلك المدخل أو تلك المقدمة في مناجاة بغداد بتلك البيات التي تقطر رقة وتناسب في ديباجة عذبة من الألفاظ المنتقاة هي بمثابة مقدمة غزلية خلعها الشاعر على محبوبته العراق، ويعضد ما نذهب إليه أن الشاعر ينتمي إلى المدرسة الكلاسيكية فهو "أحد أعلم الاتجاه البياني المحافظ في الشعر العربي الحديث، هذا الاتجاه الذي راد طريق البارودي أولاً، ووصل إلى غايته شوقى فيما بعد، ثم كان الجارم واحداً من الذين تصدروا السائرين في هذا الاتجاه"(١). فكأنه بتلك المناجاة يغازل حبيبة له ملكت عليه فؤاده واسر لبه جمالها فشرع يتغنى في ذلك الجمال الخلاب معدداً عناصره مناجيا ومناغيا له بتلك النداءات "يا"المتكررة التي وشت بهوى الشاعر المفتون نحو محبوبته "بغداد" بل إننا نجد ذلك الهوى قد تغلغل في أعماقه فأصبحت تلك المحبوبة قريبة جدا من قلبه وحواسه فترك النداء وناجاها كهذا مباشرة في أول قصيدته باسمها "بغداد" ثم أخذ يفرغ سحنة عاطفته نحوها بتلك "الياءات"، أو النداءات وما فيها من امتداد وارتفاع وسعة تضارع حبه الممتد العالى الرفيع لتلك البلد العريق، وفي نهاية ذلك الغزل إن صح هذا التعبير - يتوجه إليها بالرجاء والضراعة أن تفتح لـــه ذراعيها مرة أخرى وتنعم عليه بزيارتها ففي ذلك إحياء لمناه.

<sup>(</sup>١) الجارم في ضمير التاريخ للدكتور أحمد الجارم ص ١٣٠.

### (٢) التغنى بمجد "بغداد" القديم: (١٢- ٣٨)

هذا المجد الذي عدده الشاعر وأحصاه لأنه ليس مجداً واحداً، بل هناك المجد الأدبى، والمجد الحربى، والمجد العلمي، ولنلق نظرة على هذه الأمحاد:

### أولاً: المجد الأدبي:

وبمثله خير تمثيل الشعر، ذلك الفن الأدبى العربق الذي كانت له الهيبة والسلطان وكانت له اليد العليا والنعمة الجلى في تسجيل أحداث ذلك العصر التليد عصر الدولة العباسية، وهارون الرشيد، ومجالس الأدب والشعر والشعراء التي تصور عظمة تلك الدولة التي كانت تخب في النعيم وترفل في النرف ويعتادها اللهو والمجون في كثير من مجالسها خاصــة مجالس الأنس والشراب في قصور الملوك والأمراء.

أخذ الشاعر يتغنى من البيت ١٢- ٢٥ بمآثر "بغداد" السالفة:

و ١٣ = نسب الْقَدَرَيْضِ عَلَى ضَيفًا وَ وَ فَحَدِكَ بَسِينَ أَفْنَسَانَ الْسُورُودِ... و ١٠ - مرق التسادلل مسن عنسا والمستن السين السين الوكيد يَّ إِنْ يَحْدِينِ وَالْرُشِيلِينِ تُ يَمسُ نَ فِي وَشْ مِي الْبُ رُود ١٩- السَاحراتُ الْفَاتنا تُ النَّجْلُ مِنْ هيف وغيا م الآنفَ اللهُجُ ود مَهْضُ وَمَةَ الْكَشْ حَيْنَ رُود أَغْصَانُ من لين الْقُدُودِ

وَالْفُصْنَ يَسِا مُاذُ بِسَا ذَاوَ النَّسَهُى ﴿ وَالْفُصَانَ يَسِا بَيْسِتَ الْقَصِيدَ عِلا ﴿ وَالْفُصِيدَ عِل ١١٠ - بَدْ اللَّهُ أَلَّهُ اللَّهُ الل ١١٧ = ومَجَ السَّ الشَّحَوَاء في ١٨- أيْمِنَ الْقَيَانُ الضَاحُكَا . ٧ - السَّاهرَاتُ مَـعَ النُّجُـو ٢١ - من كُل بَيْضَاء الطلَبي ٢٢- يَخطرُنَ حَتَّى تَعْجَـبَ الْـــ

لقد أخذ الشاعر بناديها عن قرب بقوله: "بغداد" لتلتفت إليه وتشيى رقبتها محلفة وراءها قروناً طويلة وتتسمع من شاعرها المحب لها أهازيج رقيقة يذكّرها فيها بما كانت عليه إبان صحوة مجدها الأدبي فقد كانت مهبط الألباب، وملهمة الفن وبيت القصيد، ولم لا... فقد نبت القريض على الرافدين لطيب تربته وخصوبتها، وأينع وأزهر بين مجالس الأنس والترف فاستوي على سوقه يطرب السامعين... ويا له من قريض عجيب فريد فهو في دلاله يضارع "عنانا" جارية الناطفي تلك المغنية الرائعة الحسن الفائدة في دلاله يضارع ويله من قريض فقد سرق الندلل من تلك المغنية، فيالها من الدلال بل يا ويله من قريض فقد سرق الندلل من تلك المغنية، فيالها من المرق الدلال بل يا ويله من قريض فقد سرق الندلل من تلك المغنية، فيالها من المرق النون من وحيد "تلك المغنية التي اشتهرت في العصر العباسي بافتنانها في الغناء وكان ابن الرومي مولعاً بوصفها:

بغ دَادُ يسا دَارَ النه هَى وَالْفَ نِ يسا بَيْتَ الْقَصِيدِ وَالْفَ نِ يسا بَيْتَ الْقَصِيدِ نِ نَبِ اللهِ مَ اللهِ مَا اللهِ الْسَانِ الْسَوْرُودِ فِي اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ

لقد أبدع الجارم في وصف ذلك القريض حين خلع عليه أفعال الآدميين من السرقة واللصوصية فالقريض إنسان مجرم سرق التدلل من "عنان" والتفنن من "وحيد"، فهل جرّمه "الجارم" هل أقام عليه حد السرقة... لا وما كان له و لا لنا و لا لأي متذوق لهذا البيت الجارمي الرائع أن يقيم الحد على القريض لأن مسروقاته تحل سرقتها لكل شاد في دوح الأدب

ليغني الشعر بها ويزداد روعة وبهاء ويصبح في شدوه كما يقول عنه الشاعر: "كأن لهاته شُدت على أوتار عود".

ثم النفت الشاعر لمحبوبته "بغداد" مرة ثانية يناديها متسائلا عن مظاهر الترف التي كانت ترفل فيها إبان عصر الدولة العباسية الزاهر حين كانت "بغداد" عاصمة الخلافة الإسلامية وكعبة الأدب بلا منازع يؤمها القاصبي والداني من سدنة الأدب ومريديه وعشاق الأنس والطرب ومحبيه فقال لها: خبريني يا غاليتي أين ذلك الشاعر الطائي المطبوع - شاعر الخليفة المتوكل ووزيره الفتح بن خاقان - شاعر الدولة العباسية إبان مجدها... ذلك "البحتري"، بل أين صريع الغواني "مسلم بن الوليد"... ذلك الشاعر البديعي والوزراء والخلفاء... في بيت الفضل بن يحيى بن خالد بن برمك وأخوه والوزراء والخلفاء... في بيت الفضل بن يحيى بن خالد بن برمك وأخوه بيت هارون نفسه خامس خلفاء بني العباس الذي كان عصره عصر رخاء ونعيم ذهب التاريخ في وصف رخائه ونعيمه كل مذهب، وازدهرت بغداد في عصره وعظم شأنها في كل مناحي الحياة سيما الحياة الأدبية.

يسائل الشاعر "بغداد" وهي لن تجيبه بالطبع بل ولن يجيبه أحد فهو جد عليم بحضارة بغداد ومجدها القديم وازدهارها الأدبي، ويعلم علم اليقين أن ذلك كله قد الدثر وأصبح أثراً بعد عين بفعل سُنّة الحياة، فالأيام دول، والدهر يرفع ويخفض والكل إلى هلاك فكما يقول الشاعر القديم (١)؛ ألا كل شيء ما خلا الله باطل... وكل نعيم لا محالة زائل.

ولكن الشاعر في تساؤله هذا المتكرر يريد أن يقفنا على تلك

<sup>(</sup>١) لبيد بن ربيعة، شاعر جاهلي.

الحضارة الذاهبة بل وينقلنا تلك النقلة العظائم القرامة المعظائم المسلمان ال

ويسترسل في وصفهن بكل هذه الأوصاف البديعية أل قيفة المنافقة المتعايش مع تلك الحضارة التي ولت بمظاهرها من الترف والنعاف المعارة التي ولت بمظاهرها من الترف والنعاف المعارة التي وكاننا نراها رأي العين في المعارف والنعاف والأشخاص من شعراء، ومجالس لهو وغناء وقيان الله المعارفة هذه وإنما يخلب اللب، والشاعر لم يبالغ هنا في وجود مظاهر الحمارة هذه وإنما كانت المبالغة في وصف القيان الذي استغرق منه ثمانية أبيات (من ١٨-كانت المبالغة في وصف القيان الذي استغرق منه ثمانية أبيات (من ١٨-رمن ١٨) تعج بالوصف الساحر للقيان اللائي كن يعبثن بتلك الأيام العابثة من زمن الرشيد، وهذا لون من ألوان المجد الأدبي التليد يعبر أصدق تعبير عن مآثر الأجداد.

# ثانياً: المجد الحربي:

ينتقل الشاعر من مظاهر الترف والنعيم التي كانت تغرق فيها "بغداد" البان عصرها الأدبي الزاهر إلى مظهر آخر من مظاهر المجد ألا وهو مظهر القوة والسلطان أي المجد الحربي فيتحدث عن الجيش الزاخر بالآساد، والبهو الفسيح الحافل بأسرى الحرب فالرسل تتلو الرسل من بيض صقالبة وسود، والجو يسطع بالسيوف والأرض تزخر بالجنود:

حَتَّى إِذَا رَجَعُ وا بَالَمُ المَّارِيخُ العربي المجيد ووعاه، بل حفظه عن لقد قرأ الجارم الجارم التاريخ العربي المجيد ووعاه، بل حفظه عن

ظهر قلب فلما أختير ليمثل الكنانة في ذلك المحفل الطبي أخذ يجتر من ذاكرته الواعية ومن محفوظه الثمين ماضي هذه البلد العريق فنراه جد عليم بذلك المجد الحربي ومظاهره من تلك الكثرة الكاثرة من الجيوش العظيمة الفائحة إلى ذلك النصر والفتح الذي حققته عاصمة الخلافة الإسلامية آنذاك إلى ذلك الملك الوطيد المستتب الذي يعجز الخيال عن تصويره إلى جهود هؤلاء الجبارين الذين صنعوا الحضارة الإسلامية، وربما يقصد بتلك الجهود في قوله:

# وجُهُ ودُ جَبُ ارِينَ تَصْ عُر دُولَهَ الشَّمُ الْجُهُ ودِ

الحروب، تلك الحروب الإسلامية التي طوفت في الآفاق آنذاك شرقاً وغرباً لإعلاء كلمة الدين وتثبيت دعائم الدولة الإسلامية، لذا نراه يتحدث عن المغانم والأسرى من الممالك الأوربية المجاورة للعراق من الصقالبة والسود، ويصور حالهم أبدع تصوير وهم أسرى يرسفون فيالقيد، مكبلين في حَلَق القيود يساقون إلى قصر الخليفة ببغداد (قصر الخلد) "يُعشى طرفهم وهج الحديد"، والجو مزدحم بالسيوف والرماح اللامعة المتلألأة كأنها النار الساطعة، والأرض- أرض المعركة وساحة الحرب- ممتلئة بالجنود، وكأن اليوم يوم الحشر، حتى إذا رجع هؤلاء "الجبارون" من ذلك الفتح المبين ظهر بجباههم أثر السجود دلالة الإيمان العميق وتشبع روحهم القتالية بالإسلام فهم رجال حرب صناديد في ساحة الوغي أما في ساعة السلم فهم أناس تراهم ركعاً سجداً، تتجافى جنوبهم عن المضاجع صلحاً وتقوى فالناظر إليهم لا يخطئ أثر الإيمان العميق والصلاح في تلك العلامة أو

السمة التي تظهر بجباههم مصداقاً لقول الله عز وجل: ﴿ سِمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ﴾ (١). ولا يخفى علينا تأثر الجارم ذي النزعة الدينية الشديدة بمحفوظه من القرآن الكريم ليرصع ذلك البيت الجميل بما تشير إليه هذه الآية الكريمة، وفي استعراض الجارم لهذا المجد الحربي القوي صورة ناصعة لتقييد مأثر الأجداد أيضاً.

# ثالثاً: المجد العلمي:

المتمثل في تلك الفلسفات التي عرفتها بغداد أنذاك فقد انفتحت تلك العاصمة يومها على آفاق من الفكر جديدة عن طريق الترجمة من اللغات الأخرى كاليونانية والهندية وعن طريق نخبة من العلماء الأفذاذ النين أعطوا في كل الميادين فلا يخفى علينا الحسن بن الهيثم، والبيروني، وأبوحيان التوحيدي... وغيرهم.

كل تلك النهضة الفكرية، والعلم يافع متألق بالعطاء في تلك الدولة بينما العلم في الشعوب الأخرى ما زال طفلاً لا يقوى على العطاء، فكان حرياً أن تقتل "بغداد" بتلك النهضة العلمية الفلسفية الخمود والركود والوهن الذي غالباً ما يعتري الأمم في عصر الظلمات وتدهور العلم، بينما الغرب ينظر إليها ببصر كليل حسير نتيجة ما كان يعتريه من ضعف وخمول، يعبر عن ذلك بقوله:

وَالْغَـــرْبُ يَنْظُـــرُ فِي خُمُـــودِ كَحْـــو قَاتِلَـــةِ الْخُمُــودِ

ولا غرو أن تصير بغداد كعبة القصاد من كل حدب وصوب في كل علم وفن، يهرع إليها المستجير بها من الجهل، ويأوى إليها الظامئ للعلم

<sup>(</sup>١) سورة الفتح آية: ٢٩.

فتكون منهلاً عذباً طيب الشراب، ولم لا تكون كذلك وفيها أمثال شديخ العربية، صاحب النكتة البديعة والطرفة النادرة... "الجاحظ" "المرح اللعوب" وهو يغوص للدر الفريد في "البيان والتبيين" و"البخلاءط و"الحيوان"... إلى آخر تلك السلسلة من عطائه العبقري الفذ في تلك الحقبة من عمر بغداد:

ثم ختم الشاعر حديثه عن هذه الأمجاد الثلاثة بمخاطبة بغداد العريقة ذلك الخطاب الرقيق (من ٣٩- ٤٥) قائلاً لها: وكأنه يؤكد أنها جديرة بهذه الأمجاد- "يا وطن الأديب، وأيكة الشعر الغريد"، لقد جددت أحلامي بذكراك وأيقظتني من عهد بعيد، فصحوت أستعيد ماضيك وقد شط الخيال بي وأنا أذكر مجدك الغابر فما اطمأن ولا استقر ولا خلد إلى راحة بدا لبعد مرمي أمجادك وذكرياتك فعبر القرون البعيدة ليفك أسرار تلك السنون التي طوتها يد الدهر، وعندما وقف على تلك الذكريات البعيدة أنَّ لها حسرة وندما لضياعها وذهابها، وحنَّ شوقاً وتلهفا لأن يعيش فيها ويكون ممن عاصروها، واهتاج غراما لطيف تلك الذكريات بل كاد يجن من فرط عاصروها، واهتاج غراما لطيف تلك الذكريات بل كاد يجن من فرط تحذانه وشوقه لأن يكون أحد شهودها، ولكن هيهات هيهات فيهات فقيد توالت ظل حضارة الأجداد الفينان يرتمي في حمى ملكه العتيد ويتفياً ظلاله غير في عصره.

هذه المقطوعة ينادي أمة اليوم أن تعيد مجد الأمس الذي نك (٣) استنهاض ويعث في الأبيات التالية من (٣) - ٥٢) وهي عد النمسر أول ندا أرّان الله ار برط ا ويقاط 104

الشرس يعف ويأنف من صيد الفهد الأقل شراسة، والدي منك أن تكوني في المقدمة بشهادة ماضيك العريق، فالحكمة نقول من تعوَّد تتصدري الركب وتكوني عنوان نشيد الفخر في سجل أناشيد الخلود، ولا يجب أن تمتطي، فاليوم يوم السباق والعذو والنقدم لا التقهة ر والنكوص وتوثب: أركضي ما شاء لك الركض في دنيا التقدم والتحضر ولا تركني تملِّي من الصعود إلى العلا فما للمعالي من حدَّ ثقف عنده لأننا قد تعودنـ اعتاد أن يكون في المقدمة يستنكف أن يكون في مرتبة تالية وتلك حكم حضارات العالم أجمع فثلك هي العبقرية الحقة وتلك هي الآمال الت إلى الخمود أو تضعفي أو تخافي، وسودي: أي كوني سيدة رائدة في يستنهض همة أمة اليوم ويدفعها دفعا إلى العُلا فائلاً لها في حه القم けらす العربي الغبور على مجد آبائه العرب، العزائم وإثارة الهمم: والتعش فالمجد يدعو ذويه للصعود والثب خالدة تعين على على صيد النمر وعده فهو Ę.

الممسوحة ضوئيا بـ CamScanner

# (١) بغداد الجديدة: (١٥- ٧٥

ببارك نلك النهضة الوليدة ويسعد بآثارها الطيبة فعق الجارح سبيل الرشاد، وجنودها النين بطلائع تلك النهضة الحنبثة "جنكيز خان" سنة ١٥١هـ بغداد الحديثة التي جعلتها

# (٥) مظاهر الوحدة بين البلدين: مصر وبغداد (٥٠- ١٦):

الدين لا فرق بين مسلم ومسيحي، ووشيجة الأرض.... والعادات والتقاليد... أمة العرب في صعيد واحد فهناك وشيجة الجنس، ووشيجة اللغة، ووشيجة مظاهر هذه الوحدة في كثير من قصائده، يحتقي بتلك الوشائج التي تجمع لما كان الجارم من اللاهجين بالوحدة العربية الداعين إلى شدة الحاجة إلى قيامها، المؤازرين لها الشادين بآثارها، نراه لسذلك يحتفسي بتمسوير

(زيارته لبغداد ووقفة عيد الأضحى المبارك) يوم عيد حقيقي جاد الزمان به يسجل تلك المصادفة الطيبة ويسعد بها ويتفاعل ويجعل من التقاء المناسبتين الطبي ببغداد يوم وقفة عبد الأضحى (وقفة عرفة) فكان على "الجارم" أن حرص الجارم كل الحرص على تصوير مظاهر الوحدة بين البلدين سن تأصيلاً لتلك الوشائج وهذه الوحدة العربية التي هي أمنية الشاعر ومناه، لقد الوفد - وعلى رأسهم الشاعر - لذلك العدد العديد في الجمع الحاشد إلا الوشائج القوية التي تجمع بين البلدين، وما تحية العلم والآداب من ذلك تجاوب في المشاعر ومشاركة في الأفراح فقد صادف العقاد هذا الموتمر الذي يناجي به الشاعر بغداد هو ومن معه من وفد مصرا لا تعبير عن تلك الجنس، كما يؤكد على أواصر الطبيعة الجغرافية النبي عقدت صلة لا تنفصم عراها بين البلدين في وحدة أساسها الأرض، فما ذلك الشوق الأكيد وهو هنا في "بغداد" يؤكد على أواصر الدم العربي في وحدة أساسها

أوس ب في يسوم عيس مَـــرْآكِ عِـــــدُ لِلْهُنَـــى

الممسوحة ضوئيا بـ CamScanner

أهل "رضيد" موطن الشاعر، وأبناء العشيرة والجنو العرامي الوحدة أيضا فمي جنس ولفا والطاقالة م لا الملول لعراق مع Ç.

10

رمن فرط هب

فقد تمازج الرافدان (بجلة والفرات) مع النيل السعيد في وحدة النخل في كما J. الود بين E 9 على أنها بين الأناسي أقوى وأعمق فامتكت النحيل في بغداد ونغيل أهله ويا لها من صلة، إنها V4.3/ 5 E

فعانق "الطاق" وهو إيوان كسرى ببغداد , <u>F</u> كما امتنت إلى الآثار ئان نَسازَجَ قرامها الحدب:

<u>v.</u> E. أن يجود بها الزمان في عانى واله Ē G "هرم خوفو" بالجيزة: فيا لها من أواصر ائق الظ

شعر عاشق العروبة "علي الجارم".

# (١) وصف الرحلة: (١٧- ٢٧):

عاشو في سبيل هذا الوصل، فقد قطعوا الصندراء الممتدة البعيدة (باديسة محبوبته "بغداد" فنراهم يستبقون الخطا لوصلها ومشاهدة ســحرها، وكـم في هذه الأبيات يصف الشاعر شوقه العارم- هو ومن معــه- إلــى الشام) في رحلة مضنية على ظهر تلك السفينة "ترن":

مَا لِي فُسزادي مِسن رفسود

غينتي "كسسون" به

فيبذل كل ما في وسعه ليخلع على الممدوح حللا من المدائح سواء أكانت عند باب الممدوح، عندئذ يلقي الراحة والاطمئنان، بل يجد الكرم والعطاء الجهد المضنني والسفر الذي يكون فعلا قطعة من العذاب حتى يحط راحلته ذلك النظام الذي وضعه لها منشؤوها القدامي خاصة ذلك الجزء الخاص ونشتم في هذه الأبيات رائحة القصيدة العربية الجاهلية بما تحمله من الساري، إلى معاناة شديدة للراحلة والشاعر معا وكيف أنه يتحمل كل هذا بالرحلة التي كان بصفها الشاعر العربي الجاهلي بكل دقائقها، من راحلة تقله إلى الممدوح إلى صحراء شاسعة ومفازات بعيدة الغور يضل فيه في الممدوح حقا أم لم تكن فيهز

والقفار الموحشة، ولشدة عنائهم تخيل الشاعر أن الصحراء ممتدة لا أول عاصمة الرشيد فأصابهم التعب والهزال من جزاء السير في تلك الأوديسة كان يستبق الخطى هو ومن معه من وفد مصر إلى ارض الرافدين حبث يصف أسلافه رحالتهم إلى ممدوحيهم فهو قد عانى من تلك الرحلة لأنه غضاضة في السير على منوالهم، فهو يصف رحلته إلى العراق كما كان مشربهم، ووعى وحفظ آثارهم، وتتلمذ بكل الجد والاجتهاد عليهم لا يجد والجارم الذي استقى من معين أسلافه القدامي، ونهل وعل من

وثالث... وهذا فيه ما فيه من مكابدة الشوق ومعاناة الحرمان إلى أن يستم التي تماطل محبوبها فلا تفي بذلك الوعد بل وتتخلص منه بوعد أخر وهكذا المرمى البعيد في الصحراء وهو يسلمهم إلى مرمى آخر بوعد الحسناء محبوبة بهواها، لذا أوحث له عاطفته المتقدة بالحب والشوق نحو بغداد إلى يستبق الخطى وكأنه في عجلة من أمره يريد الوصول إلى اجتلاب ذلك التشبيه الرائع الذي خلعه على "المرمى المديد" - وهو كنايسة لا تكاد أبدا تقي بالوعود فهي تتخلص من ذلك الوعد الأول بوعد ثان... عن اتساع الصحراء، وبعد مرماها بل وامتدادها اللانهائي-، فقد مُنبه هذا لها ولا آخر بينما شوقه عارم "لبغداد" بود أن يصل إليها ما بين طرفة عين وانتباهنها فهو

الوصل فيسعد المحب بقرب اللقاء: يُستخلص المَرْمُسسى المَدِيست كَنَامُ مُستنَاء مِستنَاء مِستَنَاء مُستَنَاء مُستَنَ

ويقصد بها بادية الشام في شمال الجزيرة العربية على ظهر تلك الساورة فيها ولا أنيس وبمثلئ بالمرتفعات، وقد قطع الشاعر هذه الصحراء العظيمة بحر بلا ماء وبلا شطين بل يزخر بالمفازات الواسعة الأطراف التي لا ماء عطشه، فلعل الجارم قد رأى ذلك رأي العين فتصور الصحراء بحرا ولكنه ثم يصور الصحراء في تراميها ببحر بلا شطين فهي مثل البحر في التي نسمي "نرن" تلك التي نسر بالوفود المحترق الذي يضارع ما في الإنساع والعظمة وربما رأى الشاعر "السراب" في الصحراء فأوحث له تلك الظاهرة التي كثيرا ما يراها السائر في الصحراء الحارقة حين يشته فؤاده من وقود الشوق واللهيب إلى بغداد.

والجارم في سيره على نمط القصيدة الجاهلية في تقسيمها إلى مقدمة

ان کمان F وسعيه الحميد في الخير، هذا الملك الذي ألف القلوب ووحّد للمشارب في مثلك الأغراض راعي تلك القومية العربية التي هي أيضا مأرب الشاعر ومناه: جننا إلى ساحات العروبة فصارت منهلا عنبا لمن يربد أن بنضم تحت لوائها فكأنه ولكنا أمام ذلك المديح الذي ختم به الشاعر رائعته "بغداد" واستغرق إحسانه وكرمه ذلك الملك الذي أحبا المنى بعزمه وحزمه وسداد رابه الشعرية لا يعاب في ذلك لأنه أحد أعلام الاتجاه البياني المحافظ المذين ساروا على نمط القدماء ولكن بروحهم هم ومضامينهم الجديـــدة وعقـــولهم "غازي"، ولكنا الأن لسنا بصند مناقشة مدائح الجارم كلها وكثرتها والسنمط المنقدة التي استوعبت مستحدثات عصرهم، ولكن الذي نأخذه عليه نلسك الذي كانت عليه فتلك فضية جديرة بإفراد صفحات لها في غير هذا المقام. المديح الذي انقاد فهي على أثر السابقين انقيادا أفقد مديحه الصدق، وربم يكون ذلك من سمات عصر الشاعر أو اعترافا بفضل من بعثه وهو منه سبعة أبيات (٧٣ - ٧٩) في تمجيد الملك "غازي" ملك العسراق غزلية، ثم وصف للرحلة ثم يأتي إلى غرضه الأصلي العرب والحسب المجيد والذي بختال الشاعر ويزهو بين هباته مدحا- وهو كذلك في الغالب- أم هجاء أم رثاء... إلى آخر Ê

يَن يَا 大学 ل ب تة

الغازي

ملبكه أنذاك "قاروق" فيثني عليه ويمجَّده ويخلع عليه عدة ألقاب مجيدة فهو في مديحه هذا أن يلتفت إلى مصر وطنه ممثلا ولم يفت الشاعر

الركود" فيكون محقا بأن يجعل للغازي "نهضة" أما أن يقرن "فاروق" معـــه عهده ما كان مما يندي له جبين التاريخ. ربما كان "للغازي" في العراق إليه – ولا ندري أية نهضة تلك التي قامت على بد "فاروق" وقد كسان فسي نهضة بدليل أن الجارم أشار إليها في قوله: "هذي طلائسه ذهبت بأشار "منبئق الرجاء"، و"ملتقي الركن الشديد" وصاحب "نهضة" نسبها الشاعر

َ <del>ع</del>ِجُ آ والغسازي غيسني للمُن \_ازوق في تلك النهضة فيقول: ن<u>ط</u> ام

الألقاب الفخمة العظيمة، والتاريخ يعلم من هو "فاروق" فقد تحيّف الحق فليس محقا في ذلك بل جانبه الصواب، وكونه بخلع على "فاروق" تلك وبعد عن الصواب ايضا.

أما ذلك البيت الأخير الذي ختم به تلك القصيدة العصماء وهو قوله: ينش ريخي عسن وفي عَس ا وعَاشَ الشَارِقُ في

حدود الزمان والمكان، حدود الفرد والأفراد فعاطفته تشمل أمة بأسرها، قرن دعاءه لهذين المليكين بدعائه للشرق فهذا في حد ذاته تعظيم لهما وهبة تجيش وتفيض لأجل الشرق كله فتدعو له بالعز والعيش الرغيد، وكونه للشرق، وتلك ميزة تميز بها الجارم الإنسان ذو العاطفة الجياشة التي تعبرُ وطنه- بالدعاء لمليك العراق وفيها مجده أيضا لأنه عربي قرنهما بدعائه للشاعر أنه بعد أن قرن الدعاء بالعزة والعيش الرغيد لمليك مصر - وهي وواجب، والدعاء من المسلم لأخيه المسلم لا غبار عليه، ولكن الذي يشفع سلام وأمان وعيش رغيد حتى وإن كانوا فاسقين فالدعاء لهم بالهداية حق البديع بل عليه مسحة من التكلف فالدعاء مطلوب لكل الناس بأن يحيو في فهو بيت يصلح في عامة الناس ويقوله عامة الناس فهو خلو من

يخلعها شاعر العروبة عليهما وهو بسبيله لمديحهما والاعتراف بفضلهما وإن كنا نلمس المبالغة والمديح المتكلف في هذه الأبيات كما أشرنا أنفا. إذن هي خاتمة تقليدية ربما فرضتها على الشاعر عدة أسباب:

تسطير عواطفه في نهج عربي أصيل، لأن الشعر في رأيه ميدان يتسابق فيه بالاحتذاء محاكاة شكلية تتقل عن الأصل دون إحساس صادق، بـل يعنـي لتول يجب أن يفيض ويزخر، ما بقيت العربية تتردد على أفواه، ولا يعني البصير، ورأى فيه مهوى فؤاده، ومنار إعجابه فأيقن أن احتذاءه مد متصل "الدر عمية" كما قال عنها العقاد، ولأنه أيضا "قد حدد رسالته الأدبية عن عمد النسج جاء بروح عصره هو وطريقته هو، تلك الطريقة الجارمية أو العصر الحديث، وقبل هؤلاء تتلمذ للموروث من أدب الجاهليين القدماء، جعلته لا يستطيع أن يتخلص من ثقافته العربية القحة فقد تتلمذ على المتنبسي بني العباس، والشاعر عالم باحث متمكن درس التراث الأدبي دراسة الناقد لأنه إذا كان قد صناع أو نسج على غرار القدماء فإن تلك الصنباغة وذلك فكان عسيراً عليه أن يفك شعره من هذا الإسار القديم ولا نعيب عليه ذلك مقصود، وهي الرجوع بالشعر العربي إلى أزهر عهوده الأولى في عصس الأول: طبيعته الشعرية وطريقته في النظم وانتماؤه لمدرسة في الشعر والبحتري أعلام العصر العباسي في البيان كما تتلمذ علمى شموقي شماعر فرسان البيان ولكل فارس حلبته الفسيحة وجواده السابق يوم الرهان"(١).

هذا التأثر بتقاليد السابقين لم يكن في هذا الختام فقط بل احتذاه"الجارم" يعتبر مجددا فيه، فلم يقف على الطلل الماحل أو يُنتِم في هـوى "هنـد" أو في بدئه قصيدته أيضا إذ بدأها بما يشبه الغزل أو النسيب عندهم، ولكنه

<sup>(</sup>١) الجارم في ضمير التاريخ ص ٢٤٥.

الشاسعة إلى أن حط رحاله بقربها فاسبغ عليها وعلى أهلها ما شاء له مسن أجداده، فظل بناديها ويناجيها ويطيل النداء والمناجاة عبر تلك الصحراء "دعد" أو "زينب" ولكنه تغزل في هوى "بغداد" محبوبته التي تحمل أمجاد هبات شعره ومدائحه.

جعلها سفينة تجوب عباب رمال صحراء الشام العظيمة، هذا التصوير يشبه كوعد الحسناء الذي لا ينجز أبدا، على تلك الراحلة (السيارة نسرن) النسي إلى "بغداد" عبر تلك الفيافي والقفار الممتدة التي لا تتال إلا بشق الأنفس كما ظهر التأثر بالأقدمين في نسجه لتلك البيات التي تصور رحلته تماما ما كان يصور به العربي رحلته الشاقة قبل أن يصل إلى الممدوح.

كعادتهم بيد أنه كاد أن يوقع نفسه في مظنة ذلك عندما غالى فسي مدح يسير على عادة أسلافه إلا أننا لا نستطيع أن نقول إنه مدح من أجل العطاء فعلى الرغم من أنه ختم قصيدته بالمديح الذي أتى بعد الرحلة فأوحى لنا أنه يتكسب بشعره لظروف فرضتها عليه طبيعة عصره وبيئته، أما الجارم الأصلي هو المديح لنيل العطاء فالشاعر العربي القديم لم يستنكف أن المديح أو غرض الشاعر الأصلي من القصيدة، وكثيرا ما كان الغرض العربية الجاهلية التي كانت تبدأ بمقدمة غزلية أو طللية ثم وصف الرحلة ثم وهكذا صار نسيج قصيدة "بغداد" للجارم يكاد يشبه نسبيج القصبيدة "الغازي" بتلك الصفات العظيمة مثل كرمه وجوده فقال:

فقد جاءت المغالاة من هذه الألفاظ "هبائه"، "ظل" "إحسان" فهي توحي معه كانوا يتفيأون ظلال كرم هذا "الغازي"، ويختالون بين هباته وإحساناته "باليد العليا"، و"التفضل"، و"المنح" "ناهيك عن الجود"، فكأن الشاعر ومن ان وَجَا في ظِــلُ إِخْسَ الُ بَسسينَ هِنَاتِسمِ

and the state of t على كرم السدوح فقد جاءت تحق عليها المعالف وقد بدا 4 The state of the 6 1 لعوع مدائح الله كسب مدي في الله الله عليه الله 1 110 لعرف المثل وتعاليف المحادثين Control of the control والعلبية بكفاعته المشهرية من الجهار من الكلامة 1 which will be so that the The state of the state of the state of 1 la ta الثاني: وهر خاص بيديده الله No. 1 4 1 1 出自 10 ilia. A. C. Sal of the factor with the الزعماء وعلية الفرم النين کسال دسی الله الله 1. ذاعت والشنهرت ويرجنت 世の道 Ga. ŀ وعلو شأنها، والمفاظ 大多大, T 5 السية فجعل له تنهضة CI. الشعراء، وشاعر C. S. A. S. S. التي شير أها-でに他 My white المستوح إلى 9 مادي CE Cis

زعماء العصر، ونابهي المتقدمين من رجاله، وأدلى بدلوه مسع الأحداث، في مطلع حياته الأدبية لأنه لم يكن متفرغا للشعر كما تفرغوا له، بل كان له مجاله العلمي والتربوي تأليفا وتحقيقا وتوجيها، ولكنه مع ذلك صاحب الكاشف قد ترجموا أحداث زمانهم، فإن الجارم قد جرى معهم بعض الشوط لذلك كان الشعراء أولى صلة وثبقة بزعماء النهضة الاجتماعية والسياسية واحدة، وبحيث ينتظر القارئ صيحة الشعر أكثر مما ينتظر تحليل النشر، مرموفا بحيث تكون المقالة السياسية جوار القصيدة الأدبية في صفحة والدينية... وإذا كان أحمد شوقي وحافظ إبراهيم وأحمد محسرم وأحمد مطلع هذا القرن ترجمان الأحداث، ولسان الوقائع الاجتماعية والسياسية فما ما أشار إليه الأستاذ الدكتور محمد رجب بيومي حين قال: "كان الشعر في مرائيه للزعماء والوزراء والأدباء من أصدقائه وذلك من شيم الكرام، وهذا كان الجارم أوفى الناس وأعرفهم للفضل وأحفظهم للنعمة نرى ذلك في نلمتس العذر للشاعر في مديحه لهذا "الفاروق" من باب العرفان بالجميل وقد الذي خلع عليه وسام النيل عام ١٩١٩م، وربما من هذا المنطلق نستطيع أن "فاروق" لأنه الملك يومئذ، و هو الذي عينه في المجمع اللغوي بمرسوم ينشا أمر ذو شأن في مصر حتى ترى الجرائد اليومية تفسح للشعر مكانا ملكي، وهو الذي بفضله يُوفَد "الجارم" ممثلاً للكنانة في البلاد العربية، وهو في تلك الحقبة من تاريخ مصر، ولذا نرى "الجارم" وكأنه دُفع دفعا لمديح الركن الذي يأوي إليه كل ملهوف ومحتاج!! وهذا بالطبع ما ينافي الواقع وعرف للفاضلين فضلهم فوفاهم حقهم مديحاً ورثاء(١).

<sup>(</sup>١) الجارم في ضمير التاريخ ص ٢٤٩.

# نظرات في التحليل الفني للقصيدة

الفنية وأخيرا من ناحية قيمها الصوتية المتمثلة في تلك الموسيقى النب تحليل القصيدة من عدة نواح: من ناحية بنائها اللغوي، ومن ناحية صورها في أبهى زينة يسبي العقول ويخطف الأبصار، ولا يتأتى ذلك إلا من خلال ويسبر أغواره، ويتعمق بواطنه حينئذ يبرز له العمل الأدبي أو المنص التحليل الفني للنص الأدبي، ذلك التحليل العميق الذي يتغلغل داخل النص، المنال لا غناء لمتذوق الأدب من ورائه، ولا لدارس منه، ومن ثم فالبد من لا يمكن أن يقف المرء على أسرار الجمال في النص الأدبي ويشحد الأدبي (القصيدة) بعد التغلغل والسبر والتعمق مجلوا مكشوفاً بل ومتبرجاً المعنى، ومعرفة ما تدل عليه الكلمة، فتلك نظرة سطحية، وإدراك قريب ملكة التذوق الفني لديه، ويسبر أغوار الفتنة والمتعة بمجرد الوقوف على تنساب في ثنايا القصيدة، وها هو التحليل لقصيدة "بغداد".

### أولاً: من ناحية البناء اللغوي

الأدبب توظيفاً فنياً يقوم عليه هيكل القصيدة أو العمل الأدبي فيبدو الجمال والبناء اللغوي: هو تلك المكونات اللغوية التي تتضافر في حمل المعنى وتصوير الفكرة، وهو أيضاً تلك الوسائل اللغوية التي يوظفه من تلاحم هذه الوسائل مع المحتوى.

هذه المكونات وتلك الوسائل تتمثل في: الألفاظ، والتراكي والأساليب.

#### (1) 14,614:

ومجالسهم ومن هنا كانت لغة الشعر نمطا خاصا على المستوى اللفظي تختلف لغة الشعر عن لغة الكلام العادي الذي يدور في أحاديث الناس

منها فصودة أبغداد للكشف عن ثلك السمات التي لا تلقاها إلا في اللغة روحا جنيدة، وبيعث في أوصسالها الكلمة في ذلك النسق التعبيري ويؤثر بها، ولنتأمل ذلك في ألفاظ "الجسارم فنني من العطاء، وذلك مهمة الشاعر حين لغة الشاعر خاصة، سبما وأنه بملك ناحبة اللغة. ريم ني سرا نفينا ينبض بصور والتركيبي، لأن الشعر T.

تتأتى إلا بشروط وضعها البلاغيين لها، يقول الخطيب القزويني في شروط الموسيقية، إلى جانب ذلك لابد من فصاحة الألفاظ ثلك الفصساحة النسي لا والتصويرية، وأخيرا الدلالة الصوئية المنمثلة في جرس الألفاظ وإيقاعاتها فصاحة اللفظ: 'خلوصة من تنافر الحروف، والغرابة، ومخالفة النب ونجمل هذه السمات في: الدفة التعبيريسة، والإبحساء، وا اللغوي

### أ- الدقة التعبيرية:

آخر هي: إصابة المعنى الذي ساق الثناعر اللفظ من أجله في إطار فهذا خطأ بين في لغة الشعر خاصة وتتحقق الدقة التعبيرية حين بنطابق أسوسيور "صورة سمعية هي اللفظ نفسه (الدال) وصدورة ذهنيسة المطول فالألفاظ لها صور تين- كما في تقسم عالم اللغــة السويه الكلمات الذي تكون نصا في السواق التركيبي فليس المراد بالمئة التعبيرية هذا: إصابة المعلى ولمي إصابة المنكلم في اغتبار (المعلول) عليه باللفظ. Sirail Control 4

فلا يقصر اللفظ عن أداء المعنى المراد، ولا تقسع دلالة اللفظ أو تترهل في Ç., de. الجارم يرى أنه كان حريصا ألفاظه في مواضعها، بحيث تتطابق أو تتلاحم داللة اللفظ مع والمتأمل لقصيدة 'بغداد' الثناعر

يها بنات وجلسة فسند ظمنست لرطسه فيسسم إطار السباق وتحت تأثير عاطفة الشاعر، فعندما يقول مخاطبا معدد

يرشف مبسمها البارد الطيب ليروي ظمأ شوقه إليها، وطالعا هـ حالي مي ذلك النهر العظيم الفياض، والشاعر من فيض شوقه لبعده على الله بالشوق والحنين لها فلا يطفئ غلة ظمئه بالطبع إلا الماء، وأي ماء الماء فهو يصفها بالعطاء والرئ والحنان حين جعلها بنت بجالا فينحم و"المبسم" و"البرود" مطابقة ومناسبة لقوله "يا بنت دجلة"، وكلها تعط عها بغداد غير ماء دجلة العذب البرود، فجاءت ألفاظ الظما والرشح في السياق التعبيري.

ي بَهْجُ خَ السَّلَّةِ وَزِي الْمُ يسا زهسرة الصسخواء رُدُ وفي موضع آخر يقول:

فكيف تنبث الزهرة في الصحراء؟ إنها حين تنبث في تلك الحاج والإشراق في النفس، وبذلك تصبح ألفاظ: "زهرة"، ويهجه فيها مَاثَوَم والإشراق للدنيا، بل تزيد على ذلك، لأن الزهرة من مُنْتَهَا بِمتُ شِهِجة عليها ذلك الوصف الفريد فهي بلا شك قادرة على أن مَعِد البيجة والروق أن "بغداد" زهرة الصحراء وبين قوله: ردي بهجة الننباء لأنه طافها خلع الذي لا يلائم نمو الزهور فتكون بذلك زهرة متفردة... زهرة تحقيلة في وتوافق مع السياق أفصح عن قدرة الشاعر وتوفيقه في اختيار ألفاظه وتلك تعيد للدنيا بهجتها ورونقها وزيادة من هنا كانت المواسمة بين قول تشاعر

يغني غيرها عنها في السياق من ذلك قوله وهو بخاطب تبغداد وأميها منس من تلك الدقة أيضاً استخدام الشاعر لكلمات ذات دلالة لغوية معندة لا من الدقة التعبيرية.

فساك بسين أفنسان السورود

سريض عَلَسى صَسفًا القريض:

نشأة الشعر في بغداد سوى ألفاظ "ضفافك" و"أفنان" و"الورود" دليل على دقة للسياق تخدم غرض الشاعر، ولم يكن يصلح لكلمة "نبت" التي تدل على بين اختيار تلك الألفاظ "نبت" و"ضفافك"، و"أفنان"، و"الورود" وكلها مناسبة فكان جديرا بالقريض أن ينبت ويزدهر في ثلك التربة، فهناك إذا مواعمة فينانة بالورود والزروع دليل على أن تلك التربة خصبة ومكتظة بالزروع أفنان الورود" ليلائم مرة أخرى بين عملية الإنبات وكونها موجودة في بيئة الصالحة فينبت القريض على تلك الضفاف مزهرا ريانا، ثم إنه قال: "بين وأصلح من الضفاف تلك التي تكون مشبعة بالماء والهواء النقسي والتربسة تلك البيئة الخاصة التي لابد من توافر الماء والخصوبة فيها، وليس أجمل الوفير، ولن يتأتى له الازدهار ولن تتم عملية الإنبات والترعرع له إلا في فعندما ينبث القريض لابد وأن يحتاج إلى التربة الصسالحة والمساء الشاعر في اختبار ألفاظه.

رس مسن أسساورة وص وهناك دقة تعبيرية أخرى في قول الشاعر: كسم جساش جيشسك بسالفوا

جِيشِك" ملائمة تماما للسباق، فالوقت وقت حرب فيه أساورة وصبد، والمقام فنجد أن اختيار لفظ "جاش" جاء موائما للفظة "الجيوش"، وعبارة "جاش البارعين في المرمى بالسهام ومن الملوك الصائلين في حومة كالآساد، ţ بغداد الحربي منمثلا في تلك الجيوش الجائشة بثلك الفوارس مسن القواد مقام تعداد مجد حربي عريق فناسبه جيشان الجيش وفورانه وتلك الجلب فلفظة "جاش" لا تغني لفظة أبدا عنها في هذا المقام مقام تصوير والضبجة التي تحدث حين يحمي وطيس المعركة.

ن- الإيحاء:

وينشأ إيحاء اللغة من اتساع الصسورة الذهنية للفحظ، أي الساع (المدلول) وامتداد ظلاله، محملة بما اكتسبه اللفظ من إنسماعات ودلالات أصبيح اللفظ محملا بطاقات متعددة من الدلالات والصور الدلالية الأولية نتيجة الاستعمال المتعاقب له وما اكتنف ذلك مِن تجارب وأحداث، هسي والثانوية الكامنة في تضاعيفه فتصبح للفظ دلالثان:

د لالة مركزية: هي المعنى المعجمي له.

ودلالة هامشية: هي هذه الإيحاءات التي يشع بها اللفظ (١٠).

من قصيدة "بغداد" للجارم محملة بثلك الإيحاءات، منها قوله في مناجاة وتجددا وعطاء، ومع كل قراءة جديدة تتفتق إيحاءات جديدة وها هي نماذج فالإيحاء من السمات البارزة في لغة الشعر، تعطيه حيوية ومرونـة

مه أن أسران وهر الخلم الخلم ]; [ بغداد:

يوحي بأصالة بغداد وبقائها على الزمن مشرقة متألقة رغم ما اعتراها من "بسمة" ووصفها بأنها "زهراء" توحي بالتفاؤل والإشراق، والعبق لبغداد، زالت تلك البسمة المتفائلة مرسومة عليه رغم مرور تك السنون، فكلمة مكتئبة، ومحل البسمة الثغر أو الفم، فجعل للخلود والزمن السرمدي فما وما فهو يصفها بأنها بسمة ما تزال مشرقة في الخلود، فالبسمة تسوحي وكلمة "لما تزل" توحي بالاستمرارية والامتداد وعدم الانقطاع، وكل ذلك بالسعادة والتفاؤل فوصفها بأنها زهراء متفتحة غير ذابلة أو باهتة أو

راجع دلالة الألفاظ للدكتور إبراهيم أنيس، ص ٨٢.

المحن على مر التاريخ.

وقوله فسي وصدف القيان الضاحكات، الساحرات، الفاتنات،

أغمسن مسن لسين القسدو الساهرات... في مجالس الأنس والطرب ايام مجد بغداد الأدبي: يَنحطِسونَ حَتَّسى تَعْجَسبَ الْسِ

التثني والدلال اللذين توحي بهما كلمة "يخطرن"، فذلك الفعل يحمل إيحاءات من تمايل تلك القيان لخفة أجسامهن ولين قدودهن فذلك يساعدهن على نفسها وهي التي تأخذ منها الآنسات التثني والدلال، هذه الأغصان تعجب فالتعبير بالفعل "يخطرن" وما فيه من المشي في دلال ورقة يوحي بالأنوئة أو قد تشع منه الأنوثة في تمايلها ودلالها حينئذ تعجب الأغصان لا تنفذ أبدا.

اختاج الفية ألف والد إلى يريس وفي قوله أيضاً:

لها ولأنها ساكنة في فؤاده دائما لم يعد فؤاده محتاجاً إلى ذلك البريد المعتاد ويود وصلها ولكن يحول دون ذلك المسافات الطويلة ولشوق الشاعر وحب وكلمة "البريد" جاءت معبرة في ذلك المقام لأنها حلقة الوصل الطبيعية بين الناس بعضهم البعض، فكأن "بغداد" هنا محبوبة من الأناسيّ بهواها الشاعر بريد، وما حاجة الشاعر إلى البريد إلا لأنه مشتاق إلى الوصل والمجيء المسافات بين مصر وبينك، "قشط" توحي بالبعد البعيد الذي يحتاج إلى يقول رغم بعد الشقة والمسافات الطويلة التي تفصل بين مصر وبغداد إلا أنه رغم ذلك البعد ما احتاج الفؤاد المشوق لك يا بغداد إلى بريد ليصل تلك وذلك الفعل "شططت" وما فيه من إيحاء يشير إلى الإمعان، بقصد أن عطت متازلتك ومسا

بين الناس.

أيسام أغبست مسن وليسه وفي قوله أيضاً في وصف القيان: عن بالأيسام والسا

مستهترة، كل ذلك يوحي بمدى اللهو والترف والانغماس في الملذات فمي محترمة على خلق ولكنهن يعثن فساداً في أيام فاسدة هي الأخسرى لاهيسة المستهترات يعثن فساداً في الأيام، ولن يستطعن أن يعثن فساداً في أيام فالفعل "يعبئن" وما يوحي به من الفوضى والتبعثر وكأن هائيك الفيان تلك الأيام الرشيدية العباسية العابثة.

#### ج- الشاعرية:

ويختال في برود السلاسة وبهذا لا تكون مبتذلة أو سوقية، والجزالة والفخامة، وأن تكون رقيقة سلسلة حين يتهادى المعنى في بساتين الرقــة أي أن تكون الألفاظ جزلة فخمة حين يحلق المعنى في آفاق الجزالـة والفخامة والرقة والسلاسة إحدى سمات لغة الشعر – ولكن يا ترى هل هناك ألفاظ شعرية والفاظ غير شعرية؟.

بخلاف: المخ والحلق والأضراس والأسنان والمعدة والبطن والأمعاء والطحال فكما ترى فإنها جميعا ليس فيها ما يكره مسن ناحيــة التركيــب والنحر والجيد والترائب والصدر والثغر والثنايا والريق- من ألفاظ الشعر، يقول الدكتور محمد حسن عبد الله "قد يماري البعض في وجود ألفاظ ولا وظيفة أو موقع في عزلة عن المعنى، ومع هذا فإننا نحسرم تفرقة معزولا عن سياقه قابلاً للحكم له أو عليه، إذ يرتبط اللفظ بوظيفته وموقعه، شعرية وغير شعرية، وقد نكون مع هؤلاء من حيث ننكر أن يكون اللفظ القدماء بين نوعين من الألفاظ، حتى قالوا: القلب والفؤاد والكبــد والســحر

بينهما...؟ أغلب الظن أن ذلك يرجع إلى تساريخ الكلمسة وتقابلها فسي الصوتي وهي متقاربة المعنى، ودلالتها جميعا حسية، فكيف فسرق السذوق الاستعمال واعتبادها القدوم إلينا في صحبة من الألفاظ ذات المعاني النسي تغمرها باللون والرائحة والهيئة"(١).

من هذا المنطلق نستطيع أن نحكم على ألفاظ الحارم مان حيث شاعريتها في قصيدته "بغداد" فهناك ألفاظ ليست بشاعرية ولكنها اســتمدت شاعريتها من قدومها في صحبة من الألفاظ ذات المعاني النسي غمرتها وَصَـاحُوهُ الْفُلْسِكِ الْوَطِي باللون والرائحة والهيئة- كما يقول الدكتور محمد حسن، منها قوله: يَا بُهُ رَهُ الْمُنْاكِ الْفُسِيحِ

وضعت في سياق جيد عبرت أدق تعبير عما يريد الشاعر فالملك الوطيد فلفظة "صخرة" ليست شاعرية في ذاتها فهـي نــدل علــى الجمــود رللنظر إلى قول الشاعر في وصف القريض الذي نبت على ضفاف والتحجر والصلادة، لا حياة فيها ولا روح ولا حيوية، ولكنها حينم الراسخ المتأبي على الدهر تناسبه لفظة "صخرة" لتشير إلى ثباته وتمكنه.

شسدت علسى أوتسار عسود أنْ لَهَاءً لم. بغداد:

عندئذ من اللهاة أن تغني وتشدو وتسجع بأعذب الألحان وتمحي ذلك فلفظة "اللهاة" وكونها "شدت" يعطي منظرا بشعا منفرا فظا، ولكن عندما جعلها الشاعر تشد على أوتار عود أوحت بالرقة والعذوبة لأننا التخيل المقزز الذي ينبعث من مرأى اللهاة المشدودة شدا. وقول الشاعر أيضا في وصف القيان: تنظر

<sup>(</sup>١) اللغة الفنية د. محمد حسن عبد الله ص ١٨.

### رمة الكند مسن كسل يضاء الطلسى

آيات الجمال على قبان بغداد القديمة في عصرها السذهبي وابعد أذهاننا المعنى جمالا بإضافة الشاعر لفظة "رود" بمعنى الرقة والنعومة فأسبغ بذلك الأنهن ليست بهن تخمة من طعام أو سمنة في منطقة الكشر، وقد از داد وأصبحنا نرى قيانا رقيقات الخصر هيف لضمور بطونهن ودقة خصورهن عندما قال الشاعر "مهضومة الكشحين" بَعُد الذهن عن عملية الهضم تلك الهضم في الجهاز الهضمي.. كل ذلك يتراءى لنا من تلك اللفظة، ولكن وأنزيمات وحركة المعدة في انقباض وانبساط حتى تتم عملية الهضم، وذلك أو سماعها عملية الهضم، هضم الطعام وما ثفرزه المعدة مسن عصسارات فلفظة "مهضومة" تلك اللفظة العلمية التي يتبادر إلى الذهن عند مرأها الخليط من الطعام الذي يهضم.. إلى آخر تلك السلسلة التي تمر بها عملية وتخيلاتنا تماما عن ذلك اللفظ العلمي المجرد.

ولكنا نجد الشاعر غير موفق في اختيار لفظــة "آنفــات" فــي بينــه

م الآنفسات مسن الهُجُسود السَـــاهِرَاتُ مَـــعُ النُجُــو الشعري في وصف القبان:

يتمنعن من الخلود إلى الراحة، فليس في ذلك مزية لهن أو مدح فهل بصح مناسبة ولا معبرة في هذا السياق، فالقيان عندما يأنفن من النوم ويتعالين أو وكبرياء، فكيف تأنف القيان من الهجود أي النسوم لسيلا والهجسوع إلى النجوم لبلا للأنس والطرب أما قوله: "الآنفات" وهي بمعنى الرافضات في المضجع، "قالآنفات" لا تناسب السباق كما أن كلمة "الهجود" أيضاً غيـر فالشطر الأول لا غبار عليه فهو يقول إن هذه القيان يسهرن مع كبر واستعلاء، فالانسان عندما بأنف من شيء فهو برفضه بتأفف وتمنسع

ويسرى على جميع الكائنات، والليل لباس وسكن وستر وغطاه، ويمكن أن المرء، وهل يتعالى الإنسان أن يخلد إلى الراحة؟ فالنوم سنة من سنن الحياة حتى تباشير الصباح، ولكن أن يأنفن، وتستنكف القينة من هؤلاء أن تخله تتحمل تلك القينات السهر الطويل لامتداد الأنس والطرب وكل مظاهر اللهو أن نقول إن تلك القيان بأنفن من النوم والهجود فهل النوم شيء بأنف منه

إذن "قالألفاظ" محكومة بتاريخها، كما أنها محكومة ببنائها وتركبيها

إلى الراحة فذلك لا يناسب المعنى مطلقا.

تحمل السمات نفسها مثل: "التليد، الخلود، لوح الوجود، خفاق البنود، بهرة وفي النهاية نستطيع أن نقول إن ألفاظ قصيدة "علي الجارم" "بغداد" تجمع جن، أركض، سودي، تتوثبي، تحيدي، تخطئي بصه طد، الركهود، سهاكت، النصر، الغمود، ملك، الصعود، جهود جبارين، شم الجهود، وهج الحديد، حلق الملك الفسيح، صخرة الملك الوطيد، سفرن، يعبثن، خبأ، جاش أساورة، صيد، القبود، بسطع تزخر، خمود، قائلة الخمود، يغوص، جمح، جاز، فك اهتاجه، بين الجزالة والرقة تلك الجزالة التي تنبعث من المعاني الفخمة وتتلبس بألفاظ سطت، أظفار الأسود، شطت، بيد، التنائف والنجود، وقود، الركن الشديد. مع غيرها، وأنها لهذا يمكن أن تتبادل مواقع الجودة وعدم الجودة(١٠).

الحب، راية، مشرق، رشف، مبسمك، البرود، زهرة، بهجة الدنيا، جنة الحشد الهائل من الكلمات التي في قصيدته "بغداد": بسمة، زهراء، تغر، وقوة وجزالة وحين يرق المعنى ويشف وينساب في سلاسة ويسر تأتي الألفاظ زاخرة بهذه الروح الرقيقة الشفافة السلسة، ولنتأمل ذلك في هذا هذه الألفاظ نشعر ونحن نرددها أن فيها ما بناسب المعنى من فخامة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٩.

نخل، الفؤاد السعيد، ظل، الحسناء، وعد، بحر، شطين، الحسب، هبائه، الملا، أشرق، نجمها، سعد، زهت، أقمار، الهدى، عيد، الصحب، تشوف، الغريد، خلود، أسرار، حن، الطيف، ظل، المبقرية، المشي، الوئيد، النشيد، كنز ، النصر ، الخيال، يسطع، طفل، المهود، المرح، اللعوب، الدر، أيكة، بيضاء، رود، بخطرن، الأغصان، لين، ضوء، الشمس، شفق، الجمال، أوتار ، عود، الضاحكات، يمسن، وشي، البرود، الساهرات، الفائلات، الأحلام، زورة، المني، الفن، ضفافك، أفنان الورود، التدال، التغن، يشدو،

سيقت في إطاره، وهذا التوافق الذي نلحظه أيضاً بين الألفاظ السلسة الرقيقة مدركاً واعيا لطبيعة عمله الشعري الإبداعي، متمكنا من الوسيلة التعبيرية والمعنى العام الذي سيقت في إطاره يدل كالاهما على أن الشاعر كان هذا التلاؤم الذي نلحظه بين الألفاظ الجزلة الفخمة والمعنى العام الذي التي يوظفها في الكشف عن فكره ومشاعره تمام التمكن، كما يدل أيضب على أن الشاعرية هي إحدى سمات ألفاظ الشاعر في قصيدته "بغداد". إحسان، جود، الحميد، منهل، عذب، عز، رغيد.

هذا العطاء القياض الذي ينقلها من هيئة كامنة في الوجدان إلى هيئة بارزة تلك الصور الفنية المعطاءة التي تكون أقدر على المشاعر والتعبير عنها، الكلمات"(١)، إذن فالكلمات هي الواسطة القادرة على نقل الصور بما في د لالتها وبنائها من إمكانات تعين على ذلك، ولغة الشعر لغة تفيض بالصور يقول "س.هبورتون": إن التصوير في الشعر استثارة للحواس بواسطة للعيان ترى وتسمح وتحس بل وتشم أيضا.

د- التصويرية:

١) د. محمد حسن عبد الله، اللغة الفنية ص ١٨.

## ولنتأمل ألفاظ الجارم في قصيدته لنستكشف الطاقة التصويرية فسي تلك الألفاظ الموظفة:

ومشاعره فاستغنى عن حرف النداء وخاطبها هكذا دون أن يفصلها عنه بنداء بغداد وأن لم يستخدم حرف النداء "يا" وذلك لقرب "بغداد" مسن قلبه ١ – ولع الشاعر باستخدام أسلوب النداء في معظم القصيدة فقد استهلها

ثم أخذ بعد ذلك في مناداتها أو قل مناجاتها لأنه خلع عليها من حلل الألفاظ كل ما هو جميل ورقيق مؤكدا بذلك حبه العميــق لهــا، واســنخدم حرف النداء أو أداة النداء "يا" في أحيان كثيرة، ويقول النحويون في هذا الحرف "يا" بمعلى أقبل أو استجب وظهور فعل الأمر يوهم الأخبار(١). ار التار ومنسارة الفج شيء حتى وإن كان حرف النداء: سدَادُ يَسا بَلَسد الرَهِسيدِ

الإسلام، يا مشرق الأمل الجديد، يا بنت دجلة، يا زهرة الصحراء، يا جنة بسمة لما نزل، يا موطن الحب العقيم، يا سطر مجد للعروبة، يا راية إذن فالشاعر يدعو بغداد لتقبل عليه وتلتفت إليه كأنها محبوبة أثيرة لديه يدعوها فتستجيب، فيخلع عليها هو الآخر تلك الصفات الرائعة: يا

الشاعر يفرغ بذلك شحنة عاطفة متأججة داخله، تخرج مع خروج نفسه في نتخيل تلك الألف الممدودة عشر مرات، بذلك النفس الطويل المرتفع وكأن فنرى الشاعر قد ناداها بحرف النداء "يا" في عشرة أبيات، ولنا أن الأحلام، يا بهرة الملك الفسيح، يا زورة تحيي المنى. تلك "المدات" فيستريح.

مفتاح الإعراب، محمد بن على الأنصاري تحقيق سعد كريم الدرعمي ص ١٩ دار ابن ظين 3

الشاعر موفقا حين ناجي أو نادي بغداد بللك الأداة ليجعلها نصمه والتقييب وتستجيب كي يُحيي فيها موات قرون خلت كانت أز هي سني مجدها.

جاءت متباعدة لتصور لنا أنه كان بين أن وآخر يحسثها نلسك الحسيث وجوانحه، وعدد هذه النداءات لبغداد دون حرف النداء بلغت ست مسرات أيضنا لأنه أعرب بذلك عن شدة هبه لها بمناداتها هكذا درن واسطة وكأنها قريبة جدا منه فلا داعي لرفع صونه لتسمعه فحبها يعسيش بسين قلب وعندما كان يناديها باسمها هكذا: "بغداد" دون حرف النداء كان مواقا الهامس حديث الحب والود.

ينظر، يغوص، تتوثبي، بصطد، يعف، نفيض، نحبي، بحب، يتخاصن تعجب، يعبئن، تصغر، تتلو، يعش، يتعثرون، يمشون، يسطع، ترخر، و أفعال أمر. فمن الأفعال المضارعة قوله: تحيي، يشدو، يمسن، يخطسن، ٢- استخدام الشاعر لجملة من الأفعال، والتعبير بالفعـل يستحضــر صورة حدوث الحدث مقرونة بالزمان، هذه الأفعال مضارعة وماضه

تمازجا، نعانق، جئناك، نستبقن طالت، خلتها، أحبا، غدت، عاشا، عاش... ذكر ، حن ، اهتاجه ، صبا ، شدا ، سلكت ، زهت ، سطت ، جننا ، فزنا ، شطت ، عجز، رجعوا، عرفتها، جددت، كنت، جمع، اطمأن، استقر، جاز، فك، ومن الأفعال الماضية: ظمئت، طال، نبت، سرق، سفرن، خبأ، جاش،

يزخر ... وهكذا.

أما الأفعال الأمر فهي: ردي، زيدي، عودي، اركضي، لا تيردي، سودي، فلا تحيدي، لا تخطئي.

داخله طاقة تصويرية تسهم في تصوير اللون والحركة عند تأمل هذه الماضي - كما نعلم - يدل على انقضاء زمن الحدوث، ولكنه يحمل في قد استحودت على معظم قصيدة الجارم، وهذا موافق تماما لجو القصيدة، وبمقارنة هذه الأفعال ببعضها من حيث الكم نجد أن الأفعال الماضية فيها الماضي التليد، والأيام الغابرة بما تحمله من مفاخر وماثر، والفعال فبغداد العريقة القديمة عندما يعدد الشاعر مآثرها وأمجادها فإنما هو يخاطب

من سابقتها في القصيدة - التي ندل على الاستمرارية والتجدد والحدوث كان وكذلك الشأن في استخدام الشاعر للأفعال المضارعة- وإن كانت أقل والرؤية أمام المتلقي الشيء الكثير، لأنه يشاهد ذلك الفعل - المضارع-موفقًا نمام التوفيق لعلمه أن الصورة في ذلك الفعل تحمل من الوضوح وهو يقع، لأنه ما زال بحكم المضارعة يقع خلافا للفعل الماضي.

تصويرية، بعضها بصور الحركة مثل: يمسن، يخطرن، يعبئن، تتلو، هذه الأفعال المضارعة مع التأمل يمكن تقسيمها إلى مجموعات

وبعضها بصور الأصوات مثل: يشدو، والبعض صور اللون مثل:

والأنه يحبها ويخاف على مجدها يقول لها محذراً: لا تهيدي، لا تخطئي، لا الزمن فقد استخدم لذلك أفعال البعث وحفز الهمة قائلا: اركضي سودي، الجديد في ظل حكامها الجدد وتنفض عن كاهلها غبار السنين، وعشرات الشاعر أيضًا في استخدامها من خلال ذلك الفعل الآمر الناهي، ولأن الحث، والبعث، والنهي، والتحذير... إلى آخر تلك الصور النبي وفق وكذلك الحال في أفعال الأمر وما تحمله من طاقات تصويرية تحمل الشاعر بحب بغداد وبود لها الخير والفلاح والنهضة والبعث لتلبس ثوبها يسطع، أو يصور الرائحة.... وهكذا.

حيدي ... وهدا،

التي تنبثق من بنيته اللفظية (اسم الفاعل- اسم المفعول- صيغة المبالغة)... الذي اشتق منه بالإضافة إلى ما استجد على هذا الحدث من دلالة المشتق ٣- استخدام المشتقات، وطبيعة المشتق أنه يحمل في دلالته الحدث إلى آخر تلك المشتقات.

فحين نقول مثلا "كاتب" فإن الكلمة تدل على فاعل وقع منه حدث

الخالة.

ولنتأمل تلك المشتقات في قصيدة "بغداد" للجارم:

محجة، مفاخر، مرآك، العميد، المشيد، الصحراء، المرمى، المديد، الساهرات، الأنفات، بيضاء، مهضومة، جبارين، فائلة، عهد، طلائع، مبسمك، الصحراء، صادقة، مجالس، الضاحكات، الساحرات، الفاتنات، ز هراء، موطن، مقيم، مضرب، شرود، خفاق، مغرب، مشرق، الحسناء، المجيد، التدبير، الحميد، منهلا، المستزيد، منبثق، ملتقي، رغيد.

عندما يفتح الجبارون من جيش بغداد الممالك المجاورة، نسرى الشاعر يتحدث الشاعر عن توافد الوفود إلى "قصر الخلد" إذعانا للخلوف أو ولاء، استقصناء دقائق الصورة ولطائفها بحبث تتكامل ظلالها وألوانها، فعندما الحدث الذي اشتقت منه، وطبيعة اللغة المصورة تعين الشاعر على

كل هذه المشتقات تأتي في السياق معبرة تعبيرا مصورا صورة

بسيض منسقالية وأنسود مسرفهم وهسج الحديساء ينشون في خلسي القيسود

يصور كل ذلك في مشهد رائع فيقول: الرئسل مِسن الرئسل مِسن مَسنارُوا لِقُصْدِ الدئسل مِسن مَنتَخَدُ مِنتَخَدُ مَنتَخَدُ مَنتَخَدُ مُنتَخَدُ مَنتَخَدُ مُنتَخَدُ مُنتَخَدُ مُنتَخَدُ مُنتَخَدُ مُنتَخَدُ مُنتَخَدً مُنتَحَدً مُنتَحَدً مُنتَحَدً مُنتَحَدً مُنتَدُ مُنتَحَدً مُنتَحَدًا مُنتَحَدً مُنتَحَدًا مُنتَدًا مُنتَحَدًا مُنتَعَدًا مُنتَحَدًا مُنتَحَدًا مُنتَحَدًا مُنتَعَلًا مُنتَحَدًا مُنتَحَدًا مُنتَحَدًا مُنتَحَدًا مُنتَحَدًا مُنتَحَدًا مُنتَحَدًا مُنتَحَدًا مُنتَعَدًا مُنتَحَدًا مُنتَعَدًا مُنتَعَلًا مُنتَعَلًا مُنتَحَدًا مُنتَعَلًا مُنتَعَا مُنتَعَلًا مُنتَعَلًا مُنتَعَلًا مُنتَاعًا مُنتَعَلًا مُنتَعَلًا مُنتَاكًا مُنتَاعًا مُنتَعَلًا مُنتَعَلًا مُنتَاعًا مُنتَعَلًا

وربما يقصد الشاعر بهذا المشهد المصور تصويرا حيا تدب فيه

رس مسن أسساورة ومسيد الذل كأنهم مقرنين في الأصفاد خاصة وأن المقام مقام حرب عسوان كان هؤلاء الأسرى وهم يُساقون سوقا إلى قصر الخليفة متعثرين في مشيتهم من الحركة وهي: السير، والتعثر، والمشي، نقول ربما يقصد الشاعر مشهد الحركة التي أتت من براعة الشاعر في استخدام ألفاظ بعينها تدل على تلك جيش بغداد يجيش فيها بفعل هؤلاء الفوارس من الأساورة الصبيد، فقد قال: كسم خساش جنشسك بسالفوا

المُ المُحْدِدُ المُحْدُدُ المُحْ ر في أغلامها ثم انتصر ذلك الجيش:

معركة حامية الوطيس إلى قصر الخلاء فساروا لا يبصرون مما هالهم مما البراق هو تلك السيوف المتلاكلة في حومة الوغي، فهم قد سيقوا من وسط المكبلين بها فيعشى بريقها عيونهم، أو أن المقصود بالحديد المتوهج اللامع لذلتهم وخنوعهم منكسي الرءوس فتلتقي عيونهم بتلك الأصفاد الحديدية شدة توقد الجديد ولمعانه، ذلك الحديد الذي كانوا مكبلين فيه لأنهم كانوا الخليفة وقد أصيبت عيونهم بالعشا- وهو سوء البصر بالليل والنهار- من المجاورة لبحر الخزر والبحر الأسود في شمال وغرب بغداد، المقصودين بقول الشاعر: "من بيض صقالبة وسود"، هاتيك الرسل العديدة سارت لقصر لذلك المشهد الذي تتابع فيه الرسل تتابعا من تلك الأمم والممالك الأوربية فجاءوا مذعنين طائعين يدخلون في زمرة الخليفة، وهنا جاء التصوير البليغ فبعد انتهاء المعركة، وفوز الجيش بالنصر بكون هناك الأسرى وتكون هناك وفود البلاد المجاورة أو البعيدة الذين سسمعوا بهذا النصسر رأوه من فعل السيوف.

التصويرية للألفاظ التي وضعها في موضعها مما أكد لدبنا أن لغت لغة ومضائها وتزخر فيه الأرض بالجنود وتمتلئ لدرجة الفيضان، ويا له سن خوفاً وخنوعاً، وفي كلتا الحالتين مرآهم للمشاهد يــوحي بــأنهم مكبلــون مشهد حي فظيع استطاع الجارم أن ينقله إلينا عن طريق تلك الطاقة بالأغلال كل ذلك المشهد يحدث في جو تتلألأ فيه السيوف وتبرق لحستها الخليفة ففيهم حرص على الولاء والإذعان السريع، وإما يتعثرون من الذلة تراهم يتعثرون إما للازدحام والاندفاع والتتابع خشية أن يحساربهم جسيش فقال: إن هؤلاء الرسل لشدة تدافعهم للولاء للخليفة والإذعسان دون حسرب إنه قد خلع عليهم مشهداً آخر هو القمة في الأداء الرائع والنصوير الخلاب على كل أيما كان مقصد الشاعر فهو تصوير لحالة هؤلاء الرسل، ثم تصويرية حقا.

# هـ الدلالة الصوتية في جرس الألفاظ:

الدلالة الصوتية في لغة الشعر لها جانبان:

 جانب يتعلق بالكلمة المفردة حيث يتلاحم النغم الصوتي مع المعنى؛ وهذا ما عرقه ابن جني بمساس الألفاظ أشباه المعاني.

الكلمة كلها، ولكنه يظل حبيسا فيها لا يشدو بالنغم إلا عندما تتلاهم الكلمات في الحروف والكلمات معا، إذ يشكل مجموع الحروف نغما يسري في وجانب يتعلق بالسياق وما يحوطه من نغم ينشأ عن التجاور الواقع في بناء الشعر.

الخصائص الصوتية لكل حرف فيها تتعلق بمخرج الحرف وصفاته وتالؤمه فالدلالة الصوتية إذن تنشأ في الكلمة من طبيعة بنائها، أي من مع الحروف التي تسبقه والحروف اللاحقة به، فإذا حدث أي خلل في العلاقة بين الحروف التي تُبني منها الكلمة وقع ما يسمى عند البلاغيين بتنافر الحروف الذي هو أحد عيوب فصاحة الكلمة.

إن المعاني التي تدل عليها الألفاظ تتلاحم بالدلالة الصوتية للكلمة، وقد ورد ذلك كثيراً في قصيدة الجارم فهو حين يستخدم كلمة "تتلو" في قوله:

نجد تلك الكلمة تتكون من تاءين ولام وواو، فالتاء مهموسة أي أن النفس يجري عند النطق بها، وعندما تتكرر هذه التاء تعطي تتابعا يحكي تتابع هؤلاء الرسل، وتلك اللام التي تعقبها واو فينبعث من تجاورهما صوت تتابع وتواصل لذلك التتابع فالرسل يأتي بعضها وراء بعض كأنها في أذيال بعضها البعض لكثرتها وتواليها.

وعندما نتأمل أيضاً كلمة: "يسطع" في قول الجارم: الْجَـــــــــرُ بِـــــالْجُنُودِ الْجَـــــــــرُ بِـــــالْجُنُودِ

وهذه السين المشعة وقد سكنت فأصبح المقطع الأول في الكلمة "يسل" ينبعث منه الإشعاع والانتشار والتألق ثم يجئ المقطع الثاني "طع" وما فيه من تلك "الطاء" التي ينفتح الحلق عند النطق بها فيعطي اتساعاً، وهذه "العين" أيضاً وما فيها من جهارة عند النطق بها فكل حروف الكلمة وتجاورها في ذلك النسق البديع يجعلها تشع إشعاعاً يناسب ذلك الجو جو المعركة الذي تلمع فيه السيوف وتبرق، وهكذا في سائر ألفاظ الجارم وكلمائه التي تؤكد على ان الدلالة الصوتية في جرس الألفاظ لما لها من

نغم يسري في بناء الكلمة وبانعطافها على المعنى والتثامها معه هي سمة من أبرز سمات لغة الشعر.

(٢) الأساليب: وهي نمط من بناء الجملة والعبارة، بناء قنيا خاصا اقتضته الطبيعة الفنية فجاء مرتبطا بالصورة ملتحما بالمعنى.

من هذه الأنماط والأساليب التي استعان بها الجارم في إبراز فكرتــه هي أسلوب الاستفهام في أكثر من موضع في قصيدة "بغداد".

وأسلوب الاستفهام كثيراً ما يخرج عن معناه الحقيقي في لغة الشعر، وهو الفهم أو طلب العلم بشيء مجهول بواسطة إحدى أدواته إلى معنى من المعاني التي يقتضيها السياق وطبيعة المقام، وهذه المعاني تتزاحم في الجملة الواحدة لكنها لا تتنافر فحين يقول الشاعر:

بَغْ دَادُ أَيْ سَنَ الْبُحْتُ رِيُّ وَأَيْ سَنَ أَيْ الْبَالِدِ؟ ويقول:

أيْسِنَ الْقِيَسِانُ الضَسَاحِكَا تُ يَمِسُنَ فِي وَشَسِي البُرُودِ فَالْسِي الْبُرُودِ فَالْسِي الْمُرير الذي يحمل الحسرة والأسي

لأنه يعلم تماماً أين ذهبوا.

إن هذه التساؤلات تحمل تلك الدفقة الشعورية المحملة بالأسى التي تعتمل بصدر الشاعر لذهاب هؤلاء (البحتري وابن الوليد) وهم ما هم مسن عباقرة الشعر في بغداد أيام مجدها الأدبي، وكذلك ذهاب القيان اللاتي كن يمثلن مجالس الشعر والشعراء في دولة الرشيد أو ليست الفجيعة فيهم عظيمة...؟ لذا جاء السؤال (أين البحتري، أين ابن الوليد، أيسن القيان) مشوباً بالحسرة دالاً على الأسى... إكباراً لهم وإعظاما لمكانتهم، وكون يكرر "أين أين ابن الوليد فيه ما فيه من حزن دفين وحسرة بالغة على زوال

مجد بغداد الأدبي.

ثانياً: التصوير الفني في القصيدة:

الصورة هي رسم قوامه الكلمات المشحونة بالعاطفة - كما يقول بعض دارسي الأدب - وعلى ذلك فالعاطفة والخيال يقفان وراء الصورة ويدفعانها إلى آفاق سامية من البيان، لذا فإن وسائل التصوير وعناصره لها دورها الفعال في عملية الدفع هذه.

ووسائل التصوير الفني كثيرة منها اللغة والتراكيب والأساليب وهمي وسائل مهمة، ثم تأتي الوسائل البيانية متمثلة في التشبيه والاستعارة والكناية والمجاز، وهي وسائل فعالة تكاد تستحوذ على الجانب الأكبر في بناء الصورة الفنية، ومن وسائل التصوير أيضاً الأصباغ البديعية بما تضفيه على الصورة من ظلال خاصة.

وقد استخدم الجارم في قصيدته وسائل التصوير البيانية من مثل:

١- التشبيه في قوله حين خلع على القريض صفات الآدميين من الشدو، وشبّه لهاته كأنها شُدّت على أوتار عود:

يَشْدُ و كَانٌ لَهَاتَ أَ لَهَاتَ اللهُ اللهَ اللهُ ال

وقوله في وصف الرسل وهم يتتابعون إلى قصر الخليفة فيتعثرون:

يَتَعَثّ رُونَ كَ الله في الله المحراء وترامي أطرافها:

وقوله في اتساع الصحراء وترامي أطرافها:

يَ تَخَلُّص الْمَرْمَ عَ اللّهِ الله الله الله المَّرْمَ عَ مَدِيدِ الله المَّرْمَ عَلَيدِ الله المَّرْمَ الله المَّرْمَ عَلَيدِ الله المَّرْمَ الله المَّرْمَ الله المَّرْمَ المَّالِي المَالِي المَالِي المَّالِي والحسيب المَّالِي المَالِي المَّالِي المَّالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي والحسيب المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَّالِي والحسيب المَالِي المَالمَالِي المَالِي الم

المجيد:

نَخْتَ ال بَ نِينَ هِبَاتِ إِلَى الْمِسَانُ وَجُرِود

فقد جعل للإحسان ظلا ممتدا ظليلاً يحمي الشاعر ومن معه من القيلولة والهاجرة والحر الشديد.

ولا قيلولة ولا هاجرة ولا حر هناك بل هي الكناية عن امتداد الجمود والعطاء والإحسان لدرجة عظيمة امتدت على الجارم ومن معه فسملتهم فكأنهم جلسوا في دعة واطمئنان يتفيأون ظل ذلك الكريم الجواد.

ولقد أكثر الجارم من استخدامه الاستعارة المكنية فتراها في مثل قوله حين يخلع على المعنويات صفات المحسوسات كالآدميين فيشيع في أبياته الحيوية والحركة والتشخيص:

يَ ا زَهْ سَرَةَ الصحواءِ رُدِّ ي بَهْ جَدَ الصدي الْمُنَدِي وَ يَ الْمُنَدِي الْمُنَدِي الْمُنَدِي الْمُنَدِي وَ يَ الْمُنَدِي الْمُنْدِي الْ

ومن الأصباغ البديعية التي أسهمت في إبراز الصورة وجلائها: الطباق والمقابلة ففيهما الجمع بين متضادين مما يظهر جمال الصورة فالضد يظهر حسنه الضد كما هو معلوم.

هذه الألوان البديعية تتجلى في مثل قوله:

يَا مَعْ رِبَ الأَمَالِ الْقَادِمِ وَمَشَارِقَ الأَمَالِ الْجَدِيادِ وَمَثَارِقَ الأَمَالِ الْجَدِيادِ وَقُوله:

هَا أَوَانُ الْعَادُ وَ لاَ الْحَادُ الْمَالُ الْعَادُ وَ الْمَشَارِ وَ الْمَثَارِ الْوَلِيادِ الْوَلِيادِ الْمَالُ الْعَادُ وَ الْمَثَارِ الْعَادُ وَ الْمَثَارِ الْوَلِيادِ الْمَالُ الْعَادُ وَ الْمَثَالِ الْعَادُ وَ الْمَثَارِ الْمَالُ الْعَادُ الْمَالُ الْعَادُ الْمَالُ الْعَادُ الْمُنْالِقِيْدِ اللَّهِ الْمُنْالِقِيْدِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُنْالِقِيْدِ اللَّهِ الْمُنْالِقِيْدِ اللَّهِ الْمُنْالِقِيْدِ اللَّهِ الْمُنْالِقِيْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الممسوحة ضوئيا بـ CamScanner

ونقصد بها كل ما يبعث النغم في القصيدة من وزن وقافية وخصائص اللفظ الصوتية وألوان الصبغ البديعي التي لها علاقة بالنغم.

وقصيدة "بغداد" جاءت من مجزؤ الكامل.

وبجانب الوزن جاءت القافية وبها الدال المكسورة التي تشير في حزن وأسى إلى انكسار عاطفة الشاعر وحزنه على ضياع مجد بغداد.

ونلاحظ: أن الجارم لم يأت بالقافية متكلفة أو أنه ألجيء إليها الجاءا، أو أنه لوى عنقها لما يسمى بالضرورة الشعرية. وعند التأمل لا تجد في القصيدة كلها كلمة مجلوبة من أجل القافية.

وبعد هذا التطواف الفني بين أبيات هذه الأهزوجة الجارمية التي انبعثت من نفس الجارم وحسه وروحه، وشعوره، نراه قد كرس كل طاقاته الفنية من تعابير، وإيحاءات، وصور، وأساليب وحشد شاعريته المتقدة ليبرز لنا إلى مدى شغله ماضي الأجداد التليد وحضارة الأسلاف الزاهرة فأخذ يقيد كل ذلك، وكأنه يتمنى أن يُبعث هذا الماضي، وتُنشر تلك الحضارة، فأرسل هذه الأمنيات أبياتاً بليغة تحمل بين طياتها زفرات حرى تعدد الأمجاد وتقيد مآثر الأجداد.

نظرات في البناء الفكري للقصيدة أولاً: عاطفة الشاعر:

حين نظم "الجارم" قصيدته "بغداد" الذي نوقت على السبعين بيناً كسان يسيطر عليه شعور مندفق تجاه تلك البلد العريق، وهو شعور الحب السذي ملك عليه قلبه وجوانحه، وشعور آخر هو الإعجساب والزهسو بحضسارة قديمة...

وحب الجارم لبغداد- شأن كل عربي أصيل- ليس أصراً متكلفاً أو دعوى بدون دليل، فدماؤه عربية ووطنه عربي، وجنسه عربي، وحضارته عربية صميمة، ولغته عربية، وديانته وتاريخه في مصر وبغداد سواء، حتى العادات والتقاليد كل ذلك تضمه بوتقة كبيرة تنصهر فيها كل هذه الخصائص- وهي خصائص الجنس العربي- لتتخلق منها في النهاية تلك الأهزوجة الشجية التي تحث على ترابط الأمة العربية وإحياء ماضيها المجيد فيشدوا بها كل إنسان عربي حر مع الجارم الذي يقول في تلك الروابط:

همامةً وادي الرافدينِ ابعثــي الهـَــوى حنيناً فما أحلى الحنينَ ومَــا أَشَــنَـى ففـــي النيـــل أرواحٌ تـــرِفُ خوافـــقٌ تقاممُكِ التاريخَ والـــدينَ والـــوُدَا(١)

أضف إلى ذلك تلك الزورات المتعددة إلى ذلك البلد "بغداد" فقد زارها مرات أربع الأولى عام ١٩٣٧م، والثانية عام ١٩٣٨م، والثالثة في العام الذي يليه والرابعة في نفس العام أي عام ١٩٣٩م أيضا، هذه الزورات التي قوت أواصر الحب، وعقدت رباطا من الهوى بين بغداد والجارم فأصبح يترنم بذلك الهوى ويقول:

<sup>(</sup>۱) ديوان الجارم حـ ١، ٢٢٢- ٢٢٦.

حَبِيبٌ إِلَى نَفْسِي العِسراقُ وأَهْلُم وسالِفُه الزَّاهِ ِ المَجِيدُ وحَاضِرُه

هذه الزورات التي كانت تحي الأمل والأماني فيه بعودة العرب إلى ماضيهم الزاهر ومجدهم التليد عن طريق تلك الوحدة العربية الشاملة بسين أقطار الوطن العربي، تلك الوحدة التي كانت مطمح كل عربي غيور على دينه ووطنه فيقول عندما زار بغداد للمرة الثانية بكل التمني والرجاء:

يَـــا زَوْرَة تُحْيِـي، الْمُنَـي، الْمُنَـي، الْمُنَـي، الْمُنَـي، الْمُنَـي، الْمُنَـي، الْمُنَـي،

وقد حقق المولى رجاءه فأنعم عليه بزيارتها مرتين وبذلك برّت لـــه بغداد بوعدها.

هذا هو الحب للأوطان... ذلك الحب الذي مازجه إعجاب شديد بأمجاد عاصمة الرشيد وحضارتها على مر العصور نشأت عنه حفاوة بالغة بتاريخها التليد فنراه يقول:

لنا في صميم المجد خيرُ أبوة زُهينا بما أصلاً وتاهت بنا وُلدًا

من نبع هذا الحب الصادق والود الصافي والإعجاب نسبج الشاعر قصيدة "بغداد" فاتسمت بالصدق الفني الناتج من صدق الشعور المتولد من الحب، كما اتسمت بالتأمل وإجالة الفكر وإدامة النظر فيما تراه العين، وتلك نظرة المعجب الذي ينقب ويبحث عن بواعث الإعجاب وأسراره.

وعاطفة الحب هذه المشوبة بالإعجاب ظلت مسيطرة على الشاعر المتداد قصيدته عدا تلك الأبيات التي كانت في وصف الرحلة، والمديح، فقد استغرق ذلك الحب والإعجاب ست وستون بيتاً، بينما كان نصيب الرحلة والمديح ثلاث عشرة بيتاً فقط وهذا يؤكد عاطفة الحب المتأججة والإعجاب الشديد ببلد "الرشيد"، بيد أن تلك العاطفة لم تكن هوجاء جارفة، بل كانت متزنة تحاط بسياج من ضوابط التأمل العقلي التي تستكنه بواعث الإعجاب وتغوص على أسراره.

إذن كانت عاطفة الجارم تجاه موضوعه متزنة ومطردة أيضا هذا الاتزان وذلك الاطراد اللذين هما من ضوابط قوة العاطفة وصحتها مساحافظ على الصدق الفني، وانعكس على التصوير والتعبير.

#### ثانياً: الوحدة الموضوعية في القصيدة:

البناء الفكري للقصيدة يبدو متلاحما منذ المطلع وحتى الخاتصة، فالأفكار الجزئية تدور حول "بغداد" الموضوع المركزي أو الفكرة الأم، وكل فكرة من الأفكار الجزئية تتلاقى في السياق بما قبلها وما بعدها مما يجعل البناء الفكري للقصيدة مترابطاً متلاحما وهذا يؤكد مبدأ "الوحدة في التنوع"، فتنوع الأفكار وتعددها لا يجعل عقد القصيدة ينفرط، فالأفكار جميعها يشدها خيط متين يصلها بالفكرة الأم وهي "التغني بمحاسن الماضي وتقييد مآثر الأجداد"، بما يجعل الأفكار حول "بغداد" وماضيها العريق وحاضرها المشرق تنساب انسياباً فيه نمو واطراد.

الأفكار الجزئية المتنوعة في إطار السياق متوائمة لا تتافر فيها والانتقال فيما بينها ليس فجائياً بل هناك تمهيد بين الفكرة والفكرة يُلمح بين طيات الكلام ويستشفه القارئ بإجالة النظر وإعمال الفكر في بعض الأحيان.

#### ثالثاً: البنية الفكرية للقصيدة وارتباطها بالشاعر:

1- عندما تحدث الشاعر عن "بغداد" حرص أن يدير القول حول ماضيها، فاستقى أفكاره من تاريخ تلك البلد القديم أيام ازدهار مجده في العصر العباسي، ومن ثم جاءت الأفكار الجزئية متعلقة بماضي "بغداد" التليد، وآية ذلك:

أ- إعجاب الشاعر الشديد بماضي بغداد ومآثرها، والحضارة النبي

كانت عليها في النواحي الفكرية والحربية فهناك دولة الأدب التي كانت في قمة ازدهارها، وهناك دولة العلم والفلسفات، وهناك المجد الحربي الزاهر.

ب- الارتماء في أحضان الماضي هروباً من الحاضر المرير السذي كانت تعيشه بلدان الوطن العربي آنذاك فالمستعمر يجثم على قلب الأمسة العربية في كل أرجائها في مصر، والعراق، والشام،... ويفرض إدادت على كل شيء، فلم يجد الشاعر متنفسا لكي يشفى جراحات نفسه من ذلك الكابوس سوى التغني بمآثر أجداده وإعادة شريط ذكريات الماضي العتيق العريق لأمة العرب جمعاء لعلمه أن ذلك سوف يحفز الهمم ويحيى مسوات مجد زاهر ولّى فتستفيق الأمة العربية مما هي فيه من الذل والعبودية وقد كان ذلك ديدنه في كل زياراته للبلدان العربية التي زارها، يؤكد دانما على الوحدة العربية، والقومية العربية، فهو الشاعر الصائل في ميدان العروبة آذذاك.

جـ- وجد الشاعر في التغني بأمجاد الماضي ما يبعث على الشعور بالفخار والعزة، فيوقظ بذلك حماس الأمة العربية كلها ممثلا في "بغداد" ليحثها على الخلاص مما هي فيه من أسر الاستعمار أسوة بأجداد تلك الأمة الذين سادوا الدنيا وبلغوا ذرا العلا دون منافس.

د- القصيدة رسالة موجهة لإحياء المجد العربي، والتأكيد على خصائص الجنس العربي: لغة، ودينا، وموطنا فعندما تبعث أمة العرب من جديد وتصبح مثلما كانت في ماضيها المجيد فتلك ضربة قاضية لذلك المستعمر المتربص الذي كان يفترس البلدان العربية، الدولة تلو الأخرى: مصر، لبنان، بغداد، فلسطين...

هـ- في هذه القصيدة لفت لأنظار العالم العربي اللاهث وراء الغرب المحتل له ووراء حضارته، فالبلدان العربية المحتلة آنذاك كانـت تعجب بحضارة المستعمر إعجاب المغلوب بالغالب، والمستعمر نفسه كان يعـزف على ذلك الوتر لتصبح الدول العربية المحتلـة خالصـة لـه فـي لغتها وحضارتها فتبعد عن ماضيها المجيد وتنساه

فكأن الجارم بإحيائه لهذا المجد القديم يقول بغداد وغيرها إن حضارة آبائكم أولى بهذا الإعجاب والتأثر والتأسي فقلدوا آبائكم وانبذوا حضارة من يستعمركم ويستعبدكم.

٧- هذه البنية الفكرية للقصيدة تنم في وضوح عن نقافة الجارم وتكشف عن فكره، فقد جمع ثقافة تاريخية عن تاريخ بغداد - بل تاريخ الأمة العربية كلها - ودقائقه، وهذا ما أعانه فيما بعد على كتاباته التاريخية المتمثلة في ذلك الأدب القصصي الجامع بين القصوصة والقصة والرواية، والذي يعتبر "من مفاخر ما كتب في القصص التاريخي باللغة العربية" على حد تعبير أستاذه وصديقه المرحوم "العوامري بك" الذي أشاد بهذا أدب القصصي التاريخي قائلاً: "وقد قصد في كل رواية إلى قطعة بارزة من التاريخ العربي أو المصري فدرسها، وبلغ إلى أعماقها وتغلغل في طبائع الشخاصها وبيئاتهم، حتى إذا اكتملت في نفسه هذه العناصر، واستقام له سننها عمد لها فحاكاها من غير تكلف ولا معاناة، في لفظ مترقرق وسرد محكم، وتصوير بارع والعجب من "الجارم" الذي لا عهد لنا به من قبل قصاصا: كيف استوت له هذه الملكة القصصية في كهولته، وكيف حذق أن ينسج من خيوط التاريخ الجافة هذا النسيج البديع؟؟" (١).

٣- النزعة التأملية التي سيطرت عليه في هذه القصيدة، وتلك من

<sup>(</sup>١) الجارم في ضمير التاريخ ص ٩٨.

سمات الجارم، فهو يقف أمام الظواهر والأحداث ويطيل تأملها، وقد يعقب عليها تعقيب البصير بالحقيقة، هذا التعقيب الحصيف البصير يأتي في عبارة موجزة كأنها الحكمة الرائعة أو المثل الشرود من مثل قوله:

يَعْبَ فَنَ بِالأَيْسِامِ وَالْسِ الْيُسِامِ وَالْسِ الْيُسِامُ أَعْبَ ثُ مِسِنْ وَلِيسِدِ

فمن شأن الطفل الوليد أن يكون عابثا لا يكترث لشيء لأن مداركــه وقواه العقلية لم تنضج أو تستقر بعد فتراه يصخب ويلهو غير عابئ بشيء، وتلك طبيعة في النفس البشرية في مراحلها الأولى.

وإذا كان مراد الشاعر أن يقول: إن الأيام في زمن الرشيد كانت عابثة لاهية بفعل ظروف العصر في تلك الحقبة السالفة من عمر بغداد كعبث ذلك "الوليد" وهو الوليد بن يزيد الأموي الذي ورث الخلافة عن عمه هشام بن عبد الملك، وقد عرفه التاريخ عابثا مستهترا يكون ذلك ضرب مثل من القديم يوافق ما نذهب إليه.

أما استخدامه للحكمة في قوله: "ما للمعاني من حدود"، في بيته:

لاَ تخطنِ عَلَى حَلَى الْعُلَى الْعُلَى الْمُعَلَى اللّهُ الل

مَّ نَ يَصْ طَدِ النمِ رَ الْوَلْفِ وَ بَ يَعِفُ عَنْ صَدْدِ الْفُهُ ودِ

فتلك حكمة بليغة بلورتها تجارب الشاعر وحنكته وخبرته الطويلة في الحياة فجاءت رائعة، والجارم ليس معنياً بالحكمة في أشعاره بالدرجة الأولى ولكنها تأتي منه عفو الخاطر، تتداعى لمتطلبات المقام، فلا يغوص وراءها أو يتكلفها، لذا تأتي منثورة في أبياته ترصعها فتجد لها في النفس وقعاً جميلاً خاصة في مراثيه.

٤- والجارم ينزع إلى مشربه الديني دائماً، فهو الذي حفظ القرآن
 ووعاه في سني حياته الأولى، وهو الذي نهل من كعبة القصاد في علوم

الدين (الأزهر) وهو الدرعمي (خريج دار العلوم) الذي قبس من نهج تلك المدرسة السلفية، وهو الذي لم يتأثر ببعثته إلى بلاد الغرب، فحرى أن نرى خيوط الدين القويم في نسيج أشعاره يزين بها معانيه وألفاظه، ونلمح أثـر ذلك في قوله:

حَتَّ مَ إِذَا رَجَعُ سُوا بَسِدَا بِجِبَ اهِهِمْ أَنْ السَّجُودِ مَسُورة الفتح: هُمُ وَجُوهِهِم مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ﴾.

وبعد...

هكذا كان توجه الجارم في قصيدة "بغداد"، توجه يحيي المنى، ويحفز الأمال للتأسي بالماضي المجيد.. توجه حشد له الجارم من طاقاته التعبيرية وجماليات فنه الشعري ما يجل عن الوصف ويقصر عنه البيان.

رحم الله "على الجارم" شارعاً وأديباً ومريباً... وغيوراً على مجد أمته العربية في ماضيها وفي حاضرها وفي مستقبلها.

which high is to look a sound

Boy & Balan Belo AYPYa.

#### مراجع البحث

- ۱- الجارم في ضمير التاريخ: د. أحمد علي الجارم، ط
   ۱۹۹٤م.
- ۲- اللغة الفنية: مرجري بلوتون، تعريب د. محمد حسن عبد
   الله، دار المعارف.
- ٣- المعجميون في خمسين عاماً: د. محمد مهدي علم، ط ١٩٨٦م.
  - ٤- دلالة الألفاظ: د. إبراهيم أنيس.
- ٥- ديوان علي الجارم (الطبعة الحديثة) ط ١، دار الشروق، ١٩٨٦م.
- حلي الجارم، محمد عبد المنعم خاطر، سلسلة أعلام العرب
   ٩٥.
- ٧- على الجارم باحثاً وأديباً: محمد الغزالي حرب، دار الفكر العربي.
- ۸- مفتاح الإعراب: محمد بن علي الأنصاري، تحقيق سعد
   کریم الدر عمی، دار ابن خلدون.
- وطنية شوقي: د. أحمد محمد الحوفي، ط٤، الهيئة
   المصرية العامة للكتاب ١٩٧٨م.