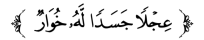
# التفسير المقارن للجملة القرآنية



د./ محهد بن جمعة العمراني أ

#### مستخلص

يهدف البحث إلى دراسة تفسير قول الله -عز وجل-: ﴿ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ، خُوارٌ ﴾ (طه: ٨٨)، دراسة مقارنة، حيث يسلط الضوء على بيان موضع الخلاف في الجملة القرآنية، ووجه الدلالة منه، ثم عرض أقوال وآراء المفسرين والموازنة بينها وفق منهجية علمية سليمة.

وقد كانت أقوال العلماء في حقيقة العجل: إما أنه عجل أجوف صاغه السامري، ليس فيه روح وله خوار، وإما أنه عجل صاغه السامري، فجعله الله –عز وجل –جسداً ذي لحم ودم له خوار، أو أنه تمثال على هيئة عجل جعل فيه تجويفاً بطريقة محكمة، إذا دخلت الريح فيه وخرجت منه يصدر صوتاً يشبه صوت الخوار، أو أنه عجل حقيقي رآه السامري فاشتراه من صاحبه، يشبه العجول التي رآها تعبد في مصر ودعا بني إسرائيل إلى عبادته.

وتبين لي من خلال البحث في الأدلة النقلية والعقلية ترجيح القول الثالث، وهو أنه تمثال على هيئة عجل جعل فيه تجويفاً بطريقة محكمة، إذا دخلت الريح فيه وخرجت منه يصدر صوباً يشبه صوب الخوار.

واستخدم الباحث المنهج الاستقرائي في تتبع أراء العلماء في الجملة القرآنية، ثم المنهج التحليلي في فهم أقوال أهل التفسير وأدلتهم، ثم سلوك المنهج المقارن.

الكلمات المفتاحية: التفسير المقارن، عجلاً، جسداً، خوار.

<sup>ً</sup> أستاذ مساعد بقسم الدراسات الإسلامية بجامعة تبوك-الكلية- الجامعية بمحافظة حقل

# Comprative Interpretation Of The Quranic Sentence ( A Calf That Made A Lowing Sound)

#### **Abstract**

The research aims to study the interpretation of Allah Almighty's saying, " Then he moulded for them an idol of a calf that made a lowing sound. They said, "This is your god and the god of Moses, but Moses forgot 'where it was'!"" (Taha: 88); a comparative study. The research sheds light on the statement of the subject of the dispute in the Qur'anic sentence, and the significance of it. Then it presented the sayings and opinions of the interpreters and balanced them according to a sound scientific methodology.

The scholars' statements regarding the calf's reality were: Either it is a hollow calf that was molded by Samiri, it has no soul and it is lowing; it is a calf that was molded by the Samiri, and God Almighty made it a body with flesh and blood that had a lowing sound; Or it is a statue in the form of a calf, in which a cavity is made in a tight manner, and if the wind enters and exits from it, it makes a sound similar to the sound of lowing; Or it is a real calf that Samiri saw and bought from its owner, similar to the calves that he saw being worshiped in Egypt and he called the Israelis to worship it.

Through researching the textual and mental evidence, it became clear to me that the third saying is more likely, which is that it is a statue in the form of a calf, in which a cavity was made in a tight manner, and if the wind enters and exits from it, it emits a sound similar to the sound of lowing.

The researcher used the inductive approach in tracking the scholars' opinions on the Qur'anic sentence, then the analytical approach in understanding the sayings of Quranic interpreters and their evidence, then the comparative approach.

**Keywords:** Comparative Interpretation, Calf, Body, Lowing.

#### المقدمة

الحمد لله على إحسانه، والشكر له على توفيقه وامتنانه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له تعظيما لشأنه، وأشهد أن محداً عبده ورسوله الداعي إلى رضوانه، الهادي إلى إحسانه، -صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، وسلم تسليما كثيراً، وبعد:

فإن من أكبر نعم الله -عز وجل-التي أنعم بها علينا: إكمال الدين، وإتمام النعمة، ورضي لنا الإسلام ديناً، فأرسل إلينا أفضل رسله، وأنزل علينا أعظم كتبه وهو القرآن، حبل الله المتين، وهو الصراط المستقيم، لا يشبع منه العلماء، ولا يمل من تلاوته القراء، من أخذ به فاز وربح، ومن أعرض عنه خاب وخسر، لا تنقطع أثار إعجازه، ولا يغلق باب تفسيره في وجوه الباحثين في سوره وآياته.

وقد ظهر في الأونة الأخيرة منهج جديد من التفسير، عرف بين الدارسين بالتفسير المقارن.

وقد انعقدت النية-بإذن الله تعالى-على الكتابة في هذا اللون المهم من ألوان التفسير، وأن أساهم بشيء من المشاركة فيه، فاخترت جملة قرآنية وقع فيها اختلاف واسع بين المفسرين وهي قوله ﴿ عِجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ وهذه الجملة قد وردت في موضعين في القرآن الكريم، الأول: ﴿ وَأَتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيّهِ مَ عِجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُ كُمْ وَلِكُهُ مُوسَىٰ فَسِينَ فَي القرآن الكريم، والثاني: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُ كُمْ وَلِلهُ مُوسَىٰ فَسِينَ فَي القرآن الكريم، والثاني: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُ كُمْ وَلِلهُ مُوسَىٰ فَسِينَ ﴾ (الأعراف: ٨٨).

وسأحاول في هذا البحث-بإذن الله تعالى-دراسة هذين الموضعين اللذين وردت فيهما تلك الجملة القرآنية وفق منهج التفسير المقارن.

## أهمية الدراسة:

- تكمن أهمية هذه الدراسة في كونها تدور حول: -
- ١-اهتمام العلماء البالغ بتفسير هذه الجملة القرآنية، وذلك ظاهر في اختلافهم الواسع الذي وقع بينهم في حقيقة وطبيعة العجل الذي عبده بنو إسرائيل.
- ٢-الاستفادة من أساليب أهل العلم في كيفية التعامل الصحيح مع الآيات القرآنية
   التي وقع فيها الاختلاف وتعدد الأقوال.

٣- الوصول للوجه الأمثل الذي من الممكن أن يحمل عليه معنى الجملة القرآنية:

#### أهداف الدراسة:

#### يهدف هذا البحث إلى ما يلي:

- ١.إبراز التفسير بحلة جديدة غير المتعارف عليها من ألوان التفسير.
- ٢. الخروج بفهم سليم لهذه الجملة القرآنية بعد دراستها دراسة مقارنة.
- ٣. اتساع مدارك الباحث وفهمه من خلال الخوض في مسألة من مسائل التفسير المقارن من خلال اطلاعه على الأقوال المختلفة في تفسير الآية الواحدة.
  - ٤.محاولة حسم النزاع الحاصل بين المفسرين في حقيقة العجل.
  - ه .معرفة الطرق الصحيحة للترجيح بين الأقوال المختلفة في الجملة القرآنية.

#### الدراسات السابقة:

من خلال بحثي في كثير من المصادر والمراجع البحثية، لم أطلع على دراسة منهجية علمية خاصة، تناولت موضوع البحث الذي أردت دراسته على وفق منهج التفسير المقارن، غير أني وجدت بحثاً بعنوان "قصة السامري في سورة طه-أحداثها وعبرها" أ. د أحمد شكري، جامعة الإمارات العربية المتحدة، ٣١١ هـ، ويتضح من عنوان هذا البحث أن الباحث لم يتناول فيه دراسة الجملة القرآنية المراد دراستها وفق منهج التفسير المقارن، وإنما درس الباحث فيه أحداث قصة السامري في سورة طه، وأشار إلى الاختلاف الذي وقع بين المفسرين في حقيقة عجل بنو إسرائيل بشكل مختصر، وبهذا لا يعتبر حمن وجهة نظري-أنه درس الموضوع دراسة وفق منهج البحث في التفسير المقارن، فليس لهذا البحث علاقة مباشرة بموضوع دراستي، وسيكون من ضمن مراجع هذا البحث بإذن الله تعالى.

### منهج الدراسة:

سأسير في هذا البحث-بإذن الله تعالى-وفق المنهج الاستقرائي الذي يتتبع فيه الباحث أراء العلماء في الجملة القرآنية في الكثير من كتب التفسير، مع الأخذ بالاعتبار مراعاة الاختلافات الكائنة في اتجاهات التفسير ومناهج المفسرين، ثم سلوك المنهج

التحليلي في فهم أقوال أهل التفسير واستيعاب أدلتهم، وسلوك منهج التفسير المقارن الذي بنيت عليه هذا البحث كما هو واضح من عنوانه.

### خطة الدراسة

قسمت هذا البحث إلى مقدمة، وتمهيد، وثلاثة مطالب، وخاتمة.

أما المقدمة: فذكرت فيها مشكلة البحث، وأهميته، وأهدافه، والدراسات السابقة له، ومنهج البحث فيه.

وأما التمهيد، ففيه: تعربف التفسير المقارن، والطربقة العلمية لتطبيقه.

وأما المطلب الأول: فعنوانه: التفسير الإجمالي للسياق الذي وردت فيه الجملة القرآنية.

الموضع الأول: سورة الأعراف: ١٤٨.

•الموضع الثاني: سورة طه: ٨٨.

وأما المطلب الثاني: فعنوانه: عرض أقوال المفسربن وأدلتهم.

وأما المطلب الثالث: فعنوانه: بيان أوجه الاختلاف والاتفاق، وموضع الخلاف، وتحرير محل النزاع.

وأما المطلب الرابع: فعنوانه: المناقشة والترجيح.

وأما الخاتمة: فذكرت فيها أهم نتائج البحث، وتوصياته، وفهارسه العلمية، ومصادره. تمهيد:

أولاً: تعربف التفسير المقارن:

لفظ "التفسير المقارن" يتركب من جزأين تركيباً إضافياً، فلا بد من تعريف الجزأين أولاً، ثم تعريف المركب منهما، ويكون ذلك من خلال ما يلي: أ-التفسير لغة:

ذكر أهل اللغة أن لفظ "التفسير" مصدر، على وزن "تفعيل"، وفعله الثلاثي "فَسَرَ " وجذره الثلاثي هو "الفَسْرُ"، والفَسْرُ: بمعنى "بيان الشيء وإيضاحه"('). ب-التفسير اصطلاحاً:

تعددت تعريفات أهل العلم والمعرفة في مفهوم التفسير اصطلاحاً، وتفاوتت بين التوسع والإيجاز، ولعل أقرب تعريف اصطلاحي له ما قرره ونص عليه كل من

<sup>(&#</sup>x27;) أحمد بن فارس، "معجم مقاييس اللغة "، (مادة فسر)، تحقيق: عبد السلام هارون، (دار الفكر، ٣٩٩ ا هـ-١٩٧٩ م). ٤٠٤.

الإمامين الكافيجي والزرقاني بقولهما: "إنه علم يبحث فيه عن القرآن الكريم، من حيث دلالته على مراد الله تعالى بقدر الطاقة البشرية"('). ج-المقارن لغة:

ذكر أهل اللغة أن أصل كلمة (المقارن) مشتق من (قرن)، "فالقاف والراء والنون أصلان صحيحان، أحدهما جمع شيء إلى شيء، والأخر شيء ينتأ بقوة وشدة"(') د-المقارن اصطلاحاً:

اتضح لى من المعنى اللغوى للمقارنة أنها تطلق وبراد بها الجمع والمصاحبة، ومن الممكن أن أقول إن أفضل تعربف اصطلاحي للمقارنة: "أنها تعني الموازنة بين شيئين أو أكثر والمقابلة بينهما، بغية بيان أوجه التماثل والتمايز والاختلاف والائتلاف، ثم الترجيح بالأدلة "(٣)، ولا يكاد هذا التعريف يخرج عن المعنى اللغوي لهذا المصطلح. هـ تعريف مصطلح (التفسير المقارن).

كثرت تعربفات العلماء لمفهوم (التفسير المقارن) بهذا التركيب الوصفي، حيث يعد هذا المصطلح من المصطلحات الحديثة التي لم يتعرض لتعريفها المتقدمون، وخشية للإطالة في عرض تعريفات أهل العلم لهذا المصطلح فإني أقول إن أفضل تعريف له من بين التعربفات هو تعربف الدكتور مصطفى المشنى، حيث عرفه بقوله هو: "الموازنة بين آراء المفسربن في بيان الآيات القرآنية، والمقارنة بين مناهجهم، ومناقشة ذلك وفق منهجية علمية موضوعية"( أ).

ومن خلال نظري في عدة تعريفات مختلفة لهذا المصطلح، وبغية الوصول إلى تعربف جامع مانع للتفسير المقارن، خَلَصتُ باجتهاد منى إلى أنه: بيان كلام الله تعالى بالموازنة بين الآراء التفسيرية المختلفة، في ضوء منهجية علمية.

ثانياً: الطريقة العلمية للبحث في التفسير المقارن:

للبحث في (التفسير المقارن)، طرق أو خطوات لابد للباحث أن يسير عليها، وأن يرجع للمصادر التي وقفت على تفاصيل تلك الخطوات المتعلقة بكل موضوع من موضوعات التفسير المقارن. وبما أنني عقدت العزم حباذن الله تعالى - على دراسة

<sup>(</sup>¹) ينظر: محى الدين محد بن سليمان الكافيجي، "التيسير في قواعد التفسير"، تحقيق: ناصر المطرودي، (ط۱، بيروت، دار القلم، ١٤١٠هـ)، ٧١:١، ومجد عبد العظيم الزرقاني، "مناهل العرفان في علوم القرآن". (ط٣، دمشق، مطبعة البابي الحلبي، بدون تاريخ)، ٣:٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>٢</sup>) ابن فارس، "*معجم مقاييس اللغة ". ٧٦:٥، وانظر: ابن منظور،* "لسان العرب". مادةً (قرن)، ٧٩:١، (٣٧

<sup>(ً)</sup> مصطفى إبراهيم المشني، "التفسير المقارن –دراسة تأصيلية". مجلة الشريعة والقانون، ٢٦، (١٤٢٧هـ) :١٤٥.

<sup>(</sup>٤) المشني، "التفسير المقارن –دراسة تأصيلية":١٤٨.

جملة قرآنية سبق الإشارة إلى موضوعها (دراسة مقارنة)، فسأسير في بحثي هذا وفقاً لمنهج خطوات البحث في الجملة القرآنية والتي تتلخص بما يلي:(')،

ا تحديد الجملة القرآنية المراد دراسة أراء وأقوال المفسرين فيها، مع الإشارة إلى موضع الخلاف.

- ٢ عرض الآراء التفسيرية المختلفة للمفسرين في الجملة القرآنية موضع البحث، ثم
   ذكر من نقلها.
- ٣-سوق أدلة الأقوال التفسيرية ووجه الدلالة منها، ثم ذكر الاعتراضات الموجهة على تلك الأقوال.
  - ٤ تحرير محل النزاع، بالوقوف على موضع الخلاف، وبيان ثمرته.
    - ٥ تحديد أوجه الاختلاف والاتفاق.
- ٢-مناقشة أدلة الأقوال التفسيرية، وفق قواعد علمية ومعايير دقيقة جعلها الباحث مرجعاً له عند الترجيح.
  - ٧-الترجيح بين تلك الأقوال ما أمكن، مستنداً على دليل علمي واضح وصريح.

المطلب الأول: التفسير الإجمالي للسياق الذي وردت فيه الجملة القرآنية

وردت الاشارة إلى قصة عجل بني إسرائيل في القرآن الكريم في عدة سور (')، ولكن تميز من بينها موضعان ذكر فيهما تفاصيل القصة وبعض صفات ذلك العجل المتمثلة بقوله ﴿ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ, خُوارٌ ﴾.

وهذه الجملة القرآنية هي موضع الدراسة، لهذا أحببت أن أبتدأ بحثي هذا بعرض مجمل لتفسير الموضعين اللذين وردت فيهما هذه الجملة.

\*الموضع الأول: سورة الأعراف: ١٤٨

قال تعالى: ﴿ وَأَتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ جُلِيِّهِ مَ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ أَلَمْ يَرَوْا أَنَهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهُدِيهِمْ سَكِيلًا لُهُ خُوارٌ أَلَمْ يَرَوْا أَنَهُ مَ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهِمْ سَكِيلًا لُهُ أَتَّخَذُوهُ وَكَانُوا ظَلِمِينَ اللَّهِ وَلَا اللَّهِمَ مَا يَدِيهِمْ وَرَأَوْا أَنَهُمْ قَدْ صَلُّوا قَالُوا لَهِن

<sup>( ٔ)</sup> ينظر: المشني، "النفسير المقارن –دراسة تأصيلية": ص٦٦٤. و١٨٠-١٨٢، محمود عقيل العاني، النفسير المقارن-دراسة تأصيلية". (ط١، جامعة بغداد، ١٤٣٤هـ) :٥١٥: روضة عبد الكريم، "دراسة نظرية وتطبيقية على سورة الفاتحة":٧٢.

<sup>(</sup>٢) منها الآيات ٥١-٥٣ مّن سورة البُقرَّة، والَّايات ١٥٣ من سورة النساء، والَّيَات ١٤٨-١٥٤ من سورة الأعراف، والآية ٨٨ من سورة طه.

لَّمْ رَحْمَنَا رَبُّنَا وَيُغْفِرْ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ اللَّهِ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى ٓ إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِي مِنْ بَعْدِيٌّ أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَٱلْقَى ٱلْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُهُۥ إِلَيْهِ قَالَ ٱبْنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسۡـتَضۡعَفُونِي وَكَادُواْ يَقۡنُلُونَنِي فَلَا تُشۡمِتۡ بِے ٱلْأَعۡدَآءَ وَلَا تَجۡعَلۡنِي مَعَ ٱلْقَوۡمِ ٱلظَّالِمِينَ ۖ ۚ قَالَ رَبِّ ٱغۡفِرْ لِي وَلاَئِنِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَجْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينِ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ ٱلْمِجْلَ سَيَنَا أَهُمْ غَضَبُ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ ٱلْمِجْلَ سَيَنَا أَهُمْ غَضَبُ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ ٱلْمِجْلَ سَيَنَا أَهُمْ غَضَبُ مِن رَّبِهِمْ وَذَلَّةٌ فِي ٱلْحَهَوْ ٱلدُّنَيَّا وَكَذَالِكَ نَجْرِي ٱلْمُفْتَرِينَ ﴿١٠ وَٱلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِّئَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَءَامَنُوٓاْ إِنَّ رَبُّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهِ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى ٱلْغَضَبُ أَخَذَ ٱلْأَلُواحُّ وَفِي نُشَخِتِهَا هُدًى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّمْ يَرْهَبُونَ ١٤٨ ﴾ (الأعراف: ١٤٨ –١٥٤).

## معانى المفردات:

- ﴿ جَسَدًا ﴾: لا روح فيه (').
- ﴿ لُّهُ خُوارٌ ﴾ : صوت البقر المسموع (١).
- ﴿ سُقِطَ فِي أَيْدِيهِمْ ﴾: ندموا على عبادة العجل( ).
  - ﴿ أَسِفًا ﴾: شدة الحزن والغضب(').
- ﴿ وَٱلْقَى ٱلْأَلُواحَ ﴾ : طرح ألواح التوراة غضباً فتكسرت( °).
  - ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى ٱلْغَضَبُ ﴾ : سكن عنه الغضب (١).

## المعنى الإجمالي:

هذا المقطع القرآني تناول قصة اتخاذ قوم موسى حعليه السلام-من الحلى الذي استعاروه من قوم فرعون عجلاً له صوت، صنعه لهم السامري ودعاهم إلى عبادته من دون الله، زاعماً أنه إلههم، وذلك بعد ذهاب موسى -عليه السلام، لمناجاة ربه -عز وجل-وكان ذلك الابتلاء سبباً في ضلال أكثر القوم، ولما علم موسى -عليه السلام-ما حصل من قومه من عبادتهم للعجل بعد غيابه، سارع مباشرة إلى الرجوع إليهم، وقد اعتراه شدة من الغضب والحزن على سوء فعلهم، فعاتبهم عتاباً شديداً على هذا الفعل.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) حلال الدين مجد بن أحمد المحلى، وحلال الدين عبدالرحمن السيوطي، "نفسير الجلالين". (ط1، دمشق، دار البشائر): ٢١٤، مجد بن سليمان الأشقر، "زبدة التفسير". (ط6، الأردن، دار النفانس، ١٦٤/ه): ١٦٨. (<sup>†</sup>) حلال الدين المحلى، وحلال الدين السيوطي، "شعبر *الجلالين"*: ٢١٤، الأشقر، "زبدة النفسير": ١٦٨. (<sup>†</sup>) عليدالله بن مسلم بن قبيبة، "قسيم غرب القرأت، تحقيق: السيد أحمد صقر، (بيروت، المكتبة العلمية، ١٤٢هـ): ١٧٢، الأشقر، "زبدة النفسير": ١٦٨. (<sup>†</sup>) الأشقر، "زبدة الفسير": ١٧٠، وحلال الدين المحلي، وحلال الدين السيوطي، *"تفسير الجلالين"*: ٢١٥. (<sup>†</sup>) الأشقر، "زبدة الفسير": ١٨٠،

وعندما قدم موسى -عليه السلام-على قومه رأهم عاكفين على عبادة العجل فاشتد غضبه من فعلهم، فطرح ألواح التوراة، وأخذ يشد برأس أخيه هارون ولحيته؛ لأنه ظن أن أخاه هارون بقي معهم، ولم يردعهم حين عبدوا العجل، فاستعطف هارون موسى - عليه السلام-وناداه بابن أم، تحنيناً له، وبرر له موقفه بأن القوم استضعفوه وأرادوا أن يقتلوه، وطلب من موسى -عليه السلام-أن لا يفرح القوم بإهانته له.

ولما سكن عن موسى -عليه السلام-الغضب، وندم على ما فعل بأخيه، أخذ ألواح التوراة التي طرحها عند غضبه، ولم يبق فيها إلا الهدى والرحمة. الموضع الثانى: سورة طه: ٨٨.

يلاحظ أن السياق في هذا المقطع كالسابق؛ إلا أن فيه زيادة تفصيل وتوضيح لأحداث القصة، وشيء من التقديم والتأخير في عباراتها، لذلك سأقتصر هنا على ذكر بعض التفاصيل التي لم يتطرق السياق السابق لذكرها، حيث بدأ المقطع بسؤال الله حز وجل لنبيه موسى حليه السلام حن سبب عجلته في المجيء إليه قبل قومه، فأجاب بأنهم قريبون منه وأن سبب عجلته هو طلب القرب والمسارعة لرضاه حسبحانه

وتعالى -ثم أخبره الله -عز وجل-بأنه ابتلى قومه واختبرهم بعد خروجه من عندهم، وذلك حين دعاهم السامري لعبادة العجل من دون الله-عز وجل-وقال لهم هذا إلهكم وإله موسى.

ويسير السياق بنحو ما تقدم في سورة الأعراف، وبنتهي حين توجه موسى -عليه السلام-باللوم والسؤال إلى السامري قائلاً له: ما الذي فعلته بالقوم؟، وما هو السبب الذي دعاك لفعل ذلك؟، وهنا ظهر السامري على حقيقته، حيث انكشف أمره، وإتضح حقده، فأعلن أن اتباعه لموسى لم يكن عن اقتناع منه، وأنه قبض قيضة من تراب موطئ فرس جبربل-عليه السلام-، فقذفها في العجل، وبسبب مهارته الفائقة في صناعة التماثيل صنع العجل، ودعا بني إسرائيل لعبادته من دون الله -عز وجل-.

وفي نهاية المطاف سأقتصر هنا على ذكر معانى الكلمات الجديدة التي لم تذكر في المقطع الأول.

#### معانى المفردات:

- ﴿ مَاۤ أَخۡلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا ﴾ : أي بقدر طاقتنا(').
- ﴿ وَلَكِنَّا مُمِلِّنَا أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ ﴾: أي أحمالاً من حلي قوم فرعون (٢).
  - ﴿ فَقَدُفْنَهَا ﴾ : طرحناها في النار بأمر السامري (").
- ﴿ فَقَبَضْتُ قَبْضَاةً مِّنْ أَثَر ٱلرَّسُولِ ﴾ : يقال: إنها قبضة من تراب موطئ فرس جبريل عليه
  - ﴿ فَنَبَذُتُهَا ﴾: أي قذفتها في العجل(°).

#### الموازنة بين المقطعين:

يمكن اختصار أهم أوجه الاختلاف بين المقطعين ضمن الجدول التالى:

حده ل (١) المقارنة بين المقطعين .

| بون (۱). المصرف بين المصون                                                                        |                                                                          |                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|
| سورة طه                                                                                           | سورة الأعراف                                                             | وجه المقارنة                                                    |  |  |  |  |  |  |  |
| ﴿ أَفَلَا يَرُونَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِكُ أَهُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا ﴾ | ﴿ أَلَمْ بَرُواْ أَنَّهُ، لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَكِيلًا ﴾ | من الصفات السلبية لعجل بني إسرانيل.                             |  |  |  |  |  |  |  |
| ﴿ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلُّهُمُ ٱلسَّامِرِيُّ ﴾                                   | ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيِّهِ مْ عِجْلًا      | حال قوم موسى _عليه السلام بعد<br>خروجه لملاقاة ربه.             |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                   | جَسَدًا لَهُ خُوارً ﴾                                                    |                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |
| ﴿ قَالَ يَنْقَوْمِ أَلَمْ يَعِدَّكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ              | ﴿ قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِي مِنْ بَعْدِيٌّ أَعَجِلْتُمْ أَمْنَ      | عتاب موسى عليه السلام لقومه لما رجع إليهم بعد ملاقاة ربه.       |  |  |  |  |  |  |  |
| ٱلْعَهْدُ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَحِلَّ عَلَيْكُمْ خَضَبٌ مِّن زَّيِّكُمْ ﴾                         | رَتِكُمْ ﴾                                                               | .,,,,,,                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
| ﴿ إِنِّي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِيَ إِسْـَزَءِيلَ وَلَمْ تَرْقُبُ                 | ﴿ قَالَ ابْنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا            | رد هارون على عتاب موسى عليه<br>السلام له بعد أن بدل بني إسرائيل |  |  |  |  |  |  |  |
| قَوْلِي ﴾                                                                                         | يَقْنُلُونَنِي ﴾                                                         | دينهم من بعده.                                                  |  |  |  |  |  |  |  |

ين قنيبة، "نفسير غريب القرآن": ٢٨٦. بن قنيبة، "نفسير غريب القرآن": ٢٨٦. جلال الدين المحلي، وحلال الدين السيوطي*، "نفسير الجلالين":* ٤١٣. نظر: المرجع السابق: ٢٨٦. ين قنية، "تفسير غريب القرآن": ٢٨٦. نظر: المرجع السابق: ٢٨٦.

وبالنظر في الجدول السابق؛ يمكنني أن أقول بأن السياق في سورة طه جاء مفصِلاً ومؤكِداً للسياق في سورة الأعراف، وأن بينهما اتفاقاً واضحاً في أبرز أحداث القصة، واختلافاً قليلاً في بعض الإضافات التي تميز بها كل مقطع، وهذا الاختلاف أدى لإيضاح المعنى وتوسيعه، وليس فيه اختلاف تضاد، أو تناقض أو نوع من التكرار المذموم الذي لا فائدة من ورائه، بل جاء التكرار في القرآن الكريم؛ لتوكيد الكلام ولفوائد جمة، وأهداف عظيمة، وحكم كثيرة ليس هذا المقام مقام ذكر لها.

وكلا المقطعين يوضحان شدة الغضب والأسف التي اعترت نبي الله موسى الله موسى السلام-من قومه، حين أضلهم السامري عندما ألقى القبضة التي أخذها من أثر فرس جبريل السلام-على زينة القوم ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَدًا لَهُ, خُوارٌ فَقَالُواْ هَذَآ إِلَهُ اللهُ مُوسَىٰ فَنَسِى ﴾ (طه: ۸۸).

فما المقصود بحقيقة ذلك العجل الذي عبده بنو إسرائيل؟ هذا ما أرجو من المولى الكريم أن يعينني على بحثه والوصول لجوابه في المطلب التالي وبالله التوفيق. المطلب الثانى: عرض أقوال المفسرين وأدلتهم.

في هذا المطلب أنقل مجموع أقوال المفسرين المرتبطة بتفسير الجملة القرآنية ﴿ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ محاولاً بقدر المستطاع الاختصار فيها، والوقوف على موضع الشاهد،

وقد كانت المقارنة بين ما يزيد على خمس وأربعين مفسراً، اقتصرت في بحثي هذا على إيراد واحد وأربعين مفسراً منهم، -من المتقدمين والمتأخرين-، راجياً من الله الإعانة والتوفيق.

وبعد هذا التمهيد يمكن لي أن أذكر باختصار أقوال المفسرين في حقيقة العجل المعبود الواردة في قوله ﴿ عِجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ ﴾ ثم أفصل القول فيها، وهي كما يلي: القول الأول: أنه عجل أجوف صاغه السامري، ليس فيه روح، وله خوار.

القول الثاني: أنه عجل صاغه السامري، فجعله الله –عز وجل–جسداً ذا لحم ودم، له خوار. القول الثالث: أنه تمثال على هيئة عجل، جعل فيه تجويف بطريقة محكمة إذا دخلت الربح فيه وخرجت منه يصدر صوتا يثبه صوت الخوار.

القول الرابع: أنه عجل حقيقي رأه السامري، فاشتراه من صاحبه يشبه العجول التي رأها تعبد في مصر، ودعا بني إسرائيل إلى عبادته.

والأن، أعرض الأقوال مفصلة مع أدلتها:

القول الأول: أن العجل الذي عبده بنو إسرائيل عجل أجوف، ليس فيه روح، وله خوار، وذلك أن السامري دعا بني إسرائيل إلى طرح الحلى الذي حصلوا عليه من القبط بالحيلة في حفرة حفرها، فاستجابوا لطلبه، وأحرقه السامري بنار أوقدها، فأصبح كتلة من الذهب، وكان السامري قد قبض قبضة من أثر حافر فرس جبربل -عليه السلام-لما هلك فرعون ومن معه، فألقى تلك القبضة على كتلة الذهب، فأصبحت تمثالاً على هيئة عجل له خوار كأنه عجل حي إلا أنه تمثال ولكنه ليس تمثالاً عادياً.

وهذا القول نقله عدد كبير من المفسرين ومنهم: مقاتل بن سليمان(')، وابن جرير الطبري(٢)، والسمرقندي(٦)، الثعلبي(٤)، ومكى بن أبي طالب(٩)، والسمعاني( $^{\dagger}$ ) والبغوي( $^{\prime}$ )،وابن عطية( $^{\prime}$ )،وابن الجوزي ( $^{\circ}$ )، والقرطبي( $^{\prime}$ )، والبيضاوي (١١)، والخازن (١٢)، وابن جزي (١٣)، وأبو حيان (١١)، وابن كثير (١٥)، والسيوطى('')، والألوسى('')، ورشيد رضا('')، وأبو زهرة('')، والشعراوى(''). أدلة القول الأول (أنه عجل أجوف ليس فيه روح وله خوار) وقد استدل أصحابه بما يلى:

١- بقول الله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوَارٌّ ﴾ (طه: ٨٨)، حيث وصف الله العجل بأنه جسد، والجسد عند أصحاب هذا الرأى هو الجسم بلا روح، قال ابن

مقاتل بن سليمات البلخي، "تفسير مقاتل"، تحقيق: عبدالله شحاته، (ط۱، دار إحياء الترات، ١٤٣هـ)، ٢: ١٤. الطبري، "جامع إليبان في تأويل القرآن": ٣٥٥:١٨.

الطبري، "جامع البيان في تأويل القرآن": 70:0:1۸.
تصر بن محد بن أحمد بن إبراهيم السمرفندي، "بحر العلوم"، (د، ط، نسخة محوسية الشاملة)، 1:100
تصر بن محيد بن أحمد بن إبراهيم السمرفندي، "بحر العلوم"، (د، ط، نسخة محوسية الشاملة)، 1:100
أحمد بن محيد بن إبراهيم التعليبي، تحقيق: أبي محيد بن عاشور، (طا، درا إحياء النزات العربي، بيروت، 1311هـ)، 70:15.
مكن بن أبي طالب القيسي القيرواني، "الهداية إلى بلوغ النهاية"، تحقيق: مجموعة رسائل جامعية دائية الدراسات العليا والبحث العلمي، جامعة الشارقة، 1518هـ)، 2:700
منصور بن محيد بن عبد الجبار السمعاني، "تفسير القرآن"، تحقيق: طبير بن المراقب إلى المراقب (151 هـ)، 1717هـ)، 1717هـ)، 1717هـ)، 1717هـ)، 1717هـ)، 1717هـ)، 1717هـ)، 1717هـ)، 1717هـ)، 1718هـ)، 1717هـ)، 1718هـ)، 1717هـ)، 1718هـ)، 1717هـ)، 1718هـ)، 1717هـ)، 1718هـ)، 1718هـ)،

<sup>،</sup> مسيد الرحمن بن علي بن مجد الجوري، "راد المسير"، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، (ط1، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٥٤٣هـ)،١٠٥٠٣. معد بن أحمد الغرطيي، "العامع لاحكام الغراث، تحقيق: احمد البردوي (ط٢، الغاهرة، دار الكتب المصربة،١٨٤٤هـ)، ٢٨٧٢ عبد الله بن عمر بن مجد البيضاوي، "أبوار الننزيل وأسرار الناويل"، تحقيق: مجد المرعشلي، (ط١، بيروت، دار إحياء النرات العربي، ١٤١٨هـ) ٢٥:٣. علاء الدين علمي بن مجد بن إبراهيم بن عمر، المعروف بالخاري، "لباب الناويل في معاني النزيل"، تحقيق: مجد على شاهين، (ط١، بيروت، دار الكتب العلمية،

<sup>(116</sup>هـ)): ١٥١١) أصد بن حرك الكلبي، "النسهيل لعلوم الننزيل" تحقيق: د. عبدالله الخالدي، (ط۱، بيروت، دار الأرقم، ١٤٦٦هـ)، ٢٠٢١ ''مچد بن أحمد بن مجيد، ابن حرك الكلبي، "البحر المحيط في النفسير". تحقيق: صدقي مجيد جميل، (ط۱، بيروت، دار الفكر، ١٣٢٠هـ)، ١٧٠٥٠. إسماعيل بن عمر بن كنير، "قصص القرائ". تحقيق: مصطفى عبد الواحد، (ط۱، القاهرة، دار الثاليف، ١٩٦٨هـ)، ١٩٠٦، عبد الرحمي بن أبي كريز، حلال الدين السيوطوى، "الدر المنتور في النفسير بالمأتور"، (د. طب بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٥٥هـ)، ١٦٥٠. شهاب الدين محمود بن عبد الله الألوسمي، "روح المعاني"، تحقيق: على عبدالباري، (ط۱، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٥هـ)، ١٦٥٠. أن مجيد رشيد بن على رضا، "نفسير الممار"، (د. طاهرة، النفاهرة، الهامة الكتاب، ١٩٩٠م) ، ١٩٠٩٠، ٢٩٥٣. مجيد با أحمد بن مطبق بن أحمد المعروف بأبي رهرة، "رهرة النفاسير"، (د. ط. بيروت، دار الفكر العربي)، ٢١ . ٢٩٥٢

عاشور: "والجسد الجسم الذي لا روح فيه، فهو خاص بجسم الحيوان إذا كان بلا روح، والمراد أنه كجسم العجل في الصورة والمقدار إلا أنه ليس بحي"('). وجه الدلالة في هذه الآية حلى ما يري أصحاب هذا القول-أن المقصود بالجسد في الآية الكريمة هو الجسم الذي لا روح فيه، وله خوار.

٢-وبأنه تعالى أطلق لفظ الجسد وأراد به الجماد، في قوله حعز وجل-: ﴿ وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَّا يَأْكُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَمَا كَانُوا خَلِدِينَ ۞ ﴾ (الأنبياء: ٨)، أي ما جعلناهم جماداً لا يحتاج غذاء، بل جعلناهم أحياءً يأكلون الطعام، ويمشون في الأسواق (١)، وقالوا: إن العرب تسمى كل ما لا يَأْكُل وَلَا يشرب جسدًا، وكان الْعجل لَا يَأْكُل وَلَا يشرب (")

٣-كما استدلوا بوصف القرآن الكربم للعجل بأنه لا يتكلم، وبأنه لا يرجع إليهم القول، مما يدل على بطلان عبادة العجل، وأنه ليس بحي، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرَوُّا أَنَّهُ, لَا يُكُلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهُمْ سَكِيلًا أُتَّفَ ذُوهُ وَكَانُواْ ظَلِمِينَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٤٨)، وقال سبحانه: ﴿ أَفَلَا يَرُونَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِكُ لَمُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا ( الله : ٩٩ ).

٤ - واستدلوا بمجموعة من الآثار كلها تشير إلى أن المقصود بالعجل: أنه عجل ليس فیه روح وله خوار (')، منها:

أ-ما جاء عن عكرمة عن ابن عباس-رضى الله عنهما-: (أن هارون -عليه السلام-رأي القبضة التي هي من أثر الرسول في يد السامري، فقال له: ألا تلقى ما في يدك؟ فقال: هذه قبضة من أثر الرسول الذي جاوز بكم البحر، فلا القيها بشيء إلا أن تدعو الله إذا ألقيت أن يكون ما أريد، فألقاها ودعا له هارون فقال السامري: أريد أن تكون عجلاً، فاجتمع ما كان في الحفرة من متاع أو حلية أو نحاس او حديد، فصار عجلاً أجوف ليس فيه روح وله خوار) (\*).

<sup>( ٔ)</sup> مجد الطاهر بن مجد بن عاشور التونسي، "التحرير والتنوير" (ط۱، تونس، الدار التونسية للنشر، ۱۹۸۶ هـ) ، ۱۱۰:۹، وينظر: ابن جزي "التسهيل لعلوم التنزيل"، (۲۰۲۰

<sup>&</sup>quot; (- ( ورقرة ( التفاسير", ٦: ٣٠٣٣) (\*) المرحوة السابق، ٢٠١٣. (\*) المرحو السابق، ٢٠١٣. "النفسير الصحيح موسوعة النفسير الميسور من النفسير بالمائور"؟: ٣٠٣. "النفسير الصحيح موسوعة النفسير الميسور من النفسير بالمائور"؟: ٣٣٠. (\*) الطبري، "جامع البيان في تأويل القرآت": ٢٠١١، مجد بن أحمد القرطبي، "الجامع لأحكام القرآت". تحقيق: أحمد البردوي (ط٢، القاهرة، دار الكتب القرآت العطيم"، ١٩٠٤. (١٥٠٤١، ويعرف هذا الحديث بحديث الفتوت، والصحيح أنه موقوف على ابن عباس كما قال المزي وابن كثير، انظر: ابن كثير، "نفسب القرآت العظيم"، ١٩٠٤.

ب- ومنها: ما روى عن مقاتل بن سليمان أنه قال: (واتخذ قوم موسى بني إسرائيل. من بعده، حين انطلقوا إلى الطور من حليهم عجلاً جسداً ليس فيه روح، وله خوار لم يصوت إلا مرة واحدة) (').

ج- ومنها: ما أخرجه ابن جربر عن ابن عباس -رضى الله عنهما -أن أمه (أي السامري) خافت أن يُذبح فخلفته في غار وأطبقت عليه فكان جبربل -عليه السلام-يأتيه فيغذوه بأصابعه، في واحدة لبنا، وفي الأخرى عسلاً، وفي الأخرى سمناً، ولم يزل يغذوه حتى نشأ (١).

وجه الدلالة من هذه الرواية أن السامري رباه جبربل -عليه السلام-فله مزبة ومكانة دون غيره من البشر ولا يلزم من ذلك أن يكون خارقاً للعادة.

قلت: وبناء على هذه الروايات-على ما يرى أصحاب هذا القول-يكون دور السامري في صناعة العجل أنه ألقى القبضة التي من أثر الرسول على كتلة الذهب، فصار عجلاً جسداً أجوف ليس فيه روح وله خوار.

القول الثاني: أن السامري دعا بني إسرائيل إلى إلقاء الحلي التي معهم في حفرة حفرها؛ تطهيراً لأنفسهم من وزر الاستيلاء عليها من القبط بالحيلة، فاستجابوا لطلبه، و ألقوا ما معهم من حلى وذهب في الحفرة، وأحرقه السامري بنار أوقدها، فأصبحت كتلة من الذهب، وكان السامري قد قبض قبضة من أثر قدم جبربل، أو من أثر حافر فرسه لما أهلك الله فرعون ومن معه، أو لما كان يمشى أثناء غياب موسى عن بنى إسرائيل، وألقى في روعه أنه إذا ألقى هذه القبضة على شيء دبت فيه الحياة أو أصبح كما يربد، فألقى السامري هذه القبضة على كتلة الذهب، فانقلبت إلى عجل حي من لحم ودم ذي روح فكان له خوار؛ ابتلاءً و امتحاناً من الله لهم فجعله حياً.

وهذا القول نقله عدد كبير من المفسرين ومنهم: عبد الرزاق الصنعاني (١)، والطبري وأ)، والسمرقندي (°)، والواحدي ( $^{\prime}$ )، والسمعاني ( $^{\prime}$ )، والبغوي ( $^{\wedge}$ )، والزمخشري ( $^{\circ}$ )، وابن

عني بر مراه المراه ا حمد بن مجد بن علي الواحدي، " الوسيط في تفسير القرآن المجيد"، تحقيق : مجموعة من المحققين، (ط1، ببروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٥ه)،

<sup>.......</sup> البغوي، "معالم التنزيل في تفسير القرآن"، ٩٥:١. محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري، " الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل"، (ط٣، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٠٧هـ)، ١٥٩:٢.

وابن عطية (')، والرازي (')، والقرطبي (')، والبيضاوي(')، النسفي (°)، والخازن (')،  $\binom{1}{2}$ , وأبو حيان  $\binom{1}{2}$ , وابن كثير  $\binom{1}{2}$ , والسيوطى  $\binom{1}{2}$ , وأبو السعود  $\binom{1}{2}$ , والألوسى  $\binom{1}{2}$  $\binom{11}{1}$ ، والقاسمي  $\binom{11}{1}$ ، ورشيد رضا  $\binom{11}{1}$ ، وعبد الكربم الخطيب  $\binom{11}{1}$ ، وهجد حجازي ( $^{'}$ )، وابن عاشور  $^{(')}$ )، والشنقيطي  $^{(')}$ )، وأبو زهرة  $^{(')}$ )، وعجد الخطيب  $^{(')}$ )، ووهبه الزحيلي(``)، وسيد طنطاوي('`)، ومجد المقدم('`).

أدلة القول الثاني: (أنه عجل صاغه السامري فجعله الله –عز وجل-جسداً ذي لحم ودم له خوار)

وقد استدل أصحاب هذا القول بما يلي:

١-بنفس الآية الكريمة التي استدل بها أصحاب القول الأول، والتي ورد فيها وصف العجل بأنه جسد، وله خوار، وهي قوله ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوَارُ ﴾ (طه: ۸۸).

وجه الدلالة في هذه الآية -على ما يري أصحاب هذا القول-يتلخص فيما يلي:

أ-أن المقصود بالجسد في الآية الكربمة هو الجسم ذو اللحم والدم، وأن الله قادر أن يجعل الجماد لحماً ودماً كما جعل آدم لحماً ودماً وكان طيناً (٢٣).

ب-كما أن الله سماه عجلاً، والعجل حقيقة في الحيوان، وسماه جسداً وهو إنما يتناول الحي.

ج-وأثبت الله في الآية للعجل الخوار، وهذا يدل على أن فيه روح، لأنه لا يخور إلا ما فيه روح.

ابن عطية، "المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز". ٢٥٥:٣. الرازي، "مفاتيح العيب"، ١٥:٣٦٨. القرطبي، "إلجامع لأحكام القرآن، ٢٨٧:٧.

نطبي: "تنوار التنزيل واسرار التأويل"، ٣٠٥٢. صاوع، "أنوار التنزيل واسرار التأويل"، ٣٥:٣. الله بن أحمد بن محمود السفتي، " مدارك التنزيل وحقائق التأويل"، (ط۱، بيروت، دار الكلم الطيب، ١٤١٩هـ)، ٣٧٩:٢. ارت، "لباب التأويل في معاني التنزيل"، ٢٥١:٢

وطني، "الدر المنثور في النفسير بالمأثور"، ٦٣:٣٥. مصطفى أبو السعود، "إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم". (بيروت، دار إحياء الثراث العربي)، ٣٠٣:٣.

ج. برى ،ممعندي . 11:0. قاسموي، "مجاسن التأويل". تحقيق: مجد باسل، (ط۱، بيروت، دار الكتب العلمية، ۱۱۵۸هـ)، ٥: ۱۸۶ عا، "نفسير المنار"، ۱۲:۲۹ عام "نوسي الخطب"، "التفسير القرآني للقرآن"، (القاهرة، دار الفكر العربي، ۱۲:۳هـ)، ۱۸:۸۸ مود الحجازي، "التفسير الواضح" ، (ط۱، دار الجيل الجديد، ۱۲۱۳هـ)، ۷٦۲:۱ يور، "التحرير والتنوير"، ۱۱:۱۰. بري المجتاد الشته، مام "التارية"،

عباسور، "التحرير والتنوير"، ۱۱۰: ۹. يحد الأمين بن المختار الشنقطي» "أصواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن". (بيروت، دار الفكر للطباعة والنشر، ۱۶۱۵هـ)، ۷۹:۶. او زهرة، "رهرة التفاسير"، ۲۹۵۲/۱۳ وفية جيد الطبقي بن التحظيب،" أوضح التفاسير". (ط1، الفاهرة، المطبعة المصرية، ۱۲۸۳هـ)، ۲۱۲:۱. وفية بن مصطفى الرحيلي، " التفسير المبير في العقيدة والشريعة والمنهج"، (ط۲، دمشق، دار الفكر المعاصر، ۱۵۱۸هـ)، ۹۲:۹. يحد سيد طبطاوي، "النفسير الوراث الكرم"، (دروس صونية قام بتغريغها موقع الشبكة الإسلامية <u>http://www.islamweb.net</u> لشنقيطي، "أصواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن"، ۷۶:۵.

٢-كما استدلوا بأن الله أخبر عن السامري بأنه قبض قبضة من أثر فرس جبريل -عليه السلام-فأثرت في العجل، فدبت فيه الحياة، قال تعالى ﴿ فَفَبَضَتُ قَبْضَةً مِّنَ أَثَرِ السلام-فأثرت في العجل، فدبت في هذا العجل، بعد أن ألقى السامري القبضة التي في يده، ولو لم يصر حياً لما بقي لهذا الكلام فائدة.

### ٣-واستدلوا أيضاً بمجموعة من الآثار منها:

أ-ما أخرجه عبدالرزاق وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ، عن قتادة في قوله تعالى ﴿ مِنْ حُلِيِّهِ مَ عِجْلًا جَسَدًا لَدُخُوارُ ﴾ (الأعراف: ١٤٨)، قال: "استعاروا حلياً من آل فرعون، فحمله السامري، فصاغ منه عجلاً، فجعله الله جسداً لحماً ودماً له خوار"(').

ب-وما روى حماد عن سِماك عن سعيد بن جبير عن ابن عباس -رضي الله عنهما-، قال: "مر هارون -عليه السلام-بالسامري وهو يصنع العجل فقال: ما هذا؟ فقال: ينفع ولا يضر، فقال: اللهم أعطه ما سألك على ما في نفسه، فقال: اللهم إني أسألك أن يخور. وَكَانَ إِذَا خار سجدوا، وكان الخوار من أجل دعوة هارون. قال ابن عباس: خار كما يخور الحي من العجول" (١)، وفي رواية له قال فيها "فخار العجل للبلاء والفتنة، وفي رواية السدي: كان يخور ويمشي (١). ج- فالعجل تحول إلى لحم ودم وكان يخور ويمشي كما يخور ويمشي بقية الأحياء من العجول، وذلك بعد أن دعا هارون -عليه السلام-ربه أن يعطي السامري ما سأل، وعلى هذا التقدير يكون ذلك معجزاً للنبي هارون -عليه السامري ما سأل، وعلى هذا التقدير يكون ذلك معجزاً للنبي هارون -عليه السامري ما سأل، وعلى هذا التقدير يكون ذلك معجزاً للنبي هارون -عليه

د- واستدلوا بما أخرجه الكرماني عن كعب بن مالك مرفوعاً: أن الله لما وعد موسى -عليه السلام-أن يكلمه خرج للوقت الذي وعده، فبينما هو يناجي ربه إذ سمع خلفه صوتاً فقال: إلهي إني أسمع خلفي صوتاً قال: لعل قومك ضلوا قال: إلهي من أضلهم؟ قال: صاغ لهم عجلاً جسداً له خوار، قال: إلهي هذا السامري صاغ لهم العجل فمن نفخ فيه الروح حتى

السلام – .

<sup>(</sup>¹) عبد الرزاق الصنعاني، "تفسير عبدالرزاق"، ٢٠٠٢. (٢) القرطبي، "الجامع لأحكام القرآن"، ٢١:٢٥:١٨ الرازي، "مفاتيح الغيب". ٨٢ :٨٩ (٢) البغوي، "معالم التنزيل في تفسير القرآن"، ٢٣٥:٢.

صار له خوار؟ قال أنا يا موسى قال: وعزبتك ما أضل قومي أحد غيرك قال: صدقت يا حكيم الحكماء لا ينبغي لحكيم أن يكون أحكم منك (١)، وفي رواية أخرى أخرجها راشد بن سعد عن سعد بن أبي وقاص حرضي الله عنه-وفيها قول موسى -عليه السلام-: "يا رب فمن جعل فيه الروح"؟ (٢)، فأثبت في هاتين الروايتين أن العجل له روح.

ه- واستدلوا بما جاء في رواية عن ابن عباس -رضى الله عنهما-"أن السامري رباه واعتنى به جبربل -عليه السلام-"(٣)، ووجه الدلالة: أن السامري له ميزة عن غيره من البشر لعناية جبربل به.

القول الثالث: أن السامري بعد أن ألقى بنو إسرائيل الحلى والذهب في الحفرة، عمد إليه وصنع منه بمهارة فائقة وجودة بالغة تمثالاً على هيئة العجل، وجعل فيه تجويفاً بطربقة محكمة تجعله إذا دخلت الربح فيه وخرجت منه يصدر صوبًا يشبه صوب الخوار.

ذكر هذا القول عدد من المفسرين منهم: ذكر هذا القول عدد من المفسرين منهم: مكى بن أبي طالب (')، ابن عطية (°)، والرازي ( $^{\mathsf{I}}$ )، والقرطبي ( $^{\mathsf{V}}$ )، والبيضاوي ( $^{\mathsf{A}}$ )، والبيضاوي(^)، والخازن (أ)، وأبو حيان (' أ)، وابن كثير (' أ)، والبقاعي ( أ أ)، والسيوطي والسيوطي  $\binom{1}{1}$ ، وأبو السعود  $\binom{2}{1}$ ، والألوسي  $\binom{2}{1}$ ، والقاسمي  $\binom{1}{1}$ ، ورشيد رضا  $\binom{1}{1}$ ، وعبدالوهاب النجار (^/)،و محمد حجازی(٢٠)،واین عاشور (۲۰)، والشنقیطی(۲۰)، وأیو زهرة (۲۲)، ومحد الخطيب (۲۲)، والشعراوي (۲۲)، وسيد طنطاوي (۲۰)، وفضل حسن عباس ( $^{\uparrow \uparrow}$ )، ووهبه الزحيلي( $^{\lor \uparrow}$ )، ومجمع بحوث الأزهر ( $^{\lor}$ )، وزاهية الديجاني( $^{\lor}$ )، والمقدم ( $^{\uparrow \uparrow}$ ).

ي، "روح المعاني"، ۸:۷۵۷. السابق، ۸:۸۵۸.

الهداية إلى بلوغ النهاية"، ٢٥٥٧:٤

الحامع لأحكام القرآن"، ٢٨٧:٧.

<sup>، &</sup>quot;أنوار التنزيل وأسرار التأويل"، ٣٥:٣. لباب التأويل في معاني التنزيل"، ٢٥١:٢

صعن (سرات ۱۰۰۰) ۲۰۰۰ همر بن حسن البقاعي، "نظم الدرر في تناسب الآيات والسور"، (د. ط. القاهرة، دار الكتب الإسلامية) ، ۲۳۰:۱۳. "الدر المنثور في النفسير بالمأثور"، ۲۳:۲۰ "إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم"، ۲۷۲:۲.

الألوسي، "روخ المعاني". ه:٦١. القاسمي، "محاسن التأويل"، ٥٠ ١٨٤. رشيد رضا، "تفسير المنار"، ١٧٢.٩

جازى، "النفسير الواضح"، ۱۰۱۰؛ ن عاشور، "التحرير والننوبر"، ۱۰۱۰؛ 9. شنقيطي»، "أصواء البيات في إيضاح القرآن بالقرآن"، ۷۹:۵. و زهره، "رقره النفاسير"، ۲۹۵۲، هجد الخطيب، "أوضحر النفسير"، ۱۳۱۶، شعراوي، "نفسير الشعراوي"، ۲۲۰۰۷، بيد ظطاوي، "النفسير الوسيط، ۱۳۰۹، ضل حسن عباس، "قصص القرآن الريم"، (ط۲، الأردن، دار النفائس، ۱۵۳۰هـ)، ۷۲، رحيلي، "النفسير المنبر في العقيدة والشريعة والمنهج"، ۹۲:۹،

أدلة القول الثالث: (أنه تمثال على هيئة عجل جعل فيه تجويفاً بطربقة محكمة إذا دخلت الربح فيه وخرجت منه يصدر صوبًا يشبه صوب الخوار). وقد استدل أصحاب هذا القول:

١- بالآية الكريمة التي استدل بها أصحاب القول الأول والثاني، وهي قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوَارٌّ ﴾ (طه: ٨٨)، وجه الدلالة في هذه الآية -على ما يري أصحاب هذا القول-أجمله كما يلي:

أ-أن المقصود بالجسد في الآية الكريمة هو الجسم الذي لا روح فيه، أي أخرج لهم صورة عجل مجسدة بشكله وقوائمه وجوانبه، وليس مجرد صورة منقوشة على طبق من فضه أو ذهب" ( أ)، قال ابن الْأَنْباري: "ذكر الجسد دلالة على عدم الروح فيه"(").

ب-وأنه قد جاء التعبير بالجسد في الآية نعتاً للعجل على أن معناه أحمر من ذهب (۱).

ج- كما أنه قدم قوله: (جسداً)، على قوله: (له خوار)؛ لنعرف أن عجليته صورة لا معنى، ولئلا يسبق إلى وهم أنه حي، فتمر عليه لمحة على اعتقاد الباطل (٧).

د- وأنه عبر بلفظ (الإخراج)، الذي يدل على أن السامري صنع العجل بحيلة كانت خفية على الناس، في غير مرأى منهم حتى فاجأهم بإظهاره، وجعل له منافذ للخوار.

يقول ابن عاشور: "والإخراج إظهار ما كان محجوباً، والتعبير به؛ إشارة إلى أنه صنعه بحيلة مستورة عنهم حتى أتمه"(^).

هـ وأن الله أثبت للعجل الخوار، وهو صوت البقر، وحقيقة الأمر: أن العجل لم تنبت فيه حياة أصلاً، ولم يكن له خوار حقيقة (١)، وانما الذي صنع لهم

حوث الإسلامية بالأزهر، " التفسير الوسيط للقرآن الكريم"، (ط١، القاهرة، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية،

<sup>، &</sup>quot;أحسن القصص"، (ط۲، دار النقريب بين المذاهب الإسلامية، ۲۰۰۱) ، ۱۵۸. ير القرآن الكريم"، (دروس صونية قام بتقريغها موقع الشبكة الإسلامية. النحرير والنغور"، ۲۱: ۲۸۷. للسي، "البحر المحيط في النفسير"،۱۷۲:۵۰

الألوسي» "روح المقاني". ٢٠:٥". البقاعري، "نظم الدرر في تناسب الأبات والسور"، ٢٢:١٣٠. ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٢٦: ٢٨٠. مكنى بن أبني طالب، " الهداية إلى بلوغ النهاية"، ٢٥٥٧٤٤

العجل كان عارفاً بصناعة الحيل التي كانوا يصنعون بها الأصنام، وبجعلون في أجوافها وأعناقها منافذ كالزمارات تخرج أصوات إذا أطلقت، ولما كانت تلك الأصوات أشبه الخوار لم يبعد إطلاق لفظ الخوار عليها ('). عليها(١).

٢- كما استدلوا بقول الله تعالى: ﴿ وَأَتَّكَ ذَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيِّهِ مَ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوَارُ ﴾ (الأعراف: ١٤٨).

وحجتهم: أن العجل مصنوع صنعه السامري (مِنْ حُليّهم)، مما يدل على عدم الحياة فيه، ولو كانت فيه حياة لما كان لذكر الحلى فائدة.

٣-واستدلوا بقوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَرَوْنَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا ﴾ (طه: ٨٩)، فعجل لا يكلّمهم ولا يجيبهم، لا حياة فيه، وإنما هو جماد ذكر القرآن أصله وهو الحلي، ﴿ اتَّخَذُوهُ وَكَانُوا ظَالِمِينَ ﴾ (طه: ١٤٨).

٤-استدلوا أيضاً ببعض الآثار التي ذكرها غير واحد من المفسرين منها:

أ-ما أخرجه الفريابي وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه عن على -رضى الله عنه-قال: ".... فعمد موسى إلى الْعجل فوضع عَلَيهِ المبارد فبرده وهو على شطر نهر فما شرب أحد من ذلك الماء -ممن كان يعبد ذلك الْعجل -إلَّا اصفر وجهه مثل الذَّهب...."(١).

ووجه الدلالة: أن موسى-عليه السلام-برد العجل بالمبرد، وهذا يدل على أن العجل صنعه السامري من الذهب الذي ألقاه بنو إسرائيل في النار، ولو كان العجل من لحم ودم لما برده موسى \_عليه السلام-بل الواجب في حقه القتل والقطع.

ب-ومنها: ما روي عن ابن عباس -رضي الله عنهما-، أنه قال: " لا والله ما كان فيه صوت قط، إنما كانت الربح تدخل من دبره وتخرج من فيه، فكان ذلك الصوت من ذلك"(").

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) الرازي، "مفاتيح العيب". ٢٦٧:١٥، ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٢١: ٢٨٧. (۲) السيوطى، "الدر المنتور في التفسير بالمأثور"، ٥٩٢:٥. (۲) ابن كثير، "قصص القرآت". ١٦٩:٢.

فالعجل لم يخر خواراً حقيقياً في الأصل، ولكن الخوار الذي صدر من العجل إنما كان بسبب الربح التي كانت تدخل من المنافذ التي صنعها السامري فيه، ثم تخرج من فيه فيصدر ذلك الصوت.

ج-ومنها: ما روى عن مجاهد أنه قال: "خواره وصوبته كان بالربح، لأنه كان عمل فيه خروقاً فإذا دخلت الربح في جوفه خار ولم تكن به حياة"(').

- ٥- استدلوا بدليل تاريخي وهو أن السامري صنع لهم صنماً على صورة عجل، لأنهم كانوا قد اعتادوا في مصر عبادة العجل (إيبيس) فلما رأوا ما صاغه السامري في صورة معبود عرفوه من قبل ورأوه، وبزيد عليه بأن له خواراً، رسخ في أوهامهم أن ذلك هو الإله الحقيقى الذي عبروا عنه بقولهم هذا إلهكم وإله موسى، لأنهم رأوه من ذهب أو فضة فتوهموا أنه أفضل من عجلهم (إيبيس)(١).
- ٦- كما استدلوا بدليل عقلى وهو أنه لا يجوز إظهار خرق العادة على يد الضال بل السامري صور صورة على شكل العجل وجعل فيها منافذ ومخارق بحيث تدخل فيها الرباح فيخرج صوب يشبه صوب العجل (").

القول الرابع: (أنه عجل حقيقي رأه السامري، فاشتراه من صاحبه يشبه العجول التي رأها تعبد في مصر ودعا بني إسرائيل إلى عبادته فعبدوه).ولم يذكر هذا القول أحد من المفسرين، وإنما ذكره بعض المؤرخين المتأخرين منهم: عبدالوهاب النجار (')، ومحد بيومى مهران (').

أدلة القول الرابع: (أنه عجل حقيقي رأه السامري، فاشتراه من صاحبه يشبه العجول التي رأها تعبد في مصر، ودعا بني إسرائيل إلى عبادته فعبدوه). واستدل أصحاب هذا القول بما يلى:

١- بالآية الكريمة التي استدل بها أصحاب القول الثالث، وهي قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَاذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَقْدِهِ مِنْ جُلِيِّهِ مَ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوارٌّ ﴾ (الأعراف: ١٤٨)، ووجه

ابن الجوزي، "زاد المسير"، ١٥٥٢، والقرطبي، "الجامع لأحكام القرآن، ٢٨٧:٧. ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٦: ٢٨٧. مجد بن عمر بن الحسن الرازي، "مفاتيح الغيب". (ط٢، بيروت، دار إحياء التراث

الدلالة في هذه الآية \_على ما يرى أصحاب هذا القول-أن من معانى (مِن) في قوله: (من حُليّه مر) (البدل)(').

وبناءً على ذلك يكون معنى الآية التي استدلوا بها، أي اتخذوا بدل حليهم عجلاً جسداً له خوار بأن بذلوا الحلى واشتروا العجل.

٢-واستدلوا بقوله الله تعالى: ﴿ قَالَ بَصُرُتُ بِمَا لَمْ يَبْضُرُواْ بِهِ، فَقَبَضْتُ قَبْضَكَةً مِّنْ أَثَر ٱلرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَّلَتَ لِي نَفْسِي ﴾ (طه: ٩٦).

قالوا: معنى الآية أن السامري بصر بعجل لم يبصر به بنو إسرائيل، فسولت له نفسه أن يطلع ما علمه من موسى -عليه السلام-من أن الإله واحد هو الله، وأنه لا يعبد سواه فنبذ تلك القبضة من التعاليم وهي أثر من أثار موسى -عليه السلام-لما رأى الفرصة سانحة للعب بعقول بني إسرائيل وأخذ الحلى الذي كان عندهم فدعاهم إلى أن يأتوا به فجاءوا به وأوهمهم أنه سيأتيهم بإله موسى وكذلك سولت له نفسه (٢). قالوا: وهذا الكلام مشهور لا إشكال فيه، ويكون معنى قول السامري: ﴿ فَقَبَضْتُ قَبْضَاتُ مِنْ أَثُر ٱلرَّسُول ﴾، أي: قبض قبضة من أثر الرسول: أي تعليمه وأحكام التوحيد التي جاء بها الرسول وهو موسى -عليه السلام-، (فَنَبَذتُهَا ): أي ألقيتها وأهملتها (وَكَذَلِكَ سَوَّلَتُ لِي نَفُسِي )(أ).

المطلب الثالث: بيان أوجه الاختلاف والاتفاق، وموضع الخلاف، وتحرير محل النزاع.

أولاً: أوجه الاتفاق والخلاف بين الأراء:

١- شطر المفسرين تقريباً فسروا الجملة القرآنية ﴿ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ, خُوارٌ ﴾ عند ورودها في الموضعين، ومعظمهم أطال في تفسيرها عند الموضع الأول، واختصر تفسيرها في الموضع الثاني، ومنهم من أكتفي بالإحالة للموضع الأول، مثل: ابن الجوزي، والقرطبي، وأبى حيان، بينما فعل الطبري، والثعالبي، والشنقيطي، وطنطاوي، عكس ذلك، فقد فسروا الجملة القرآنية عند الموضع الثاني، ولم يتطرقوا لها أبدأ في الموضع الأول، إلا ما كان من الثعالبي حيث

**۲9**٤

أحال في هذا الموضع لسورة البقرة، وفعل عكسهم البيضاوي فقد فصل القول في الموضع الأول، ولم يتطرق له في الموضع الثاني مطلقاً. ٢- ويمكن تلخيص أقوال المفسرين، وترجيحاتهم في الجدول التالي:

# جدول (٢) أقوال المفسرين، وترجيحاتهم

|                                          | وربياهم              | ۳. |   |        | $(\cdot)$ | <del></del>               |          |
|------------------------------------------|----------------------|----|---|--------|-----------|---------------------------|----------|
| ملاحظات                                  | الترجيح              |    |   | الأقوا |           | المقسر                    | م        |
|                                          |                      | 4  | 3 | 2      | 1         | ~                         | <u> </u> |
|                                          | رجح الأول            |    |   |        | *         | مقاتل (٥٠٠هـ)             | <u> </u> |
|                                          | رجح الثاني           |    |   | *      |           | الصنعاني(٢١١هـ)           | <u> </u> |
|                                          | لم يرجح              |    |   | *      | *         | الطبري (۳۱۰هـ)            | <u> </u> |
|                                          | لم يرجح              |    | * | *      | *         | السمر قندي (٣٧٣هـ)        | igspace  |
|                                          | رجح الأول            |    |   | *      | *         | التعلبي (۲۷ ؛ هـ)         | <u> </u> |
| £                                        | رجح الأول            |    | * | *      | *         | مكي بن أبي طالب(٣٧ هـ)    | <u> </u> |
| أكتفى بالأول فكأنه يرجحه                 | لم يرجح              |    |   |        | *         | الواحدي (٢٦٨هـ)           | <u> </u> |
|                                          | رجح الثاني           |    |   | *      | *         | السمعاني (٩٨٤هـ)          | <u> </u> |
|                                          | رجح الثاني           |    |   | *      | *         | البغوي (١٦٥هـ)            | <u> </u> |
|                                          | رجح الثالث           |    | * | *      | *         | الزمخشري (۵۳۸هـ)          | <u> </u> |
| far t fin mat                            | لم يرجح              |    | * | *      | *         | ابن عطية (٢٠٥هـ)          | <u> </u> |
| أكتفى بالأول فكأنه يرجحه                 | لم يرجح              |    |   |        | *         | ابن الجوزي (۹۷ههـ)        | <u> </u> |
|                                          | رجح الثالث           |    | * | *      |           | الرازي (۲۰۶هـ)            | <u> </u> |
|                                          | لم يرجح              |    | * | *      | *         | القرطبي (۲۷۱هـ)           |          |
|                                          | لم يرجح              |    | * | *      | *         | البيضاوي (٦٨٥هـ)          |          |
| أكتفى بالثاني فكأنه يرجحه                | لم يرجح              |    |   | *      |           | النسفي (۱۰۷هـ)            |          |
|                                          | رجح الثاني           |    | * | *      | *         | الخازن (۲۶۱هـ)            |          |
| أطال في ذكر القول بأن السامري            | لم يرجح              |    | * | *      | *         | أبو حيان (٥٤٧هـ)          |          |
| صاغه ودافع عنه فكأنه يرجحه               |                      |    |   |        |           |                           |          |
|                                          | لم يرجح<br>رجح الأول |    | * | *      |           | ابن کثیر (۲۷۲هـ)          |          |
| وضعف القول بأن السامري                   | رجح الأول            |    | * |        | *         | الثعالبي (۵۸۷هـ)          |          |
| صنعه.                                    |                      |    |   |        |           |                           |          |
|                                          | رجح الأول            |    |   | *      | *         | البقاعي (٥٨٨هـ)           |          |
| وكأنه يميل إلى أنه جسد بلا روح           | لم يرجح              |    |   | *      | *         | السيوطي (١١١هـ)           |          |
| (الأول)<br>وكأنه يميل إلى أنه جسد من لحم |                      |    |   |        |           |                           |          |
| وكأنه يميل إلى أنه جسد من لحم            | لم يرجح              |    | * | *      | *         | أبو السعود (۹۸۲هـ)        |          |
| ودم أكثر من ذكر الروايات التي تدل        |                      |    |   |        |           |                           |          |
| أكثر من ذكر الروايات التي تدل            | لم يرجح              |    |   | *      | *         | الألوسىي (٢٧٠هـ)          |          |
| على أنه لحم ودم                          |                      |    |   |        |           |                           |          |
|                                          | رجح الثالث           |    | * | *      |           | القاسمي (۱۳۲۲هـ)          |          |
| مال إلى القول بأن السامري                | لم يرجح              |    | * | *      |           | رشید رضاً (۱۳۵۶هـ)        |          |
| صنعه.                                    |                      |    |   |        |           |                           | <u> </u> |
| و هو أول من قال به وناصره.               | رجح الرابع           | *  | * | *      |           | النجار (۱۳۲۰هـ)           | <u> </u> |
| أكتفى بالثاني فكأنه يرجحه                | رجح الثاني           |    |   | *      |           | عبدالكريم الخطيب( ٣٩٠ هـ) |          |
| نقل كلام النّجار بأنه عجل حقيقي          | لم يرجح              | *  | * | *      |           | حجازي (۱۳۹۲هـ)            |          |
| اشتراه السامري من السوق وكأنه            |                      |    |   |        |           |                           |          |
| يميل إليه.                               | . 1.51               |    |   |        |           |                           | <u> </u> |
|                                          | رجح الثالث           |    | * | *      |           | ابن عاشور (۱۳۹۳هـ)        | <u> </u> |
| a. 6                                     | رجح الثاني           |    | * | *      |           | الشنقيطي (١٣٩٣هـ)         | <u> </u> |
| ضعف القول الثاني وأورد أدلة              | رجح الثالث           |    | * | *      |           | أبو زهرة (۱۳۹۶هـ)         |          |
| كثيرة على تضعيفه.                        |                      |    |   |        |           |                           |          |
|                                          | رجح الثالث           |    | * | *      |           | محد الخطيب (۲،۲ هـ)       |          |
|                                          | رجح الثالث           |    | * |        | *         | الشعراوي (۱۲۱۸هـ)         | <u> </u> |
|                                          | رجح الرابع           | *  |   |        |           | محد مهران(۳۰۱هـ)          |          |
|                                          | رجح الثالث           |    | * | *      |           | طنطاوي (۲۳۱هـ)            |          |
|                                          | رجح الثالث           |    | * | *      |           | فضل عباس(۲۳۲هـ)           | 1        |
|                                          | رجح الثالث           |    | * | *      |           | الزحيلي (٢٣٦هـ)           |          |
|                                          | رجحوا الثالث         | *  | * |        |           | مجموعة علماء من الأزهر    |          |
|                                          | رجح الثالث           |    | * |        |           | زاهية الديجاني            |          |
|                                          | رجح الثاني           |    | * | *      |           | المقدم                    |          |

ويتبين من خلال الجدول السابق:

- •القول الأول ذكره واحد وعشرون مفسراً من أصل واحد وأربعين، والذي صرح منهم بترجيحه: أربعة، والذين لم يصرحوا بترجيحه ولكن اكتفوا بذكره فقط: سبعة عشر مفسراً.
- •وذكر القول الثاني: ثلاثة وثلاثون مفسراً، صرح منهم بترجيحه: سبعة، والذين لم يصرحوا بترجيحه ولكن اكتفوا بذكره فقط: ستة وعشرون.
- •وذكر القول الثالث: سبعة وعشرون مفسراً، صرح منهم بترجيحه: اثنا عشر مفسراً، والذين لم يصرحوا بترجيحه ولكن اكتفوا بذكره فقط: خمسة عشر مفسراً.
- •والقول الأخير ذكره: أربعة مفسرين، صرح منهم بترجيحه: اثنان، وأما الاثنان الباقيان فقد اكفى أحدهما بذكره دون التصريح بترجيحه، وأما الأخر فقد مال إلى ترجيحه.

ثانياً: موضع الخلاف ووجه الدلالة منه:

١ - موضع الخلاف:

يتناول هذا المطلب دراسة الموطن المتنازع عليه بين المفسرين في تفاسيرهم حول حقيقة عجل بني إسرائيل الذي عبدوه من دون الله، والمذكور في قوله تعالى: ﴿ عِبْلاَ جَسَدًا لَهُ مُوارِّ ﴾ .

٢ ـ وجه الدلالة:

اختلف أهل التفسير في المراد بالعجل الذي عبده بنو إسرائيل على عدة أقوال.

ثالثاً: تحربر محل النزاع:

- ١- اتفق أهل العلم على أن المواضع القرآنية التي ورد فيها ذكر عجل بني إسرائيل ومنها موضع الدراسة، ليس فيها تفسير صحيح وصريح من كتاب، ولا سنة يدل على حقيقة ذلك العجل.
- ٢- اختلف أهل العلم في حقيقة العجل الذي عبده بنو إسرائيل، على عدة أقوال مختلفة.

المطلب الخامس: المناقشة والترجيح:

سأناقش أدلة الأربع فرق من خلال المحاور التالية:

المحور الأول: النظر في الآيات الكريمة التي تم الاستدلال بها، وهل يمكن عدها أدلة على ما أراد أصحاب كل قول؟

المحور الثاني: وقفة مع الآثار التي استدل بها أصحاب الأقوال من حيث صحتها أو عدمها.

أقول -ومن الله وحده التوفيق والسداد-:

المحور الأول: النظر في الآيات العربمة التي تم الاستدلال بها، وهل يمكن عدها أدلة على ما أراد أصحاب كل قول؟

إذا نظرنا إلى الآية الأولى التي استدل بها أصحاب الرأي الأول، وهي قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوارً ﴾ (طه: ٨٨)، فإنا نجد أن السبب الذي جعلهم يستندون فيه إلى هذه الآية، واتخاذها دليلاً لما ذهبوا إليه هو أن كلمة (جسداً) الواردة فيها -في رأيهم - تعني: الجسم الذي لا روح فيه، وإذا نظرنا كذلك إلى الآية الثانية التي استدلوا بها أيضاً، وهي قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُونَ الطّعام وَمَا كَانُوا خَلِينَ ﴾ المنا الذي جعلهم يرتكزون فيه على هذه الآية، ويتخذونها دليلاً لقولهم هو أن كلمة (جسداً) الواردة فيها تعني الجماد، مما يدل على أن العجل كان جماداً ليس فيه روح، وأما الآيتين الثالثة والرابعة التي استدل بها أصحاب هذا القول فهما قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرَوْا أَنَهُ، لَا يُكَلّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيمَ سَكِيلًا الْخَدُوهُ وَكَانُوا طَلْهِمِينَ ﴾ (الأعراف: ٨٤١)، وقوله ﴿ أَفَلَا يَرُونَ أَلّا يَرْحِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْدِيمَ سَكِيلًا المَّذَى فَلَا يَعْدَا المَعلم المنا المنا الله الذي عبده بنو إسرائيل بأنه لا يكلمهم ولا يرجع لهم قولاً.

ونفي هاتين الصفتين عن العجل يدل على أنه جماد وليس بحي، وقد ذكر القرآن أصله وهو الحلي.

وأما أصحاب القول الثاني، فقد استدلوا بآيتين، هما قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُمُ عَجْلًا جَسَدًا لَهُمُ وَمُ أَثُرِ ٱلرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا ﴾ (طه: ٩٦).

وبالنظر إلى الآية الأولى التي استدل بها أصحاب هذا القول، فإنا نجد أن سبب اعتمادهم على هذه الآية، هو أن كلمة (جسداً) الواردة فيها -في رأيهم-تعني: الجسم ذا

اللحم والدم، فالله سماه جسداً وهو إنما يتناول الحي، وسماه عجلاً، والعجل حقيقة في الحيوان، وأثبت له الخوار، وهذا يدل على أن فيه روحاً، لأنه لا يخور إلا ما فيه روح.

وأما الآية الثانية التي استدل بها أصحاب هذا القول، فإنا نجد أن السبب في اعتمادهم عليها وجعلها دليلاً لما ذهبوا إليه هو أن الحياة دبت في هذا العجل، بعد تلك القبضة التي قبضها السامري من أثر فرس جبريل حليه السلام فألقاه في فم العجل، ولو لم يصر حياً لما بقي لقوله: ﴿ فَقَبَضَتُ قَبَضَكَةً مِّنْ أَثَرِ ٱلرَّسُولِ فَنَبَذَتُهَا ﴾ (طه: ٣٦)، فائدة.

وأما أصحاب القول الثالث، فقد استدلوا بثلاثة آيات، وهن قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوارٌ ﴾ (طه: ٨٨)، وقوله: ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ عُلِيهِمْ عُجِلًا جَسَدًا لَّهُ خُوارٌ ﴾ (الأعراف: ١٤٨)، وقوله: ﴿ أَفَلَا يَرَوْنَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ عُلِيهِمْ عَجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ (الأعراف: ١٤٨)، وقوله: ﴿ أَفَلَا يَرَوْنَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا نَفْعًا ﴾ (طه: ٩٩).

وبالنظر في الآية الأولى التي استدل بها أصحاب هذا القول، فإنا نجد أن السبب في أخذهم بهذه الآية، وجعلها دليلاً لهم، أنه جاء فيها ثلاث كلمات بحاجة إلي عدة وقفات، والكلمات هي قوله: (فأخرج-جسداً-خوار) كل كلمة من هذه الكلمات تدل على معنى حعلى ما يرى أصحاب هذا القول-فكلمة (أخرج) تدل على أن السامري صنع العجل بحيلة كانت خفية على الناس، في غير مرأى منهم حتى فاجأهم بإظهاره، وجعل له منافذ للخوار، وأما الكلمة الثانية فهي كلمة (جسداً) فإنها -في رأيهم-تعني: الجسم الذي لا روح فيه، أي أخرج لهم صورة عجل مجسدة بشكله وقوائمه وجوانبه وليس مجرد صورة منقوشة على طبق من فضه أو ذهب"(')، قالوا: وعبر بلفظ (الجسد) على أنه نعت للعجل وأن معناه أحمر من ذهب (').

وأما الكلمة الثالثة فهي كلمة (خوار) فهي كلمة -في رأيهم-أثبتها الله للعجل، وهي صوت البقر، وحقيقة الأمر أن العجل لم تنبت فيه حياة أصلاً، ولم يكن له خوار حقيقة (")، وإنما الذي صنع لهم العجل كان عارفاً بصناعة الحيل التي كانوا يصنعون بها

<sup>(&#</sup>x27;) ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٦: ٢٨٧. (') الألوسي، "روج المعاني". ١٠:٥. (') مكي بن أبي طالب، " الهداية إلى بلوغ النهاية"، ٢٥٥٧:٤

الأصنام ويجعلون في أجوافها وأعناقها منافذ كالزمارات تخرج أصوات إذا أطلقت، ولما كانت تلك الأصوات أشبه الخوار لم يبعد إطلاق لفظ الخوار عليها (').

وأما الآية الثانية التي استدل بها أصحاب هذا القول، فإنا نجد أن سبب اعتمادهم على هذه الآية، واستدلالهم بها أنه جاء فيها قوله: (مِنْ خُلِيّهِمْ ) مما يدل على أن العجل مصنوع صنعه السامري ولا حياة فيه، ولو كانت فيه حياة لما كان لذكر الحلي فائدة.

وأما الآية الثالثة، التي استدلوا بها، فإنا نجد أنهم استدلوا بنفس الآية التي استدل بها أصحاب القول الأول، وموافقتهم في وجه الدلالة منها، وقد ذكرت ذلك سابقاً فلا دع للتكرار. وأما أصحاب القول الرابع، فقد استدلوا بآيتين، وهما قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ وَأَما أصحاب القول الرابع، فقد استدلوا بآيتين، وهما قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ عُلِيّهِ مَ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوارُّ ﴾ (الأعراف: ١٤٨ )، وقوله: ﴿ قَالَ بَصُرَتُ بِمَا لَمْ يَجْمُرُوا بِهِ فَقَبَضَتُ قَبْضَكَةً مِّنْ أَثَرِ ٱلرَّسُولِ فَنَبَذَتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَلَتَ لِى نَفْسِى ١٠٠ ﴾ (طه: ٩٦). وبالنظر إلى الآية الأولى التي استدل بها أصحاب هذا القول، فإنا نجد أن سبب اعتمادهم على هذه الآية، هو أن من معانى (مِن) في قوله: (مِنْ جُلِيّهِمْ) (البدل).

وبناءً على ذلك يكون معنى الآية التي استدلوا بها، أي اتخذوا بدل حليهم عجلاً جسداً له خوار بأن بذلوا الحلى واشتروا العجل.

وأما الآية الثانية التي استدل بها أصحاب هذا القول، فإنا نجد أن سبب اعتمادهم على هذه الآية، واستدلالهم بها أنهم قالوا: إن معناها: أن السامري بصر بعجل لم يبصر به بنو إسرائيل، فسولت له نفسه أن يطلع ما علمه من موسى –عليه السلام من تعليمه وأحكام التوحيد التي جاء بها فنبذ تلك القبضة من التعاليم وهي أثر من أثار موسى –عليه السلام – (فَرَبَدُتُهَا): أي ألقيتها وأهملتها (وَكَذَلِكَ سَوَّلَتُ لِي نَفْسِي ) (أ). مناقشة أدلة أصحاب الأقوال الأربعة:

أولاً: مناقشة أدلة أصحاب القول الأول: (أنه عجل أجوف ليس فيه روح وله خوار)

أ- أنهم استدلوا بكلمة (جسد) في قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارً ﴾ (طه: ٨٨)، وأنها تعني: الجسم الذي لا روح فيه، وأعترض على هذا المعنى الذي

<sup>(</sup>¹) الرازي، "مفاتيح الغيب". ١٥:٣٦٧، ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٦: ٧٨٧. (゚) المرحع السابق: ٥٠٩.

ذكروه بأن الجسد لا يكون إلا جسماً حياً يجري فيه الدم، فلا يقال عن الحجر إنه جسد، كما لا يقال عن أي جماد إنه جسد.

ويمكننا الرد على هذا الاعتراض بأن نقول: في الحقيقة أن كلمة جسد تكون بمعنى جسم في كل دلالاتها، وسواء أكان فيها حياة أم لم تكن، وأن استعمال جسد في التعبير عن الجسم كثير في القرآن، يقول الراغب: " الجسد كالجسم لكنه أخص، قال الخليل: لا يقال الجسد لغير الإنسان من خلق الأرض ونحوه، وأيضا فإن الجسد ما له لون، والجسم يقال لما لا يبين له لون كالماء والهواء، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُنُونَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُواْ خَلِدِينَ ﴾ (الأنبياء: ٨)، يشهد لما قال الخليل. وقال: ﴿ عِجْلًا جَسَدًا لَدُخُوارُ ﴾ (طه:٨٨)، وباعتبار اللون يقال للزعفران جساد وثوب مجسد بالجساد "(١).

فقوله تعالى: (جَسَدَا لَهُ خُوارٌ ) لا يمنع أنه جسم لا حياة فيه، وربما كان التعبير بالجسد مناسباً لقوله تعالى: (لَهُ خُوارٌ ) ولكنه جسم لا حياة فيه.

ب- وأما قولكم: إنه لا يجوز إظهار خرق العادة على يد الضال-السامري-، فيقال بأن ظهور خوارق العادة على يد مدعي الإلهية جائز لأنه لا يحصل الالتباس وها هنا كذلك فوجب أن لا يمتنع (١).

ثانياً: مناقشة أدلة أصحاب القول الثاني: (أنه عجل صاغه السامري فجعله الله -عز وجل -جسداً ذي لحم ودم له خوار)

١- بالنظر إلى الآية الأولى التي استدل بها أصحاب هذا القول، فإنا نجد أنهم استدلوا بنفس الآية التي استدل بها أصحاب القول الأول، وهي قوله تعالى: ﴿ فَاَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ (طه: ٨٨)، لكنهم قالوا: إن معنى كلمة (جسداً): هو الجسم ذي اللحم والدم، فالله سماه جسداً وهو إنما يتناول الحي، وهو الذي يدل عليه ظاهر الآية.

وهذا المعنى الذي ذكره أصحاب هذا القول فيه نظر، ويمكن الرد على استدلالهم بهذه الآية لإثبات المعنى الذي أرادوه بعدة أمور:

<sup>(&#</sup>x27;) الحسين بن مجد المعروف بالراغب الأصفهاني، "المفردات في غريب القرآن"، تحقيق: صفوان الداودي، (ط۱، دمشق، دار القلم، ١٤٦٢هـ) ١٩٦:١. (') الرازي، "مفاتيج الغيب"، ٢٣:٩٠

- أ- استدلالكم بكلمة (جسداً) وأنها تعنى الجسم ذي اللحم والدم، هذا الآمر ليس على إطلاقه، لأن هذا المعنى الذي ذكرتموه ليس هو المعنى الوحيد الذي أطلقه أهل التفسير على معنى هذه الكلمة، بل ذكروا لها عدة معانٍ مختلفة يرجع في معرفة المعنى الصحيح لها إلى السياق الذي وردة فيه، لذلك نجد أن من أهل التفسير من قال إن الجسد: هو الجسم الذي لا روح فيه، ومنهم من قال: هو الجسد الذي لا يتغنى، أو التمثال، أو الأحمر من الذهب، لذلك لا يمكننا أن نؤكد أن المعنى الصحيح المتفق عليه لكلمة الجسد هو: الجسم ذي اللحم والدم.
- ب- ونقول لوكان العجل من لحم ودم -كما تقولون-لما احتاج إلى أن يقول: ﴿ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارً ﴾ (طه: ٨٨)، ولا كتفى بالقول بأنه عجل فقط، لأن جميع العقلاء يعرفون العجل ولا يجهلون ماهيته وكيفيته.
- ج- وأنه لما كان العجل شديد الشبه بالعجول الحقيقية، عبر عنه بلفظ العجل مما يدل على أن الصانع له كان محترفاً وصاحب حنكة في صناعة العجول.
- د- وأنه قد جاء عند كثير من المفسرين أن التعبير بالجسد في الآية -موضع الدراسة-يعتبر نعتاً للعجل على أن معناه أحمر من ذهب، وجاء عند بعضهم إنه بدل من العجل، ومنهم من قال: إنه عطف بيان، فليس هناك اتفاق بينهم على مدلول الكلمة.
- ه- وأنه عبر في الآية بلفظ يدل على أن العجل لم يكن حياً حيث قال: (فأخرج لهم عجلاً)، "والإخراج إظهار ما كان محجوباً، والتعبير به إشارة إلى أنه صنعه بحفية مستورة عنهم حتى أتمه"(')، مما يدل على أن السامري صنعه بخفية بعيداً عن الأنظار، وإلا لم يكن للتعبير بلفظ الإخراج فائدة تذكر.
- و وأنتم تقولون: إن الله أثبت في هذه الآية للعجل الخوار، وهذا يدل على أنه فيه روحاً؛ لأنه لا يخور إلا ما فيه روح، ونقول: إنه لا يشترط في هذا العجل كونه يخور أن يكون حياً؛ لأنه لا يوجد دليل صحيح صريح يدل على ذلك، إضافة إلى أنه وقع خلاف كبير بين المفسرين في عدد مرات الخوار، فقيل: خار مرة واحدة ولم يعد، وقيل: كان يخور كما يخور الحي من العجول، وقيل: كان يخور

(¹) ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٦: ٢٨٦.

كثيراً وكلما سمعوا خواره سجدوا له، وقيل: خواره لم يكن حقيقياً، وإنما صنعوه بحيث إذا تعرض للهواء: خرج منه صوت يشبه خوار العجل كما قال ابن عباس رضي الله عنهما — "لا والله ما كان فيه صوت قط، وإنما كانت الريح تدخل من دبره وتخرج من فيه، فكان ذلك الصوت من ذلك "(')، وقيل كان يسمع منه خوار ولا يتحرك، وكذلك إنكم لم تبينوا نوع الخوار الذي كان يصدر منه تحديداً وما هو سببه، ولم توضحوا سبب ذكره في الآية مع أنه من المعروف أن العجل بطبيعته يخور، وأن ذكره يدل على عدم الحياة فيه؛ لأنه لوكان حياً لكان ذكره مما يتعجب منه، وعليه فعدم وجود دليل صريح صحيح في تحديد نوع الخوار وسببه، ووقوع الخلاف بين المفسرين في عدد مرات خواره، وذكره في الآية، كل ذلك يدل على عدم وجود الروح فيه.

٧- وبالنظر إلى الآية الثانية التي استدل بها أصحاب هذا القول، فإنا نجد أنهم استدلوا بقوله تعالى: ﴿ فَقَبَضْتُ قَبْضَـةً مِّنْ أَثَرِ ٱلرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا ﴾ (طه: ٩٦)، وقالوا: إن الحياة دبت في هذا العجل، بعد تلك القبضة التي قبضها السامري من أثر فرس جبريل عليه السلام-فألقاه في فم العجل، ولو لم يصر حياً لما بقي لهذا الكلام فائدة.

ولي على استشهاد أصحاب هذا القول بهذه الآية ملحوظات أربع:

الأولى: ضرورة التثبت من صحة هذه الرواية، وسوف أتطرق لها عند مناقشة الروايات في المحور الثاني.

ثانياً: ما هي الميزة التي تميز بها السامري عن غيره؛ ليكون له هذه القدرة الخارقة في جعل الميت حياً؟، وهل تثبت تلك الرواية التي ميزته عن غيره؟.

ثالثاً: هذا التأويل الذي ذكرتموه في كون السامري قبض قبضة من أثر الرسول: أي جبريل، أو أثر فرس جبريل فوضعها في صناعته تأويل بعيد عن الحقيقة، وعن مدلول الألفاظ لعدة أسباب:

أولاً – أن "أل" في كلمة الرسول للعهد، ولذلك لا بد من رسول مذكور في السياق أو معهود حاضر في الذهن وهو موسى، وأثره هو شرعه، ونبذه إهماله وتركه، وهو التوحيد.

<sup>(</sup>¹) ابن كثير، "قصص القرآن". ١٦٩:٢.

ثانياً – أنه اعتبر ما حصل منه من قبض القبضة ونبذها مما سولت به نفسه الشيطانية.

ثالثاً -أن جبريل-عليه السلام-ما كان طريق خطاب الله لموسى، إذ قال: ﴿ وَمَا كَانَ لِبُشَرِ أَن يُكُلِّمَهُ اللهُ إِلَا وَحَيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِهَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَآهُ إِنّهُ عَلَى كَانَ لِبُشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَا وَحَيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِهَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَآهُ إِنّهُ عَلَى حَكِيمُ ( الشورى: ١٥)، فكان كلام الله تعالى لموسى من وراء حجاب كما قال تعالى: ﴿ وَرُسُلًا قَدْ قَصَصَىنَهُمْ عَلَيْكُ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقَصُصْهُمْ عَلَيْكُ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَى تعالى: ﴿ وَرُسُلًا قَدْ قَصَصَىنَهُمْ عَلَيْكُ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقَصُصْهُمْ عَلَيْكُ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَى تَعَلَيْكًا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكًا اللهُ الله

ثالثاً: مناقشة أدلة أصحاب القول الثالث: (أنه تمثال على هيئة عجل جعل فيه تجويفاً بطريقة محكمة إذا دخلت الريح فيه وخرجت منه يصدر صوتا يشبه صوت الخوار).

بالنظر في الآية الأولى التي استدل بها أصحاب هذا القول وهي قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوَارً ﴾ (طه: ٨٨)، نجد أنهم قالوا: إن معنى الجسد: هو الجسم الذي لا روح فيه، واعترض على هذا المعنى، بأن الجسد: هو الجسم ذو اللحم والدم، وأن الله سماه جسداً وهو يتناول الحي، وهو الذي يدل عليه ظاهر الآية، وقد تم الرد على هذا الاعتراض عند مناقشة أدلة أصحاب القول الثانى فلا دع لتكراره.

وأما استدلالهم بقوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِتِهِ مَ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ وَوَلًا ﴿ (الأعراف: ١٤٨)، وأنه جاء فيها قوله: (مِنْ حُلِتِهِ مَ ) مما يدل على أن العجل مصنوع صنعه السامري ولا حياة فيه، ولو كانت فيه حياة لما كان لذكر الحلي فائدة، واعترض عليه بأن من معاني (مِن) في قوله: (مِنْ حُلِتِهِ مَ ) (البدل)، أي اتخذوا بدل حليهم عجلاً جسداً له خوار ، ويمكن الرد عليهم بأن عجلاً جسداً له خوار ، ويمكن الرد عليهم بأن نقول: لو سلمنا لكم بأن (من) في قوله: (مِنْ حُلِتِهِ مَ ) للبدل، فإن التعبير بكلمة ﴿ لَنُحُرِقَنَّهُ ، ثُمَّ لَنَسِفَنّهُ ، فِي قوله: ﴿ وَانظُرْ إِلَى إِلَهِكَ الّذِي ظُلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَنُحُرِقَنّهُ ، ثُمَّ لَنَسِفَنّهُ ، فِي

<sup>(</sup>۱) أبو زهرة، "زهرة التفاسير"، ۲۹۵۳/٦

اَلْيَمِّ نَسَفًا ﴾ (طه: ٩٧)، تدل على أن العجل كان مصاغاً من ذهب، ولذلك قال ﴿ ثُمَّ لَنَسِفَنَّ مُ . ﴾ يقول بن عاشور: "والنسف: تفريق و إذراء الأجزاء شيء صلب كالبناء والتراب)(')،

ولو كان العجل حقيقياً -من لحم ودم-لعبر بما هو مناسب له للتخلص منه وهو التقطيع والذبح، ولما كان هناك حاجة إلى التعبير بكل هذه الأفعال المؤكدة (لَنَحُرِقَنَهُ, لَنَسِفَنَهُ,) لأجل القضاء والتخلص من هذا العجل المخلوق من لحم ودم، فالتعبير بهذه الأفعال و تأكيدها بهذه المؤكدات يدل على أن هذا العجل صنع من مادة صلبة قوية لا يقدر على تفكيك أجزاءها إلا بصعوبة ومشقة.

رابعاً: مناقشة أدلة أصحاب القول الرابع: (أنه عجل حقيقي رأه السامري فاشتراه من صاحبه يشبه العجول التي رأها تعبد في مصر ودعا بني إسرائيل إلى عبادته فعبدوه).

- بالنظر في الآية الأولى التي استدل بها أصحاب هذا القول، وهي قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَذَ وَاتَّمَ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ مُلِيّهِ مُ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ (الأعراف: ١٤٨)، نجد أنهم قالوا: أن من معاني (مِن) في قوله: (مِنْ مُلِيّهِ مَ) (البدل)، ويكون معنى الآية التي استدلوا بها، أي اتخذوا بدل حليهم عجلاً جسداً له خوار بأن بذلوا الحلي وأخذوا العجل جسداً له خوار، وقد تم الرد على هذا الرأي الذي قالوا به عند مناقشة أدلة أصحاب القول الثالث فلا دع لتكراره.

وأما استدلالهم بقوله تعالى حكاية عن السامري: ﴿ قَالَ بَصُرَتُ بِمَا لَمْ يَبَصُرُواْ بِهِ عَفَهَ فَقَبَضَتُ قَبَضَتُ قَبَضَتُ مِّنَ أَثَرِ ٱلرَّسُولِ فَنَبَذَتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَلَتَ لِى نَفْسِى ﴾ (طه: ٩٦)، حيث قالوا: إن السامري بصر بعجل لم يبصر به بنو إسرائيل، ورأى الفرصة مناسبة للعب بعقول بني إسرائيل، وأخذ الحلي الذي كان عندهم فدعاهم إلى أن يأتوا به فجاءوا به وأوهمهم أنه سيأتيهم بإله موسى وكذلك سولت له نفسه، وهذا التفسير للآية لنا معه عدة وقفات:

ا ليس هناك دليل من القرآن أو السنة أو الأثر يدل على ما فسرتم به هذا الآية.

<sup>(</sup>¹) ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٣٠٠:١٧.

٢-لم ينقل عن أحد من المفسرين أنه فسر الآية بهذا التفسير، فهذا القول برمته لم يقل به أحد من أهل التفسير، وإنما ذكره بعض المؤرخين المتأخرين ومنهم:
 عبدالوهاب النجار (')، وحجد بيومي مهران (')،

٣-وماذكرته من أدلة في إثبات عدم حياة العجل كافية في رد هذا القول برمته. المحور الثاني: وقفة مع الأحاديث والآثار التي استدل بها أصحاب الأقوال من حيث صحتها.

أ- الأحاديث والأثار التي استدل بها أصحاب القول الأول، يمكن رجعُها إلى حديثين رئيسيين، سبق ذكرهما، وسأتناولهما من جهة درجتهما من الصحة.

درجة هذه الأحاديث:

الحديث الأول: ما جاء عن عكرمة عن ابن عباس: (أن هارون -عليه السلام-رأى القبضة التي هي من أثر الرسول في يد السامري فقال له: ألا تلقي ما في يدك؟ فقال: هذه قبضة من أثر الرسول الذي جاوز بكم البحر....وذكر الحديث.

وهذا جزء من حديث يسمى حديث الفتون، وقد تلقاه أصحاب هذا القول بالقبول، في حين أننا نجد من يطعن في صحته، لوروده من طريق أصبغ بن زيد.

وعند البحث في كتب الجرح والتعديل، يتبين أن هناك من وثق أصبغ بن زيد، وهناك من طعن فيه، سئل عنه ابن معين فقال: "لا بأس به" ( $^{\prime}$ )، ووثقه الهيثمي ( $^{\dagger}$ )، وقال البوصيري: "وأصبغ بن زيد وثقه أحمد وابن معين والنسائي" ( $^{\circ}$ )، بينما قال عنه الذهبي: "فيه لين" ( $^{\prime}$ )، وقال الحافظ: "صدوق يغرب" ( $^{\prime}$ ).

وبالاعتماد على أقوال علماء الجرح والتعديل، يظهر أن مدار هذا الحديث على أصبغ بن زيد، وقد اختلفت أقوالهم في توثيقه فمنهم من يجعله في الثقات ومنهم من يطعن فيه، وقول ابن حجر: "أنه صدوق يغرب"، يدل على وجود ضعف في سنده، ولا سيما أنه تفرد في هذا الحديث، وضعف المحقق أحمد شاكر هذا الحديث حديث الفتون—وحكم عليه بأنه من الإسرائيليات (^).

<sup>(&</sup>lt;sup>ن</sup>) النجار، "قصص الأنبياء"، ٢٥١.

<sup>()</sup> مجد مهران، "دراسات تاريخية من القرآن الكريم"، ٣٥٢. () بحد ين معين، "معرفة الرجال"، تحقيق: محد القصان (د

<sup>&#</sup>x27;) يحي بن معين، "معرفة الرجال"، تحقيق: مجد القمار، (ط۱، دمشق، مجمع اللغة العربية، ١٤٠٥هـ) ، ٢٦١:( ٢٠٠). \*) نور الدين علي بن أبي بكر الهيئيمي، "مجمع الزوائد"، تحقيق: حسام الدين القدسي، (ط۱، القاهرة، دار المأمون، ١٤١٤هـ)، ٢٦:٧٠. \*) أحمد بن أمريك الدمريء، "انجاف الجيمة الممثل" تحقيق بدل البيث كاذ ذكر البياض، بدل المطب ١٤٠٤/هـ () ١٣٠٤/

<sup>،</sup> احتمر بن احمد الدهبي، "تاريخ الإسلام"، تحقيق: د. عمر ندمري، (ط۱، بيروت، دار الكتاب العربي، ۱-۱۵ (هـ)، ۲۸:۸ ) مجد بن أحمد الذهبي، "تاريخ الإسلام"، تحقيق: د. عمر ندمري، (ط۱، بيروت، دار الكتاب العربي، ۱۸:۷ (هـ)، ۲۰:۸۱ ( ) أحمد بن على بن حجر، "تقريب التهذيب"، تحقيق: مجد عوامة، (ط۱، سوريا، دار الرشيد، ۱۶-۱۵ (هـ) ، ۱۳:۱

<sup>)</sup> احمد بن على بن حجر، " تفريب النهديب" ، تحقيق: فهذ عواقه، (ط1، شوري، دار الرسيد، ١٠٤٠ هـ)، (١٣٣٠. ) اسماعيل بن كثير، "عمدة التفسير"، تحقيق: أحمد شاكر، (ط7، دار الدفاء، ٤٣٦ هـ)، (١٣٣٠.

وعلى فرض ثبوته، فلعل أكثره قد أخذه ابن عباس حرضى الله عنهما-عن أهل الكتاب، ولا يثبت منه إلا المرفوع، وهو قليل، قال ابن كثير: "وهو موقوف من كلام ابن عباس، وكونه مرفوعاً فيه نظر، وغالبه متلقى من الإسرائيليات، وفيه شيء يسير مصرح برفعه في أثناء الكلام، وفي بعضه ما فيه نظر ونكارة، والأغلب أنه من كلام كعب الأحبار، وقد سمعت شيخنا الحافظ المزي يقول ذلك"(').

الحديث الثاني: وهو حديث قصة تولى جبربل -عليه السلام-تربية السامري، حيث ذكر هذا الحديث جملة من المفسربن عن ابن عباس -رضى الله عنهما-وهو من رواية الكلبي عن ابن عباس، والكلبي متكلم فيه، قال عنه أبو حاتم: "الناس مجمعون على ترك حديثه، وهو ذاهب الحديث لا يشتغل به"(١)، ونقل الذهبي قول سفيان: أنه قال: "قال الكلبي: قال لي أبو صالح: انظر كل شيء روبت عنى عن ابن عباس فلا تروه"(")، وقال عنه ابن حجر: "متهم بالكذب ورمي بالرفض"(")، وقال السيوطي: "وأوهى وأوهى طرقه -يعنى طرق التفسير عن ابن عباس-طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس"(")، ونقل ابن عطية بعد أن ذكر هذا الحديث حكم القاضي أبي مجد(")، عليه حيث قال:" ضعيف "(<sup>٧</sup>)، وقال المحقق ابن عاشور عنه: "إن هذا لا يوجد في كتب الإسرائيليات، ولا أثر من السنة، إنما هي أقوال لبعض السلف ولعلها سربت من بعض القصاصين"(^).

ولذلك فهذان الحديثان لا يحتج بهما سنداً، وعلى فرض ثبوت الحديث الأول منهما، فهو موقوف على ابن عباس-رضي الله عنهما.

وبالنظر إلى متن هذين الحديثين الذين استدل بهما أصحاب هذا القول فإنى أجد أن فيهما عللاً تنافى أصول عده منها:

١ - الخلاف الكبير الذي وقع بين أهل التفسير في اسم السامري، وفي نسبته إلى بني إسرائيل، وفي وقت رؤيته لجبريل -عليه السلام-.

باعيل بن كنير، "البداية والنواية"، (ط1، بيروت، دار الفكر، ١٤٠٧هـ) ، ١٩٦:٣. دحوم بن مهد الرازي أين جانم، "الجرج والتقديل"، (ط1، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٣٧١هـ) ، ٢٧١:٧. يني، "ميزان الأعتدال"، ٢٠١٤:٥٥.

بن حجرت شربت استوطى» "الانتفاق في علوم القرآن"، تحقيق: مهذ إبراهيم، (16، مصر، الهيئة المصرية العامة، ١٣٩٤هـ) ، ٢٩٧٤٦. سماعيل بن مسلم العندك ، أبو مهذ النصرى ، القاضي، من الذين عاصروا صغار الصحابة، وهو ثقة، وثقه ابن حجر ، انظر: ان حجر، "تقريب التهذيب"، ١١٠:١. بن عظية، الأندلسي، "المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز"، ٢١:٤. بن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٢٩:١١٧.

- ٢- ماهي الميزة الربانية التي حصل عليها السامري لأجل أن يتكلف جبربل -عليه السلام-بتربيته؟
- ٣-أن جبربل -عليه السلام-لا ينزل إلا على الرسل بالوحي، وقصة مولد السامري كأنها تعارض قصة موسى الرسول؛ لتقلل من شأن الأعجاز فيه.
- ٤- هل كان السامري خارقاً للعادة بكونه يلقى هذا الأثر على ذلك التمثال فيكون عجلا بلا روح؟

وبالتالي فإن هذا القول يلحقه الضعف من جهتين: من جهة الطعن في صحة أسانيد أحاديثه، ومن جهة الطعن في متونها.

- ب-وأما الأحاديث والأثار التي استدل بها أصحاب القول الثاني، فيمكن رجعها إلى حديثين وأثر، سبق ذكرهم، وسأتناول الحديث عنها من جهة درجتها من الصحة.
- ١- الأثر الذي ورد عن قتادة في كون السامري قبض قبضة من أثر فرس جبربل-عليه السلام-فوضعها في فم العجل فانقلب لحماً ودم، هذا الأثر ذكره جملة من المفسرين عن قتادة، وهو من رواية معمر بن راشد عن قتادة، ومعمر ثقة، قال عنه ابن حجر: "ثقة ثبت فاضل" (')، وقال عنه الذهبي: "عالم اليمن" (')، إلا أنه جاء عن عبد الرزاق الصنعاني أنه سمع الإمام مالك يقول: "نعم الرجل كان معمر، لولا روايته التفسير عن قتادة"، وعلق الذهبي على ذلك قائلاً: "يظهر على مالك إعراض عن التفسير؛ لانقطاع أسانيد ذلك، فقلما روى منه"(")، ومن أجل هذا، ضعف الأئمة حديث معمر عن قتادة، قال الدار قطني: "سيء الحفظ لحديث قتادة"(')، وقال يحيى بن معين: "معمر عن قتادة ضعيف"(°)، وقدموا رواية غيره من الثقات عن قتادة على روايته عنه.

وبالاعتماد على أقوال علماء الجرح والتعديل، يظهر توثيقهم لمعمر بن راشد، لكن الاشكالية عندما يروى معمر التفسير عن قتادة كما ذكر الامام مالك وكما هو في هذه الرواية.

ابن حجر، "تقريب النهذبب"، 2:130. الذهبرى، "ميزان الاعتدال"، 2:26. محدٍ بن أحمد بن عضاد الذهبري، "سير أعلام النبلاء"، تحقيق: مجموعة من المحققين (ط۲، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥هـ)، ٧:٧. ليس في القسم المطبوع من (العلل)، ونقلته عن تعليقات د. بشير عواد على "تهذيب الكمال"، ٢١١:٢٨. ابن حجر، "تهذيب التهذيب"، ٢٠٤١٠.

وبذلك يظهر لنا أن هذه الرواية لم تسلم من النقد في سندها، وإن سلمنا بصحتها فهي لا تعدوا إلا أن تكون قولاً موقوفاً على قتادة، وليس ببعيد أن تكون هذه الرواية من الإسرائيليات.

٢- الحديث الذي ورد عن ابن عباس في كون هارون -عليه السلام-مر بالسامري وهو يصنع العجل، هذا الحديث ذكره جملة من المفسربن عن ابن عباس، وتلقاه أصحاب هذا القول بالقبول، بينما نجد أن هناك من قدح في صحته، لمجيئه من طربق سماك بن حرب (١).

وعند البحث في كتب الجرح والتعديل، يتبين أن هناك من وثق سمكاً بن حرب، وهناك من قدح فيه، قال عنه العجلي: "جائز الحديث"(١)، وقال عنه أبو حاتم: "صدوق ثقة"(")، وقال ابن حجر: "صدوق لا بأس به"( أ)، وكان سفيان الثوري يضعفه بعض الضعف (°)، وقال الذهبي: "ثقة، ساء حفظه"(¹)، وقال عنه ابن حبان: "يخطى كثيراً" (<sup>٧</sup>)، وقال الإمام أحمد: "مضطرب الحديث"(^)، وكان يلقن تلقيناً لما كبر، وذكره العلائي العلائي في المختلطين، لأنه خرف في أخر حياته (١).

وبالاعتماد على أقوال علماء الجرح والتعديل، يتضح لنا أن سماكاً بن حرب مقدوح في ضبطه، ومشكوك فيما يرويه، فهو ضعيف، ولا سيما في حديثه عن عكرمة.

وجاءت رواية أخرى للحديث من طربق حمَّاد بن سلمه، عن فرقد السبخي، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس وفيها: أنه قال: إذا خار سجدوا وإذا سكت رفعوا رؤوسهم، ولا تخلوا هذه الرواية أيضاً من مقال؛ لأنها وردت من طريق فرقد السبخي، وقد سئل عنه أحمد بن حنبل فقال: "رجل صالح ليس هو بقوي الحديث لم يكن صاحب حديث" ('`)، وقال عنه يحيى بن سعيد القطان: "ما يعجبني الحديث عن فرقد السبخي"('')، وقال عنه ابن حجر: " صدوق عابد لكنه لين الحديث كثير الخطأ"('').

باك بن حرب بن أوس البكرى الهذلي، أبو المغيرة الكوفي، مات في أحر ولاية هشام بن عبدالملك، سنة (١٣٣هـ) ، ينظر: ابن حبان، النقات، ٣٢٩:٤. بد بن عبد الله بن صالح المجلى، "تاريخ النقات" (ط۱، دار البار، ١٤٠٥هـ)، ٣٠٧١٠. أبي حائم، "الجرح والتعديل"، ٢٨٠٤.

ﺎﻑ ﻓﻲ ﻣﻌﺮﻓﺔ ﻣﻦ ﻟﻪ ﺭﻭﺍﻳﺔ ﻓﻲ ﺍﻟﻜﺘﺐ الستة" (ط١، جدة، دار القبلة للثقافة الإسلامية، ١٩٩٢) ، ٤٦٥:١.

<sup>&</sup>quot;موسوعة أقوال الإمام أحمد بن حنبل في رحال الحديث وعلله" (ط۱، بيروت، عالم الكتب،١٩٩٧م)، ١١٢:٢. القاهرة، مكتبة الخاننجي، ١٩٩٦م) ، ٤٩:١.

ورغم ما في هذه الرواية من مقال - فقد حسنها المحقق حكمت ياسين في تحقيقه لتفسير ابن كثير حيث قال: "سندها حسن، والرواية من الإسرائيليات (').

٣– وأما الحديث الذي أخرجه الكرماني عن كعب بن مالك مرفوعاً: فقد ذكره جملة من المفسرين عن كعب بن مالك، واستدل به أصحاب هذا القول وتلقوه بالقبول، بينما نجد أن هناك من ضعفه، بل عده بعضهم من الموضوعات، وذلك لوجود راو في سنده متهم بالكذب وهو يوسف بن السفر، قال عنه البخاري ومسلم والدار قطني: "هو منكر الحديث" (٢)، وقال محمّد بن أحمد بن حماد: "يوسف بن السفر كذاب" (")، وقال عنه أبو أحمد الحاكم: "روى عن الأوزاعي أحاديث شبيهة بالموضوعة"(').

وبالاعتماد على أقوال علماء الجرح والتعديل، يتضح لنا أن هذا الراوي -يوسف بن السفر -كذاب وضاع للحديث، لا يقبل حديثه ولا سيما روايته عن الأوزاعي كما هو في سند هذا الحديث، فالحديث بهذا السند يرد ولا يقبل.

وجاء الحديث برواية أخرى أخرجها راشد بن سعد عن سعد بن أبي وقاص -رضى الله عنه-وفيها قول موسى -عليه السلام-: "يا رب فمن جعل فيه الروح"؟(°)، وقد وقد تلقى أصحاب هذا القول هذا الحديث بالقبول، بينما نجد من يطعن في صحته، وذلك لوجود عدد من الرواة في سنده متكلم فيهم، منهم إسحاق بن إبراهيم بن جميل قال عنه أبو الشيخ الأصبهاني: "شيخ صدوق، كثير الغرائب" (١)، وعبد الله بن صالح وثقه بعضهم وطعن فيه البعض الأخر، قال عنه أبو زرعة: "لم يكن عندى ممن يتعمد الكذب وكان حسن الحديث"(٧)، وقال عنه ابن حبان: "منكر الحديث جداً يروى عن الأثبات ما لا لا يشبه حديث الثقات، وعنده المناكير الكثيرة عن أقوام مشاهير أئمة وكان في نفسه صدوقاً يكتب لليث"(^)، وقال الإمام أحمد كان أول أمره متماسكاً ثم فسد بأخرة وليس هو هو بشيء (١)، وقال عنه ابن حجر: "صدوق كثير الغلط، ثبت في كتابه، وكانت فيه

<sup>(&#</sup>x27;) ابن كنير، "نفسير القرآن العظيم"، ٣٠٤٥. "اريخ ابن عساكر"، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي (ط۱، دار الفكر، ١٤١٥ هـ) ، ٨٣:٢٨، وانظر: مجد بن أحمد بن عثمان القميم، "ميزان الاعتدال في نقد الرحال"، تحقيق: على مجد البحاوي (ط۱، بيروت، دار المعرفة للطباعة والنشر، ١٨٢٢٥) ، ٤٤٦:٤ [٢] بن عساكر، "تاريخ دمشق"، ٨٣:٢٨، الذهبي، "ميزان الاعتدال في نقد الرحال" ٤٤:٤٤.

<sup>-</sup> الرسان، ١٦١١هـ). ١٤٠٤هـ) (٢ بركات) . الكواكب النيرات" تحقيق: عبد القيوم عبد رب النبي \_\_ (ط1، بيروت، دار المأمون، ١٩٨١) ، ٤٨١:١. (\*)الخطيب، "الكواكب النيرات" ، (٤١:٨٤ (\*) النوري، "موسوعة أقوال الإمام أحمد بن حنبل في رحال الحديث وعلله"، ٢٥٧:٢

غفلة" (')، وقال عنه الذهبي: "فيه لين وله مناكير صاحب حديث"(')، ومن الرواة في سند هذا الحديث معاوية بن صالح، وثقه عبد الرحمن بن مهدى (")، وقال عنه الذهبي: الذهبي: "صدوق إمام"( أ)، وأما عباس الدوري، فروى عن يحى: "ليس برضي، كان يحى يحي بن سعيد لا يرضاه" (°)، وقال أبو إسحاق الفزاري: "ما كان بأهل أن يروي عنه"(¹)، عنه"( $^{1}$ )، وقال عنه ابن حجر: "صدوق له أوهام"( $^{4}$ )، ومن الرواة راشد بن سعد، قال عنه عنه أبو زرعة: "راشد بن سعد عن سعد بن أبي وقاص مرسل" $(^{\wedge})$ ، وذكر الحاكم أن الدار الدار قطني ضعفه وكذا ضعفه بن حزم( ٩)، وقال عنه ابن حجر: "ثقة كثير الإرسال"( ` ' ). الإرسال"('').

ووجود هؤلاء الرواة في هذا السند أضعفه، وجملة القول؛ بأن إسناد هذا الحديث -بهذه العلل التي وردت فيه-إسناد لا يصلح الاحتجاج به، فهو إسناد علله كثيرة ومن أبرزها الانقطاع، فثبت ضعفه.

كما جاء هذا الحديث من طريق أخر عن ابن أبي حاتم، قال حدثنا أبو زرعة، قال: حدثنا عمرو بن حماد، قال حدثنا أسباط، عن السدى، ثم ذكر الحديث، وبالرجوع لكتب الجرح والتعديل نجد أن في هذا السند رواة لم يسلموا من الطعن، فأسباط بن نصر الهمداني، قال عنه ابن حجر: صدوق كثير الخطأ يغرب(١١)، وقال الذهبي: توقف فيه أحمد، وضعفه أبو نعيم، وقال عنه النسائي: ليس بالقوى (١٢)، وقال حرب بن إسماعيل: "قلت لأحمد: كيف حديثه؟ قال: ما أدري، و كأنه ضعفه"(١٦)، وفيه إسماعيل بن عبد الرحمن السدى، قال عنه ابن حجر: "صدوق يهم و رمى بالتشيع"(١٤)، وقال عنه ابن معين: "ضعيف"، وقال الجوزجاني: "هو كذاب شتام" وقال أبو زرعة: "لين" وقال أبو حاتم: "يكتب حديثه ولا يحتج به"(°').

هذيب التهذيب"، ٢٠٨:١.

اية .: ۷:۸ه۱.

قي، "جامع التحصيل في أحكام المراسيل" (ط٢، بيروت، عالم الكتاب، ١٧٤٠٧ه) ، ١٧٤:١.

سبيب، ميرات الاعتدال"، 1901. التوزي" موسوعة أقوال الإمام أحمد بن حنيل في رجال الحديث وعلله"، ٧٩:١ ابن حجر، "توذيب التوذيب"، ١٠٨٤. ابن حجر، "توذيب التوذيب"، ٣١٤:١.

وبالاعتماد على أقوال علماء الجرح والتعديل، يتضح لنا أن في هذا السند راويين تكلم فيهما أهل الجرح والتعديل، والذي يظهر من أقوالهم إنهما ضعيفان لا يحتج بحديثهما، فالحديث بهذا السند يرد ولا يقبل.

ثم إن في متن هذه الأحاديث نكارة من عدة نواح: (')

١ -كيف يقول رأس الأنباء ورأسهم سيدنا مجد - الله-؟

٢- وكيف يقول للرب-عز وجل-: وعزتك ما أضل قومي أحد غيرك؟ أو أجبرتهم
 على الضلال. وتحقيقاً أن الله خلق الضلال، لكن النطق به في هذا المقام صورة شنيعة.

٣- وكيف يقره الله عليها، ويزيده مدحاً عليها .

وبالتالي فإن هذا القول يلحقه الضعف من جهتين: من جهة الطعن في صحة أسانيد أحاديثه، ومن جهة الطعن في متونها. ج-وأما الأحاديث التي استدل بها أصحاب القول الثالث فيمكن رجعها إلى حديثين رئيسيين، سبق ذكرهما، وسأتناولهما من جهة درجتهما من الصحة.

#### درجة هذه الأحاديث:

1- الحديث الذي أخرجه الفريابي وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه عن علي حرضي الله عنه -قال: "..... فعمد موسى إلى العجل فوضع عَلَيهِ المبارد فبرده وهو على شطر نهر فما شرب أحد من ذلك الماء -ممن كان يعبد ذلك العجل -إلا اصفر وجهه مثل الذهب...."، وهذا الحديث ذكره جملة من المفسرين عن علي -رضي الله عنه -وفيه أبو إسحاق عمرو بن عبد الله بن عبيد، وهو مدلس، قيل إنه لم يسمع من أبي عبد الرحمن السلمي، إلا أن البخاري أخرج له حديثاً من طريق شعبة عن أبي إسحاق عن أبي عبد الرحمن السلمي عن عثمان -رضي الله عنه -مما يدل على أنه سمعه من أبي عبد الرحمن السلمي عن عثمان حرضي الله عنه -مما يدل على أنه سمعه من أبي عبد الرحمن السلمي حيث صرح بالسماع منه، وليس في هذا الحديث ما يطعن في صحته.

مجلة دراسات في التعليم العالى

<sup>(</sup>¹) إيراهيم بن محد اطفيش، "تفسير اطفيش:" ١٣: ١٣ –بقول اطفيش: "حديث تقوح منه رائحة البعود، ورائحة الحيرة، كذيوه عن النبي-ﷺ-.

٧- وأما الحديث الثاني الذي رواه ابن عباس -رضي الله عنهما-، أنه قال: " لا والله ما كان فيه صوت قط، إنما كانت الريح تدخل من دبره وتخرج من فيه، فكان ذلك الصوت من ذلك"(')، فهو جزء من حديث الفتون الذي مر معنا سابقاً، وقلنا إن مداره على أصبغ بن زيد، وقد بينا درجة هذا الحديث فلا دع للتكرار.

فهذه هي الأحاديث والأثار التي تم الاستشهاد بها من أصحاب الأقوال السابقة، وتبين أن أغلب تلك الأحاديث والآثار لا يخلو سندها ومتنها من مقال، وكذلك وجود التعارض الواضح بين رواياتها.

## القول الراجح وأدلته:

وبعد عرض الأقوال الأربعة وأدلتها، ومناقشة كل قول على حدة، فإن الذي يظهر لي هو ضعف القول الرابع؛ لعدم وجود دليل يثبت أن العجل هو عجل حقيقي اشتراه السامري من السوق، ولم يقل بهذا القول أحد من المفسرين مطلقاً، إنما ذكره بعض المؤرخين المتأخرين، ولا يعول على قولهم.

وبقي أمامي الآن الترجيح بين الأقوال الثلاثة الأول، وكل تلك الأقوال لها حظ من النظر، والترجيح بينها فيه نوع من الصعوبة، ولكن بعد التأمل في الآيات التي استدل بها أصحاب تلك الأقوال، والوقوف على الأحاديث والأثار التي استندوا إليها فيما ذهبوا إليه، ترجح لي أن أولى هذه الأقوال بالقبول وأقربها إلي الصواب القول الثالث وهو أن حقيقة العجل أنه تمثال على هيئة عجل صنعه السامري بيديه بدقة متناهية وعبقرية غير مسبوقة جعل فيه تجويفاً بطريقة محكمة بحيث إذا دخلت الريح فيه وخرجت منه يصدر صوباً يشبه صوب الخوار، ويمكن الاستدلال له بعدة أدلة يكون في ثناياها الرد على الأقوال الأخرى، وهي:

١- أن مجمل الأحاديث والآثار التي استدل بها أصحاب القولين الأولين لا تخلو من مقال في سندها ومتنها، وعلى فرض صحة بعضها فهي موقوفة، وغالبها متلقى من الإسرائيليات.

(¹) ابن كثير، "قصص القرآن". ١٦٩:٢.

مجلة دراسات في التعليم العالى

- ٧- صحة الحديث الذي استدل به أصحاب القول الراجح حيث دل على أن موسى-عليه السلام-برد العجل بالمبرد، وهذا يؤكد على أن العجل مصنوع من ذهب، صنعه السامري من الذهب الذي ألقاه بنو إسرائيل في النار، ولو كان العجل من لحم ودم لما برده موسى -عليه السلام-بل قتله وقطعه.
- ٣- التعارض الظاهر والواضح بين الروايات التي استدل بها القائلون بالقولين
   الأوليين، وهو تعارض في كثير من جزيئيات وتفاصيل الحدث، ومنها على سبيل
   المثال لا الحصر:

الاختلاف في السامري هل كان من بني اسرائيل أم أنه كان علجاً من كرمان، أم كان من أهل باجرما قرية قريبة من مصر، أو قرية من قرى موصل، أو كان من القبط وخرج مع موسى –عليه السلام–مظهراً الإيمان، وكان جاره، أم كان من عباد البقر وقع في مصر فدخل في بني إسرائيل بظاهره وفي قلبه عبادة البقر، واختلافهم في اسمه، فمنهم من يقول اسمه هارون، ومنهم من يقول: موسى، وقيل: هو لقب له، وقيل: يحتمل أن يكون السامري نسبة إلى "شومير" ومعناها بالعبرية الحفظ والحراسة، واختلاف الروايات في وقت رؤيته جبريل –عليه السلام–فقيل: رآه يوم فلق البحر، وقيل: وقت ذهابه بموسى إلى الطور، واختلفت الروايات في مصدر قبضته وكيف اختص برؤية جبريل –عليه السلام–ومعرفته من بين سائر الناس؟ فقيل: إنه عرفه لأنه رأه في صغره وحفظه من قتل آل فرعون له وكان ممن رباه، وكل هذا ليس عليه أثارة من علم ولا يدل عليه التنزيل الكريم. يقول أبو مسلم الأصفهاني: "ليس في القرآن تصريح بهذا الذي ذكره المفسرون"(').

3- ومن الإشكاليات على القولين الأولين أن السامري اختص دون سائر بني اسرائيل برؤية جبريل -عليه السلام-، واختص قبل ذلك برعاية خاصة من جبريل -عليه السلام-عندما خافت أمه عليه من الذبح، فما هي الميزة التي تميز بها هذا الضال المارق الكاذب أن يمكن من رؤية جبريل-عليه السلام- ويحضى بتربيته؟، وأن يأخذ من أثره ويضل به الناس؟، وقد ذكرت سابقاً أن

مجلة دراسات في التعليم العالى

<sup>(</sup>١) انظر: القاسمي، "تفسير القاسمي" ١٤٤:٧.

هذه الرواية ضعفها الكثير من المحققين، ومن رأى أنها مقبولة قال: إن ما ورد فيها إنما هو استدراج لهذا للرجل، وابتلاء لقومه.

- و والسياق القرآني الذي لا يمكن إغفاله في التفسير، فهو موجه مهم للأقوال، ومرجح لا غنى عنه، بل يتعين التفسير به، ويظهر هذا من دلالة التعبير بقوله ( فأخرج) قبل قوله ( عجلاً جسداً ) والذي يفيد أن العجل كان محجوباً عنهم، فأخرجه السامري بعد أن صنعه بحيلة مستورة عنهم حتى أتمه، ثم عاتب موسى عليه السلام السامري وأنكر عليه فعلته ثم قال له ﴿ وَانظُرْ إِلَى إِلَيْهِكَ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا لَيْهُ وَانظُرْ إِلَى إِلَيْهِكَ اللَّهِ عَلَيْهُ مَا اللَّهِ عَلَيْهُ وَانظُرْ إِلَى اللَّهِ اللهِ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهِ فَعَلَيْهُ وَانظُرْ إِلَى اللَّهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَانظُرْ اللَّهِ اللهِ الله عَلَيْهُ وَانظُرْ إِلَى اللَّهِ بهذه المؤكدات من كان العجل جسماً من لحم ودم لما عبر في هذه الآية بهذه المؤكدات من التحريق ثم النسف لإخفاء معالمه، ولكتفي بإحراقه فقط ، فلما كان هذا العجل مصنوعاً من الذهب والحلي كان لزاماً أن يعبر بهذا التعبير؛ لأن الذهب لا يحترق ولا يكفيه الإحراق.
- 7 كما يتوافق القول الراجح مع ما ذكره المفسرون والمؤرخون من تعظيم المصريين القدماء للعجول المنحوتة من ذهب.
- ٧-وتوافق مع وصف العجل في الآيات الكريمة بأنه (جسد)، ولفظ الجسد يطلق على الجسم الذي لا روح فيه كما ذكرت سابقاً، فهو عبارة عن تمثال على هيئة عجل صنعه السامري بيديه بدقة متناهية وعبقرية غير مسبوقة جعل فيه تجويف بطريقة محكمة بحيث إذا دخلت الريح فيه وخرجت منه يصدر صوتاً يشبه صوت الخوار كما وصفته الآيات، ولو كان عجلاً حقيقياً من لحم ودم لما كان لوصفه بأنه (له خوار) وجه، ولكان وصفه أولى بالتعجب منه.
- ۸-وأخيراً لعل مما يستأنس به لترجيح هذا القول: أن عدداً من المفسرين والمتأملين في الآيات الكريمة رجحوه وقالوا به، وردوا ما عداه من الأقوال أو مالوا إلى تقديمه عليها، والله ولي التوفيق.

#### الخاتمة:

# أهم النتائج:

- ١- ورد في القرآن الكريم ذكر قوله: ﴿ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوارٌ ﴾ مرتين: في سورة الأعراف وطه، وقد اختلف أهل التفسير في ماهية العجل الذي عبده بنو إسرائيل على أربعة أقوال:
  - أ- أنه عجل أجوف ليس فيه روح وله خوار.
- ب- أنه عجل صاغه السامري فجعله الله -عز وجل-جسداً ذا لحم ودم، له خوار.
- ج- أنه تمثال على هيئة عجل جعل فيه تجويفاً بطريقة محكمة إذا دخلت الربح فيه وخرجت منه يصدر صوبًا يشبه صوب الخوار.
- د- أنه عجل حقيقي رآه السامري فاشتراه من صاحبه يشبه العجول التي رآها تعبد في مصر ودعا بني إسرائيل إلى عبادته.
- ٢ تبين لي أن القول الرابع مرفوض جملة وتفصيلاً لعدة أسباب بينتها سابقاً، ومن
   أهمها أن هذا القول لم يقل به أحد من المفسربن مطلقاً.
- ٣- كما تبين لي أن القولين الأوليين مرجوحان؛ للتعارض الظاهر والواضح بين الروايات التي استدل بها أصحاب كلا القولين، وهو تعارض في كثير من جزيئيات وتفاصيل الحدث، إضافة إلى أن أصحاب تلك الأقوال اعتمدوا بشكل كبير على الرواية التي جعلت من السامري رجلاً له ميزة ليست لغيره من البشر في كونه يلقي القبضة التي في يده وهي من أثر فرس جبريل –عليه السلام على حلي القوم فيخرج منه عجلاً جسداً له خوار، وقد بينت سابقاً حكم أهل الجرح والتعديل على تلك الرواية.
- ٤- ترجح عندي-والله أعلم-القول الثالث وهو: أن العجل كان تمثالاً على هيئة عجل جعل فيه تجويفاً بطريقة محكمة إذا دخلت الريح فيه وخرجت منه يصدر صوتا يشبه صوت الخوار، وقد ذكرت في نتائج هذا البحث الأسباب التي جعلتني أرجح هذا القول.

٥- شملت الدراسة واحد وأربعين مفسراً، رجح القول الأول: أربعة، والذين لم يصرحوا بترجيحه ولكن اكتفوا بذكره فقط: سبعة عشر مفسراً، ورجح القول الثاني: سبعة، والذين لم يصرحوا بترجيحه ولكن اكتفوا بذكره فقط: ستة وعشرون، أما القول الثالث: فقد رجحه اثنا عشر، والذين لم يصرحوا بترجيحه ولكن اكتفوا بذكره فقط: خمسة عشر مفسراً، والقول الرابع: رجحه اثنان، ولم يصرح بترجيحه واحد، والأخر فقد مال إلى ترجيحه.

### أهم التوصيات:

- ١ ضرورة البحث والكتابة في الآيات التي أشكلت على السادة المفسرين، ببيان
   الأقوال فيها، وتمييز القول الصحيح منها من السقيم، وإيضاحه.
- ٢ أن يضع الباحث في قرارة نفسه نبذ الأهواء والعصبية المقيتة عند دراسته للآية القرآنية دراسة مقارنة، فالحق واضح وبين لمن رغب الوصول إليه.
- ٣- تحتاج الدراسة من الباحث في التفسير المقارن إلى التروي والتأمل والصبر عند دراسته لأقوال المفسرين في الآية المراد دراستها وفق منهجية علمية، وبحيادية متناهة.

وختاماً: فهذا العمل عمل بشري يطرأ عليه القصور والنقص، فما كان من صواب فمن الله وحده، وما كان من خطأ أو نقص أو زلل فمن نفسي والشيطان، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محد وعلى آله وصحبه أجمعين، والله ولي التوفيق.

# فهرس المصادر والمراجع

#### القرآن الكريم.

- ابن الخطيب، محد عبد اللطيف، " أوضح التفاسير". (ط٦، القاهرة، المطبعة المصرية، ١٣٨٣هـ)
- ابن جزي، محد بن أحمد بن محد الكلبي، "التسهيل لعلوم التنزيل" تحقيق: د. عبد الله الخالدي، (ط١، بيروت، دار الأرقم، ١٤١٦هـ).
- ابن حجر، أحمد بن علي، "تقريب التهذيب"، تحقيق: مجد عوامة، (ط١، سوريا، دار الرشيد، ٢٠٠٦هـ).
- ابن عاشور، محمد الطاهر بن محمد التونسي، " التحرير والتنوير" (ط١، تونس، الدار التونسية للنشر، ١٩٨٤ هـ).
- ابن عطية، عبد الحق بن غالب الأندلسي، "المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز". تحقيق: عبد السلام عبد الشافى، (ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ٢٢ ١٤ ٨هـ).
- ابن قتیبة، عبد الله بن مسلم، "تفسیر غریب القرآن". تحقیق: السید أحمد صقر، (بیروت، المکتبة العلمیة، ۱٤۲۸هـ).
- ابن كثير، إسماعيل بن عمر، "قصص القرآن". تحقيق: مصطفى عبد الواحد، (ط۱، القاهرة، دار التأليف، ۱۳۸۸هـ).
  - ابن كثير، اسماعيل، "البداية والنهاية"، (ط١، بيروت، دار الفكر، ٧٠٤هـ).
- أبو السعود، كهد مصطفى، "إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم". (بيروت، دار إحياء التراث العربي).
- أبو الشيخ، عبد الله بن مجد بن جعفر الأصبهاني، "طبقات المحدثين بأصبهان والواردين عليها"، تحقيق: عبد الغفور البلوشي (ط٢، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤١٢هـ)،
- أبو حاتم، عبد الرحمن بن محد الرازي، "الجرح والتعديل"، (ط١، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٢٧١هـ).
- أبو حيان، محمد يوسف الأندلسي، "البحر المحيط في التفسير". تحقيق: صدقي محمد جميل، (ط١، بيروت، دار الفكر، ١٤٢٠هـ).
- أبو زهرة، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد، "زهرة التفاسير"، (د. ط، بيروت، دار الفكر العربي).
  - الأشقر، حجد بن سليمان، "زبدة التفسير". (طه، الأردن، دار النفائس، ٢٧٤ه).

- الألوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله، "روح المعاني". تحقيق: علي عبدالباري، (ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٥ه).
- بابن عساكر، علي بن الحسن بن هبة الله، "تاريخ ابن عساكر"، تحقيق: عمرو بن غرامة العمروي (ط١، دار الفكر، ١٤١٥هـ)
- بركات بن أحمد بن محمد الخطيب، "الكواكب النيرات" تحقيق: عبد القيوم عبد رب النبي (ط١، بيروت، دار المأمون، ١٩٨١).
- البغوي، حسين بن مسعود، "معالم التنزيل في تفسير القرآن". تحقيق: مجد النمر، (ط٢، الرياض، دار طيبة، ٢٤٢٧هـ).
- البقاعي، إبراهيم بن عمر بن حسن، "نظم الدرر في تناسب الآيات والسور"، (د. ط،
   القاهرة، دار الكتب الإسلامية).
- البلخي، مقاتل بن سليمان، "تفسير مقاتل"، تحقيق: عبد الله شحاته، (ط١، دار إحياء التراث، ١٤٢٣هـ).
- البوصيري، أحمد بن أبي بكر، "إتحاف الخبرة المهرة"، تحقيق: دار المشكاة، (ط۱، الرياض، دار الوطن، ۱٤۲۰هـ).
- البيضاوي، عبد الله بن عمر بن مجد، "أنوار التنزيل وأسرار التأويل"، تحقيق: مجد المرعشلي، (ط١، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٨،٤١٨هـ)
- الثعلبي، أحمد بن محجد بن إبراهيم، تحقيق: أبي محجد بن عاشور، (ط١، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢٢هـ).
  - حجازي، مجد محمود، "التفسير الواضح"، (ط١٠، دار الجيل الجديد، ١٣١٤هـ).
- الخازن، علاء الدين علي بن مجد بن إبراهيم بن عمر، المعروف، "لباب التأويل في معاني التنزيل"، تحقيق: مجد علي شاهين، (ط۱، بيروت، دار الكتب العلمية، ۱٤۱٥هـ). الخطيب، عبد الكريم يونس، " التفسير القرآني للقرآن"، (القاهرة، دار الفكر العربي، ١٤٣٠هـ).
  - الديجاني، زاهية، "أحسن القصص"، (ط٣، دار التقريب بين المذاهب الإسلامية، ٢٠٠١).
- الذهبي، مجد بن أحمد بن عثمان، "سير أعلام النبلاء"، تحقيق: مجموعة من المحققين
   (ط۳، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥هـ).
- الذهبي، محمد بن أحمد، "تاريخ الإسلام"، تحقيق: د. عمر تدمري، (ط١، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٠٧هـ).

- الرازي، محمد بن عمر بن الحسن، "مفاتيح الغيب". (ط۳، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ٢٠٤١هـ).
- الراغب، الحسين بن مجد الأصفهاني، "المفردات في غريب القرآن"، تحقيق: صفوان الداودي،
   (ط۱، دمشق، دار القلم، ۱۲۱ه).
- رضا، مجد رشید، "تفسیر المنار"، (د. ط، القاهرة، الهیئة المصریة العامة للکتاب، ۱۹۹۰م).
- الزحيلي، وهبة بن مصطفى، " التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج"، (ط۲، دمشق،
   دار الفكر المعاصر، ۱٤۱۸ه).
- الزرقاني، مجد عبد العظيم، "مناهل العرفان في علوم القرآن". (ط٣، دمشق، مطبعة البابي الحلبي، بدون تاريخ).
- الزمخشري، محمود بن عمرو بن أحمد، " الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل"، (ط۳، بيروت، دار الكتاب العربي، ۱٤۰۷هـ).
- السمرقندي، نصر بن مجد بن أحمد، "بحر العلوم"، (د، ط، نسخة محوسبة الشاملة). السمعاني، منصور بن مجد بن عبد الجبار، "تفسير القرآن"، تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس، (ط۱، الرياض، دار الوطن، ۱٤۱۸ه).
- السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، "الإتقان في علوم القرآن"، تحقيق: مجد إبراهيم، (ط١، مصر، الهيئة المصربة العامة، ١٣٩٤هـ).
- السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، "الدر المنثور في التفسير بالمأثور"، (د. ط، بيروت، دار الفكر).
  - الشعراوي، محد متولى، "تفسير الشعراوي"، (د. ط، مطابع أخبار اليوم، ١٩٩٧م).
- الشنقيطي، محد الأمين بن المختار، "أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن". (بيروت، دار الفكر للطباعة والنشر، ١٤١٥هـ).
- الصنعاني، عبد الرزاق بن همام بن نافع، "تفسير عبد الرزاق"، تحقيق: د. محمود عبده، (طة ١، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٩هـ).
- الطبري، محمد بن جرير، "جامع البيان في تأويل القرآن". (ط٣، بيروت، دار الكتب العلمية، ٩٩٩م).
  - طنطاوي، محد سيد، "التفسير الوسيط، (ط١، القاهرة، دار نهضة مصر، ١٤١٣ه).
  - العاني، محمود عقيل، التفسير المقارن -دراسة تأصيلية". (ط١، جامعة بغداد، ١٤٣٤هـ).
    - عباس، فضل حسن، "قصص القرآن الريم"، (ط٣، الأردن، دار النفائس، ١٤٣٠هـ).
      - العجلى، أحمد بن عبد الله بن صالح، "تاريخ الثقات" (ط١، دار الباز، ١٤٠٥هـ).

- فرعون، د. روضة عبد الكريم، "دراسة نظرية وتطبيقية على سورة الفاتحة". (رسالة دكتوراه،
   الجامعة الأردنية، عمان، ٢٣٢هـ).
- القاسمي، جمال الدين، "محاسن التأويل". تحقيق: محد باسل، (ط۱، بيروت، دار الكتب العلمية، ۱۱۸ه).
- القرطبي، محد بن أحمد، "الجامع لأحكام القرآن". تحقيق: أحمد البردوي (ط٢، القاهرة، دار الكتب المصرية، ١٣٨٤هـ).
- القيرواني، مكي بن أبي طالب القيسي، "الهداية إلى بلوغ النهاية"، تحقيق: مجموعة رسائل جامعية بكلية الدراسات العليا والبحث العلمي، (ط١، مجموعة بحوث الكتاب والسنة -كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الشارقة، ٢٩، ١٤ه).
- المحلي، جلال الدين محد بن أحمد، والسيوطي، جلال الدين عبد الرحمن، "تفسير الجلالين". (ط١، دمشق، دار البشائر).
- المشني، مصطفى إبراهيم، "التفسير المقارن -دراسة تأصيلية". (مجلة الشريعة والقانون،
   الأردن، ٢٦، ٢٧، ١٤٢٧هـ).
- المقدم، كهد أحمد إسماعيل، "تفسير القرآن الكريم"، (دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية http://www.islamweb.net
- مهران، محد بيومي، "دراسات تاريخية من القرآن الكريم"، (ط۲، دار النهضة العربية، ۱٤۰۸هـ).
  - النجار، عبد الوهاب، "قصص الأنبياء"، (ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٦٠١م).
- النسفي، عبد الله بن أحمد بن محمود، " مدارك التنزيل وحقائق التأويل"، (ط۱، بيروت، دار
   الكلم الطيب، ۱۹۱۹هـ).
- النوري، السيد أبو المعاطي، "موسوعة أقوال الإمام أحمد بن حنبل في رجال الحديث وعلله" (ط١، بيروت، عالم الكتب،٩٩٧م).
- الهيثمي، نور الدين علي بن أبي بكر، "مجمع الزوائد"، تحقيق: حسام الدين القدسي، (ط١، القاهرة، دار المأمون، ١٤١٤هـ).
- الواحدي، علي بن أحمد بن محجد، " الوسيط في تفسير القرآن المجيد"، تحقيق: مجموعة من المحققين، (ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٥؛ ١ه).
- يحي بن معين، "معرفة الرجال"، تحقيق: كهد القصار، (ط۱، دمشق، مجمع اللغة العربية،
   ۱٤۰٥هـ).