## جامعــة الأزهـــر كليــة اللغــة العـربيــة بإيتـــاي البـــارود الـمـجلــة العلميـــة

المحاور الفكرية لقصيدة المديح النبوي في العصر العثماني دراسة موضوعية

# إعراو

## د/ محمد أحمد عبد الفتاح صحصاح

محاضر بالجامعة القاسمية

دكتوراه الأدب والنقد جامعة الأزهر

( العدد السادس والثلاثون )

( الإصدار الثالث .. أغسطس )

( ۱۱۹۵۵ – ۲۰۲۳م )

علمية محكمة ربع سنوية

الترقيم الدولي: ISSN 2535-177X

# المحاور الفكرية لقصيدة المديح النبوي في العصر العثماني دراسة موضوعية

محمد أحمد عبد الفتاح صحصاح

محاضر بالجامعة القاسمية، إمارة الشارقة، الإمارات العربية المتحدة.

البريد الإلكتروني: msehsah@alqasimia.ac.ae

#### الملخص:

مما لا شك فيه أن شخصية النبي كانت وستظل نبعاً ثراً، ومعيناً لا ينضب على مرّ الزمان فهو شحصاحب الخلق العظيم، ورحمة الله للعالمين، والأسوة الحسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر، ولقد وجد الشعراء في شخصه الكريم المثل الأعلى، والقدوة الطيبة؛ فانطلقت ألسنتهم تلهج بالثناء عليه من وتعدد شمائله وفضائله ومعجزاته.

وقد ظهر هذا الفن مع ظهور الإسلام بمجيئ النبي هؤوأذيع بعد ذلك مع انطلاق الدعوة الإسلامية وشعر الفتوحات، ومن الجدير بالذكر "أن هذا الفن لم يبلغ الذروة إلا في عصور الدول المتتابعة على يد الإمام "شرف الدين البوصيري" ت٦٩٦هـ في القرن السابع الهجري.

وقد احتل شعر المديح النبوي في العصر العثماني مكانا مرموقا بين الأغراض والموضوعات الشعرية، وأضحى شعراء المدائح النبوية من أصحاب المكانة المرموقة بين الناس.

وقد كثر شعر المديح النبوي في هذا العصر فوقف الشعراء يفصحون عن مكنون حبهم النبي ، ويذكرون فضله ومنزلته، ويتوسلون به ، ويطلبون شفاعته، ويتشوقون إلى قربه، ويشكون إليه ذنوبهم وما عملته أيديهم، ويعطرون أشعارهم بالصلاة والتسليم عليه، ويذكرون معجزاته الباهرة التي تشهد بصدق رسالته، ويستعرضون المواقف البارزة في سيرته العطرة.

الكلمات المفتاحية: المحاور، الفكرية، المديح النبوي، العصر العثماني، دراسة موضوعية.



# The intellectual axes of the Prophet's praise poem in the Ottoman era, an objective study

Mohamed Ahmed Abdel-Fattah Sehsah Lecturer at Al Qasimia University, Sharjah, United Arab Emirates.

Email: msehsah@alqasimia.ac.ae

Abstract:

Undoubtedly, the personality of the Prophet, may God's prayers and peace be upon him, was and will remain a source of wealth and an inexhaustible source over time, for he, may God's prayers and peace be upon him, is the owner of great creation, God's mercy to the worlds, and a good example for those who hoped for God and the Last Day. Their tongues began to praise him, may God bless him and grant him peace, and enumerate his merits, virtues, and miracles This art appeared with the emergence of Islam with the advent of the Prophet, may God bless him and grant him peace, and was broadcast after that with the launch of the Islamic call and the poetry of the conquests. The poetry of praise of the Prophet in the Ottoman era occupied a prominent place among the purposes and themes of poetry, and the poets of praise to the Prophet became among those with a prestigious position among the people. The poetry of the Prophet's praise abounded in this era, so the poets stopped expressing the secrets of their love for the Prophet, may God bless him and grant him peace, and mentioned his bounty and rank, and begged for his generous side, and asked for his intercession, and longed for his closeness, and complained to him of their sins and what their hands had done, and perfumed their poetry by praying and greeting him, and mentioning his amazing miracles that witnessed Sincerely his message, and review the prominent positions in his fragrant biography.

**Keywords**: Axes, Intellectual, Prophetic Praise, The Ottoman Era, An Objective Study.



#### مقدمة:

الحمد لله الذي علم بالقلم، علم الإنسان مالم يعلم، والصلاة والسلام على النبي الأكرم، وعلى آله وصحبه وسلم، وبعد:

فقد عُرف المديح النبوي منذ بعثة النبي ونظمه الشعراء عبر مختلف العصور الأدبية حتى أصبح فنًا مستقلًا متكاملًا ويعد العصر العثماني من العصور التي ازدهر فيها المديح النبوي، حيث شاع هذا اللون من الشعر الديني، وظهرت فيه الدواوين المستقلة في مدح الجناب النبوي الشريف؛ لهذا ولغيره جاءت هذه الدراسة تتغيّا الكشف عن المحاور الفكرية لقصيدة المديح النبويّ في العصر العثماني من خلال انتخاب بعض النماذج الشعرية التي تخدم الفكرة المطروحة.

#### واشتملت هذه الدراسة على:

- المقدمة.

-المحاور الفكرية والموضوعات التي عالجتها قصيدة المديح النبوي في العصر العثماني.

المحور الأول: التوسل بجاه النبي ، وطلب شفاعته ونجدته.

المحور الثاني: طلب الشفاعة وشكوى الذنوب.

المحور الثالث: الصلاة والسلام على النبي ﷺ.

المحور الرابع: مدح النبي ﷺ والإشادة بشمائله العطره، وأخلاقه الزكية.

المحور الخامس: الحديث عن معجزاته را

المحور السادس: إظهار محبته ، والشوق إلى زيارته.

المحور السابع: الوصف الحسى والخِلْقي للنبي را

المحور الثامن: اعتراف الشعراء بعجزهم عن الوفاء بحقه ، وتقصيرهم في مدحه.



#### الخاتمة.

#### المصادر والمراجع.

والمنهج المتبع في هذه الدراسة هو المنهج الوصفي التحليلي، الذي يتتبع الظواهر من خلال المادة الشعرية ويحللها، ويقسّمها إلى رؤى وأفكار وموضوعات.

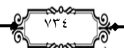
## المحاور الفكرية لقصيدة المديح النبوي في العصر العثماني:

تظلّ شخصية النبي النبي

والمدائح النبوية كما عرّفها د/ زكي مبارك: من فنون الشعر التي أذاعها التصوف، فهي لون من التعبير عن العواطف الدينية، وباب من الأدب الرفيع؛ لأنها لا تصدر إلا عن قلوب مفعمة بالصدق والإخلاص "(١).

ولقد ظهر هذا الفن مع ظهور الإسلام بمجيئ النبي هي وأذيع بعد ذلك مع انطلاق الدعوة الإسلامية وشعر الفتوحات، ومن الجدير بالذكر " أن هذا الفن لم يبلغ الذروة إلا في عصور الدول المتتابعة على يد الإمام " شرف الدين البوصيري" ت ٢٩٦ه في القرن السابع الهجري "(٢).

<sup>(</sup>٢) الأدب في بلاد الشام: د/ عمر موسى باشا، ص٤٠٨ بتصرف، ط: المكتبة العباسية بدمشق، ١٩٧٢م .



<sup>(</sup>۱) المدائح النبوية في الأدب العربي: د/ زكي مبارك، ص ١٤، ط: الهيئة العامة لقصور الثقافة، الطبع الأدب الصوفي والإسلمي، الطبع الأدب الصوفي والإسلمي، د: عبد الباسط أحمد على حموده، ص ٩٨، ط: دارالرسالة للطباعة والنشر - القاهرة ١٩٨٠م.

وقد كثر شعر المديح النبوي في العصر العثماني فوقف الشعراء يفصحون عن مكنون حبهم للنبي ، ويذكرون فضله ومنزلته، ويتوسلون بجنابه الكريم، ويطلبون شفاعته، ويتشوقون إلى قربه، ويشكون إليه ذنوبهم وما عملته أيديهم.

ومن بين هؤلاء الشعراء " الشيخ عبد الغني النابلسي "(١) الذي أفرد ديواناً كاملاً لمدح النبي الله سماه " نفحة القبول في مدح الرسول الله ".

وقد عالجت قصيدة المديح النبوي في العصر العثماني موضوعات متوعة، وتناولت معانى متعددة، يتصدرها:

#### المحور الأول:

#### -التوسل بجاه النبي ﷺ، وطلب شفاعته ونجدته:

كان التوسل من لوازم القصيدة النبوية في هذا العصر، فلا تكاد تخلو منه قصيدة، بل قد تخلو القصيدة من المدح المباشر للنبي ، وتعداد شمائله وأخلاقه، ليكون التوسل الخالص أبرز موضوعاتها، فها هو الشيخ " عبد الله

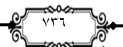
<sup>(</sup>۱) عبد الغني إسماعيل بن عبد الغني بن إسماعيل بن أحمد بن إبراهيم المعروف كأسلافه بالنابلسي، ولد سنة ١٠٥٠هـ بدمشق، وفيها توفي ١١٤٧هـ، مشايخه كثيرون أوردهم صاحب سلك الدرر له كثير من الرحلات، منها رحلة إلى القدس والخليل سنة ١٠١١هـ، ورحلته إلى العجاز ومصر سنة ١١٥٥هـ، وإلى طرابلس ١١١٢هـ، وله غير ذلك، أما تصانيفه فتربوا على ثلاثمائة كتاباً ذكرها صاحب السلك في خمس صفحات، أما أشعاره فله ثلاثة دواوين: ديوان الحقائق وهو الجزء المطبوع، وديوان نفحة القبول في مدح الرسول هي، وديوان خمرة بابل وغناء البلابل وهما مخطوطان كانت هذه الدواوين الثلاثة قد جمعت في ديوان سماه ديوان الدواوين، منه نسخه بخط المؤلف في ظاهرية دمشق، ينظر: نفحة الريحانة ورشحة طلاء الحانة: لمحمد أمين المحبي، جـ٢، ص١٢٧ – ١٥٩، ط: دار إحياء الكتب العلمية، الأولى، ١٩٨٧م، عجائب الآثار في التراجم والأخبار الكتب والوثائق القومية، تحقيق: د/ عبد الرحيم عبد الرحمن عبدالرحيم، ط: مطبعة دار الكتب المصرية – القاهرة، الأعلام ١٥/٤٠.

الشبراوي "(۱) يستفتح إحدى قصائده النبوية بمناجاة النبي ، والتوسل بجاهه، وطلب شفاعته، وقد ضاقت على الشاعر الدنيا بما رحبت، وجل الخطب، وتتكّر الإخوان، فلم يجد حيلة إلا أن يلجأ إلى حمى النبوة، عسى أن تتجلي كروبه، وتغفر ذنوبه التي غلبه القضاء عليها، يقول (۲):من الوافر

رسول الله ضاق بي الفضاء وجاهك يا رسول الله جاه رسول الله إنسي مستجير وبي وجل شديد من ذنوبي وما كانت ذنوبي عن عناد وما كانت ذنوبي عن عناد وما لي حيلة إلا التجائي رجوتك يا ابن آمنة لأني عسى بك تنجلي كروبي أقلني من ذنوب أثقلتني وخذ بيدي فإني عبد سوء وكن لي شفيعاً في يوم حشر

وجل الخطب وانقطع الرجاء رفيع ما لرفعته انتهاء بجاهك والزمان له اعتداء وما أدري أعفو أم جزاء ولكن بالقضا غلب الشقاء لجاهك إذ يعز الالتجاء محب والمحب له رجاء وكم كرب له منك انجلاء فأنت لعلتي نعم الدواء على كسب الذنوب لي اجتراء إذا ما اشتد بالناس البلاء.

<sup>(</sup>٢) ديوان الشيخ الشبراوي، ص ٤، ٥، طبع الديوان بالمطبعة الكاستلية بمصر سنة ١٢٩٣هـ.



<sup>(</sup>۱) هو الإمام الفقيه المحدث، الأصولي، المتكلم، الشاعر، الأديب، عبد الله بن محمد بن عامر بن شرف الدين الشبراوي الشافعي، ولد سنة ۱۹۲ هـ، ترجمه الأمين المحبي في خلاصة الأثر ووصفه بالذكاء والحفظ، تولي مشيخة الأزهر سنة ۱۱۳۷هـ، وله ديوان شعر ومؤلفات أخرى

<sup>،</sup> وهو الإمام السابع لمشيخة الأزهر، توفي سنة ١١٧١ ه. ينظر: عجائب الآثار في التراجم والأخبار: للجبرتي، ج١، ص٣٤٧ - ٣٤٩، وينظر: سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر: محمد خليل المرادى، جـ٣، ص٧٠١ وما بعدها، ط: دار الكتاب الإسلامي - القاهرة، د- ت، والأزهر في ألف عام: د/ محمد عبد المنعم خفاجي، ج١، ص٢٤١، ط: مكتبة الكليات الأزهرية، ط الثانية، ٨٠٤١هـ-١٩٨٨م.

ولا يخفى ما تنطوي عليه بعض الأبيات من المبالغات كمثل قوله:

أقاني من ذنوب أثقلتني..... فالرسول صلى الله عليه وسلم لا يقيل أحدا من ذنبه.

ومن القصائد ذات التوسل الخالص قصيدة الشاعر "جعفر البيتي "(۱)
ت ١١٨٢هـ، والتي يتوسل فيها بالنبي ﴿ وآله، ولكنه لا يبدأ القصيدة بالغزل
كعادة كثير من شعراء عصره، بل يبدؤها بفكرة لطيفة إذ يرى أن جواره للنبي ﴿
بسكناه المدينة، موجب لإجارته وشفاعته، ولو أساء فعلاً، حيث إن ذمة الجوار
توجب ذلك، وأن رسول الله ﴿ هو مقصده ومعتمده، وملاذه ومفزعه، ونصيره،
بل هو رأس ماله الذي أعده لنوائب الدهر ونوازله، يقول في هذه المعاني (۲):من

التوسل بجاه النبي صلى الله عليه وسلم جائز في مذهبنا ومذهب جمهور أهل العلم من الحنفية والمالكية والحنابلة في المعتمد من كتبهم، وذلك لأن مقام النبي صلى الله عليه وسلم العظيم ومنزلته الرفيعة عند الله عز وجل ثابتة في الكتاب والسنة، ومن توسل بأمر



<sup>(</sup>۱) هو جعفر بن محمد البيتي السقاف با علوي الحسيني، اشتهرت أسرته بالبيتي، نسبة إلى قرية "بيت مسلمه "، من أعمال مدينة " تريم " بحضرموت، ولد بالمدينة سنة ۱۸۱۰هـ، واشتغل بتحصيل العلوم منذ حداثة سنه، جمع بين السياسة والرياسة، والعلم والأدب، وكان وثيق الصلة بأشراف مكة، وتولي لهم المناصب في المدينة وينبع وله معرفة بالتاريخ الأنساب، من آثاره ديوان شعره، وله عدة نسخ وكتاب " مواسم الأدب وآثار العجم والعرب " في الأدب والتاريخ، توفي بالمدينة سنة ۱۱۸۲هـ . عجائب الآثار، جـ۱، ص٥٠٥، سلك الدرر، جـ۲، ص٩٠٥.

<sup>(</sup>٢) مخطوطة ديوان البيتي، ص ٢١، ٢٢، نسخه مصوره من مكتبة جامعة الرياض، قسم المخطوطات بالمملكة العربية السعودية،وهذه النسخة رديئة، بأطرافها تآكل وتمزق، خطها نسخ معتاد، ناقصة الأول،وهي ١٣١ ورقة، تحت رقم ٦، ٨١١، مخطوطات.

<sup>(</sup>٢) مسألة التوسل بالنبي الأمور المختلف فيها ولذلك آثرت أن أنقل فتوى دار الإفتاء، رقم الفتوى: ٥٧٩

حكم التوسل بجاه النبي ﷺ؟

لي من ذمة الجوار مجير ويظني من ذمة الجوار مجير ويظني وإن أسات فعالاً كيف لا وهو مقصدي واعتمادي رأس مسال أعدد للرزايسا

إن يكن جاري البشير النذير أن حظي من جاهه موفور ومسلاذي ومفزعي والنصير إن نبا الدهر أو تخلى العشير.

ثم يسترسل الشاعر في توسله ويرى أنه ليس من البدع أن نتوسل بجاه النبي في الشدائد، فهو جدير بأن يكشف الكرب، وينجى من الضر، بل إنه

\_

ثابت فلا حرج عليه لعموم قوله عز وجل: (وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَة) المائدة/٣٥، خاصة وقد ورد في ذلك حديث خاص، وهو حديث عثمان بن حنيف رضي الله عنه حين علمه النبي صلى الله عليه وسلم هذا الدعاء: (اللَّهُمُّ إِنِّي أَسْأَلُكَ وَأَتَوَجَّهُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ نَبِيً الرَّحْمَةِ) رواه الترمذي (رقم/٣٥٧٨) وقال: حسن صحيح.

يقول الإمام النووي رحمه الله -في معرض حديثه عن آداب زيارة قبر النبي صلى الله عليه وسلم-: "ثم يرجع إلى موقفه الأول قبالة وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فيتوسل به في حق نفسه، ويتشفّع به إلى ربه سبحانه وتعالى" انتهى. [الأذكار ص/٢٠٥].

ويقول الكمال ابن الهمام رحمه الله: "يسأل الله تعالى حاجته متوسلا إلى الله بحضرة نبيه عليه الصلاة والسلام" انتهى. [فتح القدير ٣ /١٨١].

وفي "حاشية العدوي" (٥/١): "وجعلنا من المتبعين له في أقواله وأفعاله، بمحمد وآله وصحبه وعترته آمين" انتهى.

ويقول البهوتي رحمه الله: "ولا بأس بالتوسل بالصالحين، ونصه -يعني الإمام أحمد- في منسكه الذي كتبه للمروذي أنه يتوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم في دعائه، وجزم به في المستوعب وغيره" انتهى. [كشاف القناع ٢ /٧٣].

وعلى كل حال: فالمسألة من مسائل الفروع التي لا يجوز الإنكار فيها وإحداث الشقاق والنزاع، وهذا ابن تيمية رحمه الله -وهو من القائلين بمنع التوسل بالجاه- يقول: "وإن كان في العلماء من سوغه، فقد ثبت عن غير واحد من العلماء أنه نهى عنه، فتكون مسألة نزاع، فيُرد ما تتازعوا فيه إلى الله ورسوله، ويُبدي كل واحد حجته كما في سائر مسائل النزاع، وليس هذا من مسائل العقوبات بإجماع المسلمين، بل المعاقب على ذلك معتد جاهل ظالم" انتهى. [مجموع الفتاوى ١/ ٢٨٥-٢٨٦]. والله أعلم.



لمن أعظم الخسران أن يسهو الإنسان عن جاهه الله النبي الساعد النبي الله أم إلى الله ورجائه مبالغة تدعو إلى التساؤل: هل نتوجه بالدعاء إلى النبي النبي الله أم إلى الله تعالى ليكشف عنّا الضرّ، أقول: نتوجه إلى الله تعالى انطلاقا من قوله تعالى: (وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلّا هُوَ وَإِن يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادً لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيم) يونسُ (١٠٧). يقول جعفر البيتي:

- غير بدع إذا دعونا إلى الشد (م)
- فتمسك به فمن أعظم الخس (م)
- وادعه إن أردت أن يكشف الكر (م) يا نبي الهدى إليك مددنا وأغث صارخاً ببابك يشكو وإن تكن للفقير كنزاً وذخراً
- هات من غارة لديك عهدنا (م)
- هات من غارة يفك بها العا (م) في زمان الرخا اتخذناك ذخراً
- وهززنا مكارماً منك هنز ال (م) جذع نلوي من حوله وندور
- ران سهو عن جاهه أو نفور ب وينجو من ضره المضرور ساعد الابتهال وهو قصير غير الدهر معلناً ويشير ومعيناً يرجي فإني فقير ك بمثلها الغدداة تغير

دة جاه النبي فهو جدير

جذع نلوي من حوله وندور

نسى سسريعاً ويجبسر المكسسور

وقد احتيج ها هنا المذخور

لقد ألح الشاعر في رجائه وفي توسله، وطلب الغارة والغوث من النبي هي، ولعله يشير إلى حالة البؤس والسخط على الأوضاع السيئة التي كان يعيشها، كما يلمح إلى ذلك قوله:

في زمان الرخا اتخذناك ذخراًوقد احتيج ها هنا المذخور.

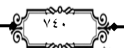
وغالباً ما كان يأتي التوسل بالنبي همقروناً بطلب الشفاعة وشكوى الذنوب، فها هو ذا الشاعر "خليل الشهواني "(۱) ت ١١٥٠ هـ في ختام إحدى قصائده النبوية، يستوقف صاحبه ليكرر أحاديث الغرام، ويبوح بمدح النبي هو فهو الشفيع غداً في يوم الحشر، وهو الملاذ والغياث في موقف الحكم، حيث تقل الحيل، كما يتوسل بجاه النبي الأسنى ، لائذاً بحماه، طالباً منه الغوث، شاكياً إليه ذنوبه التي ضيقت حبيقة وأجهدت قلبه، ثم يعلن في ختام القصيدة حسرته وندمه، إن لم يكن رسول الله ها له معينا وشفيعاً، وعليه متفضلاً (۲):من البسيط

على المحب إذ ما باح من سدم فهو الشفيع غداً في يوم حشرهم وهو الغياث غداً في موقف الحكم فأنت نعم المني يا خير مغتنم إن لم تغثني أقل: يا زلة القدم وأجهدتني ومنها القلب في سقم تفضلاً فيا حسرتي ويا ندمي

یا صاح کرر أحادیث الغرام فما ویح بمدح ختام الرسل کلهم وهو الملاذ إذ قلت بنا حیا مالي سوی جاهك الأسنی ألوذ به وأنت قصدي وسولي ثم معتمدي إلیك أشكو ذنویاً ضیقت حبلي إن لم تكن لی معیناً فی المآب غداً

ويتوسل الشاعر "محمد العمادي "(٦)، طالباً شفاعة النبي ، فهو راحم الضعفاء، وهو الملاذ إذا تراكمت الذنوب، يقول مناجياً النبي الشاعلان الشاعدة على الملاذ إذا تراكمت الذنوب، المناجياً النبي المناجدة المناطقة المناط

<sup>(</sup>٤) سلك الدرر، ج٤، ص١٩



<sup>(</sup>۱) هو خليل المعروف بالشهواني الشافعي القدسي، الشيخ الأديب الفاضل، الفقيه الكامل، كان محبوباً مرغوباً لدى الأعيان، يجلب الأفئدة برقيق ألفاظه، وهو من ذوي البيوت القديمة بالقدس، وله أشعار وقصائد عديده، توفي بالقدس سنة ١١٥٠هـ، ولم يذكر المرادي في ترجمته أكثر من هذا . سلك الدرر، ج ٢، ص١٠٤ .

<sup>(</sup>٢) سلك الدرر، ج٢، ص١٠٤، ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) محمد بن إبراهيم بن عبد الرحمن المعروف بالعمادي الحنفي الدمشقي، كان عالماً أديباً، ولد بدمشق ١١٧٥هـ، وقرأ القرآن، واشتغل بطلب العلم، وبرع في الفنون وعلا قدره، وتولي إفتاء الحنفية بدمشق سنة ١٢١١هـ، وتوفى سنة ١١٣٥هـ، سلك الدرر، ج٤، ص١٧٠.

يا راحم الضعفاء نظرة رحمة يرجوك فضلاً أن تمن ترحماً أنت الملاذ إذا الذنوب تراكمت

لمعذب مضنى الفواد تشوقاً بشفاعة تمحو ذنوباً سبقاً والغوث أنت إذا رجانا أخفقا

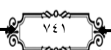
لقد كان شعراء المديح النبوي يهرعون إلى ساحة النبوة المباركة، احتماء بالجناب النبوي الشريف، وهروباً من واقعهم الجريح، وأملاً في انقشاع الكروب والخطوب، فراحوا يستغيثون ويستجيرون بالنبي ، مستحضرين مكانته عند ربه، فهو الطريق إلى الله، وإلى نيل كل مرغوب، وهو الملاذ حين تدلهم الخطوب، وهو ذخر الضعيف، والشفيع يوم الهول العظيم، يقول الشاعر مصطفي العلواني "(۱) مخاطباً النبي الله النبي الخويف الخفيف

- أنت باب الإله من يأت من أعر (م) تابه نال غايسة المرغوب
  - أنت أنت الملاذ إن أفظع الكر (م)
- أنت ملجا المؤمنين فكم من (م) ك أنيخ الرجا بواد عشيب
- أنت ذخر الضعيف أن يخشى عند اله (م) بعث والحشر هول يوم عصيب
- يا شفيعاً هناك إذ يوقع الأنه (م) فس في المزعجات كرب الذنوب

تابه نال غاية المرغوب ب ومدت للفتك أيدي الخطوب ك أنيخ الرجا بواد عشيب بعث والحشر هول يوم عصيب فس في المزعجات كرب الذنوب

ومهما كانت الأسباب التي تحدو بالشعراء إلى الإلحاح في التوسل، وطلب الغوث، تبقي الأسباب الذاتية هي المحرك الفعلي لهذا التوجه في كثير من الأحيان، فها هو " ابن معصوم المدني "(٣) يتوسل بالنبي الله رجاء أن يكشف

<sup>(</sup>٣) هو علي صدر الدين بن أحمد نظام الدين بن محمد معصوم المدني، وينتهي نسبه إلى



<sup>(</sup>۱) هو مصطفى بن إبراهيم بن حسين بن أويس العلواني الشافعي الحموي، نزيل دمشق، ولد بحماه سنة ۱۱۰۸هـ، وفيها توفي ۱۱۹۳هـ، كان من البارعين الأفاضل في فنون الأدب وغيرها، رحل إلى الروم مرات وعاد متقاداً نقابة بلدته حماه، ثم عزل عنها، وجعل دمشق مأواه وسكنه . ينظر: سلك الدرر، ج٤، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٢) سلك الدرر، ج٤، ص١٤٣.

بلاءه، وأن يفك أسره، فقد أسر في الهند، فاستنجد واستغاث بحضرة النبي هيء وتمنى عليه أن يرجعه إلى طَيْبَة موطنه، فقد نفد صبره، وقلت حِيَلُه، يقول (١): من السريع

فيا رسول الله يا خير من سامع سمعاً فدتك النفس من سامع دعاك والوجد به محدق طال بي الأسر وطال الأسى قد نفد الصبر لما نالنى فالغارة الغارة يا سيدي أنت في الحدارين لي موئل فاكشف بلائمي سيدي عاجلاً وأدننى منك جواراً فقد ويصوئنى طيبة موطناً

يقصده المستهم والمنجد دعوة داع قلبه مكمد لعسل رحماك له تنجد وما على ذلك لي مسعد وكيف لا يفنى ولا ينفد فإنك الملجأ والمقصد أذا جفا الأقرب والأبعد على حرارات الأسى تبرد حنان بي المضجع والمرقد فإنها لي سابقاً مولد

زيد بن الإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب – رضي الله عنهم، ولد بالمدينة المنورة سنة ١٠٥٢هـ، وطبقت شهرته بالآفاق في العلم والأدب، ثم رحل إلى حيدر آباد بالهند سنة ١٠٧٨هـ، وأقام بها أكثر من أربعين عاما، قضاها معظماً = =مبجلاً عند أهلها وملوكها، وتولي هناك عدة مناصب، ثم عاد إلى مكة مع أسرته لحج بيت الله الحرام، وزيارة نبيه شي سنة ١١١٤هـ، له كثير من المؤلفات منها: سلوة الغريب وأسوة الأريب، سلافة العصر في محاسن الشعراء بكل مصر، أنوار الربيع في أنواع البديع، وغير ذلك أكثر من عشرين مؤلفاً غير ديوان شعره، توفي بمدينة شيراز سنة ١١٢٠هـ . ينظر: ترجمته وافية في صدر ديوانه، ص٥ – ٣٠، تحقيق: شاكر هادي شكر، ط مكتبة النهضة العربية – بيروت، الأولي، ١٩٨٨ه م

(۱) ديوان ابن معصوم، ص١٣٧.



ويجمع الشاعر في نبوية أخرى بين التوسل لطلب النجاة من ركوب البحر أثناء زيارته النبي هي والتوسل لطلب الشفاء من أسقام عزّ بُرْؤُها، يقول (١): من الطويل

إليك رسول الله أصبحت خائضاً على ما برانى من ضنى عز برؤه فأنعم سريعاً بالشفاء لمسقم وخذ بنجاتى يا فديتك عاجلاً

بحاراً يغيض الصبر في لجّها الغمر وليس سوى رحماك من رائد يبرى تقلبه الأسقام بطناً إلى ظهر من الضر والبلوى ومن خطر البحر

والحقيقة أن ابن معصوم من بين الشعراء الذين ظهرت لديهم نزعة المبالغة غير المقبولة في مدح النبي ، فالذي يكشف الضرّ هو الله سبحانه وتعالى، والذي يطعم ويسقي، ويمرض ويشفي، ويعطي ويمنع هو الله سبحانه لا شريك له، وقد دلّت على ذلك الآيات الواضحات في قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِى هُوَ يُطَعَمُنِى وَيَسَ وَيِسَ وَيِنِ ﴾ ٨ وَٱلَّذِى يُمِيتُنِى ثُمَّ وَيَسَ وَيِنِ ﴾ ٨ وَٱلَّذِى يُمِيتُنِى ثُمَّ يُحَيِّينِ ﴾ ٨ وَٱلَّذِى أَطَهُمَ عُ أَن يَعَ قُولَ لِي خَطِيّتِي يَو هُ ٱلدِّينِ ﴾ ٨٨ وَٱلَّذِي السُعراء ٧٩٠

ويتوسل الشاعر "عبد الحي الطالوي "(٢) بالنبي ، فهو شفيع الخلق، وكهف الضعيف، وسند المخوف، وعون الغريب، ثم يتوسل لطلب الشفاء من مرض عُضال، أعجز الطبيب، وأقلق الجيران من العويل، يقول(٣): من الوافر

<sup>(</sup>٣) تاريخ الأدب العربي: د/ عمر موسي باشا، ص٤١٣، نقلاً عن مخطوطة الديوان ورقة (٢).



<sup>(</sup>١) السابق، ص١٧٤ .

<sup>(</sup>۲) هو عبد الحي بن علي بن محمد بن محمود الشهير بالخال الطالوي الحنفي الدمشقي، ولد بدمشق ولم يذكر أصحاب التراجم سنة مولده، لكنه اتفقوا على وفاته سنة ١١١٧هـ بدمشق، جمع كتاب في الأدب سماه مرور الصبا والشمول وسرور الصبا والمشمول " وله ديوان شعر مخطوط بالظاهرية وبرلين، وله أشعار كثيرة في سلك الدرر . ينظر السلك، ج٢، ص٢٤٤ – ٢٥٣ .

وقولوا يا شفيع الخلق يا من ويا سند المخوف إذا رمته ويا كهف الضعيف وملتجاه ويا عون الغريب ويا رجاه ويا عون الغريب ويا رجاه رسول الله قد أصبحت نضواً وقد عجز الطبيب وقل صبري ولسم ألسق لأدواء تسراءت وقلت حسبي

به عنا العنا أبداً يرول سهام الذنب وانقطع الوسيل إذا ما راعه خطب جليل إذا ما اختل للخل الخليل من الأوجاع منظرح عليل وأقلق جيرتي مني العويل على جسدي وأعظمها الدخيل كريم لا يضام به نزيل

ويتوسل الشاعر "حسين العشاري "(۱)، ويلوذ بالنبي الهرجاء أن يخلصه من مرض أصاب جلده، ويبدو أن الشاعر قد تعرض لحادثة، كانت سبباً في علته، فراح يستجير بالنبي الهليظ ليخلصه من هذا الخطب، يقول (۲): من البسيط

هو الملاذ لمن وافاه منزعجاً لذاك لذت به من حادث نشبت الخلص فديتك جلدى من مخالبه وارفع بحقك هذا الخطب إن له

من حادث فوقه حمل قنطار في الجلد منه مخاليب وأظفار واستر علي فيان الله ستار في القلب ناراً وفي جسمي له نار

<sup>(</sup>٢) السلك، ج٢، ص٧٠.



<sup>(</sup>۱) حسين بن علي بن حسن العشاري البغدادي الشافعي، ولد سنة ۱۵۰ه، ولد بقرية تسمي عشار قرب الفرات، قرأ القرآن واشتغل بالتحصيل والأخذ عن علماء عصره، وكان عالماً شاعراً فاضلاً أديباً، عمل بالتدريس في البصرة، ولم تذكر الترجمة تاريخ وفاته. سلك الدرر، جـ٢، ص ٦٩.

## المحور الثاني الصلاة والسلم على النبي صلى الله عليه وسلم

ومن الموضوعات التي جاءت لصيقة بالتوسل، الصلاة والسلام على النبي النبي الشعراء على التوسل والشفاعة، حرصوا كذلك على ختم قصائدهم بالصلاة والسلام عليه ، فكانت من لوازم القصيدة النبوية، ولا تكاد تخلو منها قصيدة، وقد راح الشعراء يفتتون بتقليب معانيها بما يدل على تكثيرها ودوامها، يقول " البيتي " في ختام إحدى قصائده (۱):

وعليك الصلاة ثم السلام دائم في البكور والأسحار

وعليك الصلاة نـم السلا ويقول " ابن معصوم " <sup>(٢)</sup>:

وماستَتْ غصون الروض في حلل خضر

عليك صلاة الله ما اخضرت الرّبا ويقول النابلسي <sup>(٣)</sup>:

ورقاء يذهب ترنامها الحزن

صلى عليك إله العرش ما صدحت ويقول "سعدى العمرى " (3):

تصافح ذياك الحمي عند مغداها

عليه صلاة الله ما لاح كوكب

لقد ربط الشعراء الصلاة والتسليم على النبي به بمظاهر الطبيعة الكونية طلبا للكثرة والدوام، كتوالي البكور والأسحار، واخضرار الربى، وصدح الحمام، وظهور الكواكب، وتلك مشاهد دائمة في الكون.

وقد تأتي الصلاة على النبي الله مرتبطة بمعنى آخر، كدوام المسير إلى أرض الحجاز، ومن ذلك قول " محمد العمادي "(°)(¹):

<sup>(</sup>٦) السلك، ج ٤، ص١١.



<sup>(</sup>١) ديوان جعفر البيتي، ص٢٥.

<sup>(</sup>۲) دیوان ابن معصوم، ص۱۷۶.

<sup>(</sup>٣) نفحة القبول، ص٤١.

<sup>(</sup>٤) السلك، ج٢، ص١٥٤.

<sup>(</sup>٥) سبقت ترجمته، ص ٤٢.

#### نحق الحجاز قاصداً أرض النقا

## صلی علیك الله ما ركب سری

لقد كان التوسل بالنبي الله وطلب شفاعته وغوثه، والصلاة عليه، من أركان المدحة النبوية ولوازمها – في العصر العثماني – حيث أظهر الشعراء من خلاله بعض هموهم، ومكنونات نفوسهم، كما أبرزوا مكانة النبي في في قلوبهم فهو الجدير بأن يتوسل به، ويستنجد بجاهه، كما أظهروا تفتنهم في كثرة الصلاة والسلام عليه .

## المحور الثالث: مدح النبي ﷺ والإشادة بشمائله

ومن الموضوعات والمعاني التي عالجتها قصيدة المديح النبوي، مدح النبي ﷺ والإشادة بشمائله العطره، وأخلاقه الزكية، وإبراز فضله على الإنسانية جمعاء.

نظر الشعراء إلى كمال النبي وشمائله، وفضائله حيث جعله الله تعالى مثالاً للكمال الإنساني، فأشادوا بكمال أخلاقه وفضله على سائر الأنبياء، كما عرجوا على كرم أصله، وعنصره، وإبراز فضله على الإنسانية جمعاء، فقد بدّدت أنواره وطلمات الشرك والكفر، وأصبحت به ملة الإسلام ظاهرة باهرة، يقول الشيخ " عبد الغنى النابلسي " (1):من البسيط

يا أكمل الناس في خلق وفي خلق يا الكمل الناس في خلق يا سيد الأنبياء والمرسلين ومن با من أتي وربوع الكفر عامرة فقام يدعو لدين الله منتظراً وأصبحت ملة الإسلام ظاهرة

يا من على سر وحي الله مؤتمن به الفروض بدت للخلق والسنن وبالمشركين وفيهم يعبد الوثن حتى انجلت ظلمات الريب والدجن وزالت الغُمتان الكفر والفتن

<sup>(</sup>۱) مخطوطة ديوان نفحة القبول في مدح الرسول ﷺ للشيخ عبد الغني النابلسي ورقة ٣٥، ٣٦، نسخه مصورة من موقع جامعة الملك سعود، بخط حسن بن محمد البيتماني تا١١٨٦ه، نسخة جيده خطها نسخ معتاد، بها أثر بلل في أطرافها، وبها أخطاء إملائية كثيرة .

وأخذ الشعراء يتغنون بشمائل النبي الله وفضائله، ومقامه السامي عند ربه، وفضله على سائر الأنبياء، ويمزجون ذلك بشرف نسبه، وأصالة محتده وعنصره، يقول " ابن معصوم " (۱): من السريع

يا عين هذا المصطفى أحمد وموطن الصفوة من هاشم خير قريش نسباً في الورى وخيرة الله الذي قد علا غرته تجلو ظلم الدجى الفاتح الخاتم بحر الندى فضله الله على رسله

خير الورى والسيد الأمجد يسا حبذا المصوطن والمشهد زكا به العنصر والممتد به العلمي والمجدد والسودد وهو الأعرز الأشرف الأسعد ويسره والمضنهج الأقصد وسائر الرسل به تشهد

وإذا كان الشعراء يمدحون الرجل بطيب المحتد، وعراقة الأصل، وكرم الأجداد والآباء، فإن رسول الله عند مُدّاحه أفضل الناس أصلاً، وأزكاهم نسباً، وأكرمهم محتداً "(٢)، يقول الشاعر "قاسم البكرجي "(٣) (٤):من الطويل

هو المصطفى من خير أولاد آدم وأطيبهم نفساً وأعلاهم يداً وأعرقهم أصلاً وفرعاً ونسبة

وأشرفهم قدراً وأرفعهم مجدا وأثبتهم قلباً وأكثرهم زهدا وأكرمهم طبعاً وأصدقهم وعدا

<sup>(</sup>٤) السلك، ج٤، ص١١.



<sup>(</sup>۱) دیوان ابن معصوم، ص۱۳۵، ۱۳۳.

<sup>(</sup>٢) المدائح النبوية حتى نهاية العصر المملوكي: محمود سالم محمد، ص٢١١، ط: دار الفكر المعاصر جيروت، لبنان، ط ١٩٩٦م .

<sup>(</sup>٣) هو قاسم بن محمد المعروف بالبكرجي الحنفي الحلبي أحد العلماء الأفاضل، الأديب الألمعي اللوزعي البارع، ولد بحلب وقرأ علي معاصريه، وكان عالماً بالحديث والفقه والفرائض، وله قدم راسخة في العربية والفصاحة ، والبلاغة والبديع والشعر، من تآليفه:" شرح الهمزية للبوصيري، وبديعية استدرك فيها أشياء على من قبله، وكانت وفاته سنة 1179هـ . سلك الدرر، ج٤، ص١٠ وما بعدها .

فرسول الله هو صفوة الخلق الذي لا يقاربه أحد في كرم المَنْبت، وسمو الأصل، وهو لم يشرف بنسبه – كما هو الحال عند جميع البشر – وإنما شرف به نسبه، وجاز به أهله مدارج العلا والرفعة (۱):

وحازت قريش في البرية رفعة به لم تحرزها دارم وتميم ويقول ابن معصوم (۲):من الطويل

هو المجتبى المختار من آل هاشم فيالك من فرع زكى ومن نجر به حازت العليا لوي بن غالب وفاز به سهماً كنانة والنضر قضي الله ألا يجمع الفضل غيره فكان إليه منتهى الفضل والفخر

لقد مزج الشعراء في مدحهم النبي بين المعاني والصفات التقليدية التي درج عليها المادحون، كالصفات الأخلاقية، وكرم الأصل، وبين المعاني والصفات النبوية، فرسول الله به هو الذي أرسله الرحمن ليخرج الناس من الظلمات إلى النور، والنبوّة والرسالة أظهر صفاته، ولا يعقل أن يمدحه الشعراء دون أن يتطرقوا لمكانته الدينية، وفضائله ومواهب الله تعالى له، يقول ابن معصوم (٣): من الطويل

<sup>(</sup>٣) السابق، ص١٧٣، ١٧٤.



<sup>(</sup>١) نفحة القبول للنابلسي، ص ٤١.

<sup>(</sup>۲) دیوان ابن معصوم، ص۱۷۳.

وأرسله الرحمن للخلق رحمة وأودعه العلام أسرار علمه

له خلق لو لامس الصخر لاغتدى وجود لو أن البحر أعطى معينه إذا عبس الدهر الضنين لبائس وإن ضن بالغيث السحاب تهللت ففاضت على العافين كف نواله وكمم للنبى الهاشممى عوارف

فأنقذهم بالنور من ظلمة الكفر فكان عليها نعم مستودع السر

أرق من الخنساء تبكى على صخر جرى ماؤه عذباً يمد بلا جزر تلقاه منه بالطلاقة والبشر سحائب عشر من أنامله العشر فكم فك من عسر وكم فك من أسر يضيق نطاق الحمد عنهن والشكر

ومن الملاحظ أن الشعراء في مدحهم للنبي الله لم يقفوا طويلاً عند صفاته وخلاله، وكان جل حديثهم مجملاً، فلم يخصوا صفة بعينها بشيء من التفصيل والعرض.

ومن الموضوعات التي عالجتها قصيدة المديح النبوي في العصر العثماني:

#### المحور الرابع الحديث عن معجزات النبي ﷺ.

اعتاد شعراء المديح النبوي أن يشيروا إلى معجزات النبي على التي تشهد بنبوّته، وفضله على الأنبياء، وتؤيد صدق دعوته، فها هو "خليل الشهواني" يستعرض بعض معجزات النبي ﷺ فهو الذي صعد إلى السماوات حتى كان قاب قوسين أو أدني في رحلة الإسراء والمعراج، وهو الذي حدثه الضّب، وحنّ إليه الجذع، وكلّمه البعير، وإنشق له القمر (١):من البسيط

> وقد رقي السماوات العلا ودنا وخاطبته الظبا والجذع حن له

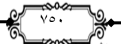
من قاب قوسين أو أدنى ولم يهم لديه قد أفصحت البدن بالكلم والبدر شق له والضب كلمه وقد غدا معدنا للجود والكرم

وتتاول " ابن معصوم المدنى " في مديحه الحديث عن بعض الآيات الباهرات والمعجزات المؤيدات التي أيد الله - عز وجل - بها نبيه ﷺ فكانت ظاهرة وواضحة كالشمس يبصرها الأكمه والأرمد، ولا ينكرها إلا جاحد، فحديثها ما كان بالمفترى، واختار الشاعر من بين معجزات النبي ﷺ حنين الجذع، وتسبيح الحصى في يديه، ونبع الماء من بين أصابعه الشريفة ، وانشقاق القمر (٢):من السريع

> آیاته کالشمس فی نورها حن إليه الجذع من فرقه والماء من بين أصابيعه

أبصرها الأكمه والأرمد وفسى يديسه سسبح الجلمسد فاض إلى أن روى الورد (٣)

<sup>(</sup>٣) في البيت ضرورة شعرية: فكلمة أصابيع على غير القياس، والصحيح أصابع.



<sup>(</sup>۱) السلك، ج٢، ص١٠٤.

<sup>(</sup>۲) دیوان ابن معصوم، ص۱۳۲، ۱۳۷.

ويعرض " النابلسي لبعض معجزات النبي ﷺ فيذكر حادثة شق الصدر، وانشقاق القمر، وحنين الجذع، وتسبيح الحصى، وتسليم الحجر عليه ﷺ، ونبع الماء من بين أصابعه ﷺ، وسعي الشجر إليه حين ناداه، يقول (١):من البسيط

في مدحه بيننا الآيات والسرور خرجت مضغة منه هي القذر<sup>(۲)</sup> وشق من غير إشكال له القمر في كفه وعليه سلم الحجر وقد سعت حين نادها له الشجر

محمد المصطفى المختار من تليت قد شق عن قلبه للغسل مضجعاً وكان شق على الكفار مبعثه والجذع حن إليه والحصى نطقت والماء قد سال عذباً من أصابعه

لقد عرض الشعراء لمعجزات النبي على عرضاً مجملاً، الأمر الذي أتاح لهم سرد المعجزات الكثيرة في أبيات قليلة، دون الوقوف على تفاصيل المعجزة، وهذا هو السائد عند جلّ الشعراء في هذا العصر، وقد خالف هذا النهج الشاعر "علي المرادي "(٦) ففصل في معجزة الإسراء والمعراج، حيث ذكر الإسراء من مكة إلى القدس، وإمامة النبي بل بالأنبياء جميعهم، وعروجه بل بالبراق في صحبة جبريل عليه السلام، ووصول النبي بل إلى حيث قاب قوسين أو أدني، ورجوعه بل إلى ربه في فرضية الصلاة رحمة بأمته، يقول (٤):من الكامل

<sup>(</sup>٤) السلك، ج٣، ص٢٢٢ .



<sup>(</sup>١) ديوان نفحة القبول، ص٢١.

<sup>(</sup>٢) كلمة غير لائقة بمقام مدح النبي ﷺ .

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته، ص٥٢.

ويستورة الاستراء أسترى عبده أنت الذي في الأنبياء جميعهم ولقد عرجت على البراق مصاحباً حتى وصلت إلى العلا في همة للسدرة العليا تجرد أذيلا حتى تراجع ربك الأعلى لنا

من مكة البطحا لقدس بمما كنت الامام وما برجت مقدما لأمينة يا خير من وطئ السما ولقاب قوسين الدنو مكرما فيها الفخار وقد حظيت تكلما فيما يقول من الصلاة ترجما

ومن الموضوعات التي تضمنتها قصيدة المديح النبوي:

## المحور الخامس: إظهار محبته رايشوق إلى زيارته:

انطلاقاً من حب النبي على والتعلق به، راح بعض الشعراء يظهرون اشتياقهم الشديد، ومدى حبهم للنبي ﷺ، وحنينهم إلى زيارته والقرب منه، وقد تكررت هذه المعاني عند الشيخ " عبد الغني النابلسي " كثيراً في ديوان " نفحة القبول، ومن ذلك قوله مشتاقاً لزيارة النبي الله الخفيف

يا أهيل الحجاز إنّ فوادي يا أهيل االحجاز بالقرب جودوا وادركوني فإن صبري هباء با أهبل الحجاز طال بعادي يا حبيب القلوب منا ويا من

برحت بعدكم به البرحاء ويقلب من التشوق داء تتقوى بمدحه الضعفاء

لقد اعتاد الشيخ في قصائده أن يستهلها بإرسال التحيات والأشواق إلى رجاب النبي ﷺ إظهاراً لشوقه، وحنيناً إلى القرب منه ﷺ، يقول (٢):



<sup>(</sup>١) نفحة القبول، ص٢.

<sup>(</sup>٢) السابق، ص٣٦.

من البسيط

يا سايق الظعن بلغ أهل كاظمة واشرح لهم بعض ما ألقى وقل دنف يشتاقكم والليالي لا تساعده

عنى السلام ففى التبليغ توكيل على موايد(١) حب فيه تطفيل كأنه ما به للوصل تأهيل

> وكثيراً ما تمنى الشيخ زيارة النبي ، وتمنى أن تجود الليالي بالوصال، وتقر عينه بالقرب من النبي ﷺ (٢):من الخفيف

بوصال وتسمح الأوقات وعن القلب تسكن الزفرات

ليت شعرى متى تجود الليالي ويسزور المشسوق تربسة طه ويسزول النسوى وهدا الشستات وعيوني تقر منه بقرب

ويظهر " ابن معصوم " حبه الشديد للنبي ﷺ، ويتخذه ذخراً ليوم القيامة، إذ بقول<sup>(۳)</sup>:

#### يغنسى ولا والسدة تسعسد حُبِّك ذخرى يسوم لا والسد

ويصور " محمد العمادي " حبّه الشديد للنبيّ الله ومدى شوقه وتلهّفه لزيارتِه ﷺ، ومُثُوله في هذه الرّحاب المقدسة، حيث مثوى الحبيب ﷺ، ليلثم ترابها، وينشق عَرْفها الزّكي، يقول مخاطباً النبي ﷺ (٤):من الكامل

<sup>(</sup>٤) السلك، ج٢، ص١٩.



<sup>(</sup>١) قلب الشاعر الهمزة ياءً طلبا للتخفيف، وهذه لهجة من اللهجات.

<sup>(</sup>٢) نفحة القبول، ص٥.

<sup>(</sup>٣) ديوان ابن معصوم، ص١٣٧.

أنجد لعبد قد تملك قلبه هاجت له الأشواق جمرة لوعة ما حال يوماً عن غرام صادق إن كان يوماً بالديار مخلفاً أو كان قيده القضاء بجسمه فاشفع لعبدك كى يزورك سيدى من لي بلثم تراب ذياك الحمى مثوى حبيب قد ثوى في مهجتي

حب الجناب وعمره ما أعتقا في قلبه فقضت بسقم أحرقا لا والدي قدما تفرد بالبقا فالقلب منه حيث أنتم أوثقا فالشوق قد وافي لنحوك مطلقا ويرى ضريحاً بالرسالة مشرقا أو أن أكون لعرفه مستشقا ومقام ذي الشرف الرفيع المنتقى

المحور السادس: الوصف الحسي لكماله وجماله ، كما فعل ذلك الشاعر "محمد الجمالي "(١).

فقد وصف النبي ﷺ وصفاً حسياً مجرداً، لأعضاء جسده الشريف، كوجهه، ورأسه، ولونه...إلى غير ذلك (٢):من الخفيف

<sup>(</sup>٢) سلك الدرر، ج٤، ص٧١.



<sup>(</sup>۱) هو محمد بن علي بن مصطفي المعروف بالجمالي الحنفي الجلبي، العالم الأديب ناظم عقود الللآلي، ولد في حلب سنة ۱۱۰۸ه، ونشأ بها وأخذ العلم عن علمائها، وكان دمث الأخلاق يلاطف الناس، وله إنشاء بليغ ونظم بديع، توفي في حلب سنة ۱۱۷۳ه. ينظر شعره وترجمته في سلك الدرر، ج٤، ص٧١ – ٧٤.

كمـــل الله خلقـــه وحبـاه كـان فخمـاً مفخمـاً يــتلالا

- ضخم الرأس والكراديس ذا مس (م) أزهر اللون أدعج العين أقنى
- أشنب الثغر أفرق السن وضا (م)
- أهدب الجفن بارع الحسن عذب النط (م)
- ظاهر البشر كان يفتر عن أم (م) عنقه جيد دمية في صفاء

حلية توجبت بكل بهاء وجهه بالضيا كبدر السماء ربسه وهبي آية النجباء الأنف رجب الجبين ذي السلاء ح المحيا ذا لحية كثاء قيم التقي كثير الحياء قال حب الغمام باهي السناء ونقاء كالفضة البيضاء (١)

لقد استطرد الشاعر في الوصف الحسي والخِلقي عبر أكثر من عشرين بيتاً، مستلهماً أوصاف النبي شمن الأخبار الصحيحة، والآثار الواردة في وصفه شي.

ومما يلحق بمدح النبي ﷺ وتعداد شمائله:

المحور السابع:

### اعتراف الشعراء بعجزهم عن الوفاء بحقه ﷺ، وتقصيرهم في مدحه:

وقف الشعراء عاجزين عن حصر أوصافه وخلاله مله مقرين أنهم مهما أوتوا من البلاغة والبيان لن يستطيعوا عد فضائله، كما أيقنوا كذلك أنهم لن يبلغوا العلا في المدح والثناء على النبي ، وذلك بعد أن أثنى عليه ربه، فماذا هم قائلون؟

<sup>(</sup>۱) كان ﴿ أزهر اللون) أي نيره، أو أحسنه أو أبيضه، وكان (أدعج) أى شديد سواد الحدقة، (أشكل) أى: في بياض عينيه يسير حمره، (أهدب الأشفار) أي: كثير شعر حروف أجفان عينيه، (أبلج)، (مدور الوجه)، (واسع الجبين)، (كث اللحية)، (عظيم المنكبين)، (ضخم العظام)، وردت هذه الأوصاف جميعها في كتاب الشفا بتعريف حقوق المصطفي ﴿ للقاضي عياض، شرحه: الملا علي القاري، جـ١، ص١٥١ -١٥٥، ط: دار الكتب العلمية - بيروت .



وكيف يبلغ أقصى البحر سابحه؟

عن وصفها عجز البليغ وأفحما

والله قد أثنى عليك وعظما

يحصى وقدرك يانبى تعظما

وأوصافه لم يستطيعوا لها عدا

بقول ابن معصوم ت <sup>(۱)</sup>:

لا يبلغ الواصف المطرى مناقبه ويقول على المرادي<sup>(٢)</sup>، <sup>(٣)</sup>:

فالله خصك في فضائل عدة من ذا يروم ثنا علاك بمدحه فالشهب لا تحصى كذاك علاك لا ويقول قاسم البكرجي (٤):

وان رامت المداح تعداد فضله ويقول خليل الشهواني (٥):

لما تحققت أنى فى مدائحه

مقصر تهت من وجدى ومن هيمى

وهكذا تبقى شخصية النبي على فوق الوصف، وأسمى من المدح مهما امتلك الشعراء من عبقرية وابداع.

<sup>(</sup>٢) - ديوان سجع الحمام في مدح خير الأنام، أبو الفضائل شمس الدين محمد الصالحي الهلالي، ص:٥٢، مطبعة الجوائب قسطنطينية ١٢٩٨.



<sup>(</sup>۱) دیوان ابن معصوم، ص۱۱۶.

<sup>(</sup>٢) هو على بن السيد بن محمد بن مراد بن على المعروف بالمرادي، ولد بدمشق سنة ١١٣٢ه، ونشأ بها واشتغل بطلب العلم، تولى رتبة قضاء القدس وافتاء الحنفية بدمشق، ودرس في المدرسة السليمانية وغيرها، وله مؤلفات وديوان شعر، ترجم له ولده السيد خليل المرادي في سلك الدرر، جـ٣، ص٢١٩ وما بعدها وأورد نماذج من شعره.

<sup>(</sup>٣) سلك الدرر، ج٣، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) السلك، ج٤، ص١١.

<sup>(</sup>٥) السابق، ج ٢، ص١٠٤ .

وبذلك فقد اتضح من خلال هذا العرض لبعض نماذج المديح النبوي في العصر العثماني أن المعاني التي تضمنتها قصيدة المديح النبوي تقليدية، درج الشعراء على طرقها، لكنها صيغت في أثواب جديدة من الألفاظ والأساليب، ويضاف إلى هذه المعاني المقدمة الغزلية التي تصدرت معظم القصائد النبوية، حيث يتغنى الشعراء في مطالع قصائدهم بذكر الأحبة، ويذكرون المعاناة من شدة الوجد، وهجر الحبيب، وما يكتوون به من ألم الفراق، ورحيل الأحباب، والوقوف على الأطلال إلى غير ذلك من لوازم العشق.

والمقدمات الغزلية في المدحة النبوية -كما هو معروف - منهج قديم ظلّ ملازما لمعظم قصائد المديح النبوي في العصر العثماني، ومن ذلك ما ورد في ديوان (سجع الحمام في مدح خير الأنام)، وديوان (نفحة القبول في مدح الرسول) فقد جاءت جميع القصائد في الديوانين ذات مقدمة غزلية ومن ذلك قول شمس الدين الصالحي: (٢)

يا ربّة الحسن لو تممت حسناك لا تعجبين فقد أسقمت مهجته هل تعلمين بأن الصبّ في قلق

لعُدْتِ مُضْنَى وما أضْنَاه إلَّاكِ فالعاشقون وأهل الحيّ قَتْلَاكِ شوقًا إليك وأن القلب يهواكِ.

#### الخاتمة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد ازدهر المديح النبوي في العصر العثماني ولقي اهتماما واضحا من الشعراء، فظهرت فيه الدواوين المستقلة، ومع ذلك جاءت الموضوعات التي استعرضها البحث في مجملها تقليدية مطروقة، جاءت امتدادا للعناصر الموضوعية التي اشتملت عليها القصيدة النبوية في العصر المملوكي.

-دارت قصيدة المديح النبوي حول جملة من المحاور الفكرية والموضوعات على رأسها طلب الغوث والنجدة، والتوسل، وطلب الشفاعة، ولعل كثرة الاستنجاد والاستغاثة بالنبي في ترجع في مضمونها إلى اضطراب وضعف الأحوال السياسية والاجتماعية، والشعور بالهزيمة النفسية، الأمر الذي يولّد في نفس الشاعر الرغبة في البحث عن قوارب النجاة، ولو كانت نفسية ومعنوية، فيندفع الشعراء – غالبا – إلى الاحتماء بالجناب النبوي الشريف هروباً من الواقع الأليم، حتى بالغوا في مسألة التوسل وطلب رفع البلوى وإقالة العثرات والذنوب مبالغة غير مقبولة في بعض الأحيان ؛ أملًا في انقشاع الكروب والخطوب حتى ولو كانت ذاتية شخصية، فالتوسل والاستغاثة بالنبي في حفي هذا العصر – هي أكثر من إعلان الحبّ والتعلّق بذاته في إنها إلى جانب ذلك بحث عن الأمان والاطمئنان في رحاب النبوة المشرّفة:

## في زمان الرخا اتخذناك ذخراً وقد احتيج ها هنا المذخور (١)

وبذلك يمكن القول بأن المدائح النبوية في العصر العثماني - في أغلبها - دعت إليها حاجات اجتماعية وسياسية، ونفسية، في ظروف توالت فيها

<sup>(</sup>١) ديوان جعفر البيتي، ص ٢٣.



الاضطرابات، وتراكمت فيها الأحزان، ولم يكن باستطاعة الشعراء أن يواجهوا ذلك كله بشكل مباشر، فاتجهوا إلى استدعاء التاريخ واستلهام النموذج الأمثل في شخص النبي ، فهو المغيث، والشفيع، والنصير، وهو السبيل إلى إزاحة الكروب، وانفراج الهموم، كما أوضحت الأمثلة هذه المعانى.

هذا ونحسب المديح النبوي مديحًا خالصًا يتسبم بالصدق العاطفي، ويترجم عن المحبة والوفاء الخالصَيْن بعيداً عن أجواء التملّق والتكسّب، ونستبعد أن يمدح مقام النبوة بالكذب، ويُتقرّب إليه بالنفاق.

#### التوصيات:

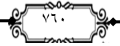
-يوصى الباحث بضرورة الاهتمام بأدب الدول المتتابعة بشكل عام، وأدب العصر العثماني بشكل خاص؛ لما فيه من مادة شعرية، وموضوعات وقضايا فنية تستحق الدراسة.

-كما يوصي البحث بدراسة دواوين الشعر في العصر العثماني خاصة المخطوط منها والمطبوع طباعة حجرية قديمة؛ لاستجلاء ما فيها من خصائص فنية وسمات أدبية متعلقة بالحركة الأدبية في هذا العصر.

وصلى الله وسلّم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### المصادر والمراجع

- الأدب الصوفي والإسلامي، د: عبد الباسط أحمد علي حموده، ط: دار الرسالة للطباعة والنشر القاهرة ١٩٨٠م.
- الأدب في بلاد الشام: د/ عمر موسى باشا، ط: المكتبة العباسية بدمشق، 1977م.
- -الأزهر في ألف عام: د/ محمد عبد المنعم خفاجي، ط: مكتبة الكليات الأزهرية، ط الثانية، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م.
- تاريخ الأدب العربي: د/ عمر موسي باشا، الفكر المعاصر بيروت الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، محمد أمين المحبي الدمشقي (ت ١١١١هـ)، الناشر: دار صادر بيروت.
- ديوان ابن معصوم، تحقيق: شاكر هادي شكر، ط مكتبة النهضة العربية بيروت، الأولى، ١٩٨٨ه ١٩٨٨ م.
- ديوان سجع الحمام في مدح خير الأنام، أبو الفضائل شمس الدين محمد الصالحي الهلالي، مطبعة الجوائب قسطنطينية ١٢٩٨.
- ديوان الشيخ عبد الله الشبراوي، طبع الديوان بالمطبعة الكاستلية بمصر سنة ١٢٩٣هـ.
- -سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر: محمد خليل المرادى، ط: دار الكتاب الإسلامي القاهرة، د- ت
- الشفا بتعريف حقوق المصطفي ﷺ: للقاضي عياض، شرحه: الملا علي القاري، ط: دار الكتب العلمية بيروت.
- عجائب الآثار في التراجم والأخبار، الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية، تحقيق: د/ عبد الرحيم عبد الرحمن عبد الرحيم، ط: مطبعة دار الكتب المصرية القاهرة.



- المدائح النبوية حتى نهاية العصر المملوكي: محمود سالم محمد ط: دار الفكر المعاصر بيروت، لبنان، ط ١٩٩٦م.
- المدائح النبوية في الأدب العربي: د/ زكي مبارك، ط: الهيئة العامة لقصور الثقافة، الطبعة الأولى ٢٠٠٣م
- مخطوطة ديوان البيتي، نسخه مصوره من مكتبة جامعة الرياض، قسم المخطوطات بالمملكة العربية السعودية،وهذه النسخة رديئة، بأطرافها تآكل وتمزق، خطها نسخ معتاد، ناقصة الأول،وهي ١٣١ ورقة، تحت رقم ٦، ١٨٠ مخطوطات.
- مخطوطة ديوان نفحة القبول في مدحة الرسول الشيخ عبد الغني النابلسي، نسخه مصورة من موقع جامعة الملك سعود، بخط حسن بن محمد البيتماني ت١٨٦٦هـ، نسخة جيده خطها نسخ معتاد، بها أثر بلل في أطرافها، وبها أخطاء إملائية كثيرة.
- نفحة الريحانة ورشحة طلاء الحانة: لمحمد أمين المحبي، جـ ٢، ط: دار إحياء الكتب العلمية، الأولى، ١٩٨٧م.

