# جامعــة الأزهـــر كليــة اللغــة العـربيــة بإيتــاي البـــارود الـمـجلــة العلميـــة

# أثر القرآن والسنة في النزعة التاريخية عند المسلمين

# إعراو

# د/ عجمیه السید محمد برایه

مدرس بقسم اللغة العربية بكلية الآداب - جامعة حلوان

( العدد السادس والثلاثون )

( الإصدار الثاني .. مايو )

( ١٤٤٤هـ - ٢٠٠٣م )

علمية محكمة ربع سنوية ISSN 2535-177X



أثر القرآن والسنة في النزعة التاريخية عند المسلمين عجميه السيد مجد برايه

قسم اللغة العربية، كلية الآداب، جامعة حلوان، القاهرة، مصر.

البريد الإلكتروني: agm.elsayed.b@gmail.com

#### الملخص:

يعرض البحث للنزعة التاريخية في القرآن والسنة وأثرها على كُتّاب التاريخ والسير والشمائل النبوية، أبرز فيه تلك السمة المميزة للتاريخ في القرآن والسنة، و التي تأتي في شكلٍ متكاملٍ، مع التركيز على ما يرتبط بتلك الأحداث التاريخية من السنن الإلهية في البشر فيما مضى وما يأتي من الزمان. وقد جعلته في ثلاثة مباحث: الأول: النظرة إلى التاريخ في القرآن الكريم، أبرز فيه اهتمام القرآن الكريم بالتاريخ – عامة – وتاريخ البشر –خاصة – والذي ظهر في احتفائه بقصص الأنبياء –عليهم الصلاة والسلام – وإكثاره من عرض مواقف الأمم منهم، ومصيرهم الذي ترتب على هذا الموقف، ملقية الضوء على ما في القرآن من دلائل لفظية ومعنوية على هذا. الثاني: النظرة إلى التاريخ في السنة النبوية، وأعرض فيه لاهتمام السنة بما يستقبل من الفتن والملاحم والأشراط المؤدية إلى قيام الساعة أو المنتهية بها. الثالث: أثر تلك النزعة التاريخية على كتابة التاريخ والسير والشمائل النبوية، وفيه أبين انعكاس تلك النزعة التاريخية على علماء المسلمين – في الحقبة الإسلامية – في هذا المجال، و ألقي فيه الضوء على أهم العلوم الإسلامية التي أدت تلك النزعة إلى ظهورها أو تطورها .

الكلمات المفتاحية: القرآن، السنة، التاريخ، السير، الشمائل.

# The impact of the Qur'an and Sunnah on the historical tendency of Muslims

Ajameh elsayed Mohamed Brayeh

Department of Arabic Language, Faculty of Arts, Helwan University, Cairo, Egypt.

Email: agm.elsayed.b@gmail.com

#### **Abstract:**

The research presents the historical tendency in the Qur'an and Sunnah and its impact on the writers of history, biographies, and prophetic merits, in which he highlighted that distinctive feature of history in the Our'an and Sunnah, which comes in an integrated form, with a focus on what is related to those historical events of divine norms in humans in the past And the time that comes. And I made it in three topics: the first: the view of history in the Holy Qur'an, in which the Holy Qur'an's interest in history - in general - and human history - in particular - was highlighted, which appeared in its celebration of the stories of the prophets upon them be blessings and peace - and in its abundance of presenting the positions of nations towards them, and their fate that As a result of this position, shedding light on the verbal and moral evidence of this in the Qur'an. The second: Looking at history in the Sunnah of the Prophet, and presenting in it the concern of the Sunnah with what it receives of temptations, epics, and conditions leading to the establishment of the Hour or ending with it. The third: The impact of that historical tendency on the writing of history, biographies, and prophetic merits, and in it I show the reflection of that historical tendency on Muslim scholars - in the Islamic era - in this field, and shed light on the most important Islamic sciences that led that tendency to its emergence or development.

Keywords: Quran, Sunnah, History, Biographies, Virtues.

#### بِشِيمِ اللَّهِ الرَّحْمَرِ الرَّحِيمِ

الحمد لله مقلب الأيام والأزمان، والصلاة والسلام على سيدنا مجهد الهادي إلى الإيمان، وعلى آله وصحبه وبعد. فإن من ينظر في القرآن الكريم يلاحظ اهتمامًا بالغًا بالتاريخ عامةً ، وتاريخ البشر بوجه خاص؛ إذ يعتبر قصص الأنبياء الله والأمم من القرون الأولى من أهم الأركان التي قام عليها كتاب الله وقد اقترن تأريخ القرآن للسابقين ببيان السنن الإلهية في البشر بالإشارة الصريحة تارة، والإلماح تارة أخرى.

وعن السنة النبوية، فبدورها كانت مؤكدة على ما جاء في القرآن من تاريخ عامةً، واهتمت ببيان وتفسير الإشارات القرآنية عن الساعة وأشراطها -بوجه خاص -من خلال التأريخ لما يستقبل من الفتن والأحداث المعلمة بقرب قيام الساعة أو المنتهية بها، بوصفها من السنن – أيضًا – المترتبة على حراك البشر في تاريخهم وبهذا تبدو النظرة للتاريخ فيهما تكاملية من مبتدأه إلى منتهاه. وقد انعكس هذا على علماء المسلمين – في الحقبة الإسلامية – في مجال كتابة التاريخ والسير والشمائل النبوية ودلائلها.

هذا الاهتمام بالتاريخ في القرآن والسنة كان دافع الباحث؛ لتسليط الضوء على تلك النزعة التاريخية فيهما.

ا مثل تاريخ الخلق، خلق السموات و الأرض، و خلق آدم، و تاريخ الرسل الله ، فالقرآن يؤرخ لنا ما لم يستطع الإنسان تأريخه أو ما أغفله



#### أما أهداف الدراسة، فأهمها:

- إبراز تلك الصبغة أو السمة المميزة للتاريخ في القرآن والسنة مع الإشارة إلى ما يرتبط بتلك الأحداث التاريخية من سنن الابتلاء والاعتبار والتأمل في عواقب الأمور ... الخ، ما ينفى ما رآه البعض من أن الأسطورة في هذا القصص أكثر مما فيه من الحقيقة.
- بيان أثر القرآن والسنة على النزعة التاريخية عند علماء المسلمين، والذي ظهر في مجال التاريخ والسير والشمائل النبوية، ما أعطى الكتابة الإسلامية للتاريخ تميزها المعروف.

أما الدراسات السابقة، فمعلوم ما حظي به علم التاريخ من اهتمام العلماء والباحثين قديمًا وحديثًا. منهم من اهتم بالقصص القرآني بشكلٍ مباشر، ومنهم من كان له سهمٌ في بيان التفسير الإسلامي لحركة التاريخ بما تنبه إليه من سننه وفلسفته، ومنهم من ركز على دور المسلمين في كتابة التاريخ. ومنهم:

- د. مجد أحمد خلف الله في" الفن القصصى في القرآن الكريم "
  - د. مجهد بكر إسماعيل في "قصص القرآن "
- د. أحمد جمال العمري في " دراسات في التفسير الموضوعي. القصيص القرآني "
  - د. حسن قيلي في " السنن التاريخية في القرآن الكريم "
- د. توفيق بن أحمد الغلبزوري في " السنن الكونية والاجتماعية في القرآن
  الكريم "
  - د. محد بو رباب في " الإعجاز التاريخي في القرآن والسنة "
    - حسن سلمان في " النظرية القرآنية لتفسير حركة التاريخ "
      - د.قاسم عبده قاسم في " فكرة التاريخ عند المسلمين "
      - د. عماد الدين خليل في " التفسير الإسلامي للتاريخ "
  - د. أحمد نوفل في " مناهج البحث والتأليف في القصص القرآني "



وقد يكون ما كتب في الموضوع ومتعلقاته أكثر مما وقعت يدي عليه، ولكن البحث يركز على الرؤية التكاملية للتاريخ في القرآن والسنة، وكيف أثرت على مصنفات العلماء التاريخية في الآونة الإسلامية.

وجعلت عنوانه "أثر القرآن والسنة في النزعة التاريخية عند المسلمين " وأقمت منهج البحث على الوصف والتحليل، وجاء البحث في مقدمةٍ وثلاثة مباحث وخاتمة:

المبحث الأول: النظرة إلى التاريخ في القرآن.

المبحث الثاني: النظرة إلى التاريخ في السنة.

المبحث الثالث: أثر تلك النظرة على النزعة التاريخية عند المسلمين. والله أسأل التوفيق فيما أسطر وأكتب، وله الحمد في الأولى والآخرة.

### المبحث الأول: النظرة إلى التاريخ في القرآن الكريم

لفت القرآن الكريم أنظار العلماء؛ لما اشتمل عليه من إشارات علمية وكونية وجغرافية وتاريخية ... الخ، ما أثار لديهم تساؤل عما إذا كان القرآن كتاب علم أو فلك أو طب أو جغرافيا أو تاريخ ... الخ. وانتهى قولهم إلى أن القرآن كتاب هداية بالأساس، وأن ما جاء فيه من تلك العلوم والمعارف، فسيق مساق الهداية؛ ليتدبرها الإنسان ويعمل عقله فيها، ويستنبط ما فيها من دلالات هداية تنفعه في شئون دينه ودنياه.

وبناءً على ما تقدم قوله – وفيما يتعلق بالبحث، نلاحظ أنه على الرغم من أن لفظة التاريخ بتصاريفها لم ترد في القرآن الكريم، فإنه احتفى بالحديث عن التاريخ أحداثه وأشخاصه، وأماكنه وعصوره، فكان هذا الحديث مادة التاريخ الخصبة في القرآن الكريم، واستعمل في ذلك مصطلحات خاصة به، يمكن أن نطلق عليها الدلائل اللفظية والمعنوية على التاريخ.

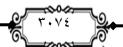
أولاً: الدلائل اللفظية على التاريخ في القرآن الكريم. وهي كثيرة، نبين بعضها فيما يلى:

#### أ- الألفاظ الدالة على أحداث التاريخ:

#### ١ – القصص.

قصَّ الشئ: إذا تتبع أثره، و منه قوله ﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُمَّا شَغِ فَارْتَدًا عَلَى الْشَغِ فَارْتَدًا عَلَى الْصَحْرة " \ الَّارِهِمَا قَصَصًا ﴾ أي " فرجعا يقصان آثار مشيهما حتى انتهيا إلى الصخرة " " والقص في اللغة: البيان، يقول ﴾ " : ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَص ﴾ "

٣ سورة يوسف ، الآية رقم ٣ .



١ سورة الكهف ، الآية رقم ٦٤ .

٢ التفسير الميسر ، نخبة من أساتذة التفسير ، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف ،
 المدينة المنورة ، ١٤٣٠هـ – ٢٠٠٩م (١/ ٣٠١)

أي نبين لك أحسن البيان . والقص: فعل القاصّ الذي يأتي بالقصة على وجهها، كأنه يتتبع معانيها وألفاظها. ﴿ والقَصِص بفِتِح القاف: الاسم، أي الخبِر المقصوص، وضع موضع المصدر حتى غلب عليه. أ وعلى ما سبق " سُمِّيَ الخبر المؤلف من حوادث مترابطة يتبع بعضها بعضًا قصة؛ لأن القَصاص يتتبع الأحداث فيسردها حدثًا بعد حدثِ حتى يصل بالقصة إلى نهايتها ". أو على الرغم من أن القص ورد بتصاريفه في بضع و عشرين موضعًا من القرآن الكريم ، فقد أخذ في القرآن مكانًا أكبر بكثير في خضم القصص القرآني ، حتى إنها اللفظة التي اختارها العلماء منذ القديم لتطلق على علم القصيص القرآني ، فالقصص جانبٌ من أهم الجوانب التي قام عليها كتاب الله عليه ؟ إذ يضع أيدينا على بداية التاريخ الإنساني - وهو أمر يتجلى في قصة خلق آدم الكل و ما تبعها من تعليمه الأسماء كلها - ثم كيف تتابعت الحياة بالبشر رابطًا ذلك بالعقيدة الصحيحة التي جاء بها رسل الله الله الله عليها من تحريف من قبل البشر في الأزمنة المختلفة . ولم تقتصر سياقات ورودها على قصص الأنبياء فحسب، بل اتجهت العروض القرآنية للتاريخ؛ لتحدثنا "عن مواقف الأفراد والجماعات إزاء عدد من الأحداث والقيم التاريخية ...ويصل بعضها إلى عددٍ من التجارب التي مارسها أفراد عاديون على أو نفذها قادة وملوك وزعماء كبار ° سلبًا أو إيجابًا ". أ وفيما يلي نماذج منها:

١ لسان العرب لابن منظور ، ج٧ ص٧٤٠ .

٦ التفسير الإسلامي للتاريخ ، د. عماد الدين خليل ، ص١٠٣٠.



٢ المرجع السابق ، الصفحة نفسها

٣ قصص القرآن ، د. مجهد بكر إسماعيل ، ص٧٠.

٤ مثل أصحاب الجنتين و أصحاب الحجر، و أصحاب الأخدود و أهل الكهف.

٥ مثل فرعون و قارون و هامان و أصحاب الفيل ، و ذي القرنين و طالوت الملك .

#### قصص الرسل والأنبياء.

جاء قصص الرسل و الأنبياء في القرآن الكريم بعدة أشكال، منها: الإشارة إلى قصصهم بلفظ القص نفسه أو فعله؛ ليؤكد على وجودهم الحسي في عصر ما من العصور، و يؤكد حصول ما ذكر في القرآن من أحداث في حياتهم، من ذلك قوله الله عَنْ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَص بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْآنَ وَإِن كُنتَ مِن قُيْلِ مِ لَمِنَ الْغُافِلِين ﴾ الله المتاح سورة يوسف التي وردت بها قصة سيدنا يوسف العَلَى . و من ذلك قوله ؟ ﴿ فَجَاءْتُهُ إِحْدَاهُمَا تُمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاء قَالَتُ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزَيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لاَ تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْم الظَّالِمِين ﴾ أ في سياق قصة سيدنا موسى الله التي كثر ورودها في القرآن الكريم. والملاحظ أن الحق الله أضاف لذاته فعل القص، كما أضافه للقرآن الكريم و للبشر، فمن الأولى و الثالثة ما وجدنا في الآيتين السابقتين، و من الثانية قوله ١٤٠ : ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرُانَ يَقُصُّ عَلَى بَنِي إسْرَائِيلَ أُكْثَرَ الَّذِي هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُون ﴾ " أي : " نزل القرآن ببيان ما اختلفوا فيه " ، و منه اختلافهم " في المسيح الله ، فتحزبوا فيه فيه أحزابا، ووقع بينهم التناكر في أشياء كثيرة حتى لعن بعضهم بعضا ، وقد نزل القرآن ببيان ما اختلفوا فيه لو أنصفوا وأخذوا به " . "و هذه الإضافات المتعددة تؤكد على وقوع هذه القصص بأحداثها، فقد وردت على ألسنة الأنبياء،

ەتفسىر الزمخشري = الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٣/ ٣٨٢)



١ سورة يوسف ، الآية رقم ٣ .

٢ سورة القصص ، الآية رقم ٢٥ .

٣ سورة النمل ، الآية رقم ٧٦ .

٤ زاد المسير في علم التفسير (٣/ ٣٦٩)

و صدقها القرآن فوردت فيه، كما قصها الحق ، فحازت بذلك أعلى مراتب الصدق . يقول الله عنه أنحُكُمُ إلا لله يَقُسُ الْحَقّ وَهُوَ خَيْرُ الْفَاصِلِين ﴾ المحدق . يقول الله عنه المحدق المحدق

قال القرطبي: " أَيْ يَقُصُّ الْقَصَصَ الْحَقَّ، وَبِهِ اسْتَذَلَّ مَنْ مَنَعَ الْمَجَازَ فِي الْقُرْآن " ' ، فلا مجاز و لا خيال في القصص القرآني .

#### • قصص المؤمنين والكافرين.

هو فرع آخر من القصص القرآني ، يحكي عمن آمن و صدق ، و عمن كفر و كذب دعوة الرسل الله ، ومن ذلك قوله ، و كذب دعوة الرسل الله ، ومن ذلك قوله ، و أَخُنُ نَقُسُ عَلَيْكَ بَاأَهُم بِالْحَقِ إِنَّهُمْ فِنْيَةٌ آمَنُوا بِرَهِمْ وَرَدْنَاهُمْ هُدًى ﴾ ، تأتي الآية الكريمة في سياق قصة أصحاب الكهف ؛ تمهيدًا لتفصيلها ، و بيان الحق فيها بعد أن " اختلف أحبار اليهود ورهبان النصارى في أمرهم اختلافًا كثيرًا " ، و أنه الله يقص على نبيه و نبأ أصْحَابِ الْكَهْفِ بِالْحَقِ في آياتٍ من هذه السورة التي سميت باسم المكان الذي أووا إليه " الكهف " .

٦ سورة الأعراف الآية رقم ١٧٦ .



١ سورة الأنعام ، الآية رقم ٥٧ .

۲ تفسیر القرطبی (٦/ ٤٣٩)

٣ سورة الكهف ، الآية رقم ١٣ .

٤ قصص القرآن ، د. مجهد بكر إسماعيل ، ص٣٦٩ .

ه الآبات "٩-٢٦"

بدلوا نعمة الله كفرًا ، و بدايتها : ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِيَ آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينِ ﴾ الجاء عَن الشَّعبِيِّ عن ابن عباس شي فِي الْآية ، قَالَ: " هُوَ رجل من بني إِسْرَائِيل يُقَال لَهُ بلعم بن باعورا ، وَكَانَت الْأَنْصَار تَقول: هُوَ ابْنِ الراهِبِ الَّذِي بني لَهُ مَسْجِد الشقاق ، وَكَانَت ثَقِيف تَقول: هُوَ أُميَّة بن أبي الصَّلْت "١ . و الخلاصة أن كلاًّ منهم كانت له قصة في الكفر بالله بعد العلم بِالآيات ، " فَبَلْعَمُ بْنُ بَاعُورَاءَ كَانَ قَدْ حَفِظَ بَعْضَ الْكُتُبِ الْمُنَزَّلَةِ وَكَانَ مُجَابَ الدَّعْوَة ... فَلَمَّا أَقْبَلَ مُوسَى فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ لِقِتَالِ الْجَبَّارِينَ، سَأَلَ الْجَبَّارُونَ بَلْعَمَ بْنَ بَاعُورَاءَ أَنْ يَدْعُوَ عَلَى مُوسَى، فَقَامَ لِيَدْعُوَ عَلَيْهِ فَتَحَوَّلَ لِسَانُهُ بِالدُّعَاءِ عَلَى أَصْحَابِهِ، فَقِيلَ لَهُ فِي ذَلِكَ فَقَالَ: لَا أَقْدِرُ عَلَى أَكْثَرَ مِمَّا تَسْمَعُونَ ، و أُمَيَّةُ بْنُ أَبِي الصَّلْتِ الثَّقَفِيّ وَكَانَ قَدْ قَرَأَ الْكُتُبَ وَعَلِمَ أَنَّ اللَّهَ مُرْسِلٌ رَسُولًا فِي ذَلِكَ فَلَمَّا أرسل الله محمدا على حَسَدَهُ وَكَفَرَ بِهِ ، وقيلَ هُوَ أَبُو عَامِر بْنُ صَنْفِيّ وَكَانَ يَلْبَسُ الْمُسُوحَ فِي الجاهلية، فكفر بمجد ﷺ "" و لعل الاسم الموصول يساعد على انطباقها على أيّ من المذكورين في التفسير ، فهي وإن كانت تروي قصة أحدهم بعينه ، فلا يمتنع أن يوجد مثله في عصر آخر ، و هذا من فوائد القصص القرآني ، فالقرآن يعرض صورًا من حياة السابقين " و يستخلص منها العبر والحكم و يحذر الناس أن يقعوا فيما وقعت فيه تلك الأمم من طغيان مالي أو استبداد سياسي و تكذيب و جحودٍ و عصيان وفسوق فحاق بهم العذاب " أ وما يقال في أمثال هذه النماذج السلبية ، يقال في النماذج الإيجابية كالفتية من

٤ النظرية القرآنية لتفسير حركة التاريخ ، حسن سلمان ، ص٥٥ .



١ سورو الأعراف ، الآية رقم ١٧٥ .

٢ الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي (٣/ ٦١٠)

٣ فتح القدير للشوكاني (٢/ ٣٠١)

أصحاب الكهف ، فالآيات تروي قصتهم و لكنها لم تسميهم ؛ لاحتمال أن يوجد أمثالهم في عصور تالية مقدمةً

بهم " خلاصات التجارب البشرية عبرًا يسير على هديها أولو الألباب " ا ويقتدون بها.

#### ٢ – النبأ.

النبأ "خبر ذو فائدة عظيمة يحصل به علم أو غَلَبة ظنّ، ولا يقال للخبر في الأصل نَبأٌ حتى يتضمّن هذه الأشياء الثّلاثة، وحقّ الخبر الذي يقال فيه نَبأٌ أن يتعرّى عن الكذب كالتّواتر وخبر الله في وخبر النبيّ الله ". أوقد وردت هذه اللفظة مفردة وجمعًا في القرآن الكريم في سياق الإنباء عن الرسل والأقوام السابقين.

#### • في سياق أنباء الرسل والأنبياء.

ارتبط المفرد منها بفعل التلاوة ؛ إذ يسبقها واحدٌ من الفعلين " اتل ، نتلو "، مع ما فيهما من دلالة اتباع الوحي بقراءته و تصديقه ، منه قوله ، ﴿ وَاتُلُ عَلَيْهُمْ مَنَا فُوحِ إِذْ قَالَ لِقَوْمِ يَاقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَّقَامِي وَتَذْكِيرِي بِآيَاتِ اللّهِ فَعَلَى اللّهِ تَوكَّلْتُ عَلَيْهُمْ بَبًا وَرَاللهِ مَعَلَى اللّهِ تَوكَّلْتُ فَأَجْمِعُواْ أَمْرِكُمْ . . . ﴾ " ، و قوله ، و قوله الله عَلَيْهِمْ بَبًا إبراهِيم ، و قوله الله عَلَيْهُمْ بَعَا الله عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ بَبًا الموسى وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُون ﴾ " ، كما يلحظ تعلق هذا الفعل بالجار و المجرور " بالحق " ؛ لتكون الآية بذلك فاتحة قصة رسولٍ من الرسل ، ومشيرة و المجرور " بالحق " ؛ لتكون الآية بذلك فاتحة قصة رسولٍ من الرسل ، ومشيرة

٥ سورة القصص ، الآية رقم ٣ .



١ التفسير الإسلامي للتاريخ ، د.عماد الدين خليل ، ص١٠٦٠ .

٢ المفردات في غريب القرآن (ص: ٧٨٨ ، ٧٨٩)

٣ سورة يونس ٧١ .

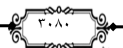
٤ سورة الشعراء ، الآية رقم ٦٩ .

إلى حقيقة الأحداث وواقعيتها . نجد ذلك عندما تجمع الكلمة - أيضًا - يقول الله : ﴿ وَكُلاً نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَبْاء الرَّسُلِ مَا نَبْتِتُ بِهِ فُوَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ . ويلاحظ تصاحب الفعل نقص مع الأنباء؛ ليشير بهما معًا إلى الحديث عن قصص الأنبياء وتاريخهم، كما يشير به "الحق " إلى ما في الأنباء من الحقيقة والمصداقية والاعتبار في أنباء الرسل عامةً.

## في سياق أنباء غير الأنبياء من البشر.

ذكرنا أن النبأ يشير إلى الخبر الذي يحصل به علم أو غَلَبة ظنّ ؛ لهذا أورد الحق هذه اللفظة في بعض الآيات التي تعرض للقصص الغابرة الموغلة في القدم ؛ لأن العلم فيها يعود إليه وحده ، من ذلك قوله ، في في القدم ؛ لأن العلم فيها يعود إليه وحده ، من ذلك قوله ، في في أنني أَدَمَ بِالْحَقّ إِذْ قَرَّا قُرُانًا فَتُقبَّلُ مِن أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُقبَّلُ مِنَ الآخرِ قَالَ لأَقتُلنَكَ قَالَ إِنَمَا يَقبَّلُ اللّهُ مِنَ الْمَحْرِ قَالَ لأَقتُلنَكَ قَالَ إِنَمَا يَقبَلُ اللّهُ مِنَ الْمَحْرِ قَالَ لأَقتُلنَكَ قَالَ إِنَمَا يَقبَلُ اللّه مِن اللّه عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله على الله على الله على القدم ، و فيها يأمر الله على رسوله أن الله على الله على من الله على من الله على مدار تاريخ البشرية ؛ لذا يورد الإمام البخاري قوله عن : \* "أَيْسَ مِنْ نَفْسٍ على مدار تاريخ البشرية ؛ لذا يورد الإمام البخاري قوله عن : \* "أَيْسَ مِنْ نَفْسٍ على مدار تاريخ البشرية ؛ لذا يورد الإمام البخاري قوله عن : \* "أَيْسَ مِنْ نَفْسٍ على مدار تاريخ البشرية ؛ لذا يورد الإمام البخاري قوله هن : \* "أَيْسَ مِنْ نَفْسٍ على الله على مدار تاريخ البشرية ؛ لذا يورد الإمام البخاري قوله هن : \* "أَيْسَ مِنْ نَفْسٍ على الله على مدار تاريخ البشرية ؛ لذا يورد الإمام البخاري قوله هن : \* "أَيْسَ مِنْ نَفْسٍ على مدار تاريخ البشرية ؛ لذا يورد الإمام البخاري قوله هن : \* "أَيْسَ مِنْ نَفْسٍ على مدار تاريخ البشرية ؛ لذا يورد الإمام البخاري قوله هن المناس المناس

٤ صحيح البخاري (٩/ ١٠٣)



١ سورة هود ، الآية رقم ١٢٠ .

٢ سورة المائدة ، الآية رقم ٢٧ .

٣ التفسير الميسر (١/ ١١٢)

تُقْتَلُ ظُلْمًا إِلَّا كَانَ عَلَى ابْنِ آدَمَ الأَوَّلِ كِفْلٌ مِنْهَا لِأَنَّهُ أَوَّلُ مَنْ سَنَّ الْقَتْلَ " وأخرج الطبري عن الحسن: " إن ابني آدم ضُرِبا مثلا لهذه الأمة فخذوا بالخير منهما " الطبري عن الحسن : " إن ابني آدم ضُرِبا مثلا لهذه الأمة فخذوا بالخير منهما " والحق المعرفة البشرية " أ

#### في سياق أنباء القرى السابقة.

ولأن هذه القرى ضاربة في القدم، و عوقبت بعذاب الاستئصال، لم يكن ليخبر الرسول بل بالحق من أخبارها إلا الله بل ؛ وهذا ما ورد في عدة سور كريمة ، عقب إيراد قصص هذه القرى و أقوامها مع رسلهم ، يقول بل : ﴿ تُلكَ الْقُرَى تَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَبْاَهَا وَلَقَدْ جَاء ثُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيْنَاتِ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَبُواْ مِن قَبْلُ كَذَبِكَ اللهُ عَلَى قَلُوبِ الْكَافِرِين ﴾ " الآية الكريمة من سورة الأعراف التي " أطنبت في يطبع الله على قلوب الكافرين ﴾ " الآية الكريمة من سورة الأعراف التي " أطنبت في وعاد ذكر الأمم التي تمردت على الوحي فصرعها بغيها " أ مثل قوم نوح الله وعاد وثمود و مدين و قوم لوط الله ، وهؤلاء جميعًا كفروا بالرسل الله و جحدوا بما جاءوا به . و الجدير بالملاحظة هذا التلازم بين الفعل نقص و أنباء القرى في الآية الكريمة، فقد تكرر في سور أخرى، منها قوله التي تنقلت في القصص من نبأ عَلَيْكَ مِنْهَا قَائِمٌ وَحَصِيد ﴾ " ، والآية من سورة هود التي تنقلت في القصص من نبأ قوم إلى قوم من الأقوام الغابرين .

٥ سورة هود ، الآية رقم ١٠٠ .



١ تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر (١٠/ ٢٣٠)

٢ النظرية القرآنية لتفسير حركة التاريخ ، حسن سلمان ، ص٣٠ .

٣ سورة الأعراف ، الآية رقم ١٠١ .

٤ نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم ، الشيخ مجد الغزالي ، ص١١٨٠ .

وقد سُبِقِت الآية التي بين أيدينا بآية أخرى تلفت إلى تلك الأنباء ، يقول فيها على : ﴿ يَلْكَ مِنْ أَبُاء الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلاَ قَوْمُكَ مِن قَبلِ هَذَا فيها على الْعَاقِبَة لِلْمُقَينِ ﴾ و الفعل مع الأنباء – هنا – نوحي والتكرار يؤكد على أن تلك الأحداث مما وقع في الماضي ، فهي من الغيب الزماني الذي فصلته السورة من "أحوال الأمم مع رسلها ؛ ليعلم صاحب الرسالة الخاتمة الله أنه لا جديد في تكذيب قريش له ، فالصراع بين الحق و الباطل أزلي لا فكاك منه ، ولكن النتائج الحاسمة تنصف المؤمنين و تعز المتقين " أ

ويقترب من لفظ الأنباء في القرآن، لفظ الأخبار، فالقرآن الكريم استعمل النبأ والخبر " بمعنى التحدث عن الماضي، وإن كان قد فرق بينهما في المجال الذي استعملا فيه جريا على ما قام عليه نظمه من دقة وإحكام وإعجاز، فاستعمل النبأ والأنباء في الإخبار عن الأحداث البعيدة زمانًا ومكانًا، على حين استعمل الخبر والأخبار في الكشف عن الوقائع القريبة العهد بالوقوع، أو التي لا تزال مشاهدها قائمةً ماثلة للعيان " "

من ذلك قوله ﴿ وَ قَالَ مُوسَى لأَهْلِهِ إِنِّي آنَسْتُ نَارًا سَآتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ آتِيكُم بِشِهَاب قَبَس لَّعَلَّكُمْ تَصْطَلُون ﴾ '

والخبر في الآية، يشير إلى القرب المكاني للنار التي آنسها موسى الله والخبر في الآية، كما استعمل اللفظ نفسه في أخبار من عاصره،

٥ و قد يشير إلى التقارب الزمني بين عهد نبي الله موسى المن و عهد رسول الله على .



١ سورة هود ، الآية رقم ٤٩ .

٢ نحو تفسير موضوعي لسورالقرآن الكريم ، الشيخ محمد الغزالي ، ص١٧٤ .

٣ قصص القرآن ، د. مجهد بكر إسماعيل ، ص٧٠.

٤ سورة النمل ، الآية رقم ٧ .

يقول ﷺ: ﴿ يَعْتَذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُل لاَّ تَعْتَذِرُواْ لَن تُؤْمِنَ لَكُمْ قَدْ تَبَأَنَا اللَّهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ وَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبَّئُكُم بِمَا كُنَتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ الله عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبَئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

#### ٣ - الأحاديث.

الحديث: "كلّ كلام يبلغ الإنسان من جهة السمع أو الوحي في يقظته أو منامه " والحديث المقصود هنا ما يصلنا عن طريق الوحي من أحاديث الرسل الله والأمم لا غيره أ. واستقراء الآيات التي وردت فيها يبين أنها تشير إلى أعظم الأحداث في هذه القصص:

#### • في سياق الحديث عن قصص الرسل اللَّهُ اللَّهُ.

وردت في سياق قصة موسى الله مفردةً عدة مرات ، من ذلك قوله الله وردت في سياق قصة موسى الله مفردةً عدة مرات ، من ذلك قوله الله ووَمَلُ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى و ، و الآية تعرض قصته الله بعد عودته من مدين ووصوله للواد المقدس طوى ؛ حيث اصطفاه الله برسالته و بكلامه الله ، و لاشك أنها من أعظم لحظات النبوة و تشير إلى حديث عجب ؛ إذ قال الله لأهله : " أقيمُوا هَاهُنَا إِنِّي أَبْصَرْتُ شُعْلَةٍ مِنْ نَارِ ... فَلَمَّا أَتَاهَا رَأَى شَجَرَةً خَضْرَاءَ مِنْ

٥ سورة طه ، الآية رقم ٩



١ سورة التوبة ، الآية رقم ٩٤ .

٢ تفسير السعدي = تيسير الكريم الرحمن (ص: ٣٤٨)

٣ المفردات في غريب القرآن (ص: ٢٢٢)

٤ لأن تلك اللفظة وردت في القرآن في عدة سياقات

أَسْفَلِهَا إِلَى أَعْلَاهَا، أَطَافَتْ بِهَا نَارٌ بيضاء تتقد كأضوأ مَا يَكُونُ، فَلَا ضَوْءُ النَّارِ يُغَيِّرُ خُصْرَةَ الشَّجَرَةِ تُغَيِّرُ ضَوْءَ النَّارِ " \

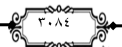
ومنها قوله الكريمة بداية حديث ضيف إبراهيم المُكْرَمِين الكريمة بداية حديث عجيب لهؤلاء الضيف وهم الملائكة "جبريل ومكائيل وإسرافيل وأتباع لهم من الملائكة " ، كان أمرهم عجيب ؛ إذ مروا بسيدنا إبراهيم المحلا في طريقهم إلى سيدنا لوط المحلي و قومه ؛ لإنجائه و إنزال العقاب بهم ؛ فبشروه و زوجه بالغلام على الكبروالعقم و قد ناسب عظم الحديث، الاستفتاح بالاستفهام التقريري في كلٍّ؛ ففيه تفخيم لحديثهم المحلي الله على أنه ليس من علم رسول الله وإنما عرفه بالوحي " أ

## في سياق قصص الأمم والأقوام الذين نزل بهم عقاب الله.

ووردت اللفظة في هذا السياق جمعًا " أحاديث " ومنه قوله ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رَسُلُنَا تَثْرَا كُلَّ مَا جَاء أُمَّةً رَسُولُهَا كَذَّبُوهُ فَأَتَبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضًا وَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ فَبُعْدًا لِّقَوْمٍ لاَّ وَشُولُونَ ﴾ "

الآية من سورة المؤمنون، وهي من المكي ترجع " بالناس إلى الماضي البعيد، تحكي جحود الأوائل لفضل الله وتمردهم على هداياته وتكذيبهم لرسله، فذكرت نوحًا وقومه وهودًا وقومه "آ. و الملاحظ أن سورة المؤمنون أجملت

٦ نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم للشيخ محمد الغزالي ، ص٢٦٨ .



١ تفسير البغوي (٥/ ٢٦٥)

٢ سورة الذاريات ، الآية رقم ٢٤ .

٣ تفسير ابن عطية = المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٧٧)

<sup>(70 / 7)</sup> تفسير النسفى = مدارك التنزيل وحقائق التأويل ((70 / 7)

٥ سورة المؤمنون ، الآية رقم ٤٤ .

ما فصلته سور أخرى من ذكر الرسل و أقوامهم ، و ما حل بالكافرين من عذابات الاستئصال بالآية الكريمة التي بين أيدينا ، و" ذكر " ثُمَّ " لتطاول الأزمنة وقوله في : تَتْرًا ... أي أرسلنا رسلنا وترا ، واحدا بعد واحد ، الضمير لايعود إلى المكذبين، والإتباع إنما هو إتباع المكذبين بعضهم بالإهلاك ، فتوالى الإرسال وتوالى الجحود ، وتوالى الهلاك من بعد ذلك والمعنى أنهم بعد هلاكهم المتوالي في العصور والأزمان صاروا أحاديث للناس يعتبر بها من يعتبر، ويستبصر بها من يستبصر، ويتلهى بها من يتلهى بأخبار الأولين " . "

و جمعت الأحاديث ؛ لتعدد قصص الإهلاك ، ناسب هذا أن الأحاديث في اللغة " لا تقال إلا في الشر " " ، خاصة إذا سبقت بالجعل ، فقلّما " يستعمل الجعل حديثا إلا في الشر " " ، و يؤكده قوله في : ﴿ فَقَالُوا رَبَعَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَطَلَمُوا أَنفُسُهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقْنَاهُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّ فِي ذَلكَ لآياتٍ لَكُلِّ صَبَّارٍ شَكُور ﴾ " ، الآية الكريمة تحكي عن قوم سبأ الذين كرهوا الأمن و الإيمان و شكر الله عليهما ، فجعلهم الله حديث سوءٍ و اعتبار بدليل ما أتبعه من قوله " وَمَزَّقْنَاهُمْ كُلً مُمَزَّقٍ " و المعنى " فرقناهم في البلاد كل التفريق ، وصيرناهم مضرباً للمثل ؛ يقال: تفرقوا أيدي سبا وذهبوا أيدي سبا " أ . أخيرًا نلفت النظر إلى ربط القرآن بين الأحاديث و أماكنها أو أشخاصها للتأكيد على وقوعها ، ففي الآية التي بين بين الأحاديث و أماكنها أو أشخاصها للتأكيد على وقوعها ، ففي الآية التي بين

٦ أوضح التفاسير (١/ ٥٢٣)



١ في بعضهم .

٢ زهرة التفاسير للشيخ محمد أبو زهرة ، (١٠/ ٥٠٧٧)

٣ أوضح التفاسير ، محمد محمد عبد اللطيف بن الخطيب ، (١/ ٤١٦)

٤ تفسير ابن عطية = المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٤/ ١٤٤)

٥ سورة سبأ ، الآية رقم ١٩ .

أيدينا يريطها بسبأ ، و هي من ممالك اليمن القديمة ، و في آياتٍ أخرى يشير بأسماء الأقوام والشخصيات إلى أماكن أخرى ، كما في قوله على : ﴿ هَلُ أَتَاكَ حَدِيثُ الْجُنُود . فِرْعَوْنَ وَثَمُود ﴾ أ ففرعون و ثمود تشير إلى وقوع هذا المتحدث به في مكان الفراعنة ومكان قوم ثمود .

وهذا كله يؤكد على أمرين: الإشارة إلى التاريخ، والحقيقة الصادقة في هذه الوقائع والأحداث المذكورة.

#### ب- الألفاظ الدالة على الشخصيات.

أشار القصص القرآني إلى ملوكٍ وتبابعة وفراعنة، وإلى دور الملأ والكبراء في إضلال الضعفاء، وتراجعهم القول في الآخرة، وسوف نركز من الشخصيات على:

#### ١ - الرسل والأنبياء.

من أهم الشخصيات التي تقابلنا في القرآن الكريم. والإرسال يعني " التَّوْجِيهُ، وبهِ فُسِّرَ إِرْسالُ اللهِ عَلَى أَنْبِياءَهُ اللَّيُ كَأَنَّهُ وَجَّهَ إِلَيْهِم أَنْ أَنْدِرُوا عِبادِي " أَ ، وقريب منه أنهم اللَّي موجهون للعباد برسالة السماء.

٣ المدخل إلى الثقافة الإسلامية ، تأليف مجموعةٍ من أعضاء هيئة التدريس جامعة الملك سعود ، ص١١٨ ، مدار الوطن للنشر ، ط١٦ سنة ١٤٣٣ – ٢٠١٢



١ سورة البروج ، الآيتان رقم ١٧ ، ١٨ .

۲ تاج العروس (۲۹/ ۲۲)

وعند تتبع آيات القرآن الكريم، نجد لفظة الرسل وردت فيها حوالي أربعًا وثلاثين مرة، فضلا عن تصاريفها الأخرى، كمفرد الكلمة الذي ورد ما يزيد على المائة مرة، وأفعالها المتنوعة بين ماضٍ ومضارع وأمر، فهو الشيء الكثير. أما النبيين أو الأنبياء، فوردتا في القرآن الكريم، الأولى في ثلاثة عشر موضعًا من القرآن، والثانية في خمسة مواضع منه. والملاحظ أن تلك اللفظة وأختيها لازمتها عدة ظواهر وأحداث تؤكد وقوعها تاريخيًا، من ذلك:

## • ذكر أسماء الرسل والأنبياء التَلْكُلاز.

متفرقين في بعض السور القرآنية الكريمة، و مجتمعين في سورٍ أخرى، فمن ذكرهم مجتمعين، ما جاء في قوله في : ﴿ وَتُلْكَ حُجَّنُنَا اَتَّيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ فَمِن ذَكْرِهِم مجتمعين، ما جاء في قوله في : ﴿ وَمَنْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا فَرُغُ دَرَجَاتٍ مِّن شَاء إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيم . وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا وَنُوعَ وَسُلْيَمَانَ وَأَيُوبَ ويُوسُفَ وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِين. وَرَكَيًّا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ كُل مِّنَ الصَّالِحِين. وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ ويُوسُنَ وَلُوطًا وكُلاً فضَلْنَا عَلَى الْعَالَمِين. وَمِنْ آبَاهُمْ وَدُرَيَّاتُهِمْ وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ عَلَى الْعَالَمِين. وَمِنْ آبَاهُمْ وَدُرَيَّاتِهُمْ وَاجْتَبْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ عَلَى الْعَالَمِين. وَمِنْ آبَاهُمْ وَدُرَيَّاتِهُمْ وَاجْتَبِيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ ويدخل في ذلك ما جاء في سورة مريم التي ورد فيها الأمر بذكر مجموعةٍ من النبيين، وصفوا بعدة أوصاف كالصديقية والنبوة والإرسال، يقول فيها في: ﴿ وَاذْكُرُ فِي الْكِتَابِ إَبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا فَيْنَاهُمْ أَنْ مُوسَدِيقًا فَي الْكِتَابِ إَبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا فَيْنَاهُمْ وَهُ لِلْمُ اللّٰهُ كَانَ صِدِيقًا فَيْهَا فَيْهَا ﴾ في الْكِتَابِ إَبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْكُولُ فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْكَانِهُ فَلْمُ لَالْعُولُ فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهَا فَيْهِا فَيْكُولُ فَيْكُولُ فَيْنَاهُمْ وَالْعَلَمُ وَالْعُولُ فَيْهَا فَيْرَابُ فَيْمُ الْكُولُ فَيْنَاهُمُ وَالْعُنْ فَلَا فَيْهَا فَيْهُا فَيَالِولُ فَيْعَالُهُمْ وَلَا لَعْلَاسُهُ وَمِنْ فَيْنَاهُمُ وَلَوْنُهُمْ وَلَا فَيْهَا فَيْهُا فَيْنَاهُمُ الْعُرَاقُ وَلَا فَيْمُا فَيْعَالِهُ فَيْنَاهُمُ وَالْعُلُولُ فَيْمُ وَلِهُ فَيْمُ وَالْعُنْهُمُ وَالْعُولُ فَيْعُالِهُ فَيْمُ فَيْعُولُ فَيْعُولُ فَيُلْكُونُ وَلِي فَالْمُولُ فَيْ وَلِي لَا فَرَكُولُ فَعُلْمُ فَا ف



<sup>=</sup> 

١ أي النبي ، أي نبي عليهم السلام جميعًا .

٢ المفردات في غريب القرآن ، للأصفهاني ، (ص: ٧٩٠)

٣ سورة الأنعام ، الآيات من ٨٣ : ٨٧ .

٤ سورة مريم ٤١ .

﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مُوسَى إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًا ﴾ و من ذكرهم متفرقين، ما نجد في سورة يوسف من قصته الله ، وما نجد في سورة نوحٍ من قصته الله ، وورود الرسل و الأنبياء الله بأسمائهم ، و الأمر بذكرهم ، دليل على وجودهم الحقيقي ، و إثبات لدورهم في إرشاد العباد و إصلاحهم في تاريخ البشرية . إلى جانب ذلك اقترن ذكرهم الله ببعض الظواهر و السنن ، منها :

#### • الكثرة والتتابع.

يدل على ذلك آيات كثيرة ، يقول الحق ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدُ خَلَتُ مِن قَلِهِ الرُّسُلُ ﴾ آ ، ويقول ﴿ : ﴿ وَلَقَدُ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَيْنَا مِن بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ ﴾ آ ، ويقول ﴿ : ﴿ وَكَمْ أَرْسَلْنَا مِن بَبِي فِي الأَوْلِين ﴾ ، كما يبين الحق ﴿ فَي القرآن أنه أعلمنا قصص رسل و سكت عن قصص آخرين : ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَن لَمْ تَقْصُلُ عَلَيْكَ ﴾ وورد في السنة ما يشير إلى تلك الكثرة ، ففي حديث أبي ذر ﴿ الطويل، قال : " قُلْتُ يَا رَسُولَ اللّهِ كَمِ الْأَسُلُ مِنْ ذَلِكَ قَالَ مَانَةُ مَا لَنُهِ عَمْ رُونَ أَلْفًا قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّهِ ﴿ كَمِ الرّسُلُ مِنْ ذَلِكَ قَالَ ثَلَاثُ مِانَةٍ وَقَلَاثَ يَا رَسُولَ اللّهِ ﴿ كَمْ الرّسُلُ مِنْ ذَلِكَ قَالَ ثَلَاثُ مِانَةٍ وَقَلَاثَ عَشَرَ جَمًّا غَفِيرًا قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّهِ ﴿ كَمْ الرّسُلُ مَنْ ذَلِكَ قَالَ مَانَةٍ وَقَالَ مَانَةً وَالَ مَانَةً وَالَ مَانَةً وَقَالَ مَانَةً وَالَ مَانَةً وَالَ مَانَةً وَالَ مَانَةً وَالَا مَانَةً وَالَا مَانَةً وَالَا مَانَةً وَالَ مَانَةً وَالَ مَانَةً وَالَ مَالًا وَاللّهُ وَعَرِينَ أَلْفَ اللّهُ مَنْ كَانَ أَوْلُهُمْ قَالَ مَانَةً وَالَ مَانَا مُنْ عَلَيْكُ مِنْ كَانَ أَوْلُهُ مَانَةً وَالَ مَانَةً وَالَ مَانَا مَانَا اللّهُ وَلَا مَانَا لَا اللّهُ وَلَا مَانَا مَانَا مَانَا مَانَا وَالْمَالُولُ اللّهُ وَلَا مَانَا مَانَا مَالًا وَلَا مَانَا مَالًا اللّهُ عَلَى مَانَا مَالًا مَالًا مَالًا مَالًا مَالَا اللّهُ وَلَا مَالَا مَالَا مَالَا مَالَا مَالَا اللّهُ وَلَا مَالًا مَالَالُهُ وَلَا مَالًا مَالَمُ اللّهُ وَلَا مَالًا مُلْكُولُ اللّهُ وَلَا مَالَالِهُ وَلَا مَالًا مَالِكُ وَلَا مَالَا مَالَا مَالَا مَالَاللّهُ وَلَا مَالَا مُلْكُولُ مَالِكُولُ مَالِكُولُ مَا اللّهُ وَلَا مَالَا مُعَلَى مَالَا مَالَا مَالِهُ اللّهُ مَالَا مُلْكُولُ مَا اللّهُ وَلَا مَالِكُ اللّهُ وَلَا مَالِهُ مَا لَا مُعَالِمُ الللّهُ اللّه

٦ صحيح ابن حبان - مخرجا (٢/ ٧٧)



۱ سورة مريم ۵۱

٢ سورة آل عمران ، الآية رقم ١٤٤ .

٣ سورة البقرة ، الآية رقم ٨٧ .

٤ سورة الزخرف ٦.

٥ سورة غافر ، الآية رقم ٧٨ .

فالأنبياء النّي كثرة لها دعوة واحدة " وَلا شكّ أَن الْجمع الْعَظِيم مَتى تَقَرّقت أوطانهم وقبائلهم وأزمانهم ، وَلم يَكُونُوا من أهل الصناعات النظرية والرياضات الفلسفية والقوانين المنطقية ثمَّ اتَّققُوا على الْقطع بِصِحَّة أَمر ، علمنا علما ضَرُورِيًّا أنهم مَا تواطئوا على التعمد للمباهتة والتجري على التَّدْلِيس وَأَنه مَا جمع متفرقات عقائدهم إلَّا صدق مَا ادعوهُ من شريف علمهمْ وحالهم وَصِحَّة مَا بنوا عَلَيْهِ دينهم ويقينهم ... وَجِينَئِذٍ لا تردد الْعُقُول وَلا توقف الأذهان عَن الْجَرْم بصدقهم وثلج الصُدُور لصِحَّة خبرهم فكيف إذا عضد هَذَا الْجَمِيع الْعَظِيم من الْبَرَاهِين النيرة والقرائن الْوَاضِحَة والشواهد الصادقة مَا لم يحصره الأذكياء و العارفون على مرور الدهور و القرون " . '

#### مهام الرسل والأنبياء.

أشار لذلك قوله ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنّبيّينَ مِن بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إَبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأُيوبَ وُيونُسَ وَهَارُونَ وَسُلْيَمَانَ وَآتَيْنَا اللّه إَبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأُيوبَ وُيونُسَ وَهَارُونَ وَسُلْيَمَانَ وَآتَيْنَا وَاوَدَ زُبُورًا ﴾ ن الله الوحي أولى مهام النبيين ؛ إذ عليه تترتب مهمة الدعوة من التبشير و الإنذار في آية تالية : ﴿ رُسُلاً مُبُسّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِللّا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّهِ حَجّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ ن الآية الكريمة " بيان لعمل الرسل مبينين الحق داعين إليه ، يبشرون الطائعين بحسن العاقبة في الدنيا والآخرة، وينذرون

٣ سورة النساء ، الآية رقم ١٦٥ .



١ إيثار الحق على الخلق في رد الخلافات لابن الوزير (ص: ٧٣) ، بتصرفٍ .

٢ سورة النساء ، الآية رقم ١٦٣ .

العاصين بسوء العقبى وإن وَاتاهم نفع في الدنيا ، فبعث الرسل لكي يكون الذين يعصون على علم بما يستقبلهم والذين يطيعون على بينة بأوامر ربهم" المعصون على المعالمة على المعالمة ال



١ زهرة التفاسير للشيخ محمد أبو زهرة ، (٤/ ١٩٦٧)

٢ سورة الأنبياء ٢٥.

٣ سورة آل عمران:١٤٦.

٤ سورة آل عمران ١٦١ .

٥ سورة التوبة ٧٣ .

٦ سورة المائدة ٤٤.

و من أهم ما كان عليهم الميثاق ، ورد في قوله ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ النّبَيْنَ لَمَا آثَيْتُكُم مِّن كِتَاب وَحِكْمَة ثُمَّ جَاءكُمْ رَسُولٌ مُّصَدّق لَمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ وَلتَنصُرُنَّهُ قَالَ النّبييْنَ لَمَا آثَيْتُكُم مِّن الشَّاهِدِين ﴾ فالميثاق أأقْرَرْتُمْ وَأَخذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمُ إصري قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشُهُدُواْ وَأَنَّا مَعَكُم مِّن الشَّاهِدِين ﴾ فالميثاق أخذ على " النبيين وأممهم، فاكتفى بذكر الأنبياء عن ذكر الأمم، لأن في أخذ الميثاق على المتبوع دلالة على أخذه على التابع " أ ، فما بعث الله نبيًا " إلا أخذ عليه العهد، إن بعث مجد ﴿ وهو حي ليؤمنن به ولينصرنه . وقيل: أخذ ميثاق الأنبياء أن يصدق بعضُهم بعضاً " "

#### فرض الله ها الإيمان بالرسل الله و عدم التفريق بينهم .

يتضح هذا المعنى في ختام سورة البقرة : ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللّهِ وَمَلَاثِكَيّهِ وَكُبُهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِق بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رَّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِن رَبِهِمْ لاَ نُفْرِقُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ قالحق الله يجعل من الإيمان بالرسل الشخ – جميعًا بين أُحدٍ منهم تكذيب وعدم التقريق بينهم ركنًا من أركان الإيمان ، كما جعل تكذيب واحدٍ منهم تكذيبًا للرسل جميعًا ، يقول اللهِ عَنْ وَنُعْنُ أُحدٍ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ققوم واحدٍ منهم تكذيبًا للرسل جميعًا ، يقول اللهِ عَنْ وَنُعْنُ أَدِو الْمُرْسَلِينَ ﴾ ققوم

٦ سورة الشعراء ، الآية رقم ١٠٥ .



١ سورة آل عمران ٨١.

٢ زاد المسير في علم التفسير (١/ ٢٩٩)

٣ زاد المسير في علم التفسير (١/ ٣٠٠)

٤ سورة البقرة ، الآية رقم ٢٨٥ .

٥ سورة آل عمران ٨٤ .

نوحٍ الكلا لم يعاصروا من الأنبياء إلا نوحًا الكلا ، و لكن الآية أخبرت أنهم كذبوا المرسلين جميعًا ؛ لأن الرسل الكلا دعوتهم واحدة و دينهم واحد " كله من عند الله من عهد نوح الكلا إلى عهد رسول الله الله الله من عهد نوح الكلا إلى عهد رسول الله الله الله علم أمة واحدة " ' ، و كذا تكذيب أحدهم يعد تكذيبًا لهم جميعًا ، و المكذبون من القديم للحديث كذا أمة واحدة يجمعها الكفر والتكذيب، و إن اختلفت أزمانهم.

#### ٢ - الأقوام والأمم.



١ النظرية القرآنية لتفسير التاريخ ، حسن سلمان ، ص٧٤ .

٢ مقاييس اللغة لابن فارس (٥/ ٤٣)

٣ سورة الحجرات ، الآية رقم ١١ .

٤ المفردات في غريب القرآن للأصفهاني (ص: ٦٩٣) ، بتصرفٍ بسيط .

٥ أَقْوَامٌ وَأَقَاوِمُ .

وَفِرْعَوْنُ ذُو الأَوْتَاد. وَشُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَابُ الأَيكَةِ أَوْلِكَ الأَحْزَابِ ﴿ ، فالآيتان تذكران أقوام بعض الرسل السلام ، ومنه قوله ﴿ : ﴿ وَإِذْ نَادَى رَبُكَ مُوسَى أَنِ الْتَوْمُ الظَّالِمِين . قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلاَ يَتَّوُنَ ﴾ و الآيتان تتعرضان لفرعون وقومه في سياق قصة سيدنا موسى السلام ، كما وردت في قوله ﴿ : ﴿ وَأَصْحَابُ الأَيكَةِ وَقَوْمُ تُبَعِ كُلُّ كَذَّبَ الرَّسُلَ فَحَقَ وَعِيد ﴾ آلآية الكريمة تعرض لتكذيب قوم تبع ، و التبع لقب ملك اليمن قديمًا ، ف " مُلُوكُ الْمَيمَنِ كَانَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ يُسَمَّى تُبَعًا ؛ لِأَنَّ أَهْلَ الدُّنْيَا كَانُوا يَتْبَعُونَهُ " . \*

أما الأمة في اللغة: "كل جماعة يجمعهم أمر ما إمّا دين واحد، أو زمان واحد، أو زمان واحد، أو مكان واحد سواء كان ذلك الأمر الجامع تسخيرا أو اختيارا "°، ومنها قوله في أن مَا مَن دَآية فِي الأَرْض ولا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمٌ أَمْنَالُكُم مَّا فَرَطْنَا فِي الكِتَابِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِهِمْ يُحْشَرُون ﴾ أَ

وقد وردت في القرآن الكريم مفردة وجمعًا، بضعًا وستين مرة، كثير منها: في سياق قصص الرسل المسلام إذ تعلق بهم أحداث كثيرة في هذه القصص، منها:

٦ سورة الأنعام ، الآية رقم ٣٨ .



١ سورة ص ، الآيتان رقم ١٢ ، ١٣ .

٢ سورة الشعراء ، الآيتان رقم ١٠ ، ١١ .

٣ سورة ق الآية رقم ١٤.

٤ تفسير الرازي = مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير (٢٧/ ٦٦٢)

٥ المفردات في غريب القرآن (ص: ٨٦)

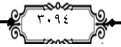
# • لم يخلُ قوم من رسول، ولا أمة من نذير.

فالحق التوحيد التي نزل بها سيدنا آدم الله والتي غيرها بنوه بالشرك وعبادة الأصنام، يقول التي نزل بها سيدنا آدم الله والتي غيرها بنوه بالشرك وعبادة الأصنام، يقول التي نزل بها سيدنا آدم الله والتي غيرها بنوه بالشرك وعبادة الأصنام، يقول اله ويقول الذين كَفَرُوا لَولا أَنْول عَلْيه آية من رَبِه إِنْما أَنت مُنذِر ولكل أمة سلفت هاد، أي نبي يدعوهم فليس أمرك يا مجد ببدع ولا منكر " ويقول اله في أرسكناك بالحق بشيرًا ونذيرًا وإن من أمّة إلا خلافيها نذير المعنى وتشير كلّ منهما إلى عدم خلو الأمم منهم الله الله الهداية والإنذار فما "من أمة والطغيان " وهما متقاربتا المعنى، حتى نرى ورود بعض الألفاظ فيهما معًا مثل منذر في الآية الأولى، و نذير في الآية الثانية فالهداية – في فاصلة الآية الأولى –من الرسول الله أن يبين لقومه الحق و يبشر من يتبعه ، وينذر المعاند والكافر وجاءت في صدر الآية الثانية وفاصلتها.

## كفر معظم الأقوام وتكذيبهم الرسل الكيلا.

وهي سنة عمت في أقوام الرسل ، يقول الحق ﴿ أَلَا إِنَّ عَادًا كَفَرُواْ رَبَّهُمْ اللهُ وَهِي سنة عمت في أقوام الرسل ، يقول الحق ﴿ وَاللَّالِ اللهُ عَادُ عَرْضَتَ للموقف اللهُ اللهُ

٥ سورة هود ، الآية رقم ٦٠ .



١ سورة الرعد ، الآية رقم٧ .

٢ تفسير ابن عطية = المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٣/ ٢٩٧)

٣ سورة فاطر ، الآية رقم ٢٤ .

٤ أوضح التفاسير (١/ ٥٣٢)

بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ فَأَخَذْتُهُمْ فَكُيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ ' ، و قوله ﷺ : ﴿ وَإِن تُكَذِّبُوا فَقَدْ كَذَّبُ أَمَمْ مِّنِ قَبْلِكُمْ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاَغُ الْمُبِينِ ﴾ '

### توالي عقاب الأقوام والأمم مع توالي التكذيب.

و العقاب لم ينزل بهؤلاء بشكل فجائي ، بل كان الأنبياء و الصالحون يحذرون الأقوام تلك العاقبة حتى صار هذا الأخذ سنة في الخلق يعتبر بها من

٥ أقصد أخذهم بذنوبهم ، أي العقاب .



١ سورة غافر ، الآية رقم ٥ .

٢ سورة العنكبوت ، الآية رقم ١٨ .

٣ سورة ص ، الآيات من ١٢ - ١٤ .

كتفسير الزمخشري = الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٤/ ٧٦)

#### ت- الألفاظ الدالة على أماكنهم.

#### ١ - القرى.

وردت هذه اللفظة في سياق القصص القرآني مفردة و جمعًا فيما يزيد عن خمسين موضعًا ، و القرية لغةً " كل مَكَان اتَّصَلت فِيهِ الأبنية وَاتخذ قراراً " ° ، و قد ارتبطت لغة بلفظة المدينة ، فقيل : " كل مَكَان اتَّصَلت فِيهِ الابنية وَاتخذ

٥ كفاية المتحفظ ونهاية المتلفظ في اللغة العربية (ص: ١٧٢)



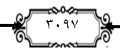
١ سورة هود ، الآية رقم ٨٩ .

٢ أوضح التفاسير (١/ ٢٧٥)

٣ سورة غافر ، الآيتان رقم ٣٠ ، ٣١ .

٤ زاد المسير في علم التفسير (٤/ ٣٦)

قرارا ... وَيَقَع ذَلِك على المدن وَغَيرِهَا " \ و ارتبطتا في القرآن ، يقول الحق ﷺ في قصنة موسى الكلا مع العبد الصالح: ﴿ فَانطَلْقًا حَتَّى إِذَا أَتِّيا أَهْلَ قَرْبَةِ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُوا أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَنْ يَنقَضَّ فَأَقَامَهُ قَالَ لَوْ شِئْتَ لاَتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ ` ، ثم يقول ﷺ في بيان الأمر لموسى السلا: ﴿ وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلاَمَيْن يَتِيمَيْن فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنــٰزٌ لَّهُمَا وَكَانَ أَبوهُمَا صَـالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُـدَّهُمَا وَيُسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مّن رَّبِكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ذِلَكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ " ، جاء في فتح القدير: " وَأَمَّا الْجِدارُ يَعْنِي الَّذِي أَصْلَحَهُ فَكَانَ لِغُلامَيْن يَتِيمَيْن فِي الْمَدِينَةِ هِيَ الْقَرْيَةُ الْمَذْكُورَةُ سَابِقًا، وَفِيهِ جَوَازُ إِطْلَاقِ اسْمِ الْمَدِينَةِ عَلَى الْقَرْيَةِ لُغَةً " . كما يقول على في قصة أصحاب القرية : ﴿ وَاضْرِبْ لَهُم مَّثَلاً أَصْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُونَ ﴾ ° ثم قال ﷺ في سياق القصمة : ﴿ وَجَاءَ مِنْ أُقْصَى الْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَى قال َاقَوْمِ اتبَعُوا الْمُرْسَلِين ﴾ و فيها إشارة لطيفة فلما كان " الأمر بيد الله ، فهو يهدي البعيد في البقعة والنسب إذا أراد، ويضل القريب فيهما إن شاء، وكان بعد الدار ملزوماً في الغالب لبعد النسب، قدم مكان المجيء على فاعله بياناً لأن الدعاء نفع الأقصبي ولم ينفع الأدنى ، فقال: وجاء من أقصبي ، أي أبعد ؛ ولأجل هذا الغرض عدل عن التعبير بالقربة كما تقدم ، وقال:



١ المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

۲ سورة الكهف ۷۷ .

٣ سورة الكهف ٨٢.

٤ فتح القدير للشوكاني (٣/ ٣٦٠)

٥ سورة يس ١٣.

٦ سورة يس ٢٠ .

المدينة؛ لأنها أدل على الكبر المستلزم لبعد الأطراف وجمع الأخلاط " في وإذا أنعمنا النظر، وجدنا الكلمة مفردة وجمعًا ارتبطت بما ارتبط به الأقوام والأمم من قبل، وهي:

- الإنذار، فقد أنذروا من قبل رسلهم وحذروهم من ضلالاتهم، يقول ﴿ وَمَا أَهْلَكُمّا مِن قَرْيَةِ إِلاَ لَهَا مُنذِرُون. ذِكْرَى وَمَا كُمّا ظَالِمِين ﴿ الحق ﴿ يخبر الحق ﴿ عَدْلِهِ فِي خُلُقِهِ " أَنَّهُ مَا أَهْلَكَ أُمَّةً مِنَ الْأُمَمِ إِلّا بَعْدَ الْإِعْذَارِ إِلَيْهِمْ وَالْإِنْذَارِ لَهُمْ، وقيام الحجة عليهم " "

فَالْإِهْلَاكَ يَكُونَ فِي الْمُوعَدِ الذِي يَحْدُدُهُ الله، يَقُولَ ﴿ وَمَا أَهْلَكُمَّا مِن قَرْيَةٍ الله، يقول ﴿ : ﴿ وَمَا أَهْلَكُمَّا مِن قَرْيَةٍ اللَّهُ وَلَهَا كِتَابٌ مَّعْلُوم ﴾ أَ ، ﴿ وَتَلْكَ الْقُرَى أَهْلَكُمَّاهُمْ لَمَّا ظَلَمُوا وَجَعَلْنَا لِمُوْلِكِهُم مَّوْعِدًا ﴾ ﴿ .

٧ سورة الكهف ، الآية رقم ٥٩ .



١ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (١٦/ ١٠٩)

٢ سورة الشعراء ، الآية رقم ٢٠٨ ، ٢٠٩ .

٣ تفسير ابن كثير ط العلمية (٦/ ١٤٨)

٤ سورة الأعراف ، الآية رقم ٤ .

٥ سورة الأعراف ، الآيتان رقم ٩٧ ، ٩٨ .

٦ سورة الحجر ، الآية رقم ٤ .

• الاستبدال: يقول الله وكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَشَاأَنَّا بَعْدَهَا قَوْمًا المَستبدال أوالاستخلاف، أو ما يمكن أن يطلق عليه التداول الحضاري، فالحق في ذرأ البشر في الأرض ؛ ليبتليهم أيهم يحسن العمل ، فمن أحسن استعمله ، و من أفسد استبدله بآخرين .

#### ٢ –المساكن.

عرض القصص القرآني لمساكن الظالمين ، كيف خوت من بعدهم ، وربطها بسنة الاعتبار في مواضع ورودها في سياق البحث في حوالي خمسة عشر ، يقول الحق و : ﴿ وَعَادًا وَتُمُودَ وَقَد تَبَيْنَ لَكُم مِّن مَّسَاكِهِمْ وَزَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبيلِ وَكَانُوا مُسْتَصِرِين ﴾ ن و فيها " يُخْبِرُ تَعَالَى عَنْ هَوُلَاءِ أَعْمَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبيلِ وَكَانُوا مُسْتَصِرِين ﴾ ن و فيها " يُخْبِرُ تَعَالَى عَنْ هَوُلَاءِ اللهُمَ المُكَذِّبَةِ للرسل كيف أبادهم ، وأخذهم بالانتقام منهم ، فعاد قوم هود السَّك كانوا يسكنون الأحقاف، وهي قريبة من حضر موت بلاد اليمن، وثمود قوم صالح كانوا يَسْكُنُونَ الْحِجْرَ قَرِيبًا مِنْ وَادِي الْقُرَى، وَكَانَتِ الْعَرَبُ تَعْرِفُ مَسَاكِنُهُمَا جَيِدًا، وَتَمُرُ عَلَيْهَا كَثِيرًا " . " و كأن استعمال المساكن يشير إلى قربها المكاني من المخاطبين من أهل مكة ؛ تأكيدًا للغاية من ذكرها "الاعتبار " فعاد وثمود كانتا قريبتين منهم ، فخوتا بعدما كانتا تموج بالحياة ، جرى ذلك عليهم بظلمهم ، و لذا تكرر في القرآن لفت النظر إلى خوائها بعدهم و ضرورة اعتبار من يمشي في هذه المساكن الخاوية والتفكر في أسباب هذا لاجتنابها ؛ لتجنب من يمشي في هذه المساكن الخاوية والتفكر في أسباب هذا لاجتنابها ؛ لتجنب المصير الذي أدت إليه ، يقول شُ : ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمُ أَهُلُكُمْ اَدُبُهُم مِّنَ الْقُرُون يَمْشُونَ المصير الذي أدت إليه ، يقول شُ : ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهُلُكُمْ الْمَهُمُ مَنَ الْقُرُون يَمْشُونَ

٣ تفسير ابن كثير ط العلمية (٦/ ٢٥١)



١ سورة الأنبياء ، الآية رقم ١١ .

٢ سورة العنكبوت ، الآية رقم ٣٨ .

فِي مَسَاكِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآياتٍ لَأُولِي النَّهَى ﴿ ، و قريب منه : ﴿ أُولَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلُكُنَا مِن قَبْلِهِم مِنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآياتٍ أَفَلاَ يَسْمَعُون ﴾ ` يقول الطبري : " أولم يبين لهم إهلاكنا القرون الخالية من قبلهم، سنتنا فيمن سلك سبيلهم من الكفر بآياتنا، فيتعظوا وينزجروا ... كثرة إهلاكنا القرون الماضية من قبلهم يمشون في بلادهم و أرضهم كعادٍ و ثمود " " ، و يعضد معنى الكثرة أن مساكن على " مفاعل " أ الدالة على كثرة المساكن التي سمعوا و علموا عن مصيرهم ، فدلهم في كل مرة على آيات الله و سننه في خلقه .

#### ٣- البيوت .

وردت هذه اللفظة فيما يزيد عن خمسين موضعًا، تعلق بالبحث منها ما لا يقل عن عشرة مواضع، ارتبطت فيها بمعاني الاعتبار بهلاك السابقين بعد استئصالهم في بيوتهم، كما تعطى إيحاءً بوقت الأخذ ومكانه؛ إذ أخذوا ليلاً وفي مكان مبيتهم. وجمع الكلمة يدل على كثرة البيوت التي يمرون عليها بما فيها من آية الاعتبار والتعلم، يقول الحق في في ختام قصة قوم صالح المن في في ذُلك لَيْه لَهُون في خَاويةً بِمَا ظَلَمُوا إِنَّ فِي ذَلِك لَآيةً لَقُوْم يَعْلَمُون في وَاللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

٤ –الدار.

وردت هذه اللفظة بتصاريفها ما يقارب خمسين مرة في القرآن الكريم ، جاء بعضها في سياق البحث ؛ إذ تؤكد على ما سبق ذكره من ربط عاقبة بعض

٥ سورة النمل ، الآية رقم ٥٢



١ سورة طه ١٢٨ .

٢ سورة السجدة ٢٦ .

٣ تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر (٢٠/ ١٩٥)

٤ صيغة منتهى الجموع.

الأمم المهلكة بمكانها وقت الإهلاك ، يقول ١٠٠٠ ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دَارهِمْ جَاثِمِين ﴾ ' ، و يقول ﷺ : ﴿ فَكَذُّبُوهُ فَأَخَذْتُهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارهِمْ الأولى فى ثمود الذين قتلوا الناقة بعد أن حذرهم و نهاهم جَــاثمين ﴾ ' صالح الله ، و الثانية في مدين الذين رفضوا الإيمان بشعيب الله و عثوا في الأرضِ مفسدين، فأخذتهم الصبحة ، فأصبحوا "سقوطًا صبرعَى لا يتحركون ، لأنهم لا أرواح فيهم "" ، و حال الجثوم بعد ذكر الدار تبين التفاوت الكبير ؛ إذ تشير الدار إلى " كَثْرَة حَرَكَاتِ النَّاسِ فِيهَا " . أ و كما ربط القرآن تلك اللفظة بجزاء أقوام بأكملهم ، ربطها بعقاب أشخاص بأعينهم ، كقارون الذي جاء فيه قوله ﷺ : ﴿ فَخُسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ المنتصِرين ﴾ وفهو الذي أنكر فضل الله الله عليه فيما آتاه الله من الكنوز ، و لم يعتبر بمصير القرون السابقة ، فجعله الله عبرة لبني إسرائيل الذين تمنوا مكانه ، و لمن بعدهم بما كان من إهلاكه و الخسف به و بداره " وهي أمر عظيم تجمع خلقاً كثيراً وأثاثاً عظيماً و لئلا يقول قائل: إن الخسف به كان للرغبة في أخذ أمواله " ٦ ، والجامع بين النموذجين وحدة الموقف الرافض لهدى الله ﷺ ، ووحدة ووحدة العقاب.

١ سورة الأعراف ٧٧ ، ٧٨ .

٢ سورة العنكبوت ٣٧.

٣ تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر (١٢/ ٥٤٦)

٤ لسان العرب (٤/ ٢٩٨)

٥ سورة القصيص ٨١ .

٦ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (١٤/ ٣٥٨)

#### ه-الأرض.

٥ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (٧/ ٣٤٤)



١ أي التمكين و نصرة المؤمنين على الكافرين .

٢ سورة البقرة الآية رقم ٣٠.

٣ سورة الأنعام ١٦٥.

٤ تفسير ابن كثير ت سلامة (٣/ ٣٨٤)

لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ ' ، و جاءت على لسان صالح الله ينصح قومه ، يقول ، فَ وَاذْكُووْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاء مِن بَعْدِ عَادٍ وبَوَّأَكُمْ فِي الأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِن سُهُولِهَا قُصُورًا وتَتْحِتُونَ الْجَبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُواْ اللهِ وَلاَ تَعْتُوا فِي الأَرْض مُفْسِدِين ﴾ ` الْجبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُواْ اللهِ وَلاَ تَعْتُوا فِي الأَرْض مُفْسِدِين ﴾ `

- الابتلاء: فالأرض مكان اختبار البشر وابتلائهم أيهم يحسن عملاً، جاء على لسان موسى الله قوله لبني إسرائيل: ﴿ قَالَ عَسَى رَبُكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ وَسُتَخْلِفَكُمْ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخْلِفَكُمْ وَسُتَخْلِقُكُمْ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخْلِقُولُهُ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَخُلِقُهُ وَسُتَخْلِقُهُ وَسُتَعْفِقُولُ وَمِنْ وَجَنُولُهُ وَاللّهُ وَلِيهُ وَسُتُوا وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسُتُولِهُ وَاللّهُ وَلِيهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَيْكُولُ وَاللّهُ وَلِيهُ وَلِيقُولُهُ وَلِيهُ وَلَا لِلللّهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلَقُولُهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلَا لِللّهُ وَلَا لِللّهُ عَلَيْكُ وَلَا لِللّهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلَا لِللّهُ وَلِيهُ لِلّهُ فَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ لِللّهُ وَلِيهُ وَلِهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِيهُ ولِنَا لِللّهُ وَلِي وَلِيهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ ولِهُ مِنْ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِيهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِلْكُولُ فَلِي وَلِهُ لِلْكُولُولُ وَلِهُ لِللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ لِلْمُ لِللّهُ وَلِهُ
- الميراث: و في هذا يبين القرآن الكريم أن ميراث الأرض للمؤمنين المصلحين و أن التداول الحضاري بين البشر، يكون للتمييز بين الخبيث والطيب، ظهر هذا المعنى في قصص قرآنية كثيرة، يقول في في بني إسرائيل: ﴿ وَأُورُثُنَا الْقُوْمُ الَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضْعَفُونَ مَشَارِقَ الأَرْضَ وَمَعَارِبَهَا الَّتِي بَارَكُمًا فِيهَا وَتَمَّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ بِمَا صَبَرُواْ وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴾ ، و جاء في سياق الإخبار عن عاقبة الأنبياء و تابعيهم ومن كفروا بهم عامةً يقول في : ﴿ وَقَالَ الّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُحْرِجَنَّكُمُ الأَرْضَ مِن أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلِّنَا فَأَوْحَى إلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُولِكُنَّ الظَّالِمِينَ . وَلَنسُكِنَتَكُمُ الأَرْضَ مِن أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلَّنَا فَأَوْحَى إلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُولِكُنَّ الظَّالِمِينِ . وَلَسُكِنَتَكُمُ الأَرْضَ مِن



١ سورة الأعراف ، الآية رقم ٦٩ .

٢ سورة الأعراف ، الآية رقم ٧٤ .

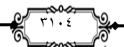
٣ سورة الأعراف ١٢٩.

٤ سورة الأعراف ١٣٧.

السير في الأرض : السير في الأرض يبعث على تعرف خبر السابقين و الاعتبار به ، و لذا جاء بأساليب عدة ، منها الأمر ، يقول على : ﴿ قُلُ سِيرُوا فِي الأَرْضِ ثُمَّ انظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذّبِينَ \* ، فالأمر لسيدنا محمد على أن "قُلْ يَا مُحَمَّدُ لِهَوُلِآءِ الْمُسْتَهْزِئِينَ الْمُسْتَسْخِرِينَ الْمُكَذّبِينَ: سَافِرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا وَاسْتَخْبِرُوا لِتَعْرِفُوا مَا حَلَّ بِالْكَفَرَةِ قَبْلَكُمْ مِنَ الْعِقَابِ وَأَلِيمِ الْعَذَابِ ، وَهَذَا السَّفَرُ مَنْ دُوبٌ إِلَيْهِ إِذَا كَانَ عَلَى سَبِيلِ الاعْتِبَارِ بِآتَارِ مَنْ خَلَا مِنَ الْأُمْمِ وَأَهْلِ الدِّيَارِ، وَالْعَاقِبَةُ آخِرُ الْأَمْرِ " . \*

كما جاءت على صيغة الاستفهام التقريري، يقول ﴿ : ﴿ أُو لَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كُيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَةً وَآثَارًا فِي الأَرْضِ فَينظُرُوا كُيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَةً لِلَّذِينِ سَارُوا مِنْ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذَنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِن اللَّهِ مِن وَاق ﴾ " " وَالتَّقْرِيرُ مُوَجَّةٌ لِلَّذِينِ سَارُوا مِنْ قُرَيْشٍ وَنَظَرُوا آثَارَ الْأُمَمِ الَّذِينَ أَبَادَهُمُ اللَّهُ جَزَاءَ تَكْذِيبِهِمْ رُسُلَهُمْ، فَهُمْ شَاهَدُوا ذَلِكَ فِي رِحْلَةِ الشِّتَاءِ وَرِحْلَةِ الصَّيْفِ وَإِنَّهُمْ حَدَّثُوا بِمَا شَاهَدُوهُ مَنْ تَضُمَّهُمْ

٥ سورة غافر ، الآية رقم ٢١ .



١ سورة إبراهيم ١٣ ، ١٤ .

٢ سورة الأنبياء ١٠٥.

٣ سورة الأنعام ، الآية رقم ١١ .

٤ تفسير القرطبي (٦/ ٣٩٤ ، ٣٩٥)

نَوَادِيهِمْ وَمَجَالِسُهُمْ فَقَدْ صَارَ مَعْلُومًا لِلْجَمِيعِ " ' و بذا يظهر السير في الأرض دافعًا للاعتبار، بتأمل العواقب الوخيمة التي أصابت من كفر بالله على عاند رسله لتجنب فعلهم و مآلهم، يقول على : ﴿ أُولَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ الأَرْضَ مِن بَعْدِ أَهْلِهَا أَن لَوْ نَشَاء أَصَبْنَاهُم بذُنُوبِهمْ ﴾ `

#### ث-الألفاظ الدالة على عصورهم.

#### ١ - القرون.

القَرْنُ لغةً : " القوم المُقْتَرِنُونَ في زمن واحد " " و : " الأُمَّةُ تأْتي بَعْدَ الأُمَّة ... و َ هل كلِّ زَمَانٍ " أ و "القَرْن: زَمَنٌ مُعَيَّنٌ أَو أَهْلُ زَمَنٍ مَخْصُوصٍ "  $^{\circ}$  ، و " اخْتلفُوا فِي تَحْدِيد مُدَّةِ القَرْنِ من عشرةٍ إِلَى مائةٍ وعشرين "  $^{\circ}$  ؛ لأنها " مِقْدَارُ التَّوَسُّطِ فِي أَعمار أَهْلِ الزَّمَانِ، فكأنه الْمِقْدَارُ الَّذِي يَقْترِنُ فِيهِ أَهْلُ ذَلِكَ مِقْدَارُ التَّوسُ فِي أَعمارهم وأَحوالهم "  $^{\circ}$  و في المعجم الوسيط: القرن من الزَّمَان مائة النَّمَانِ فِيهِ أَهْ لَذِي عاش فيه .

واللفظة تتقارب مع ألفاظ أخرى وردت سابقًا كالأمة، وقد وردت مفردة وجمعًا في عشرين موضعًا، اقترنت في جلها بسنن الله والله عمران البشر للأرض، وإهلاك عصاتهم.

٨ المعجم الوسيط (٢/ ٧٣١)



١ التحرير والتتوير (٢٤/ ١١٩)

٢ سورة الأعراف ١٠٠

٣ المفردات في غريب القرآن للأصفهاني (ص: ٦٦٧)

٤ لسان العرب (١٣/ ٣٣٣)

٥ تاج العروس (٣٥/ ٥٣٠)

٦ تاج العروس (٣٥/ ٥٣٠)

٧ لسان العرب لابن منظور ج١٣ ص٣٣٣ .

- الإهلاك: و فيه يقول ﴿ : ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُمَّا مِنَ الْقُرُونِ مِن بَعْدِ نُوحٍ وَكَهَى بِرَّبِكَ بِذَنُّوبِ
  عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ '
- الاستبدال: و فيه يقول ﴿ . . . وَقُل رَّبَ أَنْزِلنِي مُنزَلاً مُّبَارَكا وَأَنتَ خَيْرُ الْمُنزِلين .
  إِنَّ فِي ذَلِكَ لآياتٍ وَإِن كُمُّا لَمُبْتَلِين . ثُمَّ أَنشَأْنا مِن بَعْدِهِمْ قَرْنًا آخَرِين ﴾ `

الآيات الكريمة تتحدث عن عاقبة قوم نوح الله و إغراقهم ، و استخلاف من بعدهم في الأرض ، و معنى الآية الشاهد ، " ثم أنشأنا من بعد أولئك القوم المغرقين الذين كذبوا نبيهم نوحا الله قُرْناً آخَرِينَ غيرهم " " و في آية أخرى من السورة نفسها ، يقول في : ﴿ . . . فَأَحَدْ ثَهُمُ الصَّيْحَةُ بِالْحَقِّ فَجَعَلْنَاهُمْ غُثًا وَ فَبُعْدًا اللّقَوْمِ السورة نفسها ، يقول في : ﴿ . . . فَأَحَدْ ثَهُمُ الصَّيْحَةُ بِالْحَقِّ فَجَعَلْنَاهُمْ غُثًا وَ فَبُعْدًا اللّقَوْمِ الظَّالِمِين . ثُمَ أَشَأنًا مِن بَعْدِهِمْ قُرُونًا آخَرِين ﴾ و اللافت للنظر ، إفراد القرن في الآية الأولى ، و جمعها في الثانية ، فطن المفسرون لذلك ، فقال أحدهم : " ثُمَّ أَنشَأْنَا مِن بَعْدِهِمْ قُرُوناً آخَرِينَ ، جاءتْ قرناً بصيغة المفرد؛ لأن الحديث مقصور على عاد قوم هود الله ، أما هنا فقال في: ثُمَّ أَنشَأْنَا مِن بَعْدِهِمْ قُرُوناً ؛ لأن الكلام سيأتي عن أمم ورسالات مختلفة ومتعددة، فجاءت قروناً بصيغة الجمع، متتابعة أو متعاصرة، كما تعاصر إبراهيم ولوط الكه، وكما تعاصر موسى وشعيب عليهم وعلى نبينا الصلاة والسلام " °، وهذه المعاصرة و ذاك التتابع ، يؤكدان المعنى وبعلى نبينا الصلاة والسلام " °، وهذه المعاصرة و ذاك التتابع ، يؤكدان المعنى

٥ تفسير الشعراوي (١٦/ ١٠٠٤١)



١ سورة الإسراء ، الآية رقم ١٧ .

٢ سورة المؤمنون ، الآيات من ٢٩ - ٣١ .

٣ التفسير الوسيط لطنطاوي (١٠/ ٣٠)

٤ سورة المؤمنون ، الآيتان ٤١ ، ٤٢ .

الذي نعرض له ، وهو النظر لهما بوصفهما من سنن الله في نشر البشر على الأرض في العصور المتتالية ، نستشفه ونستنبطه من القصص في القرآن الكريم.

• الاعتبار: أي بعاقبتهم ، فقد ورد لحديث عنهم ؛ ليعتبر من بعدهم بما حاق بهم يقول على : ﴿ أَفَلُمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلُكُنَا قَبْلُهُم مِّنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي دَلِكَ لآياتٍ لِّأُولِي النَّهَى ﴾ أ، و يقول على : ﴿ أَولَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلُكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآياتٍ أَفَلاَ يَسْمَعُونَ ﴾ لوالاعتبار في الآيتين في يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآياتٍ أَفَلاَ يَسْمَعُونَ ﴾ لوالاعتبار في الآيتين في البداية والنهاية ، فالاستفهام الذي افتتحت الآيتان به يستحث القلوب والعقول للتفكر في مصائر تلك القرون على تطاول العمر بها ، ثم التأكيد في الختام على أن في مصائرهم من الآيات و البينات والعبر لكل معتبر أو ملتمس للعظة .

الجدير بالذكر، ما يلاحظ من التقارب في معنى الآيات في هذا السياق، سواءٌ وردت فيها القرون أو القرى أو الأمم، فجميعها تشير إلى سنن الله التي حقت في البشر منذ خلقهم الله وما أجمل ما فسر به الإمام ابن كثير رحمه الله – الآيتين؛ إذ مزج في تفسيره بين كثير من الآيات التي وردت في سياق البحث في تناغم واضح؛ لوحدة الموضوع، يقول: " يَقُولُ تَعَالَى: أَوْلَمَ يَهْدِ لَهَوْلَاهِ الْمُكَذِّبِينَ بِالرُّسُلِ مَا أَهْلَكَ اللَّهُ قَبْلَهُمْ مِنَ الْأُمَمِ الْمَاضِيَةِ، بِتَكْذِيبِهِمُ الرُّسُلَ وَمُخَالَفَتِهِمْ إِيَّاهُمْ فِيمَا جاؤوهم بِهِ مِنْ قَوِيمِ السُّبُلِ، فَلَمْ يَبْقَ مِنْهُمْ بَاقِيَةٌ وَلَا عَيْنٌ وَمُخَالَفَتِهِمْ إِيَّاهُمْ مِن قَرْنِ هَلْ تُحِسُّ مِنْهُم مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ﴾ "؛ وَلِهَذَا وَلا أَتَرٌ ؟ ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُمُا قَبْلَهُم مِن قَرْنِ هَلْ تُحِسُّ مِنْهُم مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ﴾ "؛ وَلِهَذَا قَالَ: يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِ فُولِيمِ المُكَذِّبُونَ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِ أُولَئِكَ وَهَ وَلاَءِ الْمُكَذِّبُونَ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِ أُولَئِكَ أَلْمُ الْمُكَذِّبُونَ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِ أُولَئِكَ أَلْمُ الْمُكَذِّبُونَ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِ أُولَئِكَ وَهَ وَلاَءِ الْمُكَذِّبُونَ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِ أُولَئِكَ أَولَاءِ الْمُكَذِّبُونَ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِ أُولَئِكَ أَولَاءِ المُكَذِّبُونَ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِ أُولَئِكَ أُولَاءِ الْمُكَذِّبُونَ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِ أُولَئِكَ

٣ سورة مريم ، الآية رقم ٩٨ .



١ سورة طه ، الآية رقم ١٢٨ .

٢ سورة السجدة ، الآية رقم ٢٦ .

الْمُكَدِّبِينَ فَلَا يَرَوْنَ فِيهَا أَحَدًا مِمَّنْ كَانَ يَسْكُنُهَا وَيَعْمُرُهَا، ذَهَبُوا مِنْهَا ﴿ كَأْنَ لَمْ يَعْنُوا فِيهَا أَلَا اللّهُ عَلَيْ عَلَى عَرُوشِهَا وَيَوْ ذَكَ لَآيةً لَقَوْمٍ يَعْلَمُون ﴾ آ، وَقَالَ: ﴿ فَكَأَيْنِ مِن قَرَيّةٍ أَمْلَكُنَاهَا وَهِي ظَالِمَةٌ فَهِي خَاوِيةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَيْر مُعطلّةٍ وَقَصْرٍ مَشِيد .أَقَلَمْ شِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْتِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانْ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِن يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْتِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانْ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِن يَعْمَى الْلُولِي عَلَيْهِمُ التَّهُوبُ النَّيْقِ إِلَيْ فِي ذَلِكَ لاَيَاتٍ ، أَيْ: إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَاتٍ ، أَيْ: إِنَّ فِي ذَهَابٍ أُولَئِكَ الْقَوْمِ وَمَمَارِهِم وَمَا حَلَّ بِهِمْ سِتَبَبٍ تَكْذِيبِهِمُ الرُّسُلَ، وَنَجَاةٍ مَنْ أَعْمَى الْلُولِي عَلَيْهِمُ الرَّسُلَ، وَنَجَاةٍ مَنْ آمن بهم ، لآيات وعبرا وَمَوَاعِظ وَدَلائِل مُتَظَاهِرَة " وَلهذا ختمت كل آية منهما آمن بهم ، لآيات وعبرا ومَوَاعِظ وَدَلائِل مُتَظَاهِرَة " وَلهذا ختمت كل آية منهما أي أصحاب " الْعُقُولِ الصَّحِيحَةِ وَالْأَلْبَابِ الْمُسْتَقِيمَةِ " وَ الذين يسيرون " في مساكنهم إذا سافروا إلى الشام مشاهدين لآثار هلاكِهم ... مما يوجب أن يهتدوا إلى المتام مشاهدين لآثار هلاكِهم ... مما يوجب أن يهتدوا الى الحق فيعتبروا لئلا يجِل بهم مثلُ ما حل بأولئك " آ ، و في الثانية حث على المذكور من كثرة إهلاكنا الأمم الخالية لآيات عظيمة ، أفلا يسمعون ويتعظون الما " . \*

٧ فتح البيان في مقاصد القرآن (١١/ ٣٥)



١ سورة الأعراف ، الآية رقم ٩٢ .

٢ سورة النمل ، الآية رقم ٥٢ .

٣ سورة الحج ، الآيتين ٤٥ ، ٤٦ .

٤ تفسير ابن كثير ج٦ ص٣٧٢ .

٥ تفسير ابن كثير ت سلامة (٥/ ٣٢٥)

٦ تفسير أبي السعود = إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم (٦/ ٤٩)

#### ٢ - الأيام .

وردت اللفظة جمعًا في سياق البحث في ثلاثة و عشرين موضعًا ، أجمل بعضها تاريخ من سبقوا قصصهم و مآلهم ، منه قوله في : ﴿ فَهَلْ يَسَظِرُونَ إِلاَّ مِثْلَ اللّهِ اللّهِ مَعْكُم مَنَ الْمُسَطِّرِينَ ﴾ ' ، و "أَيَّامِ الَّذِينَ خَلَوًا مِنْ قَبْلِهِمْ قُلْ فَاسَظِرُواْ إِنّي مَعْكُم مَنَ الْمُسَطِّرِينَ ﴾ ' ، و "أَيَّامِ اللّذِينَ خَلَوًا مِنْ قَبْلِهِمْ : وقائع الله في فيهم ، كما يقال : أيام العرب لوقائعها " " ولذا أعقب ذلك قوله في : ﴿ ثُمَّ شُخِي رُسُلنَا وَالّذِينَ آمَنُواْ كَزِلكَ حَقًا عَلَيْنَا نُبحِ المُؤْمِنِينَ ﴾ ' ، كأنه " قيل: نهلك الأمم ثم ننجي رسلنا على حكاية الأحوال الماضية ومن آمن معهم، كذلك نئج المُؤمِنِينَ : مثل ذلك الإنجاء ننجي المؤمنين منكم " و المعروف من اللغة أن " العرب تكني بالأيام عن الشرور والحروب، وقد تقصد بها أيامَ السرور والأفراح إذا قام دليل بذلك " ن ، من الأول ما ورد في الآية السابقة، و كذا قوله في عاقبة عاد : ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلْهِمْ رِيعًا صَرْصَرًا فِي أَيامٍ نَحِسَاتٍ لّنَذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِرْي . . . ﴾ ' ، ف" مَعْنَى كُوْنِ هَذِهِ الْأَيَّامِ نَحِسَاتٍ أَنَّ اللّهَ أَهْلَكَهُمْ فِيهَا " " ، متى وصفت بالنحسات ؛ لما وقع عليهم فيها من عذاب استأصلهم . أما ما ما حتى وصفت بالنحسات ؛ لما وقع عليهم فيها من عذاب استأصلهم . أما ما

٨ تفسير الرازي = مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير (٢٧/ ٥٥٣)



ا أما مفردها ، فورد في القرآن في أكثر من أربعمائة موضعٍ معرفة و نكرة ، مشيرًا إلى يوم
 القيامة و ما يصاحبه من أحداث كونية ، و ما يكون فيه من حسابٍ و جزاءٍ .

٢ سورة يونس ، الآية رقم ١٠٢ .

٣ تفسير الزمخشري = الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٢/ ٣٧٣)

٤ سورة يونس ، الآية رقم ١٠٣ .

٥ تفسير الزمخشري = الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٢/ ٣٧٣)

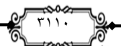
٦ زاد المسير في علم التفسير (٢/ ٣٥٣)

٧ سورة فصلت ، الآية رقم ١٦ .

# ثانيًا: الدلائل المعنوية على التاريخ في القرآن الكريم.

هي مناط الاعتبار مما جاء في القرآن من دلائل لفظية على تاريخ السابقين وأحوالهم في الخير والشر، وتتمثل فيما يستنبط منه من السنن الإلهية التاريخية والاجتماعية. و لفظة السنن وردت نصًا ست عشرة مرة في القرآن الكريم، أفردت في أربعة عشر موضعًا، و جمعت في موضعين، و جاءت منسوبة لله شله في بعضها ومنسوبة للرسل المنه في بعضٍ نسبت للأمم التي خلت.

٥ تفسير الزمخشري = الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٤/ ٢٨٨)



١ سورة إبراهيم ، الآية رقم ٥ .

٢ سورة الجاثية ، الآية رقم ١٤ .

٣ زاد المسير في علم التفسير (٢/ ٥٠٥ ، ٥٠٥)

٤ زاد المسير في علم التفسير (٤/ ٩٨)

من الأولى قوله ﴿ وَمَا كَانَ عَلَى النّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ اللَّهُ لَهُ سُنَةَ اللَّهِ فِي النَّذِينَ حَلَوْا مِن قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مَّقْدُورًا ﴾ ( و من الثانية قوله ﴿ وَإِن كَادُواْ لَيَسْتَفِزُونَكَ مِن الأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا وَإِذَا لا يُلْبَثُونَ خِلافَكَ إِلا قَلِيلا . سُنَةَ مَن قَدْ أَرْسَالْنَا قَبْلَكَ مِن الْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا وَإِذَا لا يُلْبَثُونَ خِلافَكَ إِلا قَلِيلا . سُنَةَ مَن قَدْ أَرْسَالْنَا قَبْلَكَ مِن الثَّالَّة قوله ﴿ و من الثَّالَّة قوله ﴿ و من الثَّالَّة قوله ﴾ و من الثَّالثة قوله ﴿ و مَن الثَّالثة قوله ﴿ و مَن الثَّالثة قوله ﴿ و مَن الثَّالثة قَالَ اللَّهُ وَلُواْ إِن يَنتُهُواْ وَنَيْدُولُواْ فَقَدْ مَضَتْ سُنَةُ الأُولِينَ ﴾ " .

والنسبة المتعددة للفظة تدفع للبحث عن دلالتها بين اللغة والاصطلاح والتفسير؛ لتبين دلالة نسبتها المتعددة وبالعودة لما سبق، نلاحظ أن السنة لها معنى عام، وقد تصطبغ أحيانًا ببعض الاختصاصات التي تفيد تخصيص عمومها وتقييد مطلقها.

في اللغة عن معناها العام " السُّنَةُ السِّيرةُ حَسَنَةً كانتْ أو قبيحةً والسُّنةُ الطَّبيعةُ " أَ ، و فيها السنة " الطَّريقةُ الْمُسْتَقِيمَةُ وَالْمِثَالُ الْمُثَبَعُ، وَفِي اشْتِقَاقِ هَذِهِ اللَّفْظَةِ ... أَنَّهَا فُعْلَةٌ مِنْ سَنَّ الْمَاءَ يَسُنُهُ إِذَا وَالَى صَبَّهُ، وَالسَّنُ الصَّبُ لِلْمَاءِ، وَالْعَرَبُ شَبَّهُتِ الطَّرِيقَةَ الْمُسْتَقِيمَةَ بِالْمَاءِ الْمَصْبُوبِ فَإِنَّهُ لِتَوَالِي أَجْزَاءِ الْمَاءِ فِيهِ وَالْعَرَبُ شَبَّهَتِ الطَّرِيقَةَ الْمُسْتَقِيمَةَ بِالْمَاءِ الْمَصْبُوبِ فَإِنَّهُ لِتَوَالِي أَجْزَاءِ الْمَاءِ فِيهِ عَلَى نَهْجٍ وَاحِدٍ يَكُونُ كَالشَّيْءِ الْوَاحِدِ " ° ، و جاء عنها : " هي الْعَادَةُ الَّتِي عَلَى نَهْجٍ وَاحِدٍ يَكُونُ كَالشَّيْءِ الْوَاحِدِ " ° ، و جاء عنها : " هي الْعَادَةُ الَّتِي

٥ تفسير الرازي = مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير (٩/ ٣٦٩) ، بتصرف بسيط .



١ سورة الأحزاب ٣٨.

٢ سورة الإسراء ٧٦ ، ٧٧ .

٣ سورة الأنفال ٣٨.

٤ المحكم والمحيط الأعظم (٨/ ٤١٧)

تَتَضَمَّنُ أَنْ يَفْعَلَ فِي الثَّانِي مِثْلَ مَا فَعَلَ بِنَظِيرِهِ الْأَوَّلِ؛ وَلِهَذَا أَمَرَ ﷺ بِالإعْتِبَارِ ... وَالإعْتِبَارُ أَنْ يُقْرَنَ الشَّيْءُ بِمِثْلِهِ فَيُعْلَمَ أَنَّ حُكْمَهُ مِثْلُ حُكْمِهِ " \

على هذا، وجدنا السنة تنسب للأمم، و تنسب للأنبياء الله، و تنسب الموقف للحق المنة الأمم الخالية هي سيرتها وتكون حسنة أو سيئة حسب الموقف الذي اتخذته تجاه الرسل الله، وقد عرضنا نماذج منها عند استعراض الدلائل اللفظية، من السيئة تكذيب الرسل و رفض الإيمان و الاستخفاف بمعجزات الرسل الله و الكيد لهم، حتى قال الحق اله و كذبك ما أتى الذين مِن قُراهم مِن رَسُول إلا قالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُون. أَتُواصَوا بِهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُون الله كأنما توارثوا الكفر والعصيان جيلا بعد جيل.

ومن الحسنة منهج الصالحين من السابقين ﴿ يُرِيدُ اللّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ اللّهَ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ مِن قَبِلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيم ﴾ "الآية جاءت عقب آية المحرمات من النساء، فذكر المفسرون أن المعنى " يريد الله ليبين لكم حلاله وحرامه وليسددكم سُبل من قبلكم من أهل الإيمان بالله وأنبيائه ومناهجهم " أ ، و في قول آخر : " يرشدكم شَرَائِعَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ فِي تَحْرِيمِ الْأُمَّهَاتِ وَالْبَنَاتِ وَالْأَخَوَاتِ، فَإِنَّهَا كَانَتُ مُحَرَّمَةً عَلَى مَنْ قَبِلَكُمْ ، وَقِيلَ: وَيَهْدِيَكُمُ الْمِلَّةَ الْحَنِيفِيَّةَ وهِيَ مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ السَّكُ " وسنته .

٥ تفسير البغوي - إحياء التراث (١/ ٢٠١)



١ مجموع الفتاوي (١٣/ ٢٠)

٢ سورة الذاريات ٥٢ ، ٥٣ .

٣ سورة النساء ، الآية رقم ٢٦ .

٤ تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر (٨/ ٢٠٩)

أما سنة الأنبياء، فهي حسنة كلها ، بيناها من قبل، فقد أرسلوا للبشر مبشرين ومنذرين، ومنها سيرتهم الطيبة في أقوامهم، فقد كانوا دعاة إلى الحق قائمين به الله في إصلاح البشر وعمارة الأرض ... الخ. و من هنا صارت السنة علمًا على سنة رسول الله وتشير سُنَّةُ النّبيّ إلى "طريقته التي كان يتحرّاها" لا كما أطلقها الأصوليون على "مَا صَدَرَ مِنْ الرَّسُولِ فَي مِنْ الْأَقْوَالِ وَالْأَقْعَالِ وَالتَّقْرِيرِ " لا وتدل شرعًا على " مَا أَمَر بِهِ النَّبِيُ فَى وَنَهَى عَنْهُ ونَدَب إلَيْهِ قَوْلًا وفِعْلا، مِمَّا لَمْ يَنْطق بِهِ الكِتابُ العزيزُ " " وتقوم السنة النبوية بذلك على معنى الدوام ، أي دوام الالتزام بها ، فعرفت بالسنة ؛ لأن السنة تدل على الدوام .



١ المفردات في غريب القرآن (ص: ٤٢٩)

٢ البحر المحيط في أصول الفقه (٦/٦)

٣ النهاية في غريب الحديث والأثر (٢/ ٤٠٩)

٤ تهذيب اللغة ( ١٢ /٢١٣ )

٥ المفردات في غريب القرآن (ص: ٤٢٩)

٦ سورة الفتح ٢٣.

وقد اهتم علماؤنا بالسنن الإلهية ، فأقام عليها ابن خلدون مقدمة تاريخه ، وتعني بعلم العمران البشري ، وأشار إليها ابن تيمية ، و تتبه آخرون في العصر الحديث إلى كونها من العلوم المستنبطة من القرآن الكريم ، يقول الأستاذ الإمام : " إِنَّ إِرْشَادَ اللهِ إِيَّانَا إِلَى أَنَّ لَهُ فِي خَلْقِهِ سُنَنَا يُوجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نَجْعَل هَذِهِ السُنَنَ عِلْمًا مِنَ الْعُدُومِ الْمُدَوَّنَةِ لِنَسْتَدِيمَ مَا فِيهَا مِنَ الْهِدَايَةِ وَالْمَوْعِظَةِ عَلَى أَكُملِ وَجْهٍ، عَلْمًا مِنَ الْعُدُومِ الْمُدَوَّنَةِ لِنَسْتَدِيمَ مَا فِيهَا مَن الْهِدَايَةِ وَالْمَوْعِظَةِ عَلَى أَكُملِ وَجْهٍ، عَلَى الْمُحَوِّنَةِ لِيَسْتَدِيمَ مَا فِيهَا قَوْمٌ يُبَيّئُونَ لَهَا سُنَنَ اللهِ فِي خَلْقِهِ فَيَجِبُ عَلَى الْأُمَّةِ فِي مَجْمُوعِهَا أَنْ يَكُونَ فِيهَا قَوْمٌ يُبَيّئُونَ لَهَا سُنَنَ اللهِ فِي خَلْقِهِ فَيَعِبُ عَلَى الْأُمَّةِ فِي مَجْمُوعِهَا أَنْ يَكُونَ فِيهَا قَوْمٌ يُبَيّئُونَ لَهَا سُنَنَ اللهِ فِي خَلْقِهِ كَمَا فَعَلُوا فِي عَيْرٍ هَذَا الْعِلْمِ مِنَ الْعُلُومِ وَالْفُنُونِ الَّتِي أَرْشَدَ إِلَيْهَا الْقُرْآنُ بِالْإِجْمَالِ مَن اللهِ فِي عَلْمُ السِّيَاسَةِ الدِينِيَّةِ أَوْ عِلْمَ الإِجْتِمَاعِ أَوْ عِلْمَ السِّيَاسَةِ الدِينِيَّةِ " مَو قَلْمَ السِّيَاسَةِ الدِينِيَّةِ " مَوقَة القوانين التي يسير وفقها الوجود كله و تتحرك بمقتضاها الحياة و تحكم جزئياتها و مفرداتها فيلا يشد عنها مخلوق ... ما في الكون ذرة أو حركة، والكائنات الحية من إنسان وحيوان ونبات إلا وله قانون، وما من حركة و نجم إلا وله قانون لا إرادي أو لا ذاتي يسير وفقه، وما من حركة نفسية أو نجم إلا وله قانون لا إرادي أو لا ذاتي يسير وفقه، وما من حركة نفسية أو اجتماعية أو نقلةٍ حضارية إلا ولها قانون يتجلى في الأسباب والعوامل نفسية أو الجماعية أو نقلةٍ حضارية إلا ولها قانون يتجلى في الأسباب والعوامل

٣ تفسير المنار (١١٤/٤)، ١١٥)



١ سورة فاطر ٤٣ .

٢ المفردات في غريب القرآن (ص: ٤٢٩)

المؤدية إليها. وسلبت الإرادة من كل الكائنات المخلوقة إلا الإنسان " ' والتعريف السابق يضع أيدينا على نقاط هامة، منها:

- أن السنن الربانية: طريقة متبعة ومطردة، ووصفها بالربانية يعني " أنها منسوبة إلى الله شي فهي في إطار الحكمة الربانية و تحافظ على وتيرةٍ واحدة في عملها بما أودعه خالقها فيها من خصائص، فهي محفوظة فيها بأمر ربها الذي خلقها " ٢
  - أن السنن الربانية على نوعين:
- السنن الكونية: و تشير إلى النظام الذي أقام الله عليه الكون ، " و تتعلق بالأشياء و الظواهر والأحداث المادية و الطبيعية " "
- السنن البشرية: وتشير إلى النظام الذي أقام الله عليه حياة البشر، وهي بدورها ما بين سنن تاريخية وسنن اجتماعية " وتتعلق بسلوك البشر وأفعالهم ومعتقداتهم وسيرتهم في الدنيا وفق أحوال الاجتماع والعمران البشري، وما يترتب على ذلك من نتائج في العاجل والآجل " أ

• أن السنن تذكر في القرآن تلميحًا – كما في النوع الأول –أو تصريحًا – كما في النوع الثاني –لما عليه اتفاق البشر أن الكون يسير وفق نظام بديع

٤ المرجع السابق ، الصفحة نفسها .



ا سنن القرآن في قيام الحضارات و سقوطها ، د. مجد هيشور ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، ص٢٧ .

٢ الإسلام و العولمة " المنازلة " العالمية الإسلامية و العولمة البشرية بين السنن الربانية
 والتدافع الإنساني ، د. سامي مجد الدلال ص١١ .

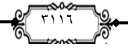
٣ السنن الكونية و الاجتماعية ، ص٧ .

ومتقن، ويزداد وضوحه شيئًا فشيئًا كلما أمدهم العلم بسرِّ جديد من أسرار الكون، لاسيما ولا دخل لهم في وضع هذا النظام الذي يسير الكون فيه وفق سنن لا تتغير ولا تتبدل. أما السنن البشرية فمجال أخذٍ ورد؛ فهي سنن العمران البشري في الاجتماع والافتراق والاتفاق والاختلاف، وشارك البشر أنفسهم في بعضها إيجابًا أو سلبًا، ويرى بعضهم أن التاريخ يسير بفوضوية أوحتمية ، فجاء القرآن الكريم يؤكد " أن الساحة التاريخية لها سنن ولها قوانين وضوابط، كما أن هناك سنن وضوابط لكل الساحات الكونية ... فحركة التاريخ محكومة بقوانين ثابتة لم تتخلف، متى ما تقدمت الأسباب تبعتها النتائج المحددة، وليست حركة التاريخ حركة عشوائية " المحددة وليست حركة التاريخ حركة عشوائية " و المحددة وليست حركة التاريخ حركة عشوائية " و المحددة وليست حركة التاريخ حركة عشوائية " و المحددة و المحدد و المحددة و المحددة و المحدد و المحددة و المحدد و المحدد و المحدد و ا

• أن السنن منها إجباري ومنها اختياري، فالإجبارية " تجري على الكائنات الحية بما فيها الإنسان، كالولادة والموت والحياة والأوصاف الخلقية والحالات الفطرية للإنسان، وكل ما في عالم الغيب بما اختصت به القدرة والمشيئة الإلهية من الأمور التي لا طاقة للإنسان بها ... والاختيارية هي الداخلة في دائرة القدرة الإنسانية، وما يمكن أن يناله الإنسان أو يسخره في الحياة باستخدام القدرة العقلية وغيرها مما أوتي من الحواس كالسمع والبصر التي زود بها هذا الإنسان لغرض تحقيق غاية خلقه وسبب وجوده في استعمار الأرض والاستخلاف فيها. وعلى قدر اتساع هذه الدائرة وتفاوتها بين بني الإنسان، يكون البشر مسئولاً عن نتائج أعماله وتصرفاته " آ

وبهذا يتبين قيام الكون كله على النظام السنني متضمنًا التاريخ بأحداثه التي " بنيت على قواعد ونظم فلم تترك أحداثه للمصادفة والأهواء وتعرف هذه

٢ سنن القرآن في قيام الحضارات و سقوطها ، د. مجد هيشور ، ص٢٧ .



١ السنن التاريخية في القرآن الكريم ، حسن سليمان حسن قيلي ، ص٢٣

النظم والقواعد بالسنن الربانية التي لا تتغير ولا تتبدل. وكل ما يبدو أنه صدفة في التاريخ يمكن أن يفسر بأنه جهلٌ بالأسباب، فكل التغيرات الجارية في الكون والتاريخ تحدث وفق سنن ثابتة وعادلة " ' يقول ﷺ : ﴿ وَخَلْقَ كُلِ شَيْءٍ فَقَدَّرُهُ تَقْدِيرًا ﴾ ' ، و يقول ﷺ : ﴿ إِنَّا كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرِ ﴾ " و عليه فالعروض التاريخية التي عرض لها القرآن " تخرج عن الإطار الفني للقصة وتكتسب بعدها التاريخي المجرد ... فقد قدم لنا القرآن الكريم نماذج عديدة للمعطيات التاريخية ، وحدثنا عن الماضى في جل مساحاته لكي يخرج بنا إلى تبيان الحكمة من وراء هذه العروض، و إلى بلورة عدد من المبادئ الأساسية في حركة التاريخ البشري التي سماها " سننًا " و دعانا إلى تأملها و اعتماد مدلولاتها في أفعالنا الراهنة و نزوعنا المستقبلي" . أ وقد أقام العلماء بناءً كبيرًا في دراسة السنن التاريخية والاجتماعية، واهتموا بها لأنها من علوم القرآن الكريم واعتبروا أنه " واجبٌ شرعًا ودينًا لابد أن ينبري له من العلماء من يقوم بهذه الفريضة الشرعية والكفائية الغائبة" ° فالسنن البشرية بنوعيها خاصة بالإنسان أيًّا كان زمانه و مكانه ، والعلماء ورثة الأنبياء ، و يقومون بمهامهم بين الناس و يبلغون دعوتهم ، و موقف الإنسان منهم مختلف ما بين مهتد و ضال و هكذا " يبقى الإنسان يتأرجح بين الاستقامة والانحراف وبين الصلاح والفساد و بين التحضر و الانحطاط ... و قد يستقيم على الحق المبين و يلتزم نهج الله رب العالمين ، فيتحضر و تزدهر حضارته و تسعد حياته

السنن الكونية و الاجتماعية في القرآن الكريم ، د. توفيق بن أحمد الغلبزوري، ص ٩ ، كلية أصول الدين – جامعة القروبين – المملكة المغربية .



١ السنن التاريخية في القرآن الكريم ، ص٤٨ .

٢ سورة الفرقان ٢

٣ سورة القمر ٤٩.

٤ التفسير الإسلامي للتاريخ ، د. عماد الدين خليل ص٩٧ .

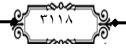
. وقد ينحرف الإنسان عن الطريق المستقيم وتضعف قوته وتخور عزائمه ويتمادى في الفساد والفسوق فيهوي إلى ساحة السقوط والبوار وقد جعل الله لكلا الطريقين أو الخطين سننًا يسلكها البشر ويأخذون بها على درايةٍ وإرادةٍ وعلم ".'

## المبحث الثاني: النظرة إلى التاريخ في السنة النبوية

جاءت السنة مؤكدةً على ما في القرآن الكريم من الأوامر والنواهي، ومفصلةً لمجمله ومقيدةً لمطلقه ومخصصةً لعامه – أحيانًا – كما جاءت ببعض الأحكام الزائدة التي لم ترد في القرآن الكريم.

ونلاحظ أن السنة لم تبتعد عن هذا في نطاق البحث، فإذا كان القرآن يعرض قصص الماضي، فإن الرسول جعل لقصص الأنبياء نصيبًا من حديثه، فسر فيه والآيات التي تتعلق بتلك القصص. كما أورد فيه مزيدًا من القصص التي لم ترد في القرآن الكريم، مثل قصة الغلام و الساحر، ووردت بيانًا لقصة الأخدود ، فعن صُهيْبٍ فَأَنَّ رَسُولَ اللهِ وَالله وَالله وَالله وَيَمَنْ بيانًا لقصة الأخدود ، فعن صُهيْبٍ فَأَنَّ رَسُولَ الله وَالله وَالله وَالله وَيَعَنْ إلي عُكَانَ مَلِكٌ فِيمَنْ كَانَ مَلِكٌ فِيمَنْ عَلَامًا كَبِرَ قَالَ لِلْمَلِكِ: إِنِي قَدْ كَبِرْتُ، فَابْعَتْ إلي عُكَامًا عُمَلِمُهُ فَكَانَ فِي طَرِيقِهِ إِذَا سَلَكَ رَاهِبٌ فَقَعَدَ إليه وَسَمِعَ كَلَامَهُ فَكَانَ فِي طَرِيقِهِ إِذَا سَلَكَ رَاهِبٌ فَقَعَدَ إليْهِ وَسَمِعَ كَلَامَهُ فَأَعْجَبَهُ ... فَبَيْنَمَا هُوَ كَذَلِكَ إِذْ أَتَى عَلَى دَابَّةٍ عَظِيمَةٍ قَدْ حَبَسَتِ وَسَمِعَ كَلَامَهُ فَأَعْجَبَهُ ... فَبَيْنَمَا هُو كَذَلِكَ إِذْ أَتَى عَلَى دَابَّةٍ عَظِيمَةٍ قَدْ حَبَسَتِ النَّاسَ، فَقَالَ: الْيَوْمَ أَعْلَمُ السَّاحِرُ أَفْضَلُ أَمِ الرَّاهِبُ أَفْضَلُ ، فَأَتَى الرَّاهِبُ أَفْضَلُ ، فَأَتَى الرَّاهِبُ أَفْضَلُ ، فَأَتَى الرَّاهِبَ فَأَلْثَ الْيَوْمَ أَعْمَالُ مَنِ النَّاسُ، فَأَتَى الرَّاهِبَ أَنْ النَّامُ، فَقَالَ لَهُ الرَّاهِبُ أَنْ النَّامُ، فَرَمَاهَا فَقَتَلَهَا، وَمَضَى النَّاسُ، فَأَتَى الرَّاهِبَ فَأَدَى، وَإِنَّكَ سَتُبْتَلَى، الرَّاهِبُ أَنْ الْيَوْمَ أَفْضَلُ مِنِي، قَدْ بَلَغَ مِنْ أَمْرِكَ مَا أَرَى، وَإِنَّكَ سَتُبْتَلَى، الرَّاهِبُ أَنْ أَنْ الْيَوْمَ أَفْضَلُ مِنِي، قَدْ بَلَغَ مِنْ أَمْرِكَ مَا أَرَى، وَإِنَّكَ سَتُبْتَلَى،

٢ الواردة في سورة البروج



١ سنن القرآن في قيام الحضارات و سقوطها ، د. محجد هيشور ، ص١٦٦ .

فَإِنِ الْتُلِيتَ فَلَا تَدُلَّ عَلَيَّ ... فَقَالَ لِلْمَلِكِ: إِنَّكَ لَسْتَ بِقَاتِلِي حَتَّى تَفْعَلَ مَا آمُرُكَ بِهِ، قَالَ: وَمَا هُوَ؟ قَالَ: تَجْمَعُ النَّاسَ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ، وَتَصْلُبُنِي عَلَى جِذْعٍ، ثُمَّ خُذْ سَهْمًا مِنْ كِنَانَتِي، ثُمَّ ضَعِ السَّهُمَ فِي كَبِدِ الْقَوْسِ، ثُمَّ قُلْ: بِاسْمِ اللهِ رَبِّ الْغُلَامِ، ثُمَّ الْمِنِي... فَمَاتَ، فَقَالَ النَّاسُ: آمَنَّا بِرَبِّ الْغُلَامِ، آمَنَّا بِرَبِّ الْغُلَامِ، آمَنَّا بِرَبِّ الْغُلَامِ، آمَنَّا بِرَبِ الْغُلَامِ، آمَنَّا بِرَبِ الْغُلَامِ، آمَنَّا بِرَبِ الْغُلَامِ، آمَنَّا بِرَبِ الْغُلَمِ، آمَنَّا بِرَبِ الْغُلَامِ، آمَنَ النَّاسُ، فَأَمِر بِالْأُخْدُودِ فِي أَفُواهِ السِّكَكِ، فَخُدَّتُ وَأَصْرَمَ النِيرَانَ، وَقَالَ: مَنْ لَمْ يَرْجِعْ عَنْ دِينِهِ فَأَحْمُوهُ فِيهَا، أَوْ قِيلَ لَهُ: اقْتَحِمْ، فَقَعُلُوا حَتَّى جَاءَتِ الْمَرَاقِ وَمَعَهَا لَمْ يَرْجِعْ عَنْ دِينِهِ فَأَحْمُوهُ فِيهَا، أَوْ قِيلَ لَهُ: اقْتَحِمْ، فَقَعُلُوا حَتَّى جَاءَتِ الْمُزَاقُ وَمَعَهَا صَبِي لِي الْمُعَلِي فَقَاعَسَتُ أَنْ تَقَعَ فِيهَا، فَقَالَ لَهَا الْغُلَامُ: يَا أُمَّهُ اصْبِرِي فَإِنَّكِ عَلَى الْمَقَ الْمُعَلِي الْمَالِي فَقَاعَلُوا حَتَى مِاللَّهُ الْمُعَلِي الْمُ الْمَالِي فَقَاعَلَ الْمُعَلِي عَنْ دِينِهِ فَأَعُلُوا مَتَعَالَ لَهُ الْعُلْمُ أَنْ النَّالُولُ عَلَى الْمُلِكُ عَلَى الْمَالِي الْمُعْلِي عَنْ دِينِهِ فَأَعْمُوهُ فِيهَا، فَقَالَ لَهُ الْعُلَامُ: يَا أُمَّهُ الْمُعَلِي عَلَى الْمُعَلِي عَلَى الْمَالِي الْمُعْلَى الْمَالِي فَلَامُ الْمُلْعُلُوا عَلَى الْمُلِكُ عُلُوا عَلَى الْمُلِقُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُلْعُلُولُ الْمُلِكُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ مَلْمُ الْمُؤْلُولُولُوا الْمُؤْلُولُولُولُولُكُولُولُولُتُ الْمُرَامُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ عَلَى الْمُعْلَى

والأحاديث في هذا السياق كثيرة حتى خصص لها الإمام البخاري كتابًا في الجامع الصحيح ، ومما فيه حديث الثلاثة من بني إسرائيل الأبرص والأقرع والأعمى وحديث الثلاثة الذين أووا إلى المبيت في الغار ، فكان من شأنهم ما قص الرسول على علينا مما استنبط منه العلماء فوائد جمة في الفقه والدعاء والتوبة وغيرها .

انظر القصة بتمامها في الجامع الصحيح للإمام البخاري من رواية عبد الله بن عمر هج مع معر حمر مع معر معر معر معر معرص المعرض معرص المعرض معرض المعرض المع



١ صحيح مسلم (٤/ ٢٢٩٩ ، ٢٣٠٠) حديث رقم ٣٠٠٥ .

٢ كتاب أحاديث الأنبياء و يتضمن خمسين بابًا .

الحديث بتمامه في صحيح البخاري كتاب أحاديث الأنبياء باب ما ذكر عن بني إسرائيل جه ملك المحديث بتمامه في صحيح البخاري كتاب أبي هريرة أبي هريرة أبي و صحيح مسلم جه صه ١٧١ حديث رقم ٢٩٦٤ في كتاب الزهد و الرقائق و صحيح ابن حبان ج٢ ص١٣ في ذِكُرُ الْإِخْبَارِ عَمَّا يَجِبُ عَلَى الْمَرْءِ مِنْ الشُّكْرِ لِلَّهِ، جَلَّ وَعَلَا، بِأَعْضَائِهِ عَلَى نِعَمِه، وَلَا سِيَّمَا إِذَا كَانَتِ النِّعْمَةُ تَعْقِبُ بَلْوَى تَعْتَرِيهِ ، حديث رقم ٣١٤ ، و غيرهم .

وأذكر – هنا – بما أشير إليه في المبحث الأول من الدلائل اللفظية على التاريخ، فالسنة تتضمن كثيرًا من هذه الدلائل اللفظية بما سبق، وبما ورد فيها من الأحداث المستقبلية الفارقة مما يكون بعد وفاة الرسول إلى قيام الساعة، وهو ما نريد التركيز عليه في البحث ؛ فإذا كان القرآن الكريم أفاض في الحديث عن الماضي من جانب، وفي الحديث عن أهوال يوم القيامة من جانب آخر ، فإن السنة أفاضت في الحديث عن أشراطها وعلامات قرب قيامها. وليس الحديث عن المستقبل بعيدًا عن موضوع البحث، بل شديد الاتصال به من عدة جوانب:

الأول: إعطاء تلك النظرة التكاملية للحياة البشرية وأحداثها؛ لاسيما والغاية الكبرى من علم التاريخ ليست تعرف الماضي فحسب، بل تقوم على الاعتبار بما يعنيه من "التعلم من الماضي؛ لتدبير الحاضر وتفسير أحداثه، ثم إنارة المستقبل والاستعداد له " ولعل هذا لب مفهوم الاعتبار والنظر الذي نتأوله من آياتٍ هذا السياق وغيرها كقوله في الذي آمَنُوا اتَّهُوا اللَّهُ وَلْتَظُرُ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتُ لِغَدٍ ﴾



١ حتى تتضح تلك التكاملية بين ما جاء في القرآن و السنة

٢ هذا بالإضافة إلى الإشارات القرآنية العديدة إلى بعض أشراط الساعة ، مثل يأجوج و مأجوج التي ورد ذكرها في سورة الأنبياء و سورة الكهف ، و الدابة التي ورد ذكرها في سورة النمل .

٣ مقال " تعليم تاريخ المستقبل و تكوين الوعي المستقبلي " أ. د عيد عبد الغني الديب عثمان ، ٢٠٢٠/١/١٠ ، موقع الإمارات الالكتروني .

٤ سورة الحشر ١٨.

من الغيبيات التي أخْبر بحدوثها قبل أن تكون من باب الإعجاز تارة و أخذ الحيطة والحذر تارة أخرى .

الثالث: ركزت السنة على الأحداث المستقبلية بالإشارات والنبوءات، وجعلتها للأمة – إلى حدِّ ما كالتاريخ الذي حدث بتلك النافذة التي أحدثت بها لديها نظرة على المستقبل الذي لما يأتِ بعد. ومن فوائد ذلك ما أوجده من الشغف والاهتمام القديم الجديد من قبل العلماء بأحاديث هذا الجانب من السنة؛ لما فيه من استشراف المستقبل وتعرفه، واستنباط وسائل التعامل معه.

و قد وردت أحاديث هذا الجانب في دواوين السنة و مصنفاتها تحت عناوين منها "الفتن و الأشراط و الملاحم " في كتاب الفتن من صحيح البخاري و سنن البن ماجه وكتاب الفتن و أشراط الساعة من صحيح مسلم وكتاب الفتن و اشراط الساعة من صحيح عنوان دلائل النبوة والإخبار بالغيوب و جاءت في مصنفات دلائل النبوة وأعلامها ؛ واعتبرها بعضهم من معجزاته التي "تزيد عَلَى أَلْفِ مُعْجِزَةٍ " و وعوها من " إِخْبَارِهِ بِالْغُيُوبِ الَّتِي لَا يَعْلَمُهَا أَحَدٌ إِلَّا بِتَعْلِيمِ اللّهِ عَلَى مَنْ عَيْرِ أَنْ يُعلِّمُهُ إِلَّهُ التي وضع كتاب التاريخ في تاريخه و ضمنه يعوان التاريخ في تاريخه و ضمنه أبوابًا،منها باب إخباره عما يكون في أمته من الفتن و الحوادث وهي لفتة علمية طيبة من ابن حيان – رحمه الله – تترجم ما أشرنا إليه من أن تلك الفتن و إن لم تكن في حياته في فإنها من تاريخ أمته في باعتبار ما يكون .

٢ الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لابن تيمية (١/ ٤٠٠)



١ الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لابن تيمية (١/ ٣٩٩)

- أنها تشير إلى أحداث مستقبلية تطرأ على حياة المسلمين بشكلٍ خاص أو حياة البشر بشكل عام.
- أنها ترتبط بالساعة، فكثيرًا ما وردت في القرآن والسنة بوصفها من علامات الساعة، حتى صنفها علماء السنة بحسب ضوابط معينة إلى علامات

٥ مسند أحمد ط الرسالة (٣٢/ ٣٩٧) حديث ١٩٦٢١ ، حديث صحيح .



١ سورة الأنفال ٢٥ .

۲ صحیح مسلم (٤/ ۲۲۱۱)

٣ سورة محجد ١٨.

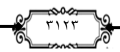
٤ صحيح البخاري (١/ ٢٧) حديث ٨١ .

صغرى وعلامات كبرى تدل على قرب الساعة. ولنلق نظرة على المصطلحات الثلاثة في المعجم والدلالة؛ ليتضح الأمر.

#### أولاً: الفتن.

الفتنة لغة " الإحراق بالنار " و الصائغ " الفتان؛ لإذابته الذهب و الفضة في النار " و قيل: " فتن المعدن: صهره في النار ليختبره " " ثم انتقلت من الدلالة الحسية إلى الدلالة المعنوية، فقال ابن الأثير: " الفتنة: الامتحان والاختبار ، يقول الحق : ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَاتِقَة الْمَوْتِ وَبَلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِنْنَةً وَإِلَيْنَا وَالاختبار ، يقول الحق : ﴿ للمؤمن خلق مفتنًا ﴾ أي ممتحنًا ، يمتحنه الله تربي بالذنب ثم يتوب ، ثم يعود ثم يتوب " " ، فالفتنة في الآية الكريمة بالشر و الخير الخير ، و في الحديث الشريف بالذنب ، و ذا يشير إلى أن اختبار الفتنة يتنوع إلى أمور كثيرة تؤول في نهايتها بالابتلاء ؛ و لذا قال الراغب: " جعلت الفتنة الشدة أظهر معنى وأكثر استعمالا " . ويتضح هذا من الأمثلة التي ساقها العلماء للفتنة، فالفتنة " المحنة والفتنة المال والفتنة الأولاد والفتنة الكفر والفتنة الكفر والفتنة العروس: " فتنة المحديد أن يعدل عن الطريق، فتنة الممات: أن يسأل في القبر، العروس: " فتنة المحديد أن يعدل عن الطريق، فتنة الممات: أن يسأل في القبر،

٧ لسان العرب لابن منظور ج١٦ ص٣١٧ ، ٣١٩ بتصرفٍ بسيط.



١ لسان العرب لابن منظور ج١٣ ص٣١٧ .

٢ تاج العروس للزبيدي ج٣٥ ص٤٩٣ .

٣ المعجم الوسيط ج٢ ص٦٧٣ .

٤ سورة الأنبياء ٣٥.

٥ النهاية في غريب الحديث و الأثر ج٣ ص٤١٠ .

٦ المفردات في غريب القرآن (ص: ٦٢٣)

فتنة الضراء: السيف، فتنة السراء: النساء "فكثير من الأمثلة السابقة، تشير إلى أحداث وأحوال - في الخير والشر-تطرأ على الإنسان، والحسم فيها يعني اختبارًا له.

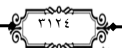
وتظهر الفتن بذلك على أنها من السنن الإلهية الاجتماعية في البشر، فتكون من الدلائل المعنوية على التاريخ؛ فترفد بذلك الرؤية المتكاملة إلى التاريخ بين القرآن والسنة برافدٍ جديد، فالقرآن الكريم أظهر الفتن والابتلاء بوصفها من سنن الله في البشر وحكمته في الخلق، والسنة أفاضت في بيان أنواع الفتن على مدار الأيام وأسبابها ونتائجها وسبل النجاة منها.

#### ثانيًا: الأشراط.

الشَّرَطُ بفتح الراء: " الْعَلَامَةُ "، " وَرَجُلٌ شُرْطِيٌّ وشُرَطِيٌّ، سُمُّوا بِذَلِكَ؛ لأَنهم أَعَدُّوا لِذَلِكَ وأَعْلَمُوا أَنفسَهم بِعَلَامَاتٍ ". "

وَالْجَمْعُ أَشْرِاطٌ ، " وأَشْرِاطُ الساعةِ: أَعْلامُها " ، قال الله فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ السَّاعَةَ أَن تَأْتِيهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَاء أَشْرَاطُهَا ﴾ ، فأشراطها : " أَيْ أَمَارَاتِهَا وَعَلَامَاتِهَا " أَي أَمَارَاتِهَا وَعَلَامَاتِهَا " أَي وَ ذكر أهل اللغة أن هذه اللفظة من الأضداد ، ف" الأَشْراطُ : الأَرْدَالُ والأَشْراطُ : الأَشْراطُ : الأَشْراطُ الساعة ، تشير إلى الأول و لهذا قال الْخَطَّابِيُ : " أَشْرَاطُ السَّاعَةِ: مَا يُنكِرُه الناسُ مِنْ صِعار أَمُورِها قَبْلَ أَنْ لهذا قال الْخَطَّابِيُ : " أَشْرَاطُ السَّاعَةِ: مَا يُنكِرُه الناسُ مِنْ صِعار أَمُورِها قَبْلَ أَنْ

٧ لسان العرب (٧/ ٣٣١)



١ تاج العروس للزبيدي ج٣٥ ص٤٩٣ .

٢ لسان العرب (٧/ ٣٢٩)

٣ لسان العرب (٧/ ٣٣٠)

٤ لسان العرب (٧/ ٣٢٩)

٥ سورة محمد ١٨.

٦ تفسير القرطبي (١٦/ ٢٤٠)

تقُوم السَّاعَةُ " ' ، كما جاء أن " أَشْراطُ الشَّيْءِ: أَوائلُه " ' و العلامات و الأوائل متقاربان ؛ لأن " عَلَامَةَ الشَّيْءِ أَوَّله " " ، وعليه عرفت الأشراط بأنها " الإرهاصات و المقدمات الدالة على قرب الساعة ... و كلمة الأشراط جاءت للتعبير عن صغار الأمور التي تحصل قبل العظائم و تدل على قرب الساعة "

ولهذا ورد على أسماعنا كثيرًا ما أطلق عليه العلماء العلامات الصغرى والعلامات الكبرى للساعة، فالصغرى هي الأشراط التي ترد في البحث، "والحكمة في تقديم الأشراط ودلالة الناس عليها تنبيه الناس من رقدتهم وحثهم على الاحتياط لأنفسهم بالتوبة والإنابة كي لا يباغتوا بالحول بينهم وبين تدارك العوارض منهم، فينبغي للناس أن يكونوا بعد ظهور أشراط الساعة قد نظروا لأنفسهم، واستعدوا للساعة الموعود بها ".°

أما العلامات الكبرى، فرأى بعض العلماء، أنها وردت في حديث رسول الله الله الآيات، وهذه وتلك أحداث تسبق القيامة وتدل عليها، وإن كانت الثانية أكثر دلالةً عليها وأقرب زمنيًا منها من الأولى.

#### ثالثًا: الملحمة.

جاء في مقاييس اللغة أن " اللَّام وَالْحَاء وَالْمِيم أَصْلٌ صَحِيحٌ يَدُلُ عَلَى تَدَاخُلِ، كَاللَّحْم الَّذِي هُوَ مُتَدَاخِلٌ بَعْضُهُ فِي بَعْضٍ. وَسُمِّيَتِ الْحَرْبُ مَلْحَمَةً

٥ التذكرة بأحوال الموتى وأمور الآخرة للقرطبي ، (ص: ١٢١٧)



١ لسان العرب لابن منظور ، مرجع سابق .

۲ لسان العرب (۷/ ۳۳۰)

٣ المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

٤ الموسوعة في الفتن و الملاحم و أشراط الساعة ، د. محمد أحمد المبيض ، ص٥١ ، ٥٢ .

لِمَعْنَيَيْنِ: أَحَدُهُمَا تَلَاحُمُ النَّاسِ: تَدَاخُلُهُمْ بَعْضِهِمْ فِي بَعْضٍ، وَالْآخَرُ أَنَّ الْقَتْلَى كَاللَّحْم الْمُلْقَى " 'والجوهري يذكر أن " المَلْحَمَة: الوقعةُ العظيمة في الفتنة "٢

وقد وردت اللفظة في السنة دون القرآن الكريم ، من ذلك ما جاء في حديث زيد بن أرقم عن غزوة مؤتة : " ثُمَّ الْتَقَى النَّاسُ فَاقْتَتُلُوا، فَقَاتَلَ زَيْدُ بْنُ حَارِثَةَ بِرَايَةِ رَسُولِ اللهِ عَلَّ حَتَّى شَاطَ فِي رماحِ الْقَوْمِ، ثُمَّ أَخَذَهَا جَعْفَرٌ فَقَاتَلَ بِهَا حَتَّى إِذَا أَلْحَمَهُ الْقِتَالُ اقْتَحَمَ عَنْ فَرَسٍ لَهُ شَقْرَاءَ فَعَقَرَهَا، فَقَاتَلَ الْقَوْمَ حَتَّى قُتِلَ ""، ومنه قوله عَلَى : «ثِنْتَانِ لَا تُرَدَّانِ ، أَوْ قَلَّمَا تُرَدَّانِ الدُّعَاءُ عِنْدَ النِّدَاءِ، وَعِنْدَ الْبَأْسِ حِينَ يُلْحِمُ بَعْضُهُمْ بَعْضَهُمْ بَعْضَا ﴾ \*

و كذا حديث أبي مُوسَى ، قَالَ: ﴿سَمَّى لَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَسْمَاءً مِنْهَا مَا حَفِظْنَا فَقَالَ: أَنَا مُحَمَّدٌ، وأَحْمَدُ، والْمُقَفِّي والْحَاشِرُ ونَبِيُّ الرَّحْمَةِ، قَالَ يَزِيدُ: ونَبِيُّ التَّوْبَةِ ونَبِيُّ الْمَلْحَمَةِ ﴾ °و قد تعني أنه "نبي القتال " كما في قوله ونَبِيُّ اللهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ﴾ '، كما تشير إلى أنه النبي الذي الذي الذي تليه الساعة ، فلا يفصل بينه و بينها نبي آخر ، بل يفصل بينهما أشراط الساعة و ملاحمها .

٧ مسند أحمد ط الرسالة (٩/ ١٢٣)



١ مقاييس اللغة لابن فارس (٥/ ٢٣٨)

٢ الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية (٥/ ٢٠٢٧)

٣ المعجم الكبير للطبراني (١٣/ ١٨١)

٤ سنن أبي داود (٣/ ٢١) حديث ٢٤٥٠ .

٥ مسند أحمد مخرجا (٣٢/ ٢٩١)حديث ١٩٥٢٥ .

٦ النهاية في غريب الحديث و الأثر لابن الأثير الجزري ج٤ ص٢٣٩ .

#### وبعد استعراض الألفاظ الثلاثة نلاحظ:

أ- أن الثلاثة يشيرون إلى أحداث خطيرة وهامة، بلغ من خطورتها وأهميتها أن أشار القرآن الكريم أو السنة النبوية أو هما معًا إليها؛ تنبيهًا للناس؛ للاستعداد لمواجهتها أو أخذ الحذر منها.

ب-أنه يمكن - بشكل تقريبي - أن نرتبهم ترتيبًا من الأعم إلى الأخص، فتكون الفتن أعمهم، تليها الأشراط ثم الملاحم.

فالفتن تشمل كل خير أو شرٍ ابتلي به الإنسان، ومن ذلك الأشراط والملاحم، فكل الأشراط من الفتن، وليست الفتن الأشراط فحسب، بل تشملها وغيرها. وأما الأشراط فهي علامات الساعة الصغرى والكبرى، ومن ذلك ملاحم آخر الزمان، فهذه الملاحم من الأشراط، وليست الأشراط الملاحم فحسب، بل تشملها وغيرها.



وإذا أنعمنا النظر في السنة وجدنا إشارات عدة إلى المصطلحات الثلاثة، كما وجدنا أن حديثه على عنها لا يقتصر على أحداث زمنٍ معينٍ بعده ، بل تخبر بالكثير من الأحداث الغيبية التي تحدث في القرون المتتابعة بعده عدى قيام الساعة . و يلاحظ أن بعض هذه الأخبار ذو سمةٍ خاصة يتعلق بأناسٍ بأعينهم و بعضها يتعلق بجماعاتٍ من الناس أو عامتهم، فمن الخاص ما جاء



من إخباره هعن خلافة أبي بكر و عمر الإخباره البنته السيدة فاطمة الزهراء النها أول أهله موتًا بعده و لحوقًا به و كذا إخباره عن موت أبي ذر الغفاري وحيدًا من فكان كما أخبر و الأخبار في هذا السياق كثيرة لن نفيض فيها؛ للتركيز على ما جاء من إخباره ببالفتن و تغير الزمان وأشراط الساعة وما يسيقها من الملاحم ، وهي أخبار تشير إلى أحداث في حياة المسلمين و غيرهم من البشر على اختلاف عصورهم . وسوف نعرض لبعض ما جاء في السنة من أخبار عن المصطلحات الثلاثة السابقة على الترتيب.

#### أولاً: أحاديث الفتن.

الفتن الحادثة بعده إلى من أهم ما ورد في حديثه إلى الذي أخبر فيه بما يكون بعده إلى الله الله الله الله المرينة الله المرينة الله المرينة الله المرينة المراينة المراينة المراينة المرينة المراينة المر

٥ أقصد الأخبار الخاصة .



٢ صحيح مسلم ، كتاب فضائل الصحابة ﴿ ، باب فضائل فاطمة ﴿ بنت النبي ﷺ (٤/ ١٩٠٤)

٣ صحيح ابن حبان – محققا ، كتاب التاريخ ، ذكر إخبار المصطفى ﷺ عن موت أبي ذر (١٥/ ٦٠ ، ٦١)

٤ صحيح مسلم (٤/ ٢٢١١)

وَنَسِيهُ مَنْ نَسِيهُ، قَدْ عَلِمَهُ أَصْحَابِي هَؤُلَاءِ، وَإِنَّهُ لَيَكُونُ مِنْهُ الشَّيْءُ قَدْ نَسِيتُهُ فَأَرَاهُ فَأَذْكُرُهُ، كَمَا يَذْكُرُ الرَّجُلُ وَجْهَ الرَّجُلِ إِذَا غَابَ عَنْهُ، ثُمَّ إِذَا رَآهُ عَرَفَهُ " \

وورد عنه أيضًا قوله ﴿ : " وَاللهِ إِنِّي لَأَعْلَمُ النَّاسِ بِكُلِّ فِتْنَةٍ هِيَ كَائِنَةٌ، فِيمَا بَيْنِي وَبَيْنَ السَّاعَةِ، وَمَا بِي إِلَّا أَنْ يَكُونَ رَسُولُ اللهِ ﴿ أَسَرَ إِلَيَّ فِي ذَلِكَ شَيْئًا، لَمْ يُحَدِّثُهُ غَيْرِي، وَلَكِنْ رَسُولُ اللهِ ﴿ قَالَ: وَهُوَ يُحَدِّثُ مَجْلِسًا أَنَا فِيهِ عَنِ الْفِتَنِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَمُنِهُنَّ تَلَاثٌ لَا يَكَدْنَ يَذَرْنَ شَيْئًا، وَمِنْهُنَّ الْفِتَنِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَهُو يَعُدُ الْفِتَنَ: مِنْهُنَّ ثَلَاثٌ لَا يَكَدْنَ يَذَرْنَ شَيْئًا، وَمِنْهُنَّ فَلَاثٌ كَرِيَاحِ الصَّيْفِ مِنْهَا صِعْارٌ وَمِنْهَا كِبَارٍ ، قَالَ حُذَيْفَةُ: فَذَهَبَ أُولَئِكَ الرَّهْطُ كُلُهُمْ غَيْرِي " \ كُلُهُمْ غَيْرِي " \

وعلى الرغم من أن كتب السنة تنوعت فيما بينها فيما تورد من أخبار هذه الفتن؛ بسبب قيود الصحيح، فإنها اجتمعت على إيرادها. وفيما يلي نورد نماذج مما أخبر به الرسول المعاملة مما كان بعده من أحداثٍ في القرون المتتابعة.

### أ- إخباره ﷺ بدور حفيده الحسن بن على الصلح بين المسلمين .

جاء هذا في قوله ﷺ: ﴿ ابْنِي هَذَا سَيِّدٌ وَلَعَلَّ اللَّهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ ٢ . والاختلاف الذي كان بين الإمام علي ومعاوية بن أبي سفيان بعد قتل عثمان بن عفان على يد الثوار معروف في التاريخ؛ إذ لم يبايع معاوية الإمام على بالخلافة حتى يسلم له قتلة عثمان، وتطور

٣ صحيح البخاري ج٩ ص٥٦ ، كتاب الفتن باب قَوْلِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلْحَسَنِ بْنِ عَلِيّ عَلِيّ: «إِنَّ ابْنِي هَذَا لَسَيِّدٌ، وَلَعَلَّ اللّهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ مِنَ المُسْلِمِينَ» (٩/ ٥٦)



ا صحيح مسلم (٤/ ٢٢١٧) بَابُ إِخْبَارِ النَّبِيِّ ﷺ فِيمَا يَكُونُ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ حديث رقم ٢٨٩١ .

٢ صحيح مسلم (٤/ ٢٢١٦) بَابُ إِخْبَارِ النَّبِيِّ ﷺ فِيمَا يَكُونُ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ حديث رقم ٢ صحيح مسلم (٢ ٢٢١٦)

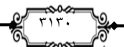
الأمر حتى وصل إلى القتال الذي استمر حتى استشهد الإمام علي واستخلف الإمام الحسن بعده.

كان هذا من أهم الأحداث التي شهدها التاريخ الإسلامي ؛ لاسيما بعد ما قام به الإمام الحسن من التنازل عن الخلافة لمعاوية من ؛ لحقن الدماء وجمع كلمة الفريقين ، كما أخبر رسول الله في في الخبر السابق ؛ و لذا أورده الحفاظ و المؤرخون بروايات عدة ، مؤداها أنه " لَمَّا صَالَحَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍ مُعَاوِيَة قَالَ لَهُ مُعَاوِيَة قُمْ فَتَكَلَّمْ فَقَامَ فَحَمِدَ اللَّه وَأَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ مُعَاوِية قَالَ لَهُ مُعَاوِية قُمْ فَتَكَلَّمْ فَقَامَ فَحَمِدَ اللَّه وَأَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ أَعْجَزَ الْعُجْزِ الْفُجُورُ أَلَا وَإِنَّ هَذَا الْأَمْرَ الَّذِي اخْتَلَفْتُ فِيهِ أَكُيْسِ التُقَى وَإِنَّ أَعْجَزَ الْعَجْزِ الْفُجُورُ أَلَا وَإِنَّ هَذَا الْأَمْرَ الَّذِي اخْتَلَفْتُ فِيهِ أَنَى الْحَمَاعِينَ وَحَقْنِ دِمَائِهِمْ وَإِنْ أَدْرِي لَعَلَّهُ فِيثَةً لَكُمْ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينٍ ثُمَّ اسْتَغْفَرَ اللهُ سُلِمِينَ وَحَقْنِ دِمَائِهِمْ وَإِنْ أَدْرِي لَعَلَّهُ فِيثُنَةٌ لَكُمْ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينٍ ثُمَّ اسْتَغْفَرَ الْمُسْلِمِينَ وَحَقْنِ دِمَائِهِمْ وَإِنْ أَدْرِي لَعَلَّهُ فِيثُنَةٌ لَكُمْ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينٍ ثُمَّ اسْتَغْفَرَ وَنَزَل " و كان هذا في عام ١٤ه الذي اصطلح على تسميته عام الجماعة ؛ لاجتماع الكلمة على الاتفاق .

# ب-الإخبار بخروج الناس من الإسلام أفواجًا.

كان العام التاسع من الهجرة عام وفود القبائل العربية على رسول الله المعام التدخل في الإسلام " فوجا بعد فوج وزمرة

بعد زمرة فقد كانت تدخل القبيلة بأسرها والقوم بأجمعهم من غير حرب ولا قتال "، حتى كانت تلك الحادثة علامة على قرب موته، عن عبد الله بن عباس قال: ﴿ أَنَّ عُمَرَ ﴿ سَأَلَهُمْ عَنْ قَوْلِهِ ﴾ : ﴿إِذَا جَاء نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْح ﴾ "



١ فتح الباري لابن حجر (١٣/ ٦٣)

٢ صحيح البخاري (٦/ ١٧٩) ، بَابُ قَوْلِهِ: ﴿ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ سورة النصر ٢ .

٣ سورة النصر ١

قَالُوا: فَتْحُ المَدَائِنِ وَالقُصُورِ، قَالَ: مَا تَقُولُ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ؟ قَالَ: أَجَلٌ أَوْ مَثَلٌ ضُربَ لِمُحَمَّدٍ اللهِ نُعِيَتُ لَهُ نَفْسُهُ ﴾ المُحَرَّدِ اللهُ عَنْسُهُ اللهُ اللهُ عَنْسُهُ اللهُ اللّهُ اللّل

و ذلك يعني أنه على قد أدى الأمانة و بلغ الرسالة ، و أكمل الله على الدين و أتم به النعمة ، و الذي يلفت النظر أن الرسول على أشار في سنته إلى خروج الناس منه أفواجًا كما دخلوه أفواجًا ، فعن أبي هُرَيْرَة ه ، قال: تكر رَسُول الله على أوْاجًا كما دخلوه أفواجًا ، فعن أبي هُرَيْرة ه ، قال: تكر رَسُول الله على إلله أفواجًا كما ورَأَيْت النّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ اللّه أفواجًا كما فقال رَسُولُ الله على إلله أفواجًا كما ورَأَيْت النّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ الله أفواجًا كما عقيب وفاته م الله إلى الردة ، و على رأسهم قبيلة بني حنيفة وفاته م الذي الدي الدي الدي الدي النوة في حياته ع ، و في خَبَرُ الميامة و زعيمهم مسيلمة الكذاب الذي ادعى النبوة في حياته م ، و في خَبَرُ طوائِفُ كَثِيرَةٌ مِنَ الْعَرَبِ عَنِ الْإِسْلَامِ، وَمَنَعُوا الزَّكَاةَ ، فَنَهَضَ أَبُو بَكُرٍ الصِّدِيقُ في القِبَالِ عَلَيْهِ عُمَرُ وَغَيْرُهُ أَنْ يَفْتِرَ عَنْ قِتَالِهِمْ فَقَالَ: وَاللهِ لَوْ مَنَعُوا الزَّكَاة مَقَالُ: وَاللهِ لَوْ مَنَعُونِي عِقَالًا أَوْ عِنَاقًا كَانُوا يُؤَدُّونَهَا إِلَى رَسُولِ الله على المَالِق المَالِ الذي الميلة الذي سار " بجموعه إلى اليمامة لهي خلافته ع ؛ فأرسل خالد بن الوليد الدي سار " بجموعه إلى اليمامة لفتال مسيلمة الكذاب والنَقَى الجمعان ودار الحصار أيامًا، ثم قتل الكذاب لعنه لفتال مسيلمة الكذاب والنَقَى العمعان ودار الحصار أيامًا، ثم قتل الكذاب لعنه المقال الله الله المنافق المنافق المنافق المنافق العلاء بن الحضرمي إلى البحرين وكانوا قد ارتدوا فالتقوا الله ... وبعث الصديق العلاء بن الحضرمي إلى البحرين وكانوا قد ارتدوا فالتقوا

٤ تاريخ الإسلام للذهبي (٢/ ٢٠)



ا صحيح البخاري (٦/ ١٧٩) بَابُ قَوْلِهِ: ﴿وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ سورة النصر ٢ ، حديث رقم ٤٩٦٩ .

٢ سورة النصر ١، ٢.

٣ المستدرك على الصحيحين للحاكم ، (٤/ ٥٤١) كتاب الفتن و الملاحم ، حديث رقم ٨٥١٨ .

بجواثي فنصر المسلمون وبعث عكرمة بن أبي جهل إلى عمان وكانوا قد ارتدوا، وبعث المهاجر بن أبي أهل النجير، وكانوا قد ارتدوا وبعث زياد بن لبيد الأنصاري إلى طائفة من المرتدة ... " \

و هكذا حتى فرغ المسلمون من الردة و المرتدين فكان هذا مصداق قوله هي في هذا الشأن الذي يبتلي به المسلمون بعد موته هي .

و الخلاصة المستنبطة أن رسول الله الخير ببعض ما يكون في أمته من بعده من الحوادث و الوقائع، مما كان مادة أفاد منها كتاب السير والشمائل و التاريخ، و أشاروا بعد وقوعها إلى ورودها في سنة رسوله الله على قصر الإشارة إلى الفتن القادمة بشكل عام.

أشار الرسول إلى الفتن التي تصيب الأمة بشكل عام، دون أن يخصصها بأحد بعينه أو زمنٍ بعينه إلا بأن يصفها بوصفٍ أو بآخر، من ذلك قوله ألى المَاشِي، والقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ القَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ القَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ المَاشِي، وَالقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ المَاشِي، وَالمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، مَنْ تَشَرَّفَ لَهَا تَسْتَشْرِفُهُ، فَمَنْ وَجَدَ مِنْهَا مَلْجَأُ وَالمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، مَنْ تَشَرَّفَ لَهَا تَسْتَشْرِفُهُ، فَمَنْ وَجَدَ مِنْهَا مَلْجَأُ أَوْ مَعَاذًا فَلْيَعُذْ بِهِ آلَ . و السين الداخلة على فعل الكينونة تشير إلى أن مستقبل الزمان يشهد فتنًا " مَنْ طَلَعَ فِيهَا بِشَخْصِهِ قَابَلَتُهُ بِشَرِّهَا " " ، و قد حملها البعض " عَلَى الْعُمُومِ وَقِيلَ إِنَّ أَحَادِيثَ النَّهْيِ مَخْصُوصَةٌ بِآخِرِ الزَّمَانِ " أ ، ولكن التاريخ يشهد أن بعض الصحابة اجتنبوا ما عاصرهم من فتن ، كسعد بن التاريخ يشهد أن بعض الصحابة اجتنبوا ما عاصرهم من فتن ، كسعد بن أبي وقاص و عبد الله بن عمر في وغيرهما . و الحق الذي شهد التاريخ به أن أبي وقاص و عبد الله بن عمر البحر في حياة الأمة، فكما ابتلي بها الأوائل، هذه الفتن كانت متتابعة كموج البحر في حياة الأمة، فكما ابتلي بها الأوائل،

٤ المرجع السابق ، الصفحة نفسها .



١ تاريخ الخلفاء للسيوطي (ص: ٦١ ، ٦٢)

٢ صحيح البخاري (٩/ ٥١)

٣ فتح الباري لابن حجر (١٣/ ٣١)

ابتلي بها من بعدهم من قرون الأمة حتى يومنا هذا، و الروايات تؤكد هذا المعنى من تعدد الفتن وتواليها يقول : ﴿ بَادِرُوا بِالأَعْمَالِ فِتَنَا كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِنًا وَيُمْسِي كَافِرًا، وَيُمْسِي مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا، يَبِيعُ دِينَهُ بِعَرَضِ مِنَ الدُّنْيَا ﴾ أ.

و يدخل في هذا النطاق ما نلاحظه من تلك الأسماء التي أطلقها رسول الله على بعض الفتن ، يقول ابن عمر في : ﴿ كُنَّا قُعُودًا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَى فَقَالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ وَمَا فَذَكَرَ الْفِتَنَ فَأَكْثَرَ فِي ذِكْرِهَا حَتَّى ذَكَرَ فِتْنَةَ الْأَحْلَاسِ، فَقَالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ وَمَا فِتْنَةُ الْأَحْلَاسِ؟ قَالَ: هِي هَرَبٌ وَحَرْبٌ، ثُمَّ فِتْنَةُ السَّرَّاءِ، دَخَنُهَا مِنْ تَحْتِ قَدَمَيْ رَجُلٍ فِتْنَةُ الْأَحْلَاسِ؟ قَالَ: هِي وَلَيْسَ مِنِّي وَإِنَّمَا أَوْلِيَائِي الْمُتَقُونَ، ثُمَّ فِتْنَةُ الدُهَيْمَاءِ لَا تَدَعُ أَمَّهُ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ إِلَّا لَطَمَتُهُ لَطُمَةً فَإِذَا قِيلَ: انْقَضَتُ، تَمَادَتْ ... ﴾ ``

فهناك فتنة الأحلاس والسراء والدهيماء، وهي إشارات تؤكد تنوع الفتن واستمرار وقوعها حتى تسلم الناس إلى علامات الساعة الكبرى ولعل هذا الوصف يؤكد عمومها، بمعنى أن الأمة تصاب بهذه الفتن مرات عدة؛ ولذا وجدنا علماء الأمة في كل عصر يتجهون لمثل هذه الأحاديث يسترشدون بها في تفسير واقعهم الذين ابتلوا به لاسيما وهي تزداد عمومًا وإبهامًا كلما امتدت في الزمان مبتعدة عن زمن النبوة.

#### ثانيًا: أحاديث الملاحم.

وتطلق الملاحم على الحروب التي خاضها المسلمون في الماضي ويخوضونها في المستقبل مما جاء به الخبر في سنته ... وفيما يلي بعض من تلك الأخبار والإشارات.

۱ سنن الترمذي ت بشار (٤/ ٥٧) ۲ سنن أبي داود (٤/ ٩٤)



## أ- الإخبار بفتح الجزيرة العربية وفتح فارس و الروم.

جاء الإخبار عن ذلك في أكثر من موضع، و تحقق بعضه في حياة الرسول ، كالفتح الذي بشر الحق الرسول ، به سواء أكان ذلك في سورة الفتح التي نزلت في أعقاب صلح الحديبية، و بشرت بفتح مكة الذي كان " في السّنة الثّامِنَة في شهر رَمَضَان " أم في سورة النصر التي تشير إلى دخول الناس في دين الله أفواجًا إذ " تواترت الوفود هذه السنة و ما بعدها على رسول الله مناه مذعنة بالإسلام وداخلين في دين الله أفواجاً " أنم تم فتح الجزيرة كلها في عهد الخلافة الراشدة .

أما فتح فارس و الروم ، فعنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ ﴿ قَالَ: أَمَرَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ بِحَفْرِ الْحَنْدَقِ، قَالَ: وَعَرَضَ لَنَا صَخْرَةٌ فِي مَكَانٍ مِنَ الحَنْدَقِ، لَا تَأْخُذُ فِيهَا الْمَعَاوِلُ، قَالَ: فَشَكَوْهَا إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَجَاءَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِلَى الصَّخْرَةِ، فَأَخَذَ الْمَعْوَلَ فَقَالَ: " بِسْمِ اللهِ " فَضَرَبَ ضَرْبَةً فَكَسَرَ ثُلُثَ الْحَجْرِ، وَقَالَ: " اللهُ أَكْبَرُ الْمِعْوَلَ فَقَالَ: " بِسْمِ اللهِ إِنِي لَأُبْصِرُ قُصُورَهَا الْحُمْرَ مِنْ مَكَانِي هَذَا ". ثُمَّ أَعْطِيتُ مَفَاتِيحَ الشَّامِ، وَاللهِ إِنِي لَأُبْصِرُ قُصُورَهَا الْحَجْرِ فَقَالَ: " اللهُ أَكْبَرُ، أَعْطِيتُ مَفَاتِيحَ فَارِسَ، وَاللهِ إِنِي لَأُبْصِرُ الْمَدَائِنَ، وَأُبْصِرُ قَصْرَهَا الْأَبْيَضَ مِنْ مَكَانِي هَذَا " ثُمَّ مَفَاتِيحَ فَارِسَ، وَاللهِ إِنِي لَأُبْصِرُ الْمَدَائِنَ، وَأُبْصِرُ قَصْرَهَا الْأَبْيَضَ مِنْ مَكَانِي هَذَا " ثُمَّ مَفَاتِيحَ فَارِسَ، وَاللهِ إِنِي لَأُبْصِرُ الْمَدَائِنَ، وَأُبْصِرُ قَصْرَهَا الْأَبْيَضَ مِنْ مَكَانِي هَذَا اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهِ أَعْمِلُ أَبْوَلِ وَلَيْ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهِ أَعْمِلُ أَبْولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ إِنِي لَأُبْصِرُ أَبْوَابَ صَنْعَاءَ مِنْ مَكَانِي هَذَا ﴾ "وفيه بشارة بفتح الشام وفارس واليمن في غزوة الأحزاب التي ابتلي فيها المسلمون وزلزلوا زلزالاً شديدًا. و في موضع آخر عَنْ نَافِعِ بْنِ عُتْبَةً هُ مما سمعه من

٣ مسند أحمد ط الرسالة (٣٠/ ٦٢٥ ، ٦٢٦ )



١ المختصر الكبير في سيرة الرسول لابن جماعة الكناني (ص: ٦٥)

٢ الفصول في السيرة لابن كثير (ص: ٢١٥)

النبي ﴿ تَغْزُونَ جَزِيرَةَ الْعَرَبِ فَيَفْتَحُهَا اللهُ، ثُمَّ فَارِسَ فَيَفْتَحُهَا اللهُ، ثُمَّ تَغْزُونَ اللهُ، ثُمَّ تَغْزُونَ الدَّجَالَ فَيَفْتَحُهُ اللهُ ﴾ اللهُ ال

فالرسول والله يشير إلى فتوحات مستقبلية في تاريخ الأمة، سجلت كتب التاريخ لنا بعضها "حيث بسط نفوذ المسلمين على جزيرة العرب في عهد أبي بكر ، وتم غزو فارس وبسط النفوذ عليها كاملاً وقتل آخر أكاسرتهم في عهد عثمان وكذلك تم غزو الروم في عهد عمر ، وتم بسط نفوذ المسلمين على الشام في عهده "."

استأنس العلماء بهذه الأحاديث ووضعوها نصب العين؛ لأنها تساعد في استشراف حاضر الأمة ومستقبلها. يضاف لذلك ما جاءت الإشارة إليه في السنة من آثار بعض هذه الملاحم على الأمة، روى عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَى قوله : ﴿ إِذَا فُتِحَتْ عَلَيْكُمْ فَارِسُ وَالرُّومُ، أَيُّ قَوْمٍ أَنْتُمْ قَالَ عَبْدُ اللهِ عَلَى اللهُ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ تَتَنَافَسُونَ ثُمَّ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ: نَقُولُ كَمَا أَمَرَنَا اللهُ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ تَتَنَافَسُونَ ثُمَّ تَتَدَابَرُونَ ثُمَّ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلْمَا أَمْرَنَا اللهُ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

و الرسول ﷺ يشير إلى ما يدب في الأمة من الاختلاف و التباغض ، مما صار تصديقه مل عكتب التاريخ بعد ذلك ، ولذا جاء في قوله ﷺ: ﴿ سَأَلْتُ رَبِّي ثَلَاثًا، فَأَعْطَانِي تِنْتَيْنِ وَمَنَعَنِي وَاحِدَةً ، سَأَلْتُ رَبِّي: أَنْ لَا يُهْلِكَ أُمَّتِي بِالسَّنَةِ فَأَعْطَانِيهَا، وَسَأَلْتُهُ أَنْ لَا يُهْلِكَ أُمَّتِي بِالْعَرَقِ فَأَعْطَانِيهَا، وَسَأَلْتُهُ أَنْ لَا يُهْلِكَ أُمَّتِي بِالْعَرَقِ فَأَعْطَانِيهَا، وَسَأَلْتُهُ أَنْ لَا يُهْلِكَ أُمَّتِي بِالْعَرَقِ فَأَعْطَانِيهَا، وَسَأَلْتُهُ أَنْ لَا يَجْعَلَ بَالْعَمَ بَيْنَهُمْ فَمَنَعَنِيهَا ﴾ '

٤ صحيح مسلم ، كتاب الفتن ، باب هلاك هذه الأمة بعضهم ببعض ، (٤/ ٢٢١٦) ، حديث رقم ٢٨٩٠ .



ا صحيح مسلم ج٤ ص٢٢٢٥ ، كتاب الفتن ، باب ما يكون من فتوحات المسلمين قبل الدجال ، حديث رقم ٢٩٠٠ .

٢ الموسوعة في الفتن و الملاحم و أشراط الساعة ، د. محمد أحمد المبيض ، ص٩٥ ، ٩٦ .
 ٣ صحيح مسلم (٤/ ٢٢٧٤)

## ب- الإخبار بالملاحم التي تكون قبل الساعة.

أشير سابقًا إلى أحداثٍ تحققت في القرون القليلة التي تلت وفاته ، وأصبحت للأمة مما مضى ، أما في هذا الخبر ، فنجد إشارة إلى بعض الملاحم التي تكون بين يدي الساعة ، من ذلك قوله ، أن اعدُدْ سِتًا بَيْنَ يَدَي السَّاعَةِ: مَوْتِي، ثُمَّ فَتْحُ بَيْتِ المَقْدِسِ، ثُمَّ مُوْتَانٌ يَأْخُذُ فِيكُمْ كَقُعَاصِ الغَنَم، ثُمَّ اسْتِفَاضَةُ المَالِ حَتَّى يُعْطَى الرَّجُلُ مِائَةَ دِينَارٍ فَيَظَلُ سَاخِطًا، ثُمَّ فِتْنَةٌ لاَ يَبْقَى بَيْتُ مِنَ العَرَبِ إِلَّا دَخَلَتْهُ، ثُمَّ هُدْنَةٌ تَكُونُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ بَنِي الأَصْفَرِ، فَيَعْدِرُونَ فَيَأْتُونَكُمْ الغَرَبِ إِلَّا دَخَلَتْهُ، ثُمَّ هُدْنَةٌ تَكُونُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ بَنِي الأَصْفَرِ، فَيَعْدِرُونَ فَيَأْتُونَكُمْ تَحْتَ كُلِّ غَايَةٍ اثْنَا عَشَرَ أَلْفًا » ا

والشاهد في الحديث قوله في: "ثم هدنة تكون بينكم و بين بني الأصفر " فالحفاظ عندما عرضوا للحديث ، أشاروا إلى ما فيه من أخبارٍ تحققت حتى وقتهم ، يقول ابن حجر : " وَحَتَّى يَكْثُر فِيكُمُ الْمَالُ فَيَفِيضَ ، التَّقْيِدُ بِقَوْلِهِ فِيكُمْ يُشْعِرُ بِأَنَّهُ مَحْمُولٌ عَلَى زَمَنِ الصَّحَابَةِ فَيكُونُ إِشَارَةً إِلَى مَا وَقَعَ مِنَ الْفُتُوحِ يُشْعِرُ بِأَنَّهُ مَحْمُولٌ عَلَى زَمَنِ الصَّحَابَةِ فَيكُونُ إِشَارَةً إِلَى مَا وَقَعَ مِنَ الْفُتُوحِ وَقَتْتِسَامِهِمْ أَمْوَالَ الْفُرْسِ وَالرُّومِ " . و عندما عرضوا لهدنة بني الأصفر ، قال ابن حجر : "قَالَ الْمُهَلَّبُ : وَفِيهِ أَشْيَاءُ مِنْ عَلَامَات النَّبُوّة قد ظهر أَكْثَرها وَقَالَ ابن المُنِير أما قصَّة الرّوم فَلم تَجْتَمِع إِلَى الْآنَ وَلَا بَلَغَنَا أَنَّهُمْ غَزَوْا فِي الْبَرِّ فِي الْبَرِّ فِي الْبَرِ فَي مِنَ الْأُمُورِ الَّتِي لَمْ تَعْدُ وَفِيهِ بِشَارَةٌ وَنِذَارَةٌ وَذَلِكَ أَنَّهُ ذَلَّ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ مَعَ كَثُرَةٍ ذَلِكَ الْجَيْشِ وَفِيهِ إِشَارَةٌ وَنِذَارَةٌ وَذَلِكَ أَنَّهُ ذَلَّ عَلَى أَنَّ الْعُاقِبَةَ لِلْمُؤْمِنِينَ مَعَ كَثُرَةِ ذَلِكَ الْجَيْشِ وَفِيهِ إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ عَدَدَ جُيُوشِ أَنَّ الْعُاقِبَةَ لِلْمُؤْمِنِينَ مَعَ كَثُرَةٍ ذَلِكَ الْجَيْشِ وَفِيهِ إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ عَدَدَ جُيُوشِ

٢ فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر ج١٣ ، ص٨٧ .



۱ صحيح البخاري ، كتاب الجزية ، باب الجزية و الموادعة مع أهل الحرب (٤/ ١٠٢) حديث رقم ٣١٧٦ .

الْمُسْلِمِينَ سَيَكُونُ أَضْعَافَ مَا هُوَ عَلَيْهِ " ' وبنو الأصفر هم الروم "سموا بذلك باسم جدهم الْأَصْفَر بن الرّوم بن عيص بن إسْحَاق بن إبْرَاهِيم " '

والأحاديث في الملاحم بين يدي الساعة منثورة في كتب السنة، وتثير في جوانب كثيرة إلى ملاحم الأمة مع أجناسٍ متعددة، كالروم وغيرهم. وإذا أنعمنا النظر فيها لاحظنا:

1- أن الإشارات في هذا الجانب أقل وضوحًا من الإشارات التي تعلقت بأناسٍ وجماعات قريبين من عهد النبوة كالصحابة والتابعين، فيزداد الوضوح في النص كلما اقترينا من عهد النبوة، ويقل الوضوح كلما ابتعدنا عنه.

٧- أن العلاقات بين الأمة وغيرها من الأمم كالروم والفرس والأتراك والحبش مستمرة ومترابطة ومتطورة من القديم للحديث، فكان للمسلمين مع الروم ملاحم قديمة، ويكون لهم معهم ملاحم قبل الساعة. وإلى جانب ذكر الأمم، ذكرت العديد من المدن التي طالما كان لها دور في صناعة التاريخ في القديم والحديث مثل مكة والمدينة، والشام ودمشق والعراق؛ إذ كانوا مراكز مهمة في الدولة الإسلامية قديمًا، وما زالت هذه المدن في بؤرة التاريخ تموج بالأحداث حتى الآن.

### ثالثًا: أحاديث الأشراط.

وتتناول علامات الساعة الصغرى؛ إذ ذكر العلماء أن الآيات هي العلامات الكبرى وعظام الأمور التي تكون قبيل الساعة و تدل على شدة اقترابها؛ ولذلك ورد في القرآن الكريم لفظ الأشراط في الدلالة على العلامات التي

٣ لفظة وردت في حديث رسول الله ﷺ .



۱ فتح الباري لابن حجر (٦/ ۲۷۹)

۲ فتح الباري لابن حجر (۱/ ۱۶۶)

ظهرت ، و " بدأت ببعثة النبي و هي بعيدة نسبيًا عن الساعة " ' ؛ إذا ما قيست بغيرها من الأشراط والآيات.

ومن " تتبع استخدام النبي الكلمة الآيات في علامات الساعة يلحظ أنه استخدمها فقط مع العلامات الكبرى للساعة " ، و نماذج من السنة توضح الأمر ففي الأشراط روى معاذ بن جبل عن رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ وَمَوْتٌ يَأْخُذُ فِي النَّاسِ كَقُعَاصِ الْغَنَمِ، وَفِتْنَةٌ السَّاعَةِ: مَوْتِي، وَفَتْحُ بَيْتِ الْمَقْدِسِ، وَمَوْتٌ يَأْخُذُ فِي النَّاسِ كَقُعَاصِ الْغَنَمِ، وَفِتْنَةٌ يَدْخُلُ حَرْبُهَا بَيْتَ كُلِّ مُسْلِمٍ، وَأَنْ يُعْطَى الرَّجُلُ أَلْفَ دِينَارٍ فَيَتَسَخَّطَهَا، وَأَنْ تَغْدِرَ الرُّومُ فَيَسِيرُونَ فِي ثَمَانِينَ بَنْدًا، تَحْتَ كُلِّ بَنْدٍ اثْنَا عَشَرَ أَلْفًا ﴾" .

وفي الآيات حديث حُذَيْفَة بْنِ أَسِيدٍ ، قَالَ: ﴿ اطَّلَعَ النّبِيُ ﷺ عَلَيْنَا وَنَحْنُ نَتَذَاكُرُ ، فَقَالَ: " إِنَّهَا لَنْ تَقُومَ حَتَّى تَرَوْنَ قَالُوا: نَذْكُرُ السَّاعَةَ قَالَ: " إِنَّهَا لَنْ تَقُومَ حَتَّى تَرَوْنَ قَالُوا: مَذْكُرُ السَّاعَة قَالَ: " إِنَّهَا لَنْ تَقُومَ حَتَّى تَرَوْنَ قَبْلَهَا عَشْرَ آيَاتٍ - فَذَكَرَ - الدُّخَانَ، وَالدَّجَّالَ، وَالدَّابَّة، وَطُلُوعَ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا، وَنُرُولَ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﷺ وَيَأَجُوجَ وَمَأْجُوجَ، وَثَلَاثَة خُسُوفٍ: خَسْفٌ بِالْمَشْرِقِ، وَخَسْفٌ بِالْمَغْرِبِ، وَخَسْفٌ بِجَزِيرَةِ الْعَرَبِ، وَآخِرُ ذَلِكَ نَارٌ تَخْرُجُ مِنَ الْمُشْرِقِ، وَخَسْفٌ بِالْمَشْرِقِ، وَخَسْفٌ بِعَزِيرَةِ الْعَرَبِ، وَآخِرُ ذَلِكَ نَارٌ تَخْرُجُ مِنَ الْمُشْرِقِ، وَخَسْفٌ إِلَى مَحْشَرِهِمْ ﴾ و الملاحظ أن ست علامات في الحديث النّاني من علامات الساعة ، مع اعتبار أن الأولى من الأشراط الصغرى ، إذا قيست بالثانية وهي آيات الساعة الكبرى .

وقد اهتم بها العلماء والمؤرخون خاصةً مع تحقق بعضها في العصور المختلفة، فأثبتوها في كتب الشمائل والتاريخ والفتن، معتمدين أنها من أقواله ويتحقق دون ربب.

٥ صحيح مسلم (٤/ ٢٢٢٥)



١ الموسوعة في الفتن و الملاحم و أشراط الساعة ، ص٥١ .

٢ الموسوعة في الفتن و الملاحم و أشراط الساعة ، ص٥٢ .

٣ مسند أحمد مخرجا (٣٦/ ٣١٨)

٤ من آيات قرب الساعة .

# المبحث الثالث: أثر تلك النظرة على النزعة التاريخية عند المسلمين

القرآن الكريم المصدر الأول الذي يستمد منه المسلمون دينهم وعقيدتهم، وبطابعه وصبغته يكتسبون تمايزهم الفكري والحضاري في كافة المجالات، تليه السنة النبوية، فهما معًا المصدر الأساس لكل ما أنتجه المسلمون من علوم وفنون؛ فعندما تشبعت نفس المسلم بما فيهما من أوامر ونواه، قعد قواعد علم الفقه وعندما تشبعت بما فيهما من بلاغة وبيان، شاد علوم البلاغة والتفسير. وتشبع المسلم بما فيهما من تقدير العقل واحترامه ، و بما فيهما من الحث على النظر و التأمل و التدبر ، فأبدع المنهج التجريبي ، و إليهما يرجع الفضل في تنبيه المسلم إلى علم التاريخ و تسجيله ، فالقرآن أضفى على التاريخ صفة العالمية ، و بالتالي " لم يجعل العرب كأمةٍ محصورة ضمن حدودها الجغرافية والتي تكوَّن لها ماضيها المحصور في قصص الأيام وبيوتها القبلية ، بل نقلهم إلى حضاراتٍ متعددة و أطلعهم على ثقافاتٍ متنوعة ولم يكتف بذلك ، بل أراد منهم أن يتصدوا لربادة المناصب المتقدمة في صياغة الحضارات و تطويرها ودفعها وهو ما عبر عنه القرآن الكريم بموقع الشهودية والوسطية " يقول ﷺ: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لَّتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاس وَيُكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهيدًا ﴾ ` وعن السنة فقد أكدت على ما جاء به القرآن. وقد انعكست هذه النظرة للتاريخ على المسلم، فكان لها أثرها في اكتسابه هذا العلم وتطوره من طور لطور، ومن أظهر أثارها:

• وجود من تخصص في الكتابة التاريخية منذ القرن الهجري الأول، بحيث أصبح التاريخ علمًا من العلوم الإسلامية، من أوائل رجاله عبيد بن شربة

النظرية القرآنية لتفسير حركة التاريخ ، حسن سلمان ، ص
 ٢ سورة البقرة ، الآية ١٤٣ .



الجرهمي اليمني صاحب كتابي "الأمثال و أخبار الملوك الماضين "ووهب بن منبه ، وله كتابا "الملوك المتوجة والمبتدأ "وهشام بن مجد بن السائب الكلبي ، وله "كتب كثيرة ذكرها ابن النديم في الفهرست يبلغ عددها عدابًا، منها كتاب جمهرة النسب وكتاب الأصنام " . وعلى هؤلاء وغيرهم اعتمد المؤرخون المسلمون فيما بعد إلى جانب ما اعتمدوا عليه من مصادرهم التاريخية وعلى رأسها القرآن والسنة.

• لم يقتصر الأمر على هؤلاء ، بل ظهر كثير غيرهم نسجوا على منوالهم حتى صنفهم البعض إلى أنماطٍ أشهرها المؤرخون من "رجال الدولة و رجال الدين " من رجال الدولة أبو الفداء صاحب حماة آ ومن رجال الدين الإمام الذهبي ، وهذا يؤكد على تشرب المجتمع بمختلف طبقاته لما جاء

٧ هو شمس الدين أبو عبد لله محد بن أحمد بن عثمان بن قائماز ، التُركماني الأصل الدمشقي
 ، هو الإمام الحافظ محدّث عصره وخاتمة الحقّاظ، ومؤرخ الإسلام . تصانيفه كثيرة تقرب



الذي عاش طويلاً ؛ إذ أدرك رسول الله ﷺ دون أن يسمع منه ، و مات في عهد الخليفة
 الأموي عبد الملك بن مروان .

٢ توفي ١١٤ه ، و هو من التابعين ، أخرج له أصحاب الصحيح و السنن و غيرهم كثير من علماء الحديث .

٣ توفي ٢٠٤ه ، و برع في علوم كثيرة على رأسها الأنساب و الأخبار و أيام العرب .

٤ التاريخ و المؤرخون العرب ، د.السيد عبد العزيز سالم ، ص٤٩ .

٥ فكرة التاريخ عند المسلمين ، د. قاسم عبده ، ص١٢٢ .

٦ هو أبو الفداء إسماعيل بن علي بن محمود بن مجد ابن عمر بن شاهنشاه بن أيوب، الملك المؤيد صاحب حماة ؛ إذأقامه الملك الناصر سلطانًا مستقلاً عليها ، و أركبه بشعار الملك . هومؤرخ جغرافي، قرأ التاريخ والأدب وأصول الدين و الفلسفة والطب وعلم الهيئة ، وضع المختصر في أخبار البشر ، ويعرف بتاريخ أبي الفداء، ترجم إلى الفرنسية واللاتينية وقسم منه إلى الانكليزية.

في القرآن و السنة من توعية بالتاريخ و تنبيه إليه كما يشير إلى نقطة التنوع في مدوني التاريخ. ولم تقف المسألة عند نموذج أو اثنين، بل اتسعت حتى ظهرت مدارس بأكملها لكلٍّ منها رؤيتها التاريخية التي تتبناها طبقاتها المختلفة، كما رأينا في مدرسة التاريخ في المدينة، ومدرسة التاريخ في البصرة، ثم المدرسة المصرية والمدرسة الشامية في عصور لاحقة.

ظهر التنوع في الكتابات التاريخية كذلك، فعندما تشبع المسلم بما في القرآن والسنة من عروض تاريخية للماضي والحاضر والمستقبل أبدع ألوانًا متميزة من التاريخ، أحرز فيها الأولية، فكانت الأمم تبعاً له فيها، أطلق عليها أنماط الكتابة التاريخية، أهمها" السيرة، الطبقات والتراجم، التواريخ العامة، التواريخ المحلية، تواريخ المدن، الرسائل ذات الموضوع التاريخي الواحد، فلسفة التاريخ، تاريخ التاريخ "أ. و ما من شك أن تلك الأنماط جاءت متأثرة بما في القرآن و السنة من جانب و مؤثرة من جانب آخر، فعلم التاريخ بما كتبه و طوره المسلمون كان "أداةً ثقافية لخدمة مجتمعهم، فقد جاء كل نمط من أنماط الكتابة التاريخية لخدمة هدف محدد من أهداف الثقافة العربية الإسلامية " أ، كما كان بعضها سببًا تطور عنه نمط آخر من أنماط هذه الكتابة . فالتراجم جاءت متأثرة بما في القرآن من قصص أفرادٍ بأعينهم من الكتابة . فالتراجم جاءت متأثرة بما في القرآن من قصص أفرادٍ بأعينهم من

=

٢ المرجع السابق ، الصفحة نفسها .



من المائة، منها: تاريخ الإسلام؛ سير أعلام النبلاء؛ طبقات الحفاظ؛ طبقات القراء؛ مختصر تهذيب الكمال؛ الكاشف؛ التجريد في أسماء الصحابة؛ والميزان في الضعفاء؛ المغني في الضعفاء؛ تلخيص المستدرك للحاكم؛ مختصر سنن البيهقي وغيرها. ولد وتوفى بدمشق ٧٤٨ه.

١ فكرة التاريخ عند المسلمين ، د. قاسم عبده قاسم ، ص١٠٦ .

الصالحين والفاسدين، مثل ذي القرنين وطالوت وجالوت وفرعون ... الخ. والسيرة النبوية ألهمت المؤرخين نمطًا آخر من السير، هو السير الملكية "سير الخلفاء والملوك والسلاطين. و إذا كانت السيرة النبوية قد جاءت لإبراز دور النبي ، فإن سير الخلفاء و الملوك و السلاطين جاءت لتوضيح دور زعماء المجتمع المسلم و مدى مساهمتهم في بناء هذا المجتمع و حمايته " المحتمع المسلم و مدى مساهمتهم في بناء هذا المجتمع و حمايته " المحتمع المسلم و مدى مساهمتهم في بناء هذا المجتمع و حمايته " المحتمع المسلم و مدى مساهمتهم في بناء هذا المجتمع و حمايته " المحتمع المسلم و مدى مساهمتهم في بناء هذا المجتمع المسلم و مدى المحتمع المسلم و مدى مساهمتهم في بناء هذا المجتمع المسلم و مدى المحتمع و حمايته المحتمع المسلم و مدى المحتمد المحتمد و حمايته " المحتمد المحتم

• تظهر أوضح الآثار المستوحاة من القرآن والسنة في منهج الكتابة التاريخية، فوجدنا فيها صورًا متعددة لعرض المادة التاريخية، من أهمها التاريخ العالمي والتاريخ المحلي الدنيوي والديني فقد كان ما ورد في القرآن من أخبار الأمم وأنباء السابقين دافعًا للعلماء للاهتمام بتاريخ الأنبياء ثم وسعوا نظرتهم شيئًا فشيئًا. حتى وجدنا كتب التاريخ تتضمن أقسامًا عدة، منها:

أ- تاريخ الحياة الذي بدأ مع خلق السموات والأرض؛ لتهيئة الحياة للإنسان.

ب-تاريخ العقيدة السماوية، ببيان تاريخ الأنبياء و بيان دورهم في الحياة الإنسانية، من حيث القيام بالمهمة التي كلفوا بها من عند الله بدعوة الناس إلى عبادة الله و ترك الشرك ، و كذا ما قاموا به من دورٍ إصلاحي على مدار تاريخ البشر من لدن آدم الله حتى سيدنا مجد .

ت- السنة - أيضًا -أوجدت حرص المسلمين على معرفة سيرة الرسول المعازي و السير، كما نبهتهم إلى تأريخ ومغازيه، ما دفعهم إلى الاهتمام بالمغازي و السير، كما نبهتهم إلى تأريخ الفتن التي أطلت عليهم والتي لما تطل بعد، فوضعوا تأريخًا للمستقبل، تضمن عرض الفتن و الملاحم و أشراط الساعة التي تعرض للأمة خاصة والبشرية عامة من قبل قيام الساعة حتى تسلمنا للساعة نفسها و هذا أضفى

١ المرجع السابق ، الصفحة نفسها .



على التاريخ الذي وضعوه الصبغة الشمولية. وإن نظرةً في كتب السير والتاريخ، تصدق ما قلنا من الناحية التطبيقية؛ إذ عرض العلماء هذه الأخبار الواردة في القرآن والسنة في دوائر يتسع بعضها عن بعض، كالتالي:

الأولى: تمثل القسم الذي اهتم بالتاريخ الإسلامي من حيث بدأه عمر الله الاتفاق مع الصحابة، أي بتاريخ الرسول الهجرة ، ومن هذه الكتب تاريخ الإسلام للذهبي أن إذ بدأ تاريخه بالسيرة النبوية و المغازي ثم عهد الخلفاء الراشدين ثم عهد معاوية ... و هكذا حتى عام ٧٠٠ه.

الثانية: اتسعت فيما تورد من تاريخ و أخبار؛ لتبدأ التاريخ من الرسل السابقين الله بدءًا من آدم الله ، وممن

التزمه الإمام السيوطي في الشماريخ في علم التاريخ ؛ إذ صدر كتابه بباب في مبتدأ التاريخ منذ أهبط آدم الله من الجنة حتى وصل إلى التاريخ الهجري عند المسلمين ، وصاحب حماة الذي ألف المختصر في أخبار البشر، صدره بعمود التواريخ القديمة ، أورد فيه قصص الأنبياء على الترتيب، و أتبعه

٥ هكذا أطلق عليه في الكتاب.



۱ سبقت ترجمته .

٢ هو الإمام الموسوعي في الحديث والتفسير واللغة والتاريخ والأدب والفقه وغيرها من العلوم. ولد في القاهرة ونشأ فيها. رحل إلى الشام والحجاز واليمن والهند والمغرب ثم عاد إلى مصر فاستقر بها ، وذكر الأستاذ أحمد الشرقاوي في كتابه مكتبة الجلال السيوطي أن عدد مؤلفاته بلغ ٧٢٥ مصنفًا. من أشهر كتبه: الجامع الكبير؛ الجامع الصغير في أحاديث النذير البشير؛ الإتقان في علوم القرآن؛ الدر المنثور في التفسير بالمأثور؛ تنوير الحوالك في شرح موطأ الإمام مالك؛ الخصائص والمعجزات النبوية؛ طبقات الحفاظ؛ طبقات المفسرين؛ الأشباه والنظائر .

٣ عرض ذلك بإيجاز.

٤ ترجم له سابقًا .

بتاريخ الأمة الإسلامية من النبوة حتى عصره. ويدخل في ذلك كتب قصص الأنبياء، مثل ما قام به الإمام أبو الفداء بن كثير '. وقد أسهم هؤلاء بجهودهم هذه في وضع بذور علم تاريخ الأديان.

الثالثة: توسعت عن سابقتيها؛ فبدأت التاريخ ببداية الخلق خلق السماء والأرض والكائنات، و من ثم خلق آدم الله ، وكيف توالى الرسل من أبنائه ، وهذا القسم إلى جانب الإسهام في وضع المدخل لعلم تاريخ الأديان ، كان يمثل وجهة نظرٍ إسلامية في بداية التاريخ الطبيعي . الجدير بالذكر أن هذا القسم من أكثرها من حيث الكتابة فيه؛ إذ اتجه إليه الكثير من العلماء والمؤرخين والإخباريين، على رأسهم الإمام الطبري في تاريخ الرسل والملوك، وابن الأثير "

من تصانيفه: الكامل في اثني عشر مجلدا، مرتب على السنين بلغ فيه عام ٦٢٩ هـ، أكثر من جاء بعده من المؤرخين عيال على كتابه هذا، و "أسد الغابة في معرفة الصحابة " مرتب على الحروف، و " اللباب " ، و " تاريخ الدولة الأتابكية " و غيرها .



ا هو عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر البصري الدمشقي صاحب التفسير المشهور "تفسير ابن كثير "نشأ عالمًا محققًا ثقة متقنًا، وكان غزير العلم واسع الاطلاع إمامًا في التفسير والحديث والتاريخ، ترك مؤلفات كثيرة قيمة أبرزها البداية والنهاية في التاريخ وكتاب تفسير القرآن العظيم .

٢ هو أبو جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن غالب. إمام المفسرين ، المولود بطبرستان . أثنى العلماء على الطبري كثيرًا، فقالوا: إنه ثقة عالم، أحد أئمة أهل السنة الكبار ، يؤخذ بأقواله، ويُرجع إليه لسعة علمه، وسلامة منهجه. يعتبر أبًا للتفسير ؛ إذ وضع أول تفسير كاملٍ للفرآن "جامع البيان عن تأويل آي القرآن "كما يعد أبا التاريخ ؛ لأنه وضع تاريخ الأمم والملوك .

٣ هوعلي بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري أبو الحسن عز الدين ابن الأثير: المؤرخ الإمام من العلماء بالنسب والأدب.

ولد ونشأ في جزيرة ابن عمر، وسكن الموصل، وتجول في البلدان، وعاد إلى الموصل، فكان منزله مجمع الفضلاء والأدباء، وتوفى بها.

في الكامل في التاريخ، وابن الجوزي' في المنتظم والمقدسي' في البدء والتاريخ، وابن قتيبة الدينوري في الأخبار الطوال. وابن قتيبة الدينوري في الأخبار الطوال. فالطبري أطلق على كتابه اسم تاريخ الرسل والملوك، وافتتحه بتعريف الزمان، وبيان بدايته وماهية العرش والكرسي والقلم وخلق آدم المسلم، وهكذا أتى على تاريخ الرسل، ثم تبعه بتاريخ الأمة حتى عصره.

١ هو الإمام العلامة الحافظ، المفسِّر المحدث المؤرخ شيخ الإسلام عالم العراق جمال الدين
 أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن مجد الجوزي

كتب بخطه كثيرًا من كتبه إلى أن مات. كان ذا حظٍ عظيم، وصيت بعيد في الوعظ، يحضر مجالسه الملوك والوزراء وبعض الخلفاء والأثمة والكبراء . ومن تصانيفه : زاد المسير في علم التفسير ؛ جامع المسانيد؛ المغني في علوم القرآن؛ وتذكرة الأريب في اللغة؛ الموضوعات؛ الواهيات؛ الضعفاء؛ المنتظم في التاريخ؛ الناسخ والمنسوخ؛ غريب الحديث؛ الوفا في فضائل المصطفى.

٢ هو المطهر بن طاهر المقدسي ، أثبت نسبة الكتاب إليه المستشرق كليمان هوار بعد أن نسب في كشف الظنون و خريدة العجائب إلى أحمد بن سهل البلخي ، إلا أن البلخي توفي سنة ٣٢٥ ، وكتاب البدء والتاريخ صنف سنة ٣٥٥ ه.

" هو أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدّينوري. عالم وفقيه وأديب وناقد ولغوي، موسوعيً المعرفة، من أعلام القرن الثالث للهجرة. ولد بالكوفة، ثم انتقل إلى بغداد، حيث استقر علماء البصرة والكوفة، فأخذ عنهم الحديث والتفسير والفقه واللغة والنحو والكلام والأدب والتاريخ، مؤلفاته متعددة، وتشمل المعارف الدينية والتاريخية واللغوية والأدبية، ومن أشهر مؤلفاته التاريخية: كتاب الأنواء، عيون الأخبار؛ الميسر والقداح؛ كتاب المعارف.

٤ هو أحمد بن داود، ويكنى بأبي حنيفة، ويُسمّى أيضًا عبد الله بن علي العشاب ، من علماء المسلمين الذين أحبوا الرحلات ؛ فزار كثيرًا من بلاد العرب مثل:المدينة المنورة وبغداد وفلسطين. عُرف الدينوري بتفوقه في علم النبات ، و ألف فيه كتابًا في ستة مجلدات على هيئة موسوعة مفصّلة ، و كان بحق أول المؤلفين العرب في علم النبات ، بالإضافة إلى هذا الكتاب في التاريخ ، وعدة مؤلفات في العلوم الأخرى تزيد على العشرين كتابًا.

الرابعة: وهذه أضافت إلى ما سبق ما جاء في السنة من أخبار عما تكون عليه الفتن و الملاحم في الأمة وعلامات الساعة ، كما نجد في كتاب البداية و النهاية لابن كثير ' ؛ حيث أردف في نهاية كتابه كتاب عن الفتن و الملاحم و أشراط الساعة ، وما يكون من أهوال القيامة حتى يدخل أهل الجنة الجنة و أهل النار النار وهذا القسم و إن لم يكن كثيرًا في هذا الجانب الممتد الذي يعرض له ، وجدناه في ركن آخر من أركان التآليف الإسلامية ، وهو ركن شمائل النبوة و دلائلها ، و كتبه كثيرة ، منها : تثبيت دلائل النبوة للقاضي عبد الجبار ' – دلائل النبوة لأبي نعيم الأصبهاني " – دلائل النبوة للبيهقي أ – دلائل النبوة لإسماعيل الأصبهاني " – معجزات الرسول من كتاب دلائل النبوة للبيهقي أ

٥ هو إسماعيل بن مجد بن الفضل بن علي القرشي الطليحي التيمي الأصبهاني، أبو القاسم،



١ سبقت الترجمة للإمام ابن كثير - رحمه الله -

٢ هو عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار الهمذاني الأسد أبادي أبو الحسين المعتزلي ، كان شيخ المعتزلة في عصره ، و لقبوه " قاضي القضاة " و لم يطلقوا هذا اللقب على غيره. له تصانيف كثيرة، منها: تنزيه القرآن عن المطاعن – المجموع في المحيط بالتكليف – شرح الأصول الخمسة – المغني في أبواب التوحيد والعدل – تثبيت دلائل النبوة – متشابه القرآن .

٣ هو أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني ، حافظ مؤرخ من الثقات في الحفظ والرواية ، ولد ومات في أصبهان. من تصانيفه : حلية الأولياء وطبقات الأصفياء - معرفة الصحابة - طبقات المحدثين والرواة - دلائل النبوة ... وغيرها .

٤ هو أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي، من أئمة الحديث و الفقه الشافعي ، صنف زهاء ألف جزء، منها : السنن الكبرى – السنن الصغرى – الأسماء والصفات – ودلائل النبوة ، و في الحديث : الترغيب والترهيب – الجامع المصنف في شعب الإيمان و غيرها كثير .

لابن كثير ' - الخصائص الكبرى للسيوطي وغيرها ، و كلها أسهمت في وضع علم الشمائل و علم الفتن و الأشراط.

• لم نقتصر العلوم التاريخية المستنبطة من القرآن والسنة على ما ذكرنا، بل ازدادت حتى أدرك العلماء ضرورة الكتابة في فلسفة التاريخ، فكتبوا في الأسس النظرية للتاريخ كعلم، وأشهر من كتب في هذا المجال ولي الدين عبد الرحمن بن خلدون وتكمن أهميته في نظرته إلى التاريخ وآرائه التي طرحها في مقدمته عن علم التاريخ ؛ إذ جاء بها آراء هامة تمثل حصاد التجربة العربية الإسلامية في مجال المعرفة التاريخية " ، و أفضى ذلك بدوره إلى علوم تاريخية أخرى مثل الكتابة في تاريخ التاريخ كما نجد عند أبى الخير شمس الدين السخاوي في كتابه الإعلان بالتوبيخ لمن ذم

=

الملقب بقوام السنة: من أعلام الحفاظ ، كان إماما في التفسير والحديث واللغة . من كتبه الجامع في التفسير ، الإيضاح في التفسير ، دلائل النبوة ، التذكرة ، سير السلف ،إعراب القرآن ، المبعث والمغازي .

مسمس الدین أبو الخیر مجهد بن عبد الرحمن بن مجهد بن أبي بكر بن عثمان بن مجهد السخاوي
 الشافعي -نسبة إلى سخا شمال مصر -هو مؤرخ كبير وعالم حديث وتفسير وأدب شهير



١ سبقت الترجمة .

٢ سبقت الترجمة .

<sup>&</sup>quot; عبد الرحمن بن محمد بن محمد بن محمد بن خدون أبو زيد، ولي الدين الحضرمي الإشبيلي، من ولد وائل بن حجر: الفيلسوف المؤرخ العالم الاجتماعي البحاثة أصله من إشبيلية، ومولده ومنشأه بتونس، رحل إلى فاس وغرناطة وتلمسان والاندلس، وتولى أعمالا، واعترضته دسائس ووشايات، وعاد إلى تونس، ثم توجه إلى مصر فأكرمه سلطانها الظاهر برقوق، توفى ١٩٨٩.

٤ فكرة التاريخ عند المسلمين ، د. قاسم عبده ، ص١١٢ ، ١١٣ .

التاريخ ، و قصد فيه " إلى الدفاع عن الثقافة التاريخية " .' ثم استنباط علم السنن الربانية من القرآن والسنة والتنظير له في العصر الحديث، ومما يتصل منها بموضوع البحث السنن التاريخية والاجتماعية وقد ذكرنا – سابقًا – كثيرًا مما ألف فيها.

و هذا يتأكد لنا أثر القرآن و السنة على التأليف الإسلامي في مجال التاريخ ، ولا يقلل منها ما أخذه العلماء على بعض مصنفيها من عدم الالتزام بالتوثيق ، لاسيما فيما يتعلق بالأخبار الضاربة في قدم التاريخ البشري ، أو ما أخذوه على البعض من إقحام آرائهم في تأويل ما جاء في أحاديث الفتن والملاحم وأشراط الساعة ، و ذلك لأن الجهود العلمية الإسلامية تتابعت في نقد كل و بيان الحق والباطل في كل ، فهي في النهاية تدل في مضمونها على وعي العقل الإسلامي و تنبهه بشكل كبير لما جاء في الكتاب و السنة في هذا السياق .

=

من أعلام مؤرخي عصر المماليك .ولد وعاش في القاهرة، ومات بالمدينة المنورة سافر في البلدان سفراً طويلاً وصنف أكثر من مائتي كتاب أشهرها الضوء اللامع في أعيان القرن التاسع ترجم نفسه فيه ، توفى عام ٩٠٢ه .

٣ كما نرى عند بعض المهتمين بهذا العلم حاليًا ، فيدفعهم الفضول و التسرع إلى الخطأ في تتزيلها على الواقع .



ا مقال " الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ " ، أ. مجد الخولي ، مجلة البيان الالكترونية ، مقال " الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ " ، أ. مجد الخولي ، مجلة البيان الالكترونية ،

٢ كما عرف عن الإمام الطبري في تاريخه .

#### الخاتمة

بحث متواضع عن أثر القرآن الكريم الذي اشتمل على نبأ السابقين وخبر المتأخرين، وكذا السنة النبوية التي فصلت القول في الفتن والملاحم وأشراط الساعة، أثرهما في النزعة التاريخية عند المسلمين. ويمكن القول: إننا استطعنا الوصول إلى عدة نتائج في نهاية هذا البحث، هي:

- 1- الاهتمام بالتاريخ واضح في القرآن والسنة ، وإن لاحظنا تركيز القرآن الكريم على تاريخ الماضي الموغل في القدم؛ لأن كثيرًا من البشر لم يره ولم يعاصره، فالوحي الإلهي هو المصدر الوحيد لمعرفته؛ واستعمل القرآن في ذلك ألفاظ عدة، اصطلح على تسميتها بالدلائل اللفظية والمعنوية على التاريخ في القرآن الكريم.
- ٧- ركزت السنة على أخبار المستقبل؛ وذكرنا أن هذا لا يبتعد عن موضوع البحث؛ لأن المستقبل أحداث مترتبة على حاضر نتج بدوره عما مضى، وفي الوقت نفسه تعد أخبار الرسول في هذا الشأن دلائل على نبوته؛ لأن هذه الأخبار لا تكون إلا عن وحي، كما أنه تعد إيناسًا منه وتنبيهًا لأمته في كل عصر تتوالى فيه هذا الأحداث وإن اختلفت مسمياتها .
- ٣- القرآن الكريم بما تضمنه من قصص الأنبياء والرسل والأمم الغابرة، حفظ
  تاريخ الأنبياء ودورهم في حياة البشر منذ القدم.
- ٤- السنة النبوية جعلت المسلم على بينةٍ من أمره، خاصة فيما يتعلق بأمر الفتن وأشراط الساعة؛ لأن النبي هو النبي الخاتم، فكان له دور به بهذه الأخبار في بيان المستقبل بما فيه من ملاحم وحروب وفتن وأشراط صغرى وكبرى.

١ بين الفتن و الملاحم و الأشراط.



- ٥-كان للنزعة التاريخية في القرآن والسنة أثرٌ كبير في ظهور عدة علوم إسلامية في العصور المتوالية فقديمًا ظهر علم الشمائل والدلائل النبوية، وكانت الأحاديث الواردة في الفتن والملاحم وحوادث آخر الزمان من شمائله ودلائل نبوته.
- 7-كان علم التاريخ الإسلامي من العلوم التي اعتمدت في قيام جزء كبير منها على تلك النزعة التاريخية؛ إذ أكسبته تميزه بما تضمنه من النظرة الشمولية للتاريخ الإنساني من حيث استعراض تاريخ عقيدة التوحيد، وكيف قام بها وبلغها كل رسول من الرسل على من القديم، وكذا استعراض ما تؤول إليه أحوال البشر كلهم في نهاية الحياة من فتن وأحداث متتابعة تسلمهم إلى الساعة.
- ٧- كان علم الفتن والملاحم والأشراط من العلوم التي اعتمدت على تلك النزعة في القرآن والسنة. الجدير بالذكر أنه من العلوم التي ظهرت قديمًا، ولكنه لا زال في حاجة إلى الدراسة والتبيين، ويمكن القول إنه من العلوم الإسلامية التي يفترض على العلماء الاهتمام بها في هذه الفترة الحرجة من تاريخ الأمة؛ لأنه يتضمن بيانًا وعرضًا لحال الأمة في عصورٍ متعددة منها العصر الحاضر، فهو بقترن بمصير الأمة دائمًا.
- ٨- يعد علم السنن التاريخية من العلوم التي قامت استجابة لتلك النزعة في القرآن والسنة؛ إذ انتبه إليه بعض العلماء قديمًا، كشيخ الإسلام ابن تيمية، وألقى عليه الضوء بعض علماء العصر الحديث كالأستاذ الإمام مجمد عبده والسيد مجمد رشيد رضا، وكتب فيه بعض العلماء والباحثين، ولكنه مع سابقه من العلوم التي يوصى بمتابعة الدراسة فيها وتوسيعها؛ لتفيد منهما الأمة في الوقت الراهن.

- 9- يضاف لذلك أن تلك النزعة أثرت في علوم أخرى، مثل التاريخ الطبيعي، وتاريخ الأديان، فقد أثرتهما، وأعطتهما صبغة إسلامية، يتميزان بها عما يناظرهما.

### المصادر والمراجع

### أولاً: تفسير القرآن الكريم.

- ۱- البقاعي: إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبي بكر (ت: ۸۸۵هـ): نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة ، د . ت
- ٢- البغوي: أَبُو مُحَمَّدٍ الْحُسَيْنُ بُنُ مَسْعُودٍ بن مجهد بن الفراء الشافعي
  (ت ١٠٥هـ): معالم التنزيل في تفسير القرآن " تفسير البغوي " تحقيق : عبد الرزاق المهدي ، دار إحياء التراث العربي بيروت، ط ١ سنة ١٤٢٠ه.
- ٣- ابن الجوزي: جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن البغدادي " ت ٥٩٧هـ ":
  زاد المسير في علم التفسير ، المكتب الإسلامي بيروت ، ط سنة ٤٠٤ه.
- ٤- الخطيب : مجهد عبد اللطيف : أوضح التفاسير المطبعة المصرية ، ط ٦ ، رمضان ١٣٨٣ هـ - فبراير ١٩٦٤ م
- ٥- الرازي : فخر الدين محجد بن عمر التميمي الشافعي (ت٢٠٤ هـ) : التفسير الكبير ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط أولى ، سنة ١٤٢١ هـ .
- ٦- رضا: محمد رشيد . (ت: ١٣٥٤هـ): تفسير المنار ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ط ١٩٩٠م
- ٧- الزمخشري: جار الله أبو القاسم محمود بن عمر بن محمد ت الزمخشري: جار الله أبو القاسم محمود بن عمر بن محمد ت ٥٣٨ه ": تفسير الكشاف ، دار الكتب العلمية بيروت لبنان ط الأولى سنة ١٤١٥هـ ١٩٩٥م .
- ۸- أبو زهرة: محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد (ت ١٣٩٤هـ): زهرة التفاسير ، دار الفكر العربي .
- 9- السعدي : عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله (ت: ١٣٧٦هـ) : تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، تحقيق : عبد الرحمن بن معلا اللويحق ، مؤسسة الرسالة ، ط١ سنة ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠ م .



- ۱۰ أبو السعود : مجهد بن محمد بن مصطفى العمادي (ت : ۹۸۲هـ) : إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ، دار إحياء التراث العربي بيروت
- 11- السيوطي: عبد الرحمن بن الكمال جلال الدين (ت ٩١١ هـ): الدر المنثور في التفسير بالمأثور، دار الفكر، بيروت، سنة ١٩٩٣م.
- ١٢-الشعراوي : محمد متولي (ت: ١٤١٨هـ) : تفسير الشعراوي " الخواطر " ، مطابع أخبار اليوم .
- ۱۳-الشوكاني: محمد بن علي بن محمد بن عبد الله اليمني (ت: ۱۲۰۰هـ) فتح القدير، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب دمشق، بيروت، ط ۱ سنة ۱٤۱۶ هـ
- ۱٤-الطبري : أبو جعفر مجد بن جرير بن يزيد بن خالد (ت ۲۱۰ ه) : جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، دار الفكر ، بيروت ، سنة ۱٤٠٥ ه .
- 10-طنط اوي: محمد سيد (شيخ الأزهر الأسبق): التفسير الوسيط للقرآن الكريم، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة القاهرة، ط١ سنة ١٩٩٧م.
- ۱۲-ابن عطية: أبو مجهد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام الأندلسي المحاربي (ت: ۵۶۲هـ): المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي مجهد ، دار الكتب العلمية بيروت ، ط ۱ سنة ۱۶۲۲ه.
- ١٧-الغزالي : محمد ( الشيخ ) : نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم ، دار الشروق ، القاهرة ، ط ٧ سنة ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٥ م .
- ۱۸-القرطبي: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري " ت ۲۷۱هـ ": الجامع لأحكام القرآن ، تقديم: هاني الحاج ، تحقيق و تخريج: عماد زكي البارودي خيري سعد ، المكتبة التوفيقية القاهرة .

- ۱۹-القنوجي: أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله المحسيني البخاري (ت: ۱۳۰۷هـ)
- فتحُ البيان في مقاصد القرآن ، طبعه وقدّم له وراجعه: عَبد الله بن إبراهيم الأنصَاري ، المَكتبة العصريَّة للطبَاعة والنَّشُر، صَيدَا بيروت ، 1417 هـ 1997 م .
- ٢ ابن كثير: أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي " ٧٠ ٤٧٧ مر ٢٠٠ هـ": تفسير القرآن العظيم ، تحقيق: سامي بن محجد سلامة ، دار طيبة للنشر والتوزيع ، ط٢ سنة ١٤٢٠هـ ١٩٩٩ م .
- ٢١ نخبة من أساتذة التفسير: التفسير الميسر، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنورة، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- ٢٢-النسفي: أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين (ت: ٧١٠هـ): مدارك التنزيل وحقائق التأويل "تفسير النسفي "تحقيق وتخريج أحاديث: يوسف علي بديوي ، راجعه وقدم له: محيي الدين ديب مستو دار الكلم الطيب بيروت ، ط ١ سنة ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م .

## ثانيًا: كتب الحديث الشربف.

- 1- ابن الأثير الجزري: مجد الدين أبو السعادات بن محجد بن محجد ابن عبد الكريم "ت 3.1 هـ " النهاية في غريب الحديث والأثر ، المكتبة العلمية بيروت ، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى محمود محجد الطناحي طسنة ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ٢- البخاري: محمد بن إسماعيل أبو عبد الله الجعفي " ت ٩٢٦هـ ": الجامع الصحيح ، تحقيق: د. مصطفى ديب البغا ، دار ابن كثير اليمامة ، بيروت، ط الثالثة سنة ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.

- ۳- البيهقي: أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني (ت: ٥٨هـ): السنن الكبرى ، تحقيق: مجهد عبد القادر عطا ،
  دار الكتب العلمية، بيروت لبنان ، ط٣ سنة ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣م.
- ٤- الترمذي: أبو عيسى مجهد بن عيسى السلمي " ت ٢٧٩ ": سنن الترمذي ،
  تحقيق: أحمد مجهد شاكر و آخرون ، دار إحياء التراث ، بيروت لبنان ،
  بدون تاريخ .
- ٥- الحاكم: أبو عبد الله مجد بن عبد الله بن مجد بن حمدویه بن نعیم بن الحكم الضبي الطهماني النیسابوري(ت: ٥٠٥هـ): المستدرك على الصحیحین، تحقیق: مصطفی عبد القادر عطا، دار الكتب العلمیة بیروت، ط۱ سنة ۱٤۱۱ ۱۹۹۰.
- 7- ابن حبان : أبو حاتم محجد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ التميمي الدارمي النُستي "ت: ٣٥٤ه ": صحيح ابن حبان ، ترتيب : ابن بلبان ، تحقيق : شعيب الأرنؤوط ، مؤسسة الرسالة بيروت ، ط ٢ سنة ١٤١٤ ١٩٩٣م .
- ٧- ابن حجر : أبو الفضل أحمد بن علي العسقلاني الشافعي " ت ٨٥٢هـ " :
  فتح الباري ، دار المعرفة بيروت سنة ١٣٧٩هـ .
- ٨- ابن حنبل: أبو عبد الله أحمد الشيباني " ت ٢٤١هـ ": مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، ط١ سنة ١٤٢١هـ ٢٠٠١.
- 9- أبو داود: سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو الأزدي السِّجِسْتاني " ت: ٢٧٥هـ": سنن أبي داود: تحقيق: مجد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، صيدا بيروت، د. ت

- ١ الطبراني: أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي "ت: ٣٦٠هـ": المعجم الكبير تحقيق: حمدي بن عبد المجيد السلفي ، مكتبة ابن تيمية القاهرة ، ط٢ .
- 11-العظيم آبادي: شرف الحق أبو عبد الرحمن محمد أشرف بن أمير بن علي بن حيدر الصديقي "ت: ١٣٢٩هـ ": عون المعبود شرح سنن أبي داود، ومعه حاشية ابن القيم: تهذيب سنن أبي داود وإيضاح علله ومشكلاته، دار الكتب العلمية بيروت، ط٢ سنة ١٤١٥ه.
- 17-مسلم: أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري " الإمام " ت ٢٦١هـ ": صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث بيروت. ثالثًا: كتب المعاجم و اللغة.
- 1 الإدارة العامة للمعجمات و إحياء التراث القاهرة : المعجم الوسيط مجمع اللغة العربية ، مكتبة الشروق الدولية ، ط٤ سنة ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م .
- ٢- الأزهري: أبو منصور مجهد بن أحمد الأزهري " ت: ٣٧٠ ": تهذيب اللغة ،
  تحقيق: عبد السلام هارون مجهد علي النجار ، الدار المصرية للتأليف والترجمة القاهرة ، ط سنة ١٣٨٧ه ١٩٦٧م
- ٣- الجوهري: أبو نصر إسماعيل بن حماد "ت :٣٩٨هـ ": تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين بيروت، ط٤ سنة ١٩٩٠م.
- 3- الراغب: أبو القاسم الحسين بن مجهد " الراغب الأصفهاني " ت ٥٠٢هـ ": المفردات في غريب القرآن ، راجعه و قدم له: وائل أحمد عبد الرحمن ، المكتبة التوفيقية القاهرة ، ط سنة ٢٠٠٣م .
- ٥- الزبيدي : محب الدين أبو الفيض السيد مجد مرتضى : تاج العروس من جواهر القاموس ، دار مكتبة الحياة ، بيروت لبنان ، بدون تاريخ .



- 7- ابن سيده: أبو الحسن علي بن إسماعيل الأندلسي " ٣٩٨- ٤٥٨ ": المحكم و المحيط الأعظم، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية بيروت، ط۱ سنة ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٧- الطرابلسي: أبو إسحاق إبراهيم بن إسماعيل بن أحمد بن عبد الله اللواتي الأَجْدَابي " ت ٤٧٠هـ": كفاية المتحفظ ونهاية المتلفظ في اللغة العربية ، تحقيق: السائح علي حسين ، دار اقرأ للطباعة والنشر والترجمة ، طرابلس الجماهيرية الليبية
- ٨- ابن فارس: أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا: مقاييس اللغة ، تحقيق:
  عبد السلام محمد هارون ، اتحاد الكتاب العرب، طسنة ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- 9- ابن منظور: أبو الفضل جمال الدين مجد بن مكرم الأفريقي المصري (ت ٧١١ه) لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط١.

# ثالثًا: كتب السيرة و القصص و التاريخ.

- ۱- إسماعيل: محمد بكر ( الدكتور ): قصص القرآن من آدم الله إلى أصحاب الفيل، دار المنار للطبع والنشر و التوزيع القاهرة، ط۲ سنة المداد الماء الهام . ۱۹۹۷م .
- ١- ابن جماعة: عز الدين عبد العزيز بن مجد بن إبراهيم الكناني الحموي الدمشقيّ المصري"ت: ٧٦٧هـ": المختصر الكبير في سيرة الرسول ،
  تحقيق: سامي مكي العاني ، دار البشير عمان ، ط١ سنة ١٩٩٣م .
- ٣- خليل : عماد الدين ( الدكتور ) : التفسير الإسلامي للتاريخ ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط٣ سنة ١٩٨١م .
- 3- الدلال: سامي محجد (الدكتور): الإسلام و العولمة "المنازلة" العالمية الإسلامية و العولمة البشرية بين السنن الربانية و التدافع الإنساني، مجلة البيان الرياض، ط١ سنة ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.



- ٥- الذهبي: شمس الدين أبو عبد الله مجد بن أحمد بن عثمان بن قائماز " ت: ٧٤٨هـ ": تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير و الأعلام، تحقيق: د. بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، ط١ سنة ٢٠٠٣م.
- 7- سالم: السيد عبد العزيز ( الدكتور ): التاريخ و المؤرخون العرب ، دار النهضة الحديثة بيروت ، د.ت
- ٧- سلمان : حسن : النظرية القرآنية لتفسير حركة التاريخ ، مؤسسة الوفاء ، بيروت ، ط١ سنة ١٩٨٦ .
- ٨- السيوطي: عبد الرحمن بن الكمال جلال الدين " ت ٩١١ هـ": تاريخ الخلفاء ، تحقيق: حمدي الدمرداش ، مكتبة نزار مصطفى الباز ، ط١ سنة ٥١٤ هـ-٢٠٠٤م.
- 9- الغلبزوري: توفيق بن أحمد ( الأستاذ الدكتور ): السنن الكونية والاجتماعية ، كلية أصول الدين جامعة القروبين المملكة المغربية .
- ١ قاسم : قاسم عبده ( الدكتور ) : فكرة التاريخ عند المسلمين ، قراءة في التراث التاريخي عند العرب ، عين للدراسات و البحوث الإنسانية والاجتماعية القاهرة ، ط١ سنة ٢٠٠١م .
- 11-القرطبي: أبو عبد الله مجد بن أحمد الأنصاري "ت ٦٧١هـ ": التذكرة بأحوال الموتى و أمور الآخرة: تحقيق ودراسة: د. الصادق بن مجد بن إبراهيم، مكتبة دار المنهاج للنشر والتوزيع، الرياض، ط١ سنة ١٤٢٥ه.
- ١٢-قيلي: حسن سليمان حسن: السنن التاريخية في القرآن الكريم، بحث مقدم لنيل درجة الدكتوراه في فلسفة التاريخ ٢٠٠٨م.
- 17-ابن كثير: أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي "ت ٧٧٤ هـ": الفصول في السيرة، تحقيق وتعليق: مجد العيد الخطراوي، محيي الدين مستو، مؤسسة علوم القرآن، ط٣ سنة ١٤٠٣ هـ



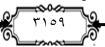
- 1 ٤ المبيض : محمد أحمد (الدكتور) : الموسوعة في الفتن و الملاحم و أشراط الساعة ، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع القاهرة
- ١- هيشور: محجد (دكتور): سنن القرآن في قيام الحضارات و سقوطها، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، سلسلة الرسائل الجامعية، القاهرة ط١ سنة ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.

#### رابعًا: كتب الفقه و العقيدة.

١- ابن بهادر الزركشي: أبو عبد الله بدر الدين مجهد بن عبد الله "
 ت: ٧٩٤هـــ : البحر المحيط في أصول الفقه ، دار الكتبي ،
 ط١

سنة ١٤١٤ه - ١٩٩٤م

- ٢- ابن تيمية: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم الحراني "
  ت: ٧٢٨ه.":
- مجموع الفتاوى ، تحقيق: عبد الرحمن بن مجد بن قاسم ، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية ، ط سنة ١٤١٦هـ/١٩٩٥م .
- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ، تحقيق: علي بن حسن عبد العزيز بن إبراهيم حمدان بن مجد دار العاصمة السعودية ، ط٢ سنة ١٤١٩هـ / ١٩٩٩م .
- ٣- ابن الوزير: أبو عبد الله عز الدين اليمني حمد بن إبراهيم بن علي بن المرتضى بن المفضل الحسني القاسمي "ت: ٨٤٠هـ": إيثار الحق على الخلق في رد الخلافات إلى المذهب الحق من أصول التوحيد، دار الكتب العلمية بيروت، ط٢ سنة ١٩٨٧م.
- ٤- مجموعةٍ من أعضاء هيئة التدريس جامعة الملك سعود: المدخل إلى الثقافة
  الإسلامية ، مدار الوطن للنشر ، ط١٦٠ سنة ١٤٣٣ ٢٠١٢ م .



# خامسًا: المراجع الالكترونية.

- 1- عثمان : عيد عبد الغني الديب ( الأستاذ الدكتور ) : مقال " تعليم تاريخ المستقبل و تكوين الوعي المستقبلي " ، ١٠٢٠/١/١٠ ، موقع الإمارات الالكتروني .
- ٢- الخولي : مجد : مقال " الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ " ١٩٩٨/٣/١٢ ،
  مجلة البيان الالكترونية .