

تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور - أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية - دراسة في تفسير التحرير والتنوير.

جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن

قسم علوم القرآن-كلية القرآن الكريم- جامعة الأزهر الشريف.

الإيميل الجامعي: Gaberhasan ١٣٦٩.el@azhar.edu.eg

#### ملخص البحث

يُعدُّ أسلوب التقديم والتأخير من الأساليب العربية التي حظيت بعناية العلماء قديما وحديثا، ذلك أن لكل كلمة في جملتها موقعا معروفًا، ومحلَّا مألوفًا، فالأصل أن يسبق العاملُ معمولَه، والمبتدأُ خبرَه، غير أن البلاغة ربما اقتضتْ تغييرًا في مواقع الكلم في جُمَلِهَا وَفْق المعاني المراد إيصالَها إلى المخاطب، ولتحقيق غرضٍ بلاغيٍّ يكسبُ الكلام رونقًا وجمالًا، فيُقدَّم ما حقَّه التأخير، والعكس، فيأتى الكلام على خلاف مقتضى الظاهر.

والقرآن الكريم أبدع في استعمال هذا الأسلوب كغيره من أساليب العربية لتحقيق أغراض بلاغية كثيرة ومتنوعة، لم تحظ بعناية مفسِّرٍ من المفسرين كما حَظِيَتْ بعناية العلَّامة الشيخ محمد الطاهر بن عاشور رَحَمَهُ الله في تفسيره: (التحرير والتنوير)، فقد كان شديد العناية والاهتمام بأغراض التقديم والتأخير في الأساليب القرآنية على اختلاف أنواعها، ومن جملة ما أولاه عنايته: تقديمُ متعلَّقات الفعل عليه، كالمفعول، والظرف، والمجرور.

وقد خُصِّصَ هذا البحثُ لدراسة الأغراض البلاغية لتقديم المجرور على عامله في تفسير (التحرير والتنوير) للطاهر بن عاشور رَحَهُ الله وما ينشأ عنه من ثراء المعاني القرآنية واتساعها، ويقع هذا البحث في مبحثين، أولهما في تقديم المجرور على عامله لغرض بلاغي واحدٍ، وثانيهما: في تقديم المجرور على عامله لأكثر من غرض، وتحت كل مبحث جملة مطالب بحسب مقتضيات المقام، وسبق ذلك تمهيدٌ عن التعريف بالطاهر ابن عاشور رَحَمُ الله وتفسيره، وذُيِّلَ هذا البحثُ بخاتمة بها أهم التتائج، من أهمها: أن ابن عاشور رَحَمُ الله هو أكثر المفسرين عناية بالأساليب البلاغية القرآنية وتعليلاتها، ومنها: أن التقديم والتأخير قد يكون لبيان معنى لا يتم إلا به، وقد يكون لمجرد مشاكلة الفاصلة ورعاية النظير. ومنها: أن غرضي الاهتمام والحصر هما المهيمنان على الأغراض البلاغية لتقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور رَحَمُ اللهُ:

الكلمات المفتاحية: (تقديم- المجرور - عامله - ابن عاشور - تفسير التّحرير والتّنوير)

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

The Rhetorical Purposes and Moral Impacts of Presenting Genitive Over Its Agent By Ibn Ashour: A Study In The Exegesis of Al-Tahrir And Al-Tanwer

#### **Abstract:**

The figure of speech "Al-Taqdeem wa al-Takher" (hysteron proteron) is one of the Arabic methods that has received great attention of scholars, both ancient and modern. This is due to the fact that each word in its sentence has a known position and a familiar location. The general rule is that the agent precedes its object, and the subject precedes its predicate. However, eloquence may require a change in the positions of words in its sentences according to the meanings intended to be conveyed to the addressee, and to achieve a rhetorical purpose that shows the elegance and beauty of speech, so what should be delayed is presented, and vice versa, so the speech comes contrary to what is apparent.

The Glorious Qur'an has excelled in using this style, like other styles of Arabic, to achieve many and various rhetorical purposes. No exegete has paid as much attention to this style as the scholar Sheikh Muhammad al-Tahir ibn Ashur in his exegesis (al-Tahrir wa al-Tanwir). He was extremely careful and concerned with the purposes of hysteron proteron in Qur'anic styles of all kinds. Among the things he paid attention to was presenting the verb's dependents before it, such as the object, the adverb, and the genitive.

This research is meant to study the rhetorical purposes of presenting the genitive before its agent in the exegesis of (Al-Tahrir and Al-Tanwer) by Taher Ibn Ashour, and what results from it in terms of the richness and breadth of the Quranic meanings. I divided my research into two sections, the first of which was concerned with presenting the genitive before its agent for one rhetorical purpose, and the second was on presenting the genitive before its agent for more than one purpose. Under each section, there are a number subsections according to the requirements of the situation. Before that, I presented an introduction about Taher Ibn Ashour and his exegesis, and I concluded the research with a conclusion including the most significant results, most importantly, is that Ibn Ashour is the most well-known exegetes concerned with the rhetorical styles of the Quran and their justifications. Hysteron proteron may be used to clarify a meaning that cannot be completed without it, and it may be simply to match the end of the verse and take care of the resemblance. It has become clear that interest and limitation purposes are the dominant ones in the rhetorical purposes of presenting the genitive before its agent according to Ibn Ashour.

> Key words (presenting- genitive-agent-Ibn Ashour-Exegesis of Al-Tahrir and al-Tanwer)



#### القدم\_\_\_ة

الحمد لله، والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن اتبع نوره واهتدى بهداه، وبعد فإن القرآن الكريم معجزٌ بلفظه ومعناه، خارجٌ عن حيِّز قدرة البشر، أنزله ربناتباً رَكُووَتَعاكَ على قلب نبينا محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْ عوَسَلَّمُ علامة صدقه، وآية رسالته، أودع فيه ربنا من جليل المعاني، وروائع المباني ما أثار اندهاش البلغاء، وإعجاب الفصحاء، وأبان الحقُّ سبحانه عن مراده فيه بأعذب العبارات، وأجزل الأساليب.

ومنذ نزول القرآن الكريم والعلماء على دراسته متعاقبون، وعلى النهل من معينه عاكفون، وعلى التزود من هداياته مقبلون، وإلى استنباط أحكامه، واستخراج درره متسابقون.

ولعلماء التفسير في ذلك القِدْحُ المعَلَّى، ولهم منه الحظُّ الأوفرُ، والنصيبُ الأوفى؛ فهِمَمُهُم لتدبُّر كتاب الله تعالى مصروفة، وجهودهم في الكشف عن أسراره مشهودة معروفة، فكان من ذلك مؤلفاتُهم العظيمةُ، وتصانيفهم القيِّمةُ في دراسة ألفاظ القرآن ومبانيه، وإيضاح أسراره ومعانيه.

ومن أعظم ما أُلِّف في تفسير القرآن الكريم في العصور المتأخرة ما دبَّجَه شيخُ الإسلام ومفتي تونسَ الأكبر؛ العلَّامةُ المحقق المدقق: محمدُ الطاهر ابن عاشور رَحِمَهُ اللَّهُ بيراعِهِ الرائع، وأسلوبه الماتع في تفسيره المعروف ب: ( التحرير والتنوير)، فهو تفسيرٌ عظيمٌ حافلٌ بصنوف العلوم، تجلَّت فيه رجاحة عقلِ مؤلِّفه، وسدادُ رأيه، وقوةُ بيانه، وسَعَةُ فكرِه، وإنك لتبصر في ذلك السِّفْرِ العظيم من أسفار التفسير عنايةً فائقةً من مصنفه بالأساليب البلاغية في القرآن الكريم، واهتماما بالغًا بوظائف المفردة القرآنية، وأثرها في إبراز المعنى وتصويره.

ومن جملة ما نالته عناية الشيخ، وانصَبَّ عليه اهتمامه بلاغة التقديم والتأخير باعتبارها من أجلِّ أبواب علم المعاني؛ ومن دلائل التمكن من الفصاحة، وحسن التصرف في الكلام، ومن أعظم مظاهر البلاغة التي حفل بها القرآن الكريم.

ومما استوقفني في تفسير الطاهر ابن عاشور رَحِمَهُ اللّهُ واسترعى انتباهي، وأثار اهتمامي عنايته بذكر أغراض تقديم المجرور على عامله، وما يترتب عليه من آثار معنوية، وأسرار دلالية، فاستخرتُ الله القويَّ، الذي ما نَدمَ مُستخيرُهُ، واستجرْتُ البصرَ كرَّةً بعد أخرى، وأجَلْتُ النظرَ

#### المجسلة العلمية لكلية القسسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٠٢٠م

في ذلك التفسير الكبير باحثًا عن تلك الأغراض، فألفيتها كثيرة متعددة، ينضوي تحت كل غرض منها عددٌ من آي القرآن الكريم التي قُدِّم فيها المجرور على عامله، فأعملت نفسي مستعينا بالله في جمع تلك الأغراض التي اعتمدها ابن عاشور رَحِمَهُ ٱللَّهُ في تفسيره؛ خدمةً لهذا التفسير، وإعانة للطلاب والباحثين، فكانت هذا الدراسة تـقديم المجرور على عـاملـه عند ابن عاشور - أغراضُه البلاغيةُ، وآثارُه المعنويةُ بعنوان:

دراسةٌ في تفسير التّحرير والتّنوير).

والله أسأل أن يخلص فيه قصدي ونيتى، وأن يعينني على إكماله، وأن يجعل سعيى فيه سببًا ينجيني، وعملي فيه ذخيرة تسرني لا تشقيني، فهو حسبُ من أحسن التوكل عليه، ومعين من فوَّض أمره إليه، وأن يجعله وسيلة نيل الثواب يوم المآب، وأن يجعله من صالح الأعمال التي لا تنقيضي بانقضاء الآجال، إنه جوادٌ قريبٌ، سميع مجيبٌ، وهو حسبنا ونعم الحسيب.

#### أهمية الموضوع وأسباب اختياره

تكمن أهمية هذا الموضوع في إبرازِه لونًا من ألوان البلاغة القرآنية، وتجسيده للآثار المعنوية المترتبة على تغاير الأساليب القرآنية، وما لها من أثر في بيان حسن التأليف، وجلالة المعاني، فضلا عن تعلُّق هذا الموضوع تعلقا مباشرًا بعلم جليل من العلوم المتعلقة بكتاب الله تعالى وهو علمُ التفسير، وما يسهم به في خدمة كتابٍ من أهم كتب التفسير بالرأي في العصور المتأخرة، ألا وهو: تفسير (التحرير والتنوير) للطاهر بن عاشور رَحَمُ اللَّهُ الذي عُني فيه صاحبه بدراسة الأساليب البلاغية في القرآن الكريم - ومنها: التقديم والتأخير - وبيان أسرارها الدلالية.

وتتلخص أهمُّ الأسباب الداعية إلى اختيار هذا الموضوع للدراسة والبحث فيما يلي:

أولا: القيمةُ العلميةُ لتفسير (التحرير والتنوير) في جانب البلاغة القرآنية، وأساليبها المتنوعة، حيث كان لصاحبه عنايةٌ كبيرة بتحليلها، والوقوف عندها؛ لإبراز كوامنها، واستنطاقها بخفايا لطائفها، مما جعله جديرا بالبحث فيه.

ثانيا: إبرازُ دوْر تقديم المجرور على عامله في تصوير المعنى في القرآن الكريم، وبيانُ أهميَّة ذلك في إيضاح معانيه المرادةِ منه، واستجلاءُ أغراضه البلاغية، وآثاره التفسيرية من خلال ما سطّره قلمُ ابن عاشور رَحِمَهُ أَللَّهُ في تفسيره التحرير والتنوير.

ثَالثًا: براعةُ ابن عاشور رَحَمَهُ اللهُ في ميدان الدراسات البلاغية، وأساليبها التي حفل بها القرآن الكريم، واهتمامه بالدقائق البلاغية القرآنية اهتماما يربو على مجرد السرد، بل تعداه إلى مناقشة أعلام البلاغة، وتفنيد بعض

آرائهم، حتى اصطبغ تفسيره بالصبغة البلاغية، وأصبح مرجِعًا من مراجعها، وهذا ما جعله وجهة للباحثين في إقامة الدراسات حوله، ومنها هذه الدراسة.

رابعا: إسهامُ هذا البحث في إثراء المكتبة الإسلامية في مجال تطبيقات الدرس البلاغي في مطولات كتب التفسير ؟ خدمة لها، وإعانة للباحثين.

**خامسا:** الرغبةُ في تحصيلِ ثواب الاشتغال بعلوم القرآن الكريم، وعِلْمُ التفسير من أوائل تلك العلوم. الدّراساتُ السَّابِقَة

لفت العلامة ابن عاشور رَحِمَهُ ٱللَّهُ انتباه الباحثين بدقة درسه البلاغي، وفكره المميز وآرائه الدقيقة في كثير من مسائل التفسير، على الصعيدين الأسلوبي البياني، والمعنوي الدلالي، مما جعله قبلة للباحثين، فعكفوا على تفسيره بالبحث والدراسة، فتعددت الدراسات حوله، وكثرت كثرة غامرة، انتظمت جوانب عديدة من فكر الشيخ واجتهاداته وآرائه في تفسيره، إلا أن جُلُّ هذه الدراسات والبحوث بعيدة عن موضوع بحثي هذا، لا تلتقي معه لا في الفكرة، ولا في المعالجة، بل منها دراساتٌ عُنيت بمنهجية الشيخ في تفسيره، وأخرى عُنيت باستدراكات الشيخ على من سبقه من المفسرين من خلال تفسيره، وثالثةٌ أُعِدَّتْ حول المناسبات وأثرها في تفسير الشيخ، ورابعة اهتمت بدراسة أساليب بلاغية معينة تناولها ابن عاشور في تفسيره بالدرس والتطبيق، كالقصر، والاستئناف البياني، والاستعارة التمثيلية، والاستفهام، فضلاعن دراساتٍ انصبَّت على اتجاهاتٍ عديدة للشيخ في تفسيره، في المقاصد، والعقائد، والاختيارات الفقهية، والجهود البلاغية، والدراسات اللغوية، وقد جمعها البعض فربَتْ على خمسين أطروحة حول هذا التفسير الجليل، غير أني أقتصر هنا على إيراد ما له اتصال وثيق بهذا البحث، ويتمثل ذلك في دراستين، بيانهما كالآتى:

 ♦ الدراسة الأولى: دلالة التقديم والتأخير في سورة البقرة (التحرير والتنوير أنموذجًا) الكاتب: ابن عزوزي مريم - جامعة حسيبة بن بو على - الشلف - الجزائر، إشراف: د/ ابن عربية راضية، وهو بحث صغير منشور في مجلَّة: لغة كلام – العدد: (٥٦) - ديسمبر ٢٠١٧م.

وقد صُدِّرت هذه الدراسة بتقدمة عن: دلالة التقديم والتأخير في القرآن الكريم، ثم تناولتْ تقديم الخبر على المبتدأ، صوَرُهُ وأغراضُه، وتقديم المسند إليه، والتقديم والتأخير بين المفعول والفعل، كما تناولت الدراسة بعض دلالات التقديم والتأخير، والتي منها: السبق، والوجوب والتكليف، والسببية، والتشريف، والرتبة، والاعتناء بشأنه... إلخ.

## المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٢م

وقد خلص البحث إلى أن التقديم يكون دائما لغرض يتعلق بالمعنى لا بالبنية الشكلية أو بموسيقي الكلام.

كما خلص إلى أن التقديم والتأخير لهما دلالة في التركيب، حيث يزيدان من رونق العبارات ويعطيان الأسلوب سمة خاصة

♦ الدراسة الثانية: أغراض التقديم والتأخير في القرآن الكريم من خلال تفسير التحرير والتنوير للإمام العلامة محمد الطاهر بن عاشور «جزء تبارك أُنموذجًا»، مذكرة تدخل ضمن متطلبات الحصول على شهادة الماسترفي العلوم الإسلامية، إعداد الطالبتين: آمنة بو عزيز، و منال حمدي، بإشراف: أ/ غريسي محمد الصالح – جامعة الشهيد محمد لخضر – الوادي – الجزائر – معهد العلوم الإسلامية – قسم الحضارة الإسلامية.

وهذه الدراسة تطرقت فيها الباحثتان لتعريف كل من التقديم والتأخير، مع ذكر أنواعه، وأهم أغراضه البلاغية، وذكر بعض حالاته، والتعرف على آراء ابن عاشور فيه، وتوصل البحث في نهايته إلى أهم الأغراض البلاغية التي ذكرها ابن عاشور في تفسيره لجزء تبارك، ومنها: الاختصاص، والعناية، والاهتمام، والترتيب ورعاية الفاصلة، والتشويق.

## ووجه تَمَايُزِ هذه الدِّراسَةِ عن • تلكم الدراستين من جهتين:

الأولى: من جهة الكمّ ، فقد اكتفتْ إحدى الدراستين بدراسة نماذج قليلة من سورة البقرة، بينما تناولت الأخرى أغراض التقديم والتأخير في جزء واحد من القرآن الكريم، وهو: (جزء تبارك) لاغير، وهذه الدراسة تميّزتْ بشمولها القرآن الكريم كاملا.

الثانية: من جهة نقطة البحث، فالدراستان السابقتان عامّتان في كل أنواع التقديم والتأخير، وهذه الدراسة معنية بتقديم المجرور على عامله خاصة، وهو ما لم يتم تناوله في دراسة مستقلة شاملة لما ورد من ذلك في القرآن الكريم كله - في حدود ما وقفت عليه من دراسات حول تفسير التحرير والتنوير -.



#### منهج الدراسة

المنهجُ المتَّبَعُ في هذهِ الدِّرَاسَةِ منهجٌ وصفِيٌّ استقرائي يستخْدِمُ التَّحْلِيلَ أداةً للتَّوَصُّل إلى أَدَقُّ النَّتَائِجِ الممْكِنَةِ.

وقد قامت الدراسةُ على زهاء (٣٢٠) موضعا أورَدَها ابن عاشور رَحِمَهُ ٱللَّهُ في تفسِيره ذاكرا أغراض تقديم المجرور على عامله فيها، ثم صنَّفتِ الدراسةُ تلك الأغراض، مبتدئةً بين يَدَيْ كلُّ غرضِ بتوطئةٍ مختصرةٍ شاملةٍ عن الغرض المدروس؛ لإعطاء صورةٍ كاملةٍ عنه، مكتفيةً بإيراد نماذج من تلك الأغراض للدراسة المتأنِّيةِ الوافيّةِ؛ لإبرازِ السـر البلاغي والأثرِ المعنويّ المترتِّبين على تقديم المجرور على عامله، وذلك من خلال ما ذكره ابن عاشـور رَحَمُهُ ٱللَّهُ، مسـتعينةً في دراسة كلامِهِ بما كتبهُ غيرُه من المفسرين، وعلماء اللغة والبيان.

وقد راعتْ الدراسةُ في انتقاء تلكَ النماذج المدروسة أمرين اثنين:

أولهما: تناسبُ عددِ النماذج مع الغرض المدروس الذي تنتمى إليه غالبا، فكلَّمَا كانت الآيات المندرجة تحت ذلك الغرض أكثر اقتضى ذلك زيادة عددِ النماذج المدُّرُوسَةِ فيه.

ثانيها تغطيةُ النَّماذِج المنتقَاةِ للدراسة جميعَ الأغراض البلاغية التي أوردها ابن عاشور رَحْمَهُ أَللَّهُ لتقديم المجرور على عامله.

#### إجسراءات المنهج

تمَّت مراعاةُ الخطوات الإجرائيَّةِ الآتية في تنفيذِ منهج الدِّرَاسَةِ عند معالجةِ الآيات المدروسة، وفيما يأتي بيانُها:

١ - تصدير نماذج الدراسة بذكر الآية القرآنية التي قُدِّمَ فيها المجرور على عامله، مكتوبةً بالرسم العثمانيّ، موضوعةً بين قوْسَيْن مزَهّرَيْن، ووضع رقْم الآية في دائرة مُصْحَفِيَّةٍ في نهاية النّصّ الكريم، مع عَزْوِ كلِّ آيةٍ إلى سورتها بوضع اسم السورة بيْنَ معكوفتين: [] عَقِيبَ إيرادِهَا؛ حتى لا تَثْقُل الهوامشُ.

#### المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٢م

- ٢ ذكر نصّ كلام الإمام ابن عاشور رَحَمَهُ اللّهُ في علَّةِ تقديم المجرور على عامله، موضوعا بين علامتي تنصيص، مع عزوه إلى موضعه من تفسيره.
- ٣- دراسة كلام ابن عاشور رَحَمَهُ أللهُ، مع بيانِ الآثارِ المعنويَّةِ، المترتبَةِ على تقديم المجرور على عامله، والأغراض البلاغية الناجمة عن ذلك، ومدى إسهامِه في إثراء المعاني القرآنية بما يُجَلِّي قَضِيَّةَ إعجَازِ القُرْآنِ الكريم في ترتيبه، مع الاستعانة في ذلك بكلام أهل العلم الراسخين.
  - ٤ كتابةُ الآياتِ القرآنية بالرسم العثماني، وتمييزُها مِنْ غَيْرها بَوضْعِهَا بَيْنَ قَوْسَيْن مُزَهَّرَيْن.
- ٥- ذكرُ بياناتِ المصادِرِ والمراجع وافيةً عند أوّل مرّاتِ ذِكْرِها ثم أُعيدَ ذِكْرُ بياناتِ المصادر والمراجع مجتمعةً في فَهْرَسٍ مُخَصَّصٍ للمصادِرِ والمراجِعِ ضِمْنَ الفَهَارِسِ والكشَّافات التى ذُيِّلتْ بها الدراسة.
- ٦- بيانُ تفاصيلِ النَّقْلِ والإِفَادَةِ من المصادِرِ والمراجِع، فإن كان المنقولُ نصًّا من كتابِ يوضَعُ النصُّ بين علامَتَيْ تَنْصِيصٍ، هكذا: « ... »، ويُذْكُرُ في الحاشية اسمُ الكتاب.
  - ٧- ضبطُ ما الْتَبَس بغَيْرِه من الكلمات؛ إبعادًا للقارئِ عن الخلْط، وإبانةً للمراد مِن الكلام.

#### حدود الدراسة

توسَّعَ ابن عاشور رَحْمَهُ اللَّهُ في بلاغة التقديم والتأخير في القرآن الكريم، وعرض لذكر أنواع التقديم والتأخير، وأغراض ذلك، وهذا البحث مقتصرعلى دراسة الأغراض البلاغية، والآثار المعنوية لنوع واحد من أنواع التقديم التي حفل بها تفسير ابن عاشور، ألا وهو: تقديم المجرور على عامله، دون التطرُّق إلى ما عداها من أنواع التقديم، إلا أن يستعان بشيء من ذلك في معالجة بعض نماذج الدراسة، فيُذكرُ ذلك عَرَضًا لا غَرَضًا، وتبعًا لا قَصْدًا.

#### أسئلة الدراسة

يأملُ الباحث أن تُجيبَ دراستهُ عن الأسئلة الآتية:

١ - ما أهم الأغراض البلاغية الكامنة وراء تقديم المجرور على عامله عند الطاهر بن عاشور؟

٢ - ما مدى اهتمام ابن عاشور رَحِمَهُ ٱللَّهُ في تفسيره بمسألة تقديم المجرور على عامله ؟

٣- ما مدى إسهام هذه الظاهرة البلاغية في إثراء المعنى القرآني، وتجلية وجوه إعجازه؟

٤ - ما أكثر أغراض تقديم المجرور على عامله ورودًا عند الطاهر ابن عاشور رَحِمَهُ ٱللَّهُ؟

#### أهداف الدراسة

يمكنُ تلخيصُ أهدافِ الدِّرَاسةِ فيما يأتي:

أ- إبرازُ دوْر بلاغة التقديم والتأخير في إثراء المعاني القرآنية، وتجلية وجوه الإعجاز من خلال دراسة أغراض فرد من أفراده، وهو تقديم المجرور على عامله.

ب- بيان اهتمام علم من أعلام التفسير وهو ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ بهذه القضية، وكيفية توظيفها، في فهم معاني القرآن الكريم، وبيان إعجاز تراكيبه.

ج- جمع أغراض تقديم المجرور على عامله من خلال تفسير التحرير والتنوير، وإحصاء مواطنها، ودراسة بعضها؛ لبيان أهمية هذا الأسلوب في تصوير المعاني القرآنية.

## خُطُّةُ الدِّرَاسَة

اقتضت طبيعة هذه الدراسة أن تَقَعَ في ثلاثة مباحث تَسْبقُها مقدِّمة وتَمْهيد، وتقْفُوهَا خاتِمةٌ، وعددُمن الفهارِس العلميَّة.

#### أما القدمة فتشتمل على:

١ - أهمية الموضوع وأسباب اختياره.

٢ - الدراسات السابقة.

٣-منهج الدراسة.

٤ - حدود الدراسة.

#### العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

#### المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

- ٥ –أسئلة الدراسة.
- ٦ أهداف الدر اسـة.
- ٧-خطـة الدراســة.

#### وأما التمهيد: ففي (التعريف بابن عاشور وكتابه، وبقضية البحث) فيشتمل على أمور ثلاثة:

أولا: التَّعريف بالطاهر بن عاشور رَحْمَهُ ٱللَّهُ.

ثانيا: التعريف بكتاب: (التحرير والتنوير).

ثالثًا: التقديم والتأخير، مفهوما، وبلاغة، وأنواعا.

- ⊕ وأما المبحث الأول: فهو بعنوان: تقديم المجرور على عامله لغرض واحد. وفيه مطلبان:
- المطلب الأول: تقديم المجرور على عامله لغرض واحدٍ كثير الدُّوْر في القرآن الكريم. و فيه: المطلب الأول

أولا: تقديم المجرور على عامله لغرض الاهتمام.

ثانيًا: تقديم المجرور على عامله لغرض الحصر وما في معناه.

ثالثًا: تقديم المجرور على عامله لغرض رعاية الفاصلة.

المطلب الثاني: تقديم المجرور على عامله لغرض واحد قليل الدور في القرآن الكريم. وفيه التقديم للأغراض الآتية:

أولا: التنسه.

ثانيًا: الإجمال قبل التفصيل.

ثالثًا: مراعاة النظيير.

رابعًا: التشـــويـق.

خامسًا: إفادة معنى الشرط.

سادسًا: التـقَوِّي والتأكيــد.

سابعًا: التعـــريض.



د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن التحديم المجرور على عامله عند ابن عاشور - أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

#### ﴿ وأما المبحث الثاني: فهو عن: تقديم المجرور على عامله لأكثر من غرض.وفيه مطلبان:

المطلب الأول: تقديم المجرور على عامله لغرضين. وفيه ما يلى:

أولا: تقديم المجرور على عامله للاهتمام مع رعاية الفاصلة.

ثانيا: تقديم المجرور على عامله للاهتمام مع القصر وما في معناه.

ثالثًا: تقديم المجرور على عامله للاهتمام مع التشويق.

رابعا: تقديم المجرور على عامله للاهتمام مع رعاية النظير.

خامسًا: تقديم المجرور على عامله للتَّقَوى مع القصر أو مع رعاية الفاصلة.

## المطلب الثاني: تقديم المجرور على عامله لثلاثة أغراض. وفيه ما يلى:

أولًا: تقديم المجرور على عامله للاهتمام، والقصر، ورعاية الفاصلة.

ثانيًا: تقديم المجرور على عامله ، للاهتمام، والتشويق، ورعاية الفاصلة.

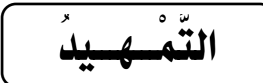
ثالثًا: تقديم المجرور على عامله ، للاهتمام، والتعريض، ورعاية الفاصلة.

رابعًا: تقديم المجرور على عامله للتنويه، والتنبيه، ورعاية الفاصلة.

- النَّتَائِج الَّتِي تَوَصَّلَتْ إِلَيْهَا الدِّرَاسَةُ. أَهُمَّ النَّتَائِج الَّتِي تَوَصَّلَتْ إِلَيْهَا الدِّرَاسَةُ.
  - وأما الفهارس العلمية: فتتضمن:
  - \* فهرس الآيات القرآنية المدروسة.
    - \* فهرس المصطلحات.
    - \* فهرس المصادر والمراجع.
      - \* فهرس الموضوعات.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين





(التعريف بابن عاشور وكتابه، وبقضية البحث)

## ويشتمل على ما يأتي:

- أولا: التّعريف بالطاهـ ربن عاشـ ورحمَهُ الله.
- ثانيا: التعــريف بكتاب: (التحرير والتنوير).
- ثالثا: التقديم والتأخير مفهوما، وبلاغة، وأنواعا.

## أولا: التّعريف بالطاهر بن عاشـــوررَحَهُ أللهُ

يحسن بنا - ونحن بصدد دراسة قضيّة بلاغية من قضايا تفسير (التحرير والتنوير) لصاحبه العالم النحرير والمفسر الكبير الشيخ/ محمد الطاهر بن عاشور رَحْمَهُ أَللَّهُ - أَن نعَرِّفَ بهذا الكتاب وبكاتبهِ، تعريفًا موجَزًا يُبرزُ لنا منزلةَ ذلكم العَلَم بين أعلام المفسرين، ومكانةَ تفسيره بين أمهاتِ كتب التفسير، وسنوجِزُ القول نقلًا عن المصادر التي ترجمت له في: اسمِه ونسبِهِ - مولدِه ونشأتِه - حياتِهِ العلميَّةِ والعمَلِيَّةِ - آثارِهِ ووفاتِهِ.

#### (أ) اسمه ونسبه:

هو مُحَمَّدُ الطَّاهِرُ بنُ مُحَمَّدِ بن مُحَمَّدِ الطَّاهِرِ بن عاشورِ التّونسِيّ، سليلُ بيت العلم والقضاء، والإفتاء، فوالده الشَّيْخ مُحَمَّدُ ابْن عاشورِ، انتهت إليه رئاسة مجْلِس إدارة جمعية الْأَوْقَاف، وجدُّه مُحَمَّدُ الطَّاهِر بنُ عاشور، تقلُّد مناصب هَامة كالقضاء، والإفتاء، والتدريس، والإشراف على الْأَوْقَاف الْخَيْرِيَّة، والنظارة على بَيت المَال.

#### (ب) مولده ونشأته:

وُلِدَ ابنُ عاشور رَحِمَهُ آللَهُ بالمرَّسَى (ضاحيةٌ من ضواحي العاصمةِ التونسيّةِ) فِي جُمَادَي الأولى سنة ١٢٩٦هـ الْمُوافق لشهر سبتمبر ١٨٧٩م.

<sup>(</sup>١) تنظر ترجمته في: كتاب: تونس وجامع الزيتونة للإمام: محمد الخضر حسين (١٣٧٧ هـ) - دار النوادر – سورية- دمشق – الطبعة الأولى- ١٤٣١هـ= ٢٠١٠م (ص: ١٣٥)، والأعلام لخير الدين بن محمود بن محمد بن على بن فارى الزركلي الدمشقي (ت: ١٣٩٦هـ) دار العلم للملايين، الطبعة: الخامسة عشر - أيار / مايو ٢٠٠٢ م. (١٧٤/٦)، وتراجم المؤلفين التونسيين لمحمد محفوظ (ت: ١٤٠٨ هـ)، دار الغرب الإسلامي، بيروت – لبنان، الطبعة: الثانية، ١٩٩٤ م. ( ٣/ ٣٠٤)، ومعجم المفسرين «من صدر الإسلام وحتى العصر الحاضر» لعادل نويهض، الناشر: مؤسسة نويهض الثقافية للتأليف والترجمة والنشر، بيروت - لبنان، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٩ هـ = ١٩٨٨م. ( ٢/ ٢٥٥)، والموسوعة الميسرة في تراجم أئمة التفسير والإقراء والنحو واللغة «من القرن الأول إلى المعاصرين مع دراسة لعقائدهم وشيء من طرائفهم» جمع وإعداد: وليد بن أحمد الحسين الزبيري، وآخرين، الناشر: مجلة الحكمة-مانشستر - بريطانيا- الطبعة: الأولى، ١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣ م. (٣/ ٢٥٦٥).

#### المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

نشأ الشيخ فِي بيئة علمية، وشبَّ في وسط علمي بين جَدِّه لأَبِيهِ قَاضِي قُضَاة الْحَاضِرَة التونسية وجَدِّهِ لأَمِّهِ الشَّيْخ مُحَمَّد الْعَزِيز بوعتُّور، فحفظ الْقُرْآن الْكَرِيم في الكتاب حفظا متقنا مُنْذُ صغر سنه وَحفظ الْمُتُون العلميَّة كَسَائِر أَبنَاء عصره، ثم تعلّم ما تيسر من اللّغة الفرنسية، والتَحَقَ بجامع الزيتونَةِ في سنة بسنة بسمة به ١٣١٠ - ١٨٩٢.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٧٤م

وقرأ بجامع الزيتونة على جماعةٍ من أعلامِه منهم: إبراهيمُ المارغني، وسالمُ بو حاجب، وعمرُ بنُ الشيخ، ومحمدُ النجار، ومحمدُ بنُ يوسف، ومحمدُ النخلي، إلى أن أحْرزَ شهادة التطويعِ سنة ١٨٩٧/ ١٨٩٦)، وهي أعلى شهادة علمية كان يمنحها جامع الزيتونة بتونس، واستمر العمل بها إلى سنة ١٩٣٣.

## (ج) حياته العلمية والعمليَّه:

كان الشيخ أحد كبار علماء تونس، مفسرًا، لغويًّا، نحويًّا، أديبًا، من دُعاة الإصلاح الاجتماعي والدّيني، وكانت حياتُه العلمية حافلةً بالتدريس والتصنيف، حيث درَّس في جامع الزيتونة، وفي المدرسة الصادقيّة، وشارك فِي العديد من المناظرات في تونس، والعديد من الملتقيات الإسلامية في المشرق الْعَرَبِيّ وأوروبًا، واستانمبول، وكانَ عضوا مراسلا لمجمع اللُّغة الْعَرَبِيّة بِالْقَاهِرَةِ سنة: (١٩٥٥م)، وبالمجمع العلمي الْعَرَبِيّ بِدِمَشْق سنة: (١٩٥٥م)، واشتهر بِالصبر والاعتزاز بِالنَّفس والصمود أمّام الكوارث، والترفع عَن الدُّنيًا.

كما كانت حياتُه العمَلِيَّةُ حافلةً بالمناصب التي تقلَّدها، وسعى من خلالها للإصلاح ما استطاع إلى ذلك سبيلا، حيث عُيِّن شيخًا للإسلام مالكيًّا (سنة ١٩٣٢م)، وسمي شيخَ الجامع الأعظم وفروعِهِ عام (١٩٤٢م)، ثم شيخًا عميدًا للجامعة الزيتونيّة عام: (١٩٥٦م)، كما شارك في تأسيس الجمعية الزيتونية، والجمعية الخلدونية.

كذا عُيِّن نائبا عن الدولة لدى نظارة جامع الزيتونة، فابتدأ أعمالَه بإدخال نُظُم مهمَّةٍ على التعليم بحسب ما سَمَحَ به الحالُ، وسعى في إحياء بعض العلوم العربية التي كانت مقتصرةً على النحو والبلاغة، فأكثر من دروس الصرف في مراحل التعليم الثلاث، ومن دروس أدب اللغة، ودرَّسَ بنفسه شرحَ ديوان الحماسةِ الذي أبدى فيه ضلاعةً في اللَّغة، والنقد، وسُمُوِّ الذوق، وحاز به شهرة.

#### (د) آثـاره ووفاته.

خلَّف الشيخ قبل رحيله تراثا علميًّا تليدًا، وثروة معرفية عظيمة من التصانيف النافعة، والتآليف الرائعة، التي أمضى في تصنيفها سِني عمرُه، ومن أشهرها:

١-أصول الإنشاء والخطابة. طبع بمطبعة النهضة - تونس – الطبعة الأولى ١٣٣٩ هـ.

 ٢-أليس الصبح بقريب. نشر مشترك بين دار سحنون للنشر والتوزيع - تونس، ودار السلام للنشر والتوزيع - القاهرة - الطبعة الأولى ١٤٢٧ هـ = ٢٠٠٦م.

٣-التحرير والتنوير في تفسير القرآن الكريم طبع عدة طبعات، أشهرها: طبعة الدار التونسية ١٩٨٤م.

٤-حاشية على التنقيح للقرافيّ في أصول الفقه. طبعته مطبعة النهضة - تونس الطبعة الأولى ١٣٤١هـ.

٥-كشف المغطى من المعاني والألفاظ الواقعة في الموطًّا. نشر مشترك بين دار سحنون للنشر والتوزيع - تونس، ودار السلام للنشر والتوزيع-القاهرة- الطبعة الثانية ١٤٢٧ هـ = ٢٠٠٧م.

-مقاصدالشريعة الإسلامية. من منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية - قطر ١٤٢٥ هـ = ٢٠٠٤م.

٧-موجــزالبـلاغة. كانت طبعته الأولى بالمطبعة التونسية - نهج سوق البلاط- تونس ١٣٥١هـ.

٨-النظام الاجتماعي في الإسلام. طبع ونشر بمطبعة الشركة التونسية للتوزيع - تونس ١٩٨٥ م.

وبعد أن عاش الشَّيْخ رَحِمَهُ أللَّهُ حياةً مليئةً بالعلم والإصلاح، حافلةً بالعطاء تدريسًا وتصنيفًا وافتته منيَّتُهُ، ولحق بربِّهِ يَوْم الْأَحَد الثالث عشر من شهر رجب سنة: ١٣٩٣ هـ الموافق للثاني عشر من شهر: أوت (بالفرنسية) = أغسطس ١٩٧٣م، وَدُفِنَ بمقبرة الزَّلَاج بِمَدِينَة تونس، فرحمه الله تعالى رحمةً واسعةً، وأمطرَ قبرَه بوابل المغفرة، وسحائب الرضوان.



## 🎄 ثانياً: التعريف بكتاب: (التحرير والتنوير)

لا يخفى على أحد من المشتغلين بعلم التفسير، المطالعين لما خطَّته أقلامُ المفسرين أن تفسير الطاهر ابن عاشور رَحَمُهُ اللهُ من أنفس ما كتب في هذا الميدان، سمَّاه الشيخ: (تحرير المعنى السديدِ وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد)، ثم اختصر هذه التسمية إلى: (التحرير والتنوير من التفسير)<sup>(۱)</sup>.

وقد أمضى الشيخ رَحَهُ ألله في تصنيف هذا التفسير الكبير سنين طوالًا رَبَتْ على الأربعين، وصاحبُ الكتاب أخبر بما أودعهُ فيه، ومن يستنطق مقدّمة الكتاب يُسمعُهُ الشيخُ العجبَ العجابَ.

فقد أبان فيها وَمَهُ اللهُ عن أكبر أمانِيهِ منذ أمَدٍ بعيدٍ، ألا وهي تفسير كتاب الله المجيد (٢)، مؤمِّلًا أن يبدي في تفسير القرآن نُكتًا لم يُسبق إليها، دون الاقتصار على الحديث المعُاد، ففي ذلك تعطيل لفيض القرآن الذي ماله من نفاد، آخذًا على الناس في زمانه عكوف بعضهم على ما شاده الأقدمون دون تجديد، ومسارعة آخرين إلى هدم تراثهم التليد، وعنده كلا طرفي قصد الأمور ذميم، فالمنهج القويم، والموقف السديد السليم يوجب تهذيب ما شادوه، وتتميم ما أسسوه (٣).

وقد أشار ابن عاشور رَحْمَهُ اللهُ إلى جمهرة من المفسرين الأجلاء، الذين تعتبر تفاسيرهم أصلا يُرجَع إليه، وأساسًا يُبنى عليه، وفي طليعة من ذكرَهم الزمخشريُّ، وابنُ عطية، فقد اعتبرَهما ابنُ عاشور رَحْمَهُ اللهُ عُضَادتا الباب، ومَرجِعَ مَنْ بعدَهُمَا من أولي الألباب، غير أن منحى البلاغة والعربية بالزمخشري أخص، ومنحى الشريعة على ابن عطية أغلب<sup>(1)</sup>.



<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير للشيخ/ محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (ت : ۱۳۹۳ هـ ۱۹۸۱ هـ ۱۸،۸ .

<sup>(</sup>٢) السابق ١/٥.

<sup>(</sup>٣) السابق ١/٧.

<sup>(</sup>٤) السابق ١/٧.

## د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن } [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

وقد جلِّي ابنُ عاشور رَحْمَهُ ٱللَّهُ في مقدمة تفسيره جهات الإعجاز الأربعة، ومنها ما يتعلق بكيفيات نظمه المفيدة معانى دقيقةً، ونكتًا من أغراض الخاصة من بلغاء العرب مما لا يفيدُه أصل وضع اللغة، ومرجعُ هذه الجهة عنده إلى ما سمَّوه بـ: (حدِّ الإعجاز)، وهو ما وصفه علماء البلاغة بما دوَّنوه في علمي المعاني والبيان، وذكرَ أنه محيلٌ في كليَّات ذلك على تصانيف علم البلاغة العتيقة ك : (دلائل الإعجاز)، و(أسرار البلاغة) كلاهما لعبد القاهر الجرجاني، و(مفتاح العلوم) للسكَّاكي، ونحوها.

ومحيلٌ في تفاصيل ذلك على كشَّاف الزمخشـري، فالكشـاف في نظر ابن عاشـور رَحْمَهُ ٱللَّهُ هـو العمدة في تبيين وجوه إعجاز القرآن الكريم، ولذا أكثر من الإحالة إليه في تفاصيلها الواصفة لإعجاز آي القرآن، مع ما يفتح الله به عليه مما يستنبطه هو ويبتكره في تفسيره<sup>(١)</sup>.

وقد أخذ على نفسه ألَّا يُغفِل التنبيه على ما يلوح في آيةٍ من آي القرآن من دقائق البلاغة بحسب مبلغ الفهم، وطاقة التدَبُّر، كما اهتمَّ في تفسيره ببيان وجوه الإعجازِ، ونُكَتِ البلاغة العربية وأساليب الاستعمال<sup>(٢)</sup>.

ومما سبق تلوح أمارات المكانة السامية لهذا الكتاب بين كتب التفسير، خصوصا في ميدان البلاغة، بأساليبها الراقية، ودقائقها السامية، ومرّدُّ هذه المكانة إلى الأمور الآتية:

أ-مكانة مصنفه رَحمَهُ أللَّهُ بين علماء عصره، فقد كان أحدَ أعلام زمانه علمًا وعملًا، وشيخًا من شيوخ عصره أدبًا وفضلًا، ولا شك أن مكانة الكتاب مستمدَّةٌ من مكانة كاتبه، فترى النفوس إلى هذا الكتاب توَّاقة؛ لكون صاحبه من أوعية العلم، وأذكياء العصر.

ب-الزمان الطويل الذي استغرقه الشيخ في تصنيف الكتاب يدل دلالة واضحة على أنه أودعه خلاصة مطالعاته، وثمرة اجتهاداته، وصفوة ما نقله وتلَقّاه، وألطف ما جادت به قريحته مما فتح عليه به مولاه، مع ما يدل عليه طول الملازمة من التجويد والتحبير، والتدقيق والتحرير،

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١/ ١٠٤ - ١٠٦.

<sup>(</sup>۲) التحرير والتنوير ۱/۸.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

#### المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

وهذا يجعل العمل أجود، وبين نظائره أنفس.

ج-كون الكتاب جامعا بين ما شاده الأقدمون منقّعًا مهذّبًا، وبين ما فتح الله لصاحبه رَحَمُهُ اللّهُ من فهم في معاني القرآن الكريم ومقاصده، وما جلبه من المسائل العلمية مما لم يذكره المفسرون، مع سلامته مما عابه على كثير من كتب التفسير من النقل المجرد، والاقتصار على الحديث المعاد المكرر (۱)، مع ما تضمنه الكتاب من عناية مصنفه الفائقة بدقائق البلاغة، وبيان وجوه الإعجاز، ونكت البلاغة العربية وأساليبها، فضلا عن اهتمام ابن عاشور رَحَمُهُ اللّهُ فيه بتناسب الآي واتصالها، ومقاصد السور وأغراضها، وما فيه من تحقيق معاني بعض المفردات التي خلت عنها قوامس اللغة، ففي هذا الكتاب -كما وصفه صاحبه - أحسن ما في التفاسير، وفيه أحسن مما في التفاسير، وفيه أحسن مما في التفاسير (۱)، وذاك هو الذي أكسب الكتاب تلك المكانة العالية، والمنزلة السامية فهو ليس كأي كتاب.

د- ما اشتمل عليه الكتاب من مناقشات ابن عاشور رَحَمُهُ آللهُ لمن سبقه من المفسرين، وانتقاداتِه لبعض آرائهم مع بيان وجه الصواب فيها، مما يدل على أن لصاحبه علمًا واسعًا، وعقلاً كاملاً، وعزمًا ثاقبًا، ولُبًّا راجحًا، وهذا يجعل طلاب العلم أكثر إقبالا عليه، وأشد تمسكا بكتابه ورجوعا إليه، وتحكيمه فيما شجر بين المفسرين؛ لسداد رأى صاحبه، ورجاحة عقله.



<sup>(</sup>۲) التحرير والتنوير ۱/۸.



<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير ۱/۷.

## 🐟 ثالثًا: التقديم والتأخير مفهوما، وبلاغة، وأنواعًا.

عرض اللغويون لدراسة ظاهرة التقديم والتأخير في العربية من جهتين، إحداهما من الجهة النحوية التركيبية، والأخرى من الجهة البلاغية الأسلوبية، فالنحويون يهتمون بدراسة وظيفة الكلمة في جملتها، وترتيبها في تركيبها، ذلك أن لكل كلمة في الجملة العربية موقعا معيّنا ينبغي أن تكون فيه، وقد يأتي الكلام على خلاف مقتضى الظاهر فيقدَّمُ ما حقه التأخير، أو العكس، فيحاولون تعليلَ مخالفة الترتيب المألوف تقديمًا وتأخيرا بعلل نحوية.

بيد أن البلاغيين صرفوا عنايتهم إلى الجهة البلاغية الأسلوبية، جاعلين المعنى قُطبا ومحورا لمخالفة مقتضى الظاهر ومألوفِ الترتيب في الكلام، فنجد أغراض التقديم عندهم تفوق أسبابَه عند النحاة بكثير.

وهذه الدراسة وثيقة الصلة بمنهج البلاغيين في تعليل ظاهرة التقديم والتأخير، وتَلَمُّس أغراضها؛ لأن قطبهم فيها هو المعنى، والمقصود هنا دراسة الأغراض البلاغيَّة لتقديم المجرور على عامله، والآثار المعنوية المترتِّبة على ذلك، وإسهام ذلك في إثراء المعنى القرآني، واتساع مدلولاته، عند أحد المفسرين المعنيين بالدقائق البلاغية، وتجلية وجوه إعجاز القرآن الكريم، سيما أنه أولاها فائق عنايته، وتوسَّع في ذكر أغراضها.

والجار والمجرور من المتعلقات التي حقها التأخير، ولا يُقدم في الكلام على متعلَّقه عبثا أو جزافا، بل لأغراض تبيح ذلك وتسوغه، ولئن جاز تقديم المجروردون ثمرةٍ وفائدةٍ في كلام بليغ من البلغاء فكلام الله تعالى منزَّهٌ عن ذلك، لا يُقَدَّمُ فيه ما حقَّه التأخيرُ إلا لحكمةً بالغةً، عرَفَهَا من عَرَفَهَا، وجهِلها من جهِلَها، فلا وجه لتقديم شَيءٍ من كتاب الله عن موضعه أو تأخيرِه عن مكانه إلا بحجةٍ ودليل.

وفيما يلي بيان موجز لمفهوم التقديم والتأخير في اللغة، وعند النحاة والبلاغيين.



#### التقديم والتقديم والتأخير.

التقديم في اللغة: مصدر (قدَّم) مضعَف العين، والقاف والدّالُ والميمُ أصل صحيحٌ يدلّ على السَّبْقِ (١)، وغالب ما استعملته العرب من هذه المادة يشير إلى معنى السبق، ومن ذلك: قَيْدُوم الجَبَل: أَنْفٌ يَتقدم منه، وهو من كل شيء مُقَدَّمُه وصَدْرُه (٢)، وقادِمَة الرَحْل وقيدومُه: الخشبةُ التي في مقدَّمه عند كوْر البعير، والمقدِّمُ في أسماء الله تعالى: هُو الّذِي يُقدِّم الأشياءَ وَيَضَعُهَا فِي مَوَاضِعِهَا، فَمَنِ اسْتَحَقَّ التَّقديم قدَّمه (٣)، والقدَمُ أيضاً: السابقةُ في الأمر. يقال: لفلان قَدَمُ صدقٍ، أي: أثرةُ حسنةُ، قال الأخفش: هو التقديمُ، كأنَّه قَدَّمَ خيراً وكان له فيه تَقْديمُ (٤).

والتأخير في اللغة: مصدر الفعل: (أخَّر) مضعَّف العين، وهو في اللغة: خلاف التقديم، فالْهَمْزَةُ وَالْخَاءُ وَالرَّاءُ أَصْلٌ وَاحِدٌ إِلَيْهِ تَرْجِعُ فُرُوعُهُ، وَهُوَ خِلَافُ التَّقَدُّمِ (٥)، وَهَذَا

<sup>(</sup>۱) ينظر: معجم مقاييس اللغة لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا القزويني (ت: ٣٩٥هـ) تحيقق: عبد السلام محمد هارون -دار الفكر -بلا طبعة، ١٣٩٩هـ = ١٩٧٩م، بَابُ الْقَافِ وَالدَّالِ وَمَا يَثْلُثُهُما [قدم] ٥/ ٦٥.

<sup>(</sup>٧) ينظر: المخَصَّص لأبي الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي (ت: ٥٥ ٤هـ)، تحقيق: خليل إبراهيم جفال، دار إحياء التراث العربي – بيروت –الطبعة: الأولى، ١٤١٧هـ= ١٩٩٦م، باب الجبال وما فيها، ٣/ ٤٧، وأساس البلاغة لأبي القاسم محمود بن عمر بن أحمد الزمخشري (ت: ٥٣٨هـ) تحقيق: محمد باسل عيون السود –دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٩هـ = ١٩٩٨م. [ق دم] ٢/ ٥٩، والمعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم للأستاذ الدكتور محمد حسن جبل، الناشر: مكتبة الآداب – القاهرة، الطبعة: الأولى، ٢٠١٠م. [قدم] ٤/ ١٧٤٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: لسان العرب لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن علي ابن منظور الأنصاري الإفريقي (ت: ١٤٧هـ) -دار صادر – بيروت-الطبعة: الثالثة، ١٤١٤ هـ. فصل القاف، [قدم] ١٢/ ٤٦٥، ٤٦٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية لأبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري (ت: ٣٩٣هـ)، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار -دار العلم للملايين - بيروت-الطبعة: الرابعة، ١٤٠٧هـ = ٩٨٧ م. ٥/ ٢٠٠٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر: معجم مقاييس، بَابُ الْهَمْزَةِ وَالْخَاءِ وَمَا مَعَهُمَا فِي الثُّلَاثِيِّ [أخر] ١/٧٠.

## د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن [تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور - أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

قِيَاسٌ مأخوذٌ عَنِ الْخَلِيلِ، فَإِنَّهُ قَالَ: الْآخِرُ نَقِيضُ الْمُتَقَدِّم (١). ومن أسماء الله تعالى: المؤخِّر، وهُوَ الَّذِي يؤخَّر الْأَشْيَاءَ فَيَضَعُها فِي مَوَاضِعها، وَهُوَ ضِدُّ المقدِّم (٢).

والتأخير في الاستعمال النحوي: حالة من التغيير تطرأ على جزء من أجزاء الجملة،  $^{(7)}$ توجب وضعه في موضع لم يكن له في الأصل

ويبدو لي أن هذا التعريف صالح تماما لتعريف التقديم بمعناه النحوي، فكُلُّا من المقدُّم والمؤخُّر تطرأ عليه حالة من التغيير توجب نقله من موضعه الذي يستحقه إلى موضع ليس له، فإن كان موضعه المستَحَقُّ له مؤخَّرا ثم نقل ليكون سابقًا كان ذلك تقديما، كما في تقديم المفعول، والخبر، والظرف، والمجرور، وإن كان موضعه المستَحَقّ له في الجملة سابقا متقدِّمًا ثم نقل ليتأخر كان ذلك تأخيرا.

والتقديم أصل في بعض العوامل والمعمو لات، إلا أنه قد تطرأ أسبابٌ نحوية أو بلاغيةٌ أو عروضيَّةٌ تقتضي تقديم ما هو مؤخر في الأصل، أو تأخير ما هو مقدم في الأصل (٤).

والتَّقديم والتَّأخير في البلاغة العربية يعنى: تغيير التّرتيب الطبيعيّ لأجزاء الجملة؛ لغرض بلاغي كالاهتمام، أو التشويق، أو الحصر ونحوها، وهو أحد أساليب البلاغة، فإنهم أتوا به دلالة على تمكنهم في الفصاحة، وملكتهم في الكلام، وانقياده لهم، وله في القلوب أحسن موقع، وأعذب مذاق<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ينظر: معجم العين للخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي (ت: ١٧٠هـ)، تحقيق: دمهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، الناشر: دار ومكتبة الهلال بلاطبعة ولا تاريخ. [أخـر] ٢٠٣/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: لسان العرب، فصل الألف، [أخر] ٤/ ١١، ١٢.

<sup>(</sup>٣) معجم المصطلحات النحوية والصرفية، للدكتور/ محمد سمير نجيب اللبدي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٠٥ هـ= ١٩٨٥م. (باب الهمزة - التأخير ص: ٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: معجم المصطلحات النحوية والصرفية. (باب القاف- التقديم ص: ١٨٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: البرهان في علوم القرآن لبدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (ت: ٧٩٤هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية - عيسى البابي الحلبي وشركاؤه، الطبعة: الأولى، ١٣٧٦ هـ = ١٩٥٧ م . ٣/ ٢٣٤.

#### المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

واختلف البلاغيون في عَدِّهِ من المجاز، فمنهم من عدَّه منه؛ لأنه تقديم ما رُتْبَتُهُ التأخير كالمفعول، وتأخيرُ ما رُتْبَتُهُ التقديم كالفاعل، نُقِلَ كل واحد منهما عن رُتْبَتِهِ وحقّه.

قال الزركشيُّ: والصحيح أنه ليس منه؛ فإن المجاز نَقْلُ ما وُضِعَ له إلى ما لم يوضع (١١).

#### $\Diamond \Diamond \Diamond$

## ه بلاغة التقديم والتاخير.

وأما عن القيمة البلاغية للتقديم والتأخير بين مباحث علم البلاغة العربية فَيُشِيكَ عنه أحدُ أبرزِ أساطينِها، إنه العلامة عبد القاهر الجرجاني رَحْمَهُ ٱللَّهُ بقوله: "هو بابٌ كثيرُ الفوائدِ، جمُّ المحاسنِ، واسعُ التصرُّف، بعيدُ الغاية، لا يزالُ يَفْتَرُّ لكَ عن بديعةٍ، ويُفضي بك إلى لطيفةٍ، ولا تزالُ ترى شعرًا يروقُكَ مسمَعُهُ، ويَلْطُفُ لديكَ موقِعُهُ، ثم تَنظرُ فتجدُ سَبَبَ أن رَاقَكَ ولَطُفَ عندك أن قُدّمَ فيه شيءٌ، وحُوِّلَ اللَّفْظُ عن مكانٍ إلى مكانٍ" (٢).

وباب التقديم والتأخير من منظور البلاغة العربية واسعٌ رحيبٌ؛ لشموله أجزاء متعددة من التراكيب، كتقديم المسند على المسند إليه، والعكس، وتقديم بعض متعلقات الفعل عليه، كالمفاعيل، والظروف، والجار والمجرور، وهو مع ذا متراميةٌ أغراضُه، كثيرةٌ دوافعه؛ لأن التقديم والتأخير يكون بحسب المعاني القائمة بنفس المتكلم، وهي لا ريب كثيرةٌ متشعبةٌ.

وبالمجيء إلى تقديم المجرور على عامله - باعتباره قطب هذا البحث الذي عليه يدور - نرى أن بعض البلاغيين وأهلِ البيان - ومنهم الزمخشري - حصروا تقديم متعلقات الفعل عليه - ومنها الجار والمجرور - في الاختصاص لا غير، وقد توسع ابن الأثير فضم إلى الاختصاص

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز في علم المعاني لعبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الفارسي أبي بكر الجرجاني (ت: 8٧١هـ) تحقيق: أبو فهر محمود محمد شاكر - مطبعة المدني بالقاهرة - دار المدني بجدة - الطبعة: الثالثة 18٧١هـ = ١٩٩٢م. ١/٦٠١.



<sup>(</sup>١) ينظر: السابق نفس الجزء والصفحة.

## د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن [تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور - أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

غرضًا آخر هو: مراعاة نظم الكلام، وذاك أن يكون نظمه لا يحسن إلا بالتقديم، وإذا أُخر المقدم زال ذلك الحسن، وهذا الوجه عنده أبلغ وأوكد من الاختصاص<sup>(۱)</sup>.

وقد عاب عبد القاهر على الناس ضربًا من السطحية في التعاطى مع قضية التقديم والتأخير، حيث اكتفوا بذكر الغرض العام كالعناية والاهتمام، دون التعرض لمنشأ تلك العناية، ومبعث ذلك الاهتمام، وذلك أورثهم تصغيرا لأمر التقديم والتأخير، وتهوينا من شأنه، بل أبعد بعضُهم فعدَّه نوعًا من التكلُّف، وضربًا من التعسف (٢).

لكن الذين عنوا بأسلوب القرآن الكريم كانت نظرتهم للتقديم والتأخير أوسع، ودراساتهم لأغراضه أعمق، وبحوثهم في ذلك أخصب وأبدع، وعلى رأس هؤلاء عبد القاهر الذي تعدى قضية النحو في أحوال الإعراب والبناء، إلى توخِّي معاني النحو في معاني الكلم، وهو القضية المعروفة بـ(النظم) (٣).

وقد سبق أن ابن عاشور رَحِمَهُ أللَّهُ نصَّ في مقدمة تفسيره أنه عوَّل على أمهات كتب البلاغة في كليات مسائلها، ك: (دلائل الإعجاز)، و(أسرار البلاغة)، والمفتاح، كما عوَّل على التفاسير المعنية بتفاصيل البلاغة في تقرير معاني القرآن كـ: (الكشاف) للزمخشري(٤)، فلا غرابة إذًا في امتلاء تفسير ابن عاشور رَحْمَهُ أللَّهُ بالأغراض البلاغية للتقديم والتأخير، وذلك لتعدد مشاربه، وتشعب مساربه، فضلا عما أفاض الله تعالى به عليه في جوانب الإعجاز القرآني، ونكاته البلاغية.

<sup>(</sup>١) ينظر: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر لضياء الدين بن الأثير نصر الله بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، المعروف بابن الأثير الكاتب (ت: ٦٣٧هـ)، تحقيق: محمد محى الدين عبد الحميد- المكتبة العصرية للطباعة والنشر - بيروت- عام النشر: ١٤٢٠ هـ بلا طبعة. ٢/ ٣٦.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ١٠٨/١.

<sup>(</sup>٣) السابق ١/ ٣٦١.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير ١/ ١٠٤ - ١٠٦.

## انواع التقديم والتأخير.

لعل من نافلة القول أن يشار هنا إشارة عابرة إلى أنواع التقديم والتأخير من منظور علماء اللغة، القدامي منهم والمتأخرين، فقد تعددت أنواع التقديم والتأخير عندهم بناء على اعتبارات مختلفة.

فأبو الفتح ابن جنّي - مثلا - يجعل التقديم والتأخير على ضربين: أحدهما ما يقبله القياس. والآخر ما يسهّله الاضطرار، ثم يعزو إلى كل ضرب ما يناسبه من المقدَّمات، على أنه يرى أن تقديم متعلَّقات الفعل مقبولٌ قياسًا، لا مما جاز اضطرارًا (١).

#### وأما عبد القاهر فقد جعل التقديم على وجهين:

أحدهما: تقديمٌ على نية التأخير، وذلك إذا بقي حكم المقدَّم على ما هو عليه قبل التقديم، كتقديم خبر المبتدأ عليه، وتقديم المفعول على فعله، فإنهما لم يخرجا بالتقديم عما كانا عليه، من كونِ هذا خبر مبتدأ ومرفوعًا به، وكونِ ذلك مفعو لا لفعل ومنصوبًا به.

والآخر: تقديمٌ لا على نية التأخير، وهو الذي يُنقل فيه الشيءُ من حكم إلى حكم، ومن معنى إلى معنى، ومن إعراب إلى إعراب، كما في: «زيدٌ المنطلقُ» و «المنطلقُ زيدٌ»، فالتقديم والتأخير يؤثران في معنى الجملة، لأنّ ما يقدَّم هو المبتدأ أو المسند (٢).

## وجعله نصر الدين بن الأثيرعلي ضربين:

الأول: يختص بدلالة الألفاظ على المعاني، ولو أخر المقدم أو قدم المؤخر لتغير المعنى.

والثاني: يختص بدرجة التقدم في الذكر الاختصاصه بما يوجب له ذلك، ولو أُخِّرَ لما تغير المعنى، والأول عنده قسمان:

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ١٠٦/١، ١٠٧.



<sup>(</sup>۱) ينظر: الخصائص لأبي الفتح عثمان بن جني الموصلي (ت: ٣٩٢هـ)، تحقيق د/ محمد علي النجار، الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب- المكتبة العلمية، بلا طبعة. ( ٢/ ٣٨٤).

## د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

أ- ما يكون التقديم فيه هو الأولى والأبلغ لموضع الاختصاص.

ب- والآخر ما يكون التأخير فيه هو الأولى والأبلغ، إما لفائدة تقتضى ذلك، وإما خوفًا من فساد المعنى واختلاله، وجعل تقديم المعمول على عامله مندرجًا تحت النوع الأول من هذين النوعين . . .

وقد أطال الزركشي في ذكر أنواع وأسباب وأغراض التقديم والتأخير أرى أن نقلها هنا يثقل البحث، وتكفي الإحالة عليها في موضعها من البرهان .

والخلاصة أن التقديم والتأخير منه ما يتناول أصول الجملة العربية، من المسند والمسند إليه، والفعل وفاعله، ومنه ما يتناول متعلَّقات الأفعال من المفاعيل، والظروف، والمجرورات، ومنه ما لا يرجع إلى أيِّ منهما، وهي تلك التي أوردها الزركشي في البرهان من مثل: السبق، والرتبة، والداعية، والعلة، والشرف، والغلبة والكثرة، وغيرها.

ومرادنا هنا هو التقديم والتأخير المتناول لمتعلقات العوامل خاصة، وتحديدا تقديم المجرور على عامله عند الطاهر ابن عاشور رَحْمَهُ اللَّهُ .

والله أسألُ أن يهدينا إلى الصواب، ويوفقنا إليه، إنه جواد كريم، وهو حسبنا ونعم الوكيل.



<sup>(</sup>١) ينظر: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ٢/ ٣٥، و الجامع الكبير في صناعة المنظوم من الكلام والمنثور لضياء الدين بن الأثير نصر الله بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، المعروف بابن الأثير الكاتب (ت: ٦٣٧هـ)، تحقيق: د/ مصطفى جواد- د/ جميل سعد- الناشر: مطبعة المجمع العلمي العراقي، عام النشر: ١٣٧٥ هـ = ١٩٥٦م، بلاطبعة . (ص: ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البرهان في علوم القرآن ٣/ ٢٣٨. بدأ الزركشي من هذه الصفحة ذكر أنواع التقديم والتأخير، وأطال الكلام هنالك، فيمكن الرجوع إليه.

# المبحث الأول

# تقديمُ المجرورِ علَى عاملِهِ لغَرَضٍ واحدٍ وفيه مطلبان:

- المطلب الأول: تقديم المجرورعلى عامله لفرض واحد كثير الدُّور في القرآن الكريم.
- 💠 المطلب الثاني: تقديم المجرور على عامله لغرض واحدٍ قليل الدُّور في القرآن الكريم.

#### توطئة:

الأصل في الكلام أن يُقدَّم العاملُ على معموله، والفعلُ على متعلَّقاتِه، سيَّما إذا لم يوجد ما يقتضي العدول عن هذا الأصل، فإذا وُجِدَ مقتضٍ لفظيٌّ أو معنويٌٌ جاز العدولُ عن الأصل، ومخالفةُ الترتيب المألوف للجملة، فتُقدَّمُ حينتذٍ بعضُ متعلَّقاتِ الفعل عليه ومنها الجار والمجرور -؛ وفاءً بحق اللفظ أو المعنى.

وتبعا لموضوع الدراسة، وحدود البحث فإنَّ المرومَ هنا هو بيان المقتضيات المعنويّة، والأغراض البلاغية التي ارتكزعليها ابن عاشور رَحَهُ أللَّهُ في تجلية الحكمة من تقديم المجرور على عامله، وقد وُجِدَ أَنَّ مُرتَكَزُهُ تارةً يكون غرضًا بلاغيًّا واحدًا، وتارةً يكون غرضَينِ بلاغيَّان، وقد تصلُ مرتكزاتُهُ أحيانًا إلى ثلاثةِ أغراض.

وقد خُصص هذا المبحثُ الأول بمطلَبيهِ لدراسة تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور رَحَهُ اللهٔ لغرض واحدٍ اقتضاه، غير أن ذلك الغرض الواحدَ قد يردُ في كلامه كثيرا مكرَّرًا متناولًا مواضع كثيرةً من تقديم المجرور على ما عمل فيه، وقد يُعَوِّلُ في توجيهِ تقديم المجرور على عامله أحيانًا على غرض بلاغيٍّ قليل الدَّوْرِ في كلامه، فتُلْفِيهِ مذكورًا في تفسيره مرة واحدةً أو بضعَ مراتٍ، وذلك ما دعا إلى تقسيم هذا المبحث مطلبين، أولُهما لما كثر دورُهُ من الأغراض (أي ما تردَّد كثيرا في تعليلات ابن عاشور لقديم المجرور على عامله)، وثانيهما لما قلَّ دوره منها (وهو ما ورد مرَّات قلائل في تعليلاته، وتحديدا ما ورد بين مرة واحدة، إلى ثمان مرات).

## المطسلب الأول

## تقديمُ المجرورِ على عاملِهِ لغرضٍ واحدٍ كثيرِ السدَّوْرِ في القسرآنِ الكسريمِ.

#### وفيسه:

أولا: تقديم المجرور على عامله لغرض الاهتمام. ثانيًا: تقديم المجرور على عامله لغرض الحصر وما في معناه. ثالثًا: تقديم المجرور على عامله لغرض رعاية الفاصلة.

#### أولا: تقديم المجرور على عامله لغرض (الاهتمام).

الاهتمام مصدر الفعل اهتَمَّ، وهو يطلق بالاشتراك على معنيين، أحدهما: العناية بالشيء والانشغال به، والآخر: الاغتمام والحزن بسبب حصول شيء من المكدرات.

والذي يميز بين المعنيين هو التعدية غالبا، فإن عُدِّى هذا المصدر أو ما اشتُقَّ منه بالباء أفاد معنى العناية والانشغال بالشيء، نحو قولهم: اهتمَّ فلانَّ باليتامي: انشغل واعتنى بهم ، وقولهم: شرُّ عيوبنا اهتمامُنا بعيوب الناس، ولنفي العناية بالشيء يقولون: لا يُعيره اهتمامًا، أي: لا يبالي به.

وإن عُدِّي باللام أفاد معنى الحزن والاغتمام، من ذلك قولهم: اهتمَّ فلانٌ لضياع أمواله، أي: حَزِن واغتمّ لأجل فقدانها، وقولهم: يهتمّ المسلمون لما يحلّ بإخوانهم، أي: يحزنون ويغتمون.

وقد يفيد الفعل هذا المعنى الثاني من غير أن يُعَدَّى بحرف الجر؛ ذلك أَنَّ تعديتَهُ بالهمزة أغْنَتْ عن تعديته بحرف الجرّ، يُقَالُ: مَعْنَى مَا أَهَمَّكَ: أَى: مَا أَحْزَنَك (١).

ولا ريب أن المعنى المراد هنا في الغرض البلاغي لتقديم المجرور على عامله هو المعنى الأول؛ فمفادُّهُ العناية وليس الاغتمام، وقد عبَّر عنه بعض البلاغيين بـ: (العناية) وهم يتحدثون عن علل التقديم والتأخير، يقول السكَّاكي: "... والعناية التامة بتقديم ما يقدم والاهتمام بشأنه نوعان: أحدهما: أن يكون أصل الكلام في ذلك هو التقديم، ولا يكون في مقتضى الحال ما يدعو إلى العدول عنه، كالمبتدأ المعرَّف فإنّ أصله التقديم على الخبر ... وكالعامل فأصله التقدم على معموله ". إلى أن قال:

<sup>(</sup>١) يراجع: الصحاح للجوهري [همم] ٥/ ٢٠٦١، ولسان العرب [هَمَمَ] ٢١/ ٦٢٠، ومعجم اللغة العربية المعاصرة د/ أحمد مختار عبد الحميد عمر (ت: ١٤٢٤هـ) بمساعدة فريق عمل، عالم الكتب -الطبعة: الأولى، ١٤٢٩ هـ = ٢٠٠٨ م. [هـ م م] ٣/ ٢٣٦٧، والمعجم الاشتقاقي [همم -همهم] ٤/ ٢٣١٧.

#### الجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

"وثانيهما: أن تكون العنايةُ بتقديمه والاهتمامُ بشأنه لكونه في نفسه نُصْبَ عينِكَ، وأنَّ التفاتَ الخاطر إليه في التزايد".

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

وقد أكثر ابن عاشور رَحَمَهُ الله من إيراد الاهتمام كغرض من أغراض تقديم متعلقات الفعل عليه، وخص منها تقديم الجار والمجرور بمزيد اهتمام، وقد أحصت الدراسة من المواضع التي جَعَلَ فيها الاهتمام غرضًا لتقديم المجرور على عامله زهاء مائة وخمسين موضعا، بعضها منفردٌ، وبعضها يكون فيها الاهتمامُ أحد غرضين للتقديم، أو حتى ثالثَ ثلاثة كما سيأتي بيانه في المبحثِ الثاني.

والاهتمام المستفاد من تقديم المجرور على عامله في تلك المواضع منه ما هو مُتوَجِّهٌ إلى المجرور المقدَّم، ومنه ما هو مُتوَجِّهٌ إلى العامل المؤخَّر، ومنه ما هو مُتوَجِّهٌ إلى مفهوم من السِّياقِ، لا هو من العامل، ولا هو من المعمول.

وفيما يلي دراسة لبعض تلك المواضع التي جعل فيها ابن عاشور رَحَمَهُ الله الاهتمامَ غرضًا أوحدَ لتغيير الترتيب المألوف، بتقديم المعمول (الجار والمجرور)، وتأخير العامل فيه.

#### النموذج الأول:

قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمَيْتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِىَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُۥ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِ ۚ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۖ وَإِذَا قُلْتُمْ فَٱعْدِلُواْ وَلَـوْ كَانَ ذَا قُـرُبَىٰ ۖ وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِۦ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ۞﴾ [الأنعام].

قال الطاهر ابن عاشور رَحَمَهُ أللَهُ عند تفسير قول الله في هذه الآية: ﴿ وَبِعَهُ مِهُ اللَّهِ أَللَّهِ أَللَّهِ أَللَّهِ الله عنده، وصرف ذهن السامع عنده،

<sup>(</sup>۱) مفتاح العلوم لأبي يعقوب يوسف بن أبي بكر بن محمد بن علي السكاكي (٦٢٦هـ)، ضبطه وكتب هوامشه وعلق عليه: نعيم زرزور - دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان، الطبعة: الثانية، ٧٠٤ هـ = ٨٤٠٧م. (ص: ٧٣٧).

## د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

ليتقرر في ذهنه ما يَرِدُ بعده من الأمر بالوفاء، أي: إن كنتم ترون الوفاء بالعهد مُدْحَةً فعهد الله أولى بالوفاء، وأنتم قد خَتَرْ تُمُوهُ ... "(٢).

فها هو ابن عاشور رَحَمُهُ اللَّهُ يعلل تقديم المجرور ﴿ وَبِعَــهُدِ ٱللَّهِ ﴾ على عامله ﴿أُوْفُواْ ﴾ بالاهتمام بأمر ذلك العهد المأخوذ على المخاطبين؛ لتحصل عناية السامع به فتتوجه نفسه نحو الوفاء بهذا العهد البالغ من الأهمية ذرُّوتَها، الواصل في القداسة غايتها من حيث إضافتُه إلى الله تعالى.

فمخالفة الترتيب هنا بتقدم المعمول وتأخير العامل لم تقع مصادفة ولا جزافًا، وإنما جاءت لغرض بلاغيِّ لم يعرض لذكره إلا قلَّةُ من المفسرين (٢٠) وافقتْ كلمتُهم فيه كلمةَ ابن عاشور رَحَهُ اللهُ بأنه: الاهتمام والعناية بعهد الله، وجمهورُهم لم يعرِّج على بيان حكمة تقديم المجرور هنا على عامله أصلًا.

بيدَ أن الشيخ/ محمد رشيد رضا له رأي آخر في المسألة، وهو أن النكتة البلاغية هنا في تقديم معمول الفعل عليه هي الدلالة على الحصر، ولم يكتف بإبداء رأيه فحسب، بل عاب على من علَّل التقديم بمجرد العناية والاهتمام بأن الحامل لهم على هذا القول عجزُهم عن معرفة وجه الحصر فيه ...

<sup>(</sup>١) جاء في مقاييس اللغة: "الْخَتْرُ، وَهُوَ الْغَدْرُ، وَذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا خَتَرَ فَقَدْ قَعَدَ عَن الْوَفَاءِ". [ختر] ٢/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>۲) التحرير والتنويسر ۱۱/ ۷۳.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود محمد بن محمد بن مصطفى العمادي (ت: ٩٨٦هـ) دار إحياء التراث العربي - بيروت بلا طبعة ولا تاريخ ٣/ ٢٠٠، وروح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الآلوسي (ت: ١٢٧٠هـ)، تحقيق: على عبد البارى عطية دار الكتب العلمية -بيروت الطبعة: الأولى، ١٤١٥ هـ. ٤/ ٢٩٩

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير المنار= تفسير القرآن الحكيم لمحمد رشيد رضا القلموني الحسيني (ت: ١٣٥٤هـ) الهيئة المصرية العامة للكتاب- ١٩٩٠م (٨/ ١٧٠).

#### المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٢م

ولابد من وقفة تأمل لتحرير المسألة، وحسم النزاع فيها، وبيان الغرض الأوفق بالمقام، أهو الاهتمامُ والاعتناءُ، أم هو الحصرُ.

عهد الله المأمور بالوفاء به هو كل عهد فيه انتساب إلى الله بوجه من الوجوه، وإضافتُه إلى الله إما من إضافة المصدر إلى فاعله، أي: ما عهد الله به إليكم من الشرائع، وإما من إضافته إلى مفعوله، أي: ما عاهدتم أنتم الله على التزامه والعمل به، وإما من الإضافة لأدنى ملابسة لتشمل العهود التي تنعقد بين الآدميين فرادى وجماعات، وإضافة هذا العهد خاصة إلى الله تعالى من حيثُ أمرُه بحفظه والوفاء به، أو لأنه يوثّق عادة بالأيّمان والإقسام بالله على الوفاء به (١).

ونصوص القرآن الكريم متضافرة على إيجاب الوفاء بهذه العهود على اختلاف أنواعها، ولكن لا يتسع المقام لسردِهَا، من ذلك قوله تعالى: ﴿...وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ ۖ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْعُولًا وَلكن لا يتسع المقام لسردِهَا، من ذلك قوله تعالى: فكل عهد صاحبُه عن الوفاء به مسؤول.

وآية الأنعام هنا واردةٌ في سياق ما يعرف بالوصايا العشر، وهي مفتتحة بقوله تعالى: ﴿ وَقُلُ تَعَالَوْا أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُ ... ﴿ الأنعام]، والخطاب فيها عند ابن عاشور وَمَهُ الله للمشركين الذين نزل فيهم القرآن، وهم مخاطبون ضمن الوصايا العشر بالأمر بالوفاء بعهد الله، وقد جاء التعبير به على طريقة التقديم الذي يلفت الانتباه إلى كون هذا العهد أولى من عهودٍ أخرى للصلح والموالاة عقدَها المشركون، وأوجبوا على أنفسهم الوفاء بها، وكانو يتمادحون على ذلك، ومن عهودهم: حلفُ الفضول وغيرُه، عقدُوهَا من أجل نفي الظلم والجور عن ساكني مكة؛ وقد اعتدى المشركون على ضعفاء المؤمنين بمكة وظلموهم، وهذا نقض للعهد الذي التزموه، فجاء التقديم هنا منبها على وجوب الاهتمام والعناية بالوفاء بعهد الله الذي نقضوه، وأنه أولى بالوفاء من عهودٍ صلحهم وموالاتهم (٧).

في حين أن الشيخ: رشيد رضارَ مَهُ أللَّهُ يرى أن العهد نوعان: عهد واجب الوفاء، وهو كل ما

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير ٨ أ/ ١٦٩.



-

<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير ٨ أ / ١٦٩.

## د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن } [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

شرع الله للناس، وكل ما التزمه الناس من شرائعه، وهو الذي يصح أن يسمى عهدَ الله، وعهدٌ لا يجب الوفاء به وهو كل عهد لا يرضاه الله كالنَّذر الحرام، ومعاهدات الحربيين وغيرهم على ما فيه ضرر رُ الأمة وهضمُ مصالحها، أو غيرُ ذلك من المعاصى، فتقديم المجرور ﴿ وَبِعَــ هَدِ ٱللَّهِ ﴾ على عامله ﴿ أُوُّفُواْ ﴾ أفاد حصر الأمر بالوفاء في العهد العام الذي يُرْضِي الله تعالى، وأما ما لا يرضيه من العهود فالوفاء بها خارج عن حـدِّ الأمر وحيِّز الإيجاب (١).

والمذي أراه أنه لا مانع من إفادة تقديم المجرور كلا الغرضين؛ إذلا منافاة بينهما، إلا أن ابن عاشور رَحَمُهُ ٱللَّهُ ناظرٌ في كلامه إلى السياق القريب، والقرائن المؤيدة، ورشيد رضا رَحَمُهُ ٱللَّهُ ناظرٌ في كلامه إلى نوع من العهود لم يتناوله كلام ابن عاشور، ولا أشار إليه غيره، فالجهة منفكة، ولا تنافي بين القولين.

فالتقديم يفيد الاهتمام والتنبيه على العناية بالوفاء بعهدالله أكثر من سائر العهود من جهة، ومن جهة أخرى يحصر الوفاء المأمور به في العهود النافعة للأمة دون غيرها مما شأنه الإضرار وهضم المصالح. والله أعلم.

#### النموذج الثاني:

قال الله تعالى: ﴿لَقَدُ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِـتُّمْ حَريصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ۞ [التوبة].

قال الطاهر ابن عاشور رَحِمَهُ أللَّهُ- في شأن تقديم المجرور على عامله- وهو يفسر هذه الآية: "... وتقديم المتعلَّق على عامليْهِ المتنازعَيْنِهِ في قوله: ﴿بَّالُّمُؤْمِنِينَ رَءُونُ رَّحِيمٌ ﴾ للاهتمام بالمؤمنين في توجُّه صِفَتَىْ رَأْفَتِهِ ورَحْمَتِهِ بهم، وأما رحمتُه العامَّة الثابتَةُ بقوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةَ لِّلْعَلْمِينَ ۞﴾ [الأنبياء]، فهي رحمةٌ مَشُوبةٌ بشدَّةٍ على غيرِ المؤمنينَ، فهو بالنسبة لغيرِ المؤمنينَ رائفٌ وراحمٌ، ولا يقال: بهم

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير المنار ٨/ ١٧٠.

رؤُونٌ رَحِيمٌ''<sup>(۱)</sup>.

وُصِف النبي صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ بصفتين هنا من صفات الله تعالى، لم يجمعهما لأحد من أنبيائه وأوليائه، وإنما جمعهما له تكريما وتشريفا، وهما: الرأفة والرحمة، وقد سمَّاه الله تعالى باسمين مشتقين منهما، وهما: ﴿ رَعُوفُ رَّحِيمٌ ﴾ (٧).

فالرؤوف هو: المبالِغ في الشفقة. قال أبو عبيدة: ﴿ رَعُوفُ ﴾ فَعُولٌ من الرأفة، وهي أَرَقُّ مِنَ الرَّحمة (٢) الرَّحمة الرَّحمة (٢) ، والرَّحيمُ: فَعِيلٌ من الرَّحْمَةِ، وهي: رِقَّةُ القَلْبِ.

والاسمان الكريمان ﴿ رَعُوفُ رَّحِيمٌ ﴾ جاءا على وزنين من أوزان المبالغة، وهي أوزان تقتضي زيادةً في المعنى، واتساعًا في المدلول عن اسم الفاعل (رائفٌ وراحِمٌ)، الذي يدل على وقوع الفعل ولو مرة واحدة، من غير ملاحظة التكرار والمبالغة والكثرة التي تفيدها صيغ المبالغة، فضلا عمَّا دلَّت عليه صيغتا المبالغة من تمحُّض الرأفة والرحمة وخلوصِهما من شوائب الشدة التي قد يفيدها اسم الفاعل.

وبناء على ذلك قسَّم ابن عاشور رَحَمَهُ أللَّهُ رأفة النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّم ورحمته قسمين:

أحدهما: رأفةٌ ورحمةٌ عامّة لجميع الناس، وهما المشوبتان المختلطتان بالشدة.

والآخر: رأفةٌ ورحمةٌ خاصَّة بمن ءامن به واتبع هداه، وهي رأفةٌ ورحمةٌ واسعةٌ خالصةٌ من كل شوائب الشدة والغلظة التي أُمِرَ بها النبي صَلَّاتَهُ عَلَيْوسَلَّم تجاه الكفار والمنافقين في قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) التحرير والتنويـر ۱۱/ ۷۳.

<sup>(</sup>۲) ينظر: زاد المسير في علم التفسير لجمال الدين عبد الرحمن بن علي بن محمد أبي الفرج الجوزي (ت: ۹۷هه) تحقيق: عبد الرزاق المهدي - دار الكتاب العربي - بيروت - الطبعة: الأولى، ۱٤۲۲ هـ (۲/ ۳۱۳)، والجامع لأحكام القرآن لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري القرطبي (ت: ۲۷۱هـ)، تحقيق: أحمد البردوني، وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية - القاهرة - الطبعة: الثانية، ۱۳۸٤هـ = ۱۹۲۶م. (۸/ ۳۰۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: زاد المسير في علم التفسير ٢/ ٣١١.

﴿يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَلِهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمْ ... ۞ [التوبة]، مبرَّأَةٌ من الشدة على الكفار التي نعتَ الله جَلَّوَعَلَابِها رسوله صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَالصَّحَابِهِ رَضَالِيُّهُ عَنْهُمْ بقوله: ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُوٓ أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمٍّ.. ۞ [الفتح].

وتقديم الجار والمجرور على عامله الذي هو المشتقان ﴿ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ المتوجهان إليه مفيدٌ اهتمامًا بنوع الرأفة والرحمة، وبمن توجَّهتْ إليه هذه العوامل، وهو مع ذا تقديمٌ دافعٌ توهُّمَ شمول الرأفة والرحمة الخاصة غيرَ المؤمنين؛ إذ لو أُخِّرَ الجار والمجرور وقُدِّم العامل فقيل: (رؤوفٌ رحيمٌ بالمؤمنين) لم يمنع شمول الرحمة غيرَهم، وقصارى الأمر أن يقال إن شمولها للمؤمنين مستفاد من النصِّ، ولغيرهم محتمل من تأخير المتعلَّق فلا دلالة على الخصوصية.

وعند ابن عاشور رَحمَهُ اللَّهُ أن التعبير في الآية بصيغتى المبالغة: ﴿ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ نصٌّ في الرحمة الخاصة، وحتمية توجهها إلى المؤمنين خاصة، وللاهتمام بالمؤمنين في توجه الرأفة والرحمة الخاصة إليهم عُدِل عن الترتيب المألوف الذي يتقدم فيه العامل، إلى الترتيب الموصوف الذي تقدم فيه المعمول.

ولعل هذا الذي ذهب إليه ابن عاشور رَحَمُ الله كان مراد أبى حيان الأندلسي رَحَمُ الله بقوله: "ولما كانت الرأفةُ والرحمةُ خاصةً جاء متعلَّقُها خاصًّا وهو قوله: ﴿بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوكُ رَّحِيمٌ ﴾ "(أ.

وقد افترض الرازي رَمَهُ أللهُ سؤالا عن تقديم المجرور على عامله هنا وأجاب عنه بما ملخّصه: أن التقديم للحصر، فرحمة النبي صَأَلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ محصورة في المؤمنين، وأما غيرهم فلا رحمة منه بهم، وجعل ذلك الحصر هو علة التقديم، مستندا في ذلك إلى سياق السورة، فقد جاء فيها الحث على الإغلاظ للكفار والمنافقين، وأما الرحمة فمحصورة في المؤمنين ...

<sup>(</sup>١) البحر المحيط في التفسير لأبي حيان محمد بن يوسف بن على بن يوسف بن حيان الأندلسي (ت: ٥٤٧هـ)، تحقيق: صدقى محمد جميل، دار الفكر – بيروت- الطبعة: ١٤٢٠ هـ.(٥/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب لفخر الدين محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي (ت: ٢٠٦هـ)، دار إحياء التراث العربي - بيروت - الطبعة: الثالثة، ١٤٢٠هـ.

وهذا الذي ذهب إليه الرازي رَحَمُهُ اللهُ يتعارض مع أصَح القَوْلَيْنِ في تفسير قَوْله تَعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَالْأَنبياء]، وأنه على عُمُومه - وفق ما قرَّره ابن القيّم رَحَمُهُ اللهُ فعُمُوم العالمين حصل لَهُم النَّفْع برسالته صَلَّاللهُ عَيْدُوسَلَم، فأما أثباعه فنالوا بِهِ كَرامَة الدُّنيا والآخِرة، وأما أعداؤه المحاربون له: فتعجيل موتهم خيرٌ لهم؛ فإن طولَ أعمارهم في الكفر تغليظٌ للعذاب عليهم في الآخرة، وأما المعاهِدون له: فأمنوا في عهده وذمته، وأما المنافقون فبإظهارهم الإيمان حقنوا دماءهم وأموالهم، وربحوا جريان أحكام المسلمين عليهم، وأما الأممُ النائية عنه فإن الله سبحانه رفع برسالته العذاب العام عن أهل الأرض، فأصاب كلَّ العالمين النفعُ برسالته (١)، وما النفع إلا فرد من أفراد الرحمة.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

فبان بذلك أن تقديم المجرور حصل للاهتمام بالمؤمنين المعنيِّين بهذا النوع من الرحمة والرَّقة النبوية، تناغُمًا مع صيغ المبالغة ﴿ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴾ التي تقتضي مزيدا من الرحمة والرَّقة الخالصة الواسعة التي لا يكون مثلها في الكثرة والصفاء صادرا عنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم لغير المؤمنين، وإن وُجد أصل الرقة والشفقة في قلبه لكل العالمين، فقد كان صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم حريصا على هداية كل نفس واستنقاذها من الضلال والضياع، فخصَّ المرحومين المرؤوف بهم بالتقديم هنا لمناسبة خصوصية الرحمة والرأفة المتوجِّهة إليهم. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) التفسير القيِّم لأبي بكر محمد بن أيوب بن سعد بن قيم الجوزية (ت: ٥٧هـ) تحقيق: مكتب الدراسات والبحوث العربية والإسلامية بإشراف الشيخ إبراهيم رمضان - دار ومكتبة الهلال - بيروت الطبعة: الأولى، ١٤١٠ هـ. (ص: ٣٨٢).

#### 💠 ثانيا: تقديم المجرور على عامله لفرض الحصر وما في معناه.

الحصر في اللغة: الْحَبْسُ، وَالْمَنْعُ، والتضييقُ، والحَصَرُ: العِيُّ، يقال: حَصِرَ الرَّجُلِّ حَصَرا: عَيىَ في منطقه؛ ولم يقدر على الكلام، كأن الكلام حُبسَ عنهُ، ومُنِعَ منه، ومنه الحصُور، وهو الممنوع أو الممتنع عن إتيان النساء، قال تعالى - في وصف يحيى عَلَيْهِ السَّلَامُ -: ﴿ ... وَسَـيِّدًا وَحَصُورًا... 🚓 [آل عمران].

ومن الحصْرِ بمعنى التضييق قوله تعالى: ﴿... وَٱحْصُرُ وهُمْ وَٱقْعُدُواْ لَهُمْ مُكَّلَّ مَرْصَدِ ... ٥ [التوبة]، أي: ضيقوا عليهم. والحصَرُ :ضيق الصدرقال تعالى: ﴿...حَصِرَـثُ صُدُورُهُمْ أَن يُقَاتِلُوكُمْ...۞ [النساء]، أي: ضاقت صدورهم بقتالكم (١٠).

والقصر في اللغة: الحبس، وهو أحد أصلين دلُّ عليهما هذا التركيبُ اللغويُّ كما أفادته عبارة ابن فارس (٢)، ومنه قوله تعالى: ﴿ حُورٌ مَّقُصُ وِرَاتٌ فِي ٱلَّخِيَامِ ۞ ﴾ [الرحمن]، أي: مَحْبُوسَاتٌ فِي خِيَام مِنَ الدُّرِّ مُخَدَّرات عَلَى أَزواجهن فِي الْجَنَّاتِ"، ويقال: قصرتُ نفسى على الشَّىء: إذا حبسْتَها عليه وألزمتَها إياه (١).

والقصر في الاصطلاح: تخصيص شيء بشيء وحصرُه فيه (٥) أو هو: تخصيص أمر بآخر

<sup>(</sup>١) ينظر: مادة [حصر] في مقاييس اللغة ٢/ ٧٢، ولسان العرب ٤/ ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مقاييس اللغة [حصر] ٥/ ٩٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تهذيب اللغة لأبي منصور محمد بن أحمد الأزهري (ت: ٣٧٠هـ)، تحقيق: محمد عوض مرعب- دار إحياء التراث العربي - بيروت- الطبعة: الأولى، ٢٠٠١م. [ق ص ر] ٨/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تاج العروس من جواهر القاموس لمرتضى، الزَّبيدي محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، (ت: ١٢٠٥هـ) تحقيق: مجموعة من المحققين - دار الهداية دون طبعة أو تاريخ. (۲۲/۱۳). [حصر] ٥/ ٩٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التعريفات الفقهية محمد عميم الإحسان البركتي - دار الكتب العلمية (إعادة صف للطبعة القديمة في باكستان ١٤٠٧هـ = ١٩٨٦م)، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤هـ = ٢٠٠٣م. (ص: ١٧٥).

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

بطريق مخصوص، ويقال أيضا: إثبات الحكم للمذكور ونفيه عمَّا عداه ...

والقصر: يأتي في اللّغة بمعنى التّخصيص، يقال: قَصَرَ الشَّيْءَ على كذا، إذا خصّصه به، ولم يجاوز به إلى غيره، ويُقالُ: قَصَر غلَّةَ بستانه على عياله، إذا جعلها خاصّةً لهم، وقَصَر الشيءَ على نفسه: إذا خصَّ نفسَه به فلم يجعل لغيره منه شيئًا (٢).

والتخصيص يسميه أرباب البيان: الاختصاص، ولا يحسن إلا أن يكون تخصيص الشيء بمعنى ظاهر (۲) ، والقصر والاختصاص عند علماء المعاني بمعنى واحد (۱) ، وقد جمع الجرجاني بينهما في تبويب واحد، مما يعني أنهما عنده بمعنى (۱) ، وذلك يفيد أن المصطلحات الأربعة عند أرباب البيان متفقة المدلول –غالبًا –، فقصر شيءٍ على شيءٍ يعني حصر ، فيه، واختصاصه وتخصيصه به دون غيره، واختلافها إنما هو في الطرق المؤدية إلى كل منها، والأدوات المستعملة في ذلك، مما هو مبسوط في كتب البلاغة، ولا تستوعبه هذه التوطئة.

والذي يعنينا هنا أن القصر ومرادفاتِه الثلاثة يقع بين المبتدإ وخبرِه، والفعلِ وفاعلِه، والفاعلِ ومفعولِه، وبين الفعلِ ومتعلّقاتِهِ سوى بعضها، ومما يقع القصر والحصر والاختصاص فيه: الجارُّ والمجرورُ، وذلك بتقديمه على عامله، وهو بيتُ القصيد، والمعنِيّ بهذه الدراسة.

<sup>(</sup>٥) ينظر: دلائل اإعجاز ١/ ٣٢٨.



<sup>(</sup>۱) ينظر: معترك الأقران في إعجاز القرآن لجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي (ت: ٩١١هـ)، دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان- الطبعة: الأولى ١٤٠٨هـ = ١٩٨٨م. (١/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٧) ينظر: البلاغة العربية لعبد الرحمن بن حسن حَبَنَّكَة الميداني الدمشقي (ت: ١٤٢٥هـ)، دار القلم-دمشق- الدار الشامية، بيروت- الطبعة: الأولى، ١٤١٦هـ = ١٩٩٦م. (١/ ٥٢٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان لأبي بكر محمد بن أيوب بن سعد بن قيم الجوزية (ت: ١٥٧هـ) دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان، دون طبعة أو تاريخ. (ص: ١٥٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: حاشية الدسوقي على مختصر المعاني لسعد الدين التفتازاني (ت: ٧٩٢هـ) لمحمد بن عرفة الدسوقي، تحقيق: د. عبد الحميد هنداوي – المكتبة العصرية – بيروت – لبنان – الطبعة الأولى: ٨٤٤هـ = ٧٠٠٧م. (٢/ ١٩٨).

#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن } [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

وقد أفاض العلماء في ذكر أنواع القصر باعتباراته المختلفة، وأبانوا أنه باعتبار الحقيقة والإضافة نوعان: حقيقي وإضافي، والحقيقي منه تحقيقيٌّ وادعائي، والإضافيُّ باعتبار المخاطب ثلاثة أنواع: قصر إفرادٍ، وقصر قلب، وقصر تعيين.

والقصر بنوعيه باعتبار طرفيه قسمان: قصر موصوف على صفة، وقصر صفة على موصوف، وله طرق أبانوا عنها في تآليفهم من أهمها أربعة: أحدها: (إنما)، وثانيها: النفى والاستثناء، وثالثها: العطف بـ: (لا)، أو (لكن)، أو (بل)، ورابعها: تقديم ما حقه التأخير، ومن ذلك متعلقات الأفعال، والتي منها: تقديم الجار والمجرور على عامله (١٠).

وقد كثر ورود القصر ومرادفاته فيما ذكره ابن عاشور رَحَمُهُ اللهُ من أغراض تقديم المجرور على عامله، وقد أحصت الدراسة زهاء (٨٠) موضعًا جعل ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ فيها القصر أو أحد مرادفاته غرضا لتقديم المجرور على عامله، وغالبا ما ينص على نوع القصر أو الحصر أو الاختصاص، باعتبار طرفيه حينًا، وباعتبار الحقيقة والإضافة أحيانًا، وأحيانا تراه ينص على أن تقديم المجرورِ يفيدُ القصر تأكيدًا، وإن كان الأصل أن يفيده تأسيسًا.

وقد تنوعت عبارات ابن عاشور رَحِمَهُ أللَّهُ في ذلك، ففي نحو (٣٤) موضعا جعل القصر حقيقيًّا، إما نصًّا أو إلماحًا وإشارةً، وفي (١٧) موضعًا جعله إضافيا تصريحًا به، أو بأحد أنواعه (قصر إفرادٍ - أوقلبِ - أوتعيينِ)، وفي (٢٣) موضعا صرّح بأن غرض تقديم المجرور على عامله فيها هو الاختصاص، وفي (٤) مواضع فقط عبَّر بمصطلح التخصيص.

وسنعرض فيما يأتي لنماذج بالدراسة والبيان، لنجلِّي موقفَ ابن عاشور رَحمَهُ اللَّهُ من إفادة تقديم المجرور على عامله الحصر أو شيئا من مرادفاته.



<sup>(</sup>١) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية وتطورها د/ أحمد مطلوب، الدار العربية للموسوعات، بيروت - لبنان. الطبعة الأولى: ١٤٢٧هـ= ٢٠٠٦ هـ (٣/ ٤٤٨-٥١).

فهن القصر الحقيقي التحقيقي: ما جاء في التحرير والتنوير عند تفسير قول الله تعالى: ﴿... وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفُرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ ﴿ الْبَقرة]، قال الطاهر ابن عاشور رَحَمُهُ اللهُ: "وتقديم المجرور لإفادة الحصر: أي المصير إليك لا إلى غيرك، وهو قصر حقيقي، قصدوا به لازم فائدته، وهو أنهم عالمون بأنهم صائرون إليه، ولا يصيرون إلى غيره ممن يعبدهم أهل الضلال " (۱).

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

فقد عرض ابن عاشور رَحَمَهُ اللهُ على عادته لبيان حكمة تقديم المجرور على عامله، مبينًا أن مفاد ذلك هو القصر والحصر، وطرفا القصر في هذا الأسلوب هما: المقصور الذي هو المصر في مفاد ذلك هو المرجع والمآل، والمقصور عليه: الذي هو الرب سبحانه المذكور في قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾، إلا أن القصر هنا على ضمير الخطاب العائد إليه في: ﴿وَإِلَيْكَ ﴾، وهو من قصر الصفة على الموصوف.

وأما من حيث الحقيقة والإضافة، فإن ابن عاشور رَحَمُهُ اللهُ صرَّح بأنه قصرٌ حقيقيٌّ. ويُعَرِّفُهُ أربابُ البيانِ بأنه: "تخصيص الشيء بالشيء بحسب الحقيقة، وفي نفس الأمر بأن لا يتجاوزه إلى غيره أصلا" (٢).

والقصر الحقيقي يتضمن حكمين: أحدهما: إثباتُ الحكم للمذكور. والآخر: نفْيُه عمَّا عداه، وكلاهما حقيقة (٢)، وكلام ابن عاشور رَحَمُهُ ٱللَّهُ تضمَّن التصريح بشيئين:

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٣/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) كتاب التعريفات للشريف الجرجاني علي بن محمد بن علي الزَّين (ت: ١٦٨هـ)، تحقيق جماعة من العلماء بإشراف الناشر - دار الكتب العلمية - بيروت -لبنان - الطبعة: الأولى ١٤٠٣هـ = ١٤٠٣م. (ص: ١٧٦).

<sup>(</sup>٣) عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح لبهاء الدين السبكي أحمد بن علي بن عبد الكافي، (ت: ٧٧٣ هـ)، تحقيق: د. عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، بيروت - لبنان - الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ = ٢٠٠٣م. (١/ ٣٩٣).

#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن } [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

الأول: أن القصر حقيقيٌّ، وذلك منطبق تمام الانطباق على القصر الحقيقي بمفهومه السابق، فإن رجوع المخلوقين حقيقي روحًا وجسدًا، والمرجوع إليه على الحقيقة في الآخرة ليس إلا الله، والنصوص الدالةُ على هذا المصير والرجوع في التنزيل بالغةُ حدَّ الكثرة.

الثاني: أن المراد من إخبار المؤمنين بأن رجوعهم إنما هو إلى الله وحده لا إلى غيره ليس مقصودا لذاته، وليس المراد فائدتُه، وإنما المراد لازم تلك الفائدة؛ لأن المخبِر إنما يقصد بخبره أحد أمرين:

إمّا إفادة المخاطب فائدة يجهلها، فيكون الغرض من الإخبار حينئذٍ مجرد حصول الفائدة.

وإمَّا أن يكون المخاطب عالما بمضمون الخبر، والحكمُ معلوم له قبل إخباره به، ومثل هذا لا يمكن أن يقصد المتكلم إخباره بما يعلم، فإن ذلك من تحصيل الحاصل، ولكن يقصد المتكلم من إخباره آن ذاك شيئا لازمًا لتلك الفائدة لا يمكن انفكاكُه عنها.

والمخاطب هنا في قول المؤمنين: ﴿غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ هو الله تعالى، علام الغيوب الذي لا تخفى عليه خافية، وأمر رجوع الخلائق إليه لا يعزب عن علمه بداهةً، والمخبر بهذا الرجوع -وهم المؤمنون- أجلّ من أن يعتقدوا أنهم بإخبارهم هذا يفيدون الله تعالى فائدة يجهلُها، فلزم أن يكون لهم من هذا الإخبار معنى آخر هو من لوازم هذا الخبر، وهو: أنهم عالمون بأنهم صائرون إليه دون غيره من معبودات أهل الضلال والشرك.

فتقديم المجرور هنا أفاد قصر الرجوع على الله تعالى وحده على سبيل الحقيقة الخالية عن ضروب المجاز، وأن الرجوع إليه حكمٌ ثابتٌ له منفيٌّ عمَّن سواه، وقد دُلُّ على ذلك بتقديم ما حقه التأخير من المجرور على عامله، وهو المبتدأالمؤخر ﴿ ٱلْمَصِيرُ ﴾. والله أعلم



﴿ وَمِنَ القَصِرِ الحَقِيقِي الادِّعَائِيِّ: قُولُهُ اللهُ تَعَالَى: ﴿... ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلُـكُ ۗ لَا إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ ۖ فَأَنَّىٰ تُصْرَفُونَ ۞﴾[الزمر].

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٧٤م

قال الطاهر ابن عاشور رَحَمُهُ اللّهُ عند تفسير هذا الجزء من الآية الكريمة: "وتقديمُ المجرورِ لإفادَةِ الحصرِ الادِّعَائيّ، أي: الملْكُ لله لا لغيرِه، وأمّا مُلكُ الملُوكِ فهو لنقْصِهِ وتعَرُّضِهِ للزَّوالِ بمنزلَةِ العَكم "(١).

القصرُ الادعائيُّ هو: ما ينزَّلُ فيه ما عدا المقصورِ عليهِ منزلةَ المعدوم؛ قصداً للمبالغة والادعاء، فمضمون القصر الادعائيّ غيرُ مطابقٍ للواقع، إلاَّ أنّه جاء على سبيل الادعاء والمبالغةِ مجازاً (٢).

وتقديمُ المجرورِ هنا - كما هو واضح من كلام ابن عاشور رَحَمُهُ الله - أفادَ حصرَ الملكِ في الله تعالى، وهو من حصر الصفة في الموصوف، وهو حصرٌ لا يطابق الواقع، فإن كثيرا من ملوك الأرض لهم مُلكٌ، ولهم فيه تصرف، وغير جائز أن نثبت بهذا الحصر مُلكًا لله تعالى وننفيَه عمَّن عداه حتى يكون حصرا حقيقيا تحقيقيا، كما في إثباتنا الألوهية الحقَّة لله سبحانه، ونفينا إيّاها عمَّن عداه حين نشهد أن لا إله إلا الله.

غير أن ملك الله تعالى هو الملك الكامل الذي لا يعتريه عدمٌ أو زوال، أو نقصٌ واختلال، فهو الذي يستأهِلُ أن يُسَمَّى مُلْكًا، وأما مُلْكُ غيره فإن كان عادلًا فهو استرعاءٌ من الله عَرَّيَةً امتنانًا، وإن كان ظالمًا فهو تسليطٌ منه عَرَّيَةً على الخلق ابتلاءً (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير ٢٣/ ٣٣٦ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البلاغة العربية لعبد الرحمن حبنكة، ١/ ٥٤٥، والبلاغة الصافية في المعاني والبيان والبديع للدكتور/ حسن إسماعيل حسن عبد الرازق الجناجيّ، (ت: ١٤٢٩ هـ)، المكتبة الأزهرية للتراث – القاهرة – مصر – سنة الطبع: ٢٠٠٦ م. (ص: ١٦٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتوح الغيب في الكشف عن قناع الريب = حاشية الطيبي على الكشاف، شرف الدين الحسين بن عبد الله الطيبي (ت: ٧٤٣ هـ)، تحقيق: إياد محمد الغوج، د. جميل بني عطا، الناشر: جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم الطبعة: الأولى، ١٤٣٤ هـ = ٢٠١٣ م (١٥/ ٤٤٥).

# د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور - أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

ومن نافلة القول أن تقديم المجرور في نظير هذه الآية حقيقيٌّ تحقيقيٌّ لا ادّعائِيٌّ، وذلك في قوله تعالى: ﴿ ... وَلَهُ ٱلْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِّ ... ٣ ﴾ [الأنعام]، والفرق بينهما أن الملك في هذه الأخيرة مخصوص بيوم القيامة، والآية مخب-رةٌ بانفراده تعالى بالملك حين لا يمكن أن يُدَّعَى فيه مُلكُّ (١)، فإذا كان لغيره ملكُّ مِّا في الدنيا بمقتضى سنَنِهِ المقدَّرة، وشريعتِهِ المقرَّرة، فليس لأحدٍ يومَ القيامَةِ على الإطلاق ملكُّ، فلا تملك نفسٌ لنفس شيئًا من خير أو شرِّ، أو نفع أو ضُرِّ، قال تعالى: ﴿ لِّمَ ن ٱلْمُلْـ كُ ٱلْيَــوُمَّ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ۞﴾ [غافر]، وقال تعالى: ﴿ٱلْمُلْكُ يَوْمَبِنْ ٱلْحُنَّ لِلرَّحْمَنَ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَافِرِينَ عَسِيرًا ۞﴾[الفرقان] (٢). والله أعلم.

ومن القصر الإضاف: قول الطاهر ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ عند تفسير قول الله تعالى: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمٌّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانفَضُّ واْ مِنْ حَوْلِكً ... ﴿ ال عمران]: "وَتَقْدِيمُ الْمَجْرُورِ مُفِيدٌ لِلْحَصْرِ الْإِضَافِيِّ، أَيْ: بِرَحْمَةٍ مِنَ الله لا بِغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ أَحْوَالِهِمْ، وَهَذَا الْقَصْرُ مُفِيدٌ التَّعْرِيضَ بِأَنَّ أَحْوَالَهُمْ كَانَتْ مُسْتَوْجِبَةً الْغِلَظَ عَلَيْهِمْ، وَلَكِنَّ الله أَلَانَ خُلُقَ رَسُولِهِ رَحْمَةً بِهِمْ، لِحِكْمَةٍ عَلِمَهَا الله فِي سِيَاسَةِ هَذِهِ الْأُمَّةِ".

أجمع النّحاة على أن (ما) في قوله تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ ﴾ صلةٌ لا تمنع الباءَ من عملها فيما عَمِلَتْ فيه الجرَّ، والمعنى: فبرحمةٍ من الله لنْتَ لهم، إلا أنَّ (ما) قد أحدثَتْ بدخُولها توكيد المعنى (٤)، ف «ما» مزيدة للتوكيد، وللدلالة على أنّ لِينةُ صَالَلتَهُ عَلَيهُ مَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لهم ما كان إلا برحمة من الله تعالى.

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط ٤/ ٥٥٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير المنار ٧/ ٤٤٢.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٤/ ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه لأبي إسحاق الزجاج إبراهيم بن السرى بن سهل (ت: ٣١١هـ)، تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، عالم الكتب - بيروت- الطبعة: الأولى ١٤٠٨ هـ = ١٩٨٨م. (١/ ٤٨٢).

والآية نازلة في سياق أحداث يوم أُحُدٍ وما حصل فيه من مخالفة الرماة أوامرَ النبي صَالَّلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّرَ، وما ترتَّب على ذلك من الكرَّة التي أحدثَتْ في صفوف المسلمين ما أحدَثَتْ، وكانوا للمخالفة مستحقين للّوم، إلا أن الله تعالى ألانَ قلب نَبيِّهِ صَالَّلَةُ مَلَيْهِ وَسَلَرٌ فرفَقَ بهم ولم يعنِّفهم.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

فالرحمة من الله هنا: رَبْطُهُ على جأش النبي صَالَّلَهُ مَلَيْهِ وَسَلَّم، وتوفِيقُهُ للرفق والتلطُّف بهم حتى بعد ما خالفوه، وعصوا أمره، وانهزموا وتركوه (١).

وتقديم المجرور ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ ﴾ على عامله ﴿ لِنتَ ﴾ دالٌ على أن رِفقَ النبي صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم بهم ما حصل إلا بسبب الرحمة العظيمة التي أو دعها الله تعالى قلبَه، وهو قصر إضافي، أريد منه تعظيم قدر تلك الرحمة المودعة فيه.

وهو هنا من قصر الموصوف على الصفة، فالنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ في هذا السياق مقصورٌ في لِينِهِ بأصحابه على صفة الرحمة، بالإضافة إلى ما عداها من صفاته، كرعاية المصلحة، وحسن سياسة الأمة مثلا.

والقصر الإضافيُّ عندعلماء البيان: «تخصيص شيء بشيء بالإضافة إلى شيء آخر بأن لا يتجاوزه إلى ذلك الشيء، وإن أمكن أن يتجاوزه إلى شيء آخر في الجملة (٢).

فلو أُخِّرَ المجرورُ إلى موطنه المألوف كمتعلَّقِ من متعلَّقَاتِ الفعل فقيل: (فَلِنْتَ لهم برحمةٍ من الله)، لم يكن التركيب مفيدًا القصرَ، ولا دالًا على عِظَمِ الرحمة، ولا يمتنع حينئذ أن يكون الرفقُ وتركُ اللوم للمخالفين حاصليْنِ بعدَّة عواملَ، لا تمثل الرحمةُ إلا فردًا من أفرادها.

وقد مرَّ في التوطئة أن القصر الإضافي باعتبار المخاطب ثلاثة أنواع: قصر أفراد، وقصر قلب، وقصر تعيين، ويقرب أن يكون القصر هنا في هذا الموضع قصر آفراد، وهو الذي يعتقد المخاطب الشركة في الحكم فيه بين المقصور عليه وبين غيره، فنقطع بالقصر معنى الاشتراك، ففي قوله تعالى: ﴿فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُ ﴾ ردُّ على من يعتقد أن لينَ النبي صَالَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَم لأمته كان بالرحمة والمجود مثلا، أو بالرحمة ورعاية المصلحة.

1-09

<sup>(</sup>۱) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل لأبي القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري (ت: ههد)، دار الكتاب العربي – بيروت – الطبعة: الثالثة ، ۱٤۰۷ هـ..

<sup>(</sup>٢) ينظر: التعريفات للجرجاني (ص: ١٨٣).

#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن } [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية، وآثاره العنوية

ومن الاختصاص: قوله الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ع وَيُسَبِّحُونَهُ و وَلَهُ و يَسْجُدُونَ ٢ ۞﴾ [الأعراف]، يقول ابن عاشور رَحَمَهُ ألَّتُهُ عند بيان معنى هذه الآية: " وتقديم المعمول من قوله: ﴿وَلَهُو يَسْجُدُونَ﴾ للدلالة على الاختصاص، أي: ولا يسجدون لغيره، وهذا أيضا تعريضٌ بالمشركينَ الَّذين يسجدون لغيره، والمضارعُ يفيدُ الاستمرارَ أيضًا"(١٠).

ذكر المفسرون في سبب هذه الآية الكريمة أن كفار مكة لما قالوا: ﴿... أَنْسُجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا ... ﴾ [الفرقان]؟ نزلت هذه الآية تخبر أن الملائكة وهم أكبر شأنا، لا يتكبرون عن عبادة الله ".

وقد أخبر الله تعالى عن الملائكة في هذه الآية بأخبار ثلاثة، أولها: نفي الاستكبار عن عبادته، وذلك هو الموجب للطاعات، كما أن الاستكبار هو الموجب للعصيان. ثانيها: إثبات تسبيحهم لله تعالى وتنزيههم إيَّاه عن جميع ما لا يليق بذاته المقدّسة. ثالثها: السجود له")، وهو إما كنايةٌ عن التذلل والخضوع له بالعبادة، أو السجودُ هنا بمعنى الصلاة، فيكون من إطلاق الجزء وإرادة الكل.

والجار والمجرور في قوله تعالى: ﴿وَلَهُو ﴾ معمولٌ للفعل المضارع ﴿ يَسْجُدُونَ ﴾، وحق العامل أن يتقدم على معموله، إلا أن المعمول قُدِّمَ إيذانًا بالاختصاص والحصر، أي: يخصونه بالسجود دون غيره فلا يسجدون إلا لله، لأنه لا يصح السجود إلا له.

وهذا الحصر الناشئ عن تقديم المجرور هنا فيه تعريضٌ بمن يسجد لغير الله؛ فإن الملائكة مع شرفهم وقربهم من الله تعالى بالمكانة يخصونه بالسجود، فمن دونهم في المكانة أولى بذلك؛ تشبُّها بهم وطلبا لتحصيل رتبتهم، وهذا الحصر فيه فوق ذلك تحريض للمؤمنين على ترك الاستكبار، ودوام التسبيح والسجود، كما هو حال الملائكة في عبادتهم (٠٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير ٩/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: زاد المسير زاد المسير ٢/ ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير البحر المحيط ٥/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل لناصر الدين أبي سعيد عبد الله بن عمر بن محمد البيضاوي (ت: ٦٨٥هـ)، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي - دار إحياء التراث العربي - بيروت - الطبعة: الأولى: ١٤١٨ هـ. (٣/ ٤٨)، والتسهيل لعلوم التنزيل لأبي القاسم محمد بن أحمد بن محمد بن عبدالله ابن جُزَيِّ الكلْبيّ (ت: ٧٤١هـ) تحقيق د/ عبدالله الخالدي - دار الأرقم بن أبي الأرقم - بيروت الطبعة: الأولى : ١٤١٦ هـ. (١/ ٣١٩).

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

و قد علَّل أبو حيَّان رَحِمَهُ اللَّهُ تقديمَ المجرور في هذه الآية بالاختصاص، واستظهر أن يكون التقديم لأجل أن يقع الفعل في رأس الآية فتتشاكل فواصل السورة، وتتفق رؤوس الآي فيها (١).

وأرى أنه لا مانع من إفاد تقديم المعمول هنا الغرضين معا، وأوْلاهما ما له اتصال بالمعنى وهو الحصر والاختصاص، ثم ما له اتصال بالتناسق وجرس الأصوات، وفي كلِّ إشارة إلى الإعجاز، فضلا عن أن الحصر والاختصاص وارد في تعليل جماعة من المفسرين لتقديم المعمول في هذا الموطن، وافقت وجهتُهم فيه وجهة ابنِ عاشور رَحَهُ أللَّهُ، منهم الرازي، والبيضاوي، وابن جزي الكلبي رحمهم الله أجمعين (٢).

#### 000

# الثًا: تقديمُ الجرور على عامِلِهِ لغرض (رعاية الفاصلة).

الفاصلة لغةً: يقول ابن فارس: الفاء والصاد واللام كلمة صحيحة تدل على تمييز الشيء من الفاصلة لغةً: يقول ابن فارس الفاء والصاد واللام كلمة صحيحة تدل على النِّظام (١) الشيء وإبانته عنه ... وتطلق الفاصلة على الخَرزة الَّتِي تفصِل بَيْنَ الخَرزتين فِي النِّظام ...

والفاصلة في الاصطلاح: كلمة آخر الآية كقافية الشعر وقرينة السجع (٥).

ولمعرفة الفواصل طريقان عزاهما الزركشي لأبي إسحاق الجعبري شارح الشاطبية:

أحدهما توقيفي: فكل ما ثبت أن النبي صَالَتُهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ أنه وقف عليه دائما فهو فاصلة، وما وصله دائما فليس بفاصلة، وما وقف عليه مرة ووصله أخرى لم يُقطع بكونه فاصلة؛ لاحتمال أن يكون الوقف لتعريف الفاصلة، أو لتعريف الوقف التام، أو للاستراحة، ولاحتمال الوصل أن يكون غير فاصلة، أو فاصلة وصلَها لتقدم تعريفها.

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق ٥/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مفاتيح الغيب ١٥/ ٤٤٦ ، و أنوار التنزيل٣/ ٤٨ ، والتسهيل لعلوم التنزيل ١/ ٣١٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معجم مقاييس اللغة [فصل] ٤/ ٥٠٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: لسان العرب [فصل] ١١/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: البرهان في علوم القرآن ١/ ٥٣.

# د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن ] تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور - أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

والآخر قياسيٌّ: وهو ما ألحق من المحتمل غير المنصوص بالمنصوص لمناسِب، ولا محذور في ذلك لأنه لا زيادة فيه و لا نقصان وإنما غايته أنه محل فصل أو وصل".

والفاصلة عادة ما تأتي مؤتلفة مع ما يدل عليه الكلام، متعلقة بمعنى الآية كلها تعلُّقا تاما، بحيث لو طرحت لاختل المعنى واضطرب الفهم، فهي تؤدي في مكانها جزءا من معنى الآية، ينقص ويختل بنقصانه، لكن منه ما يظهر ومنه ما يستخرج بالتأمل للَّبيب (٢).

وقد نَسَبَ الزركشيُّ إلى الزمخشريِّ قولَه: إن المحافظة على الفواصل لا تحسن إلا مع بقاء المعاني على سدادها بحسب ما يقتضيه حسن النظم والتئامُه- كما لا يحسن تخير اللفظ المونق في السمع، السلس على اللسان إلا مع مجيئه منقاداً للمعاني الصحيحة المنتظمة، وأما إهمال المعاني والاهتمام بتحسين اللفظ وحده غيرَ منظور فيه إلى مؤدًّاه فليس من البلاغة في فتيل أو نقير (٣).

وهل رعاية الفاصلة من البديع أم المعاني؟ سؤال افترضه الدُّسوقي مجيبًا عنه في إحدى فَنْقَلَاتِهِ في حاشِيتِهِ على مختصر المعاني للسَّعد التَّفتازاني، قال: "فإن قلتَ: إن رعاية الفواصل من البديع قلتُ: قد سبق بيان إمكان انخراطِه في سلك المعاني من جهة أن المناسبة للفواصل بعد الإتيان بها رعاية كونها جميعًا على نمط واحدٍ أولها كآخرها" في

وقد بدا جليًّا اعتماد ابن عاشور رَحَمُهُ اللَّهُ على رعاية الفاصلة في تعليل تقديم المجرور على عامله، حيث بلغت المواضع التي اعتمدَ فيها رعاية الفاصلةِ سببًا وعلَّةً في تقديم المجرور على عامله بضعًا وستين موضعًا، اكتفى في بعضها بعلة رعاية الفواصل، وفي بعضها أوردها قرينَ عللِ أخرى اختلفتْ باختلاف المواضع، وتنوُّع المعاني واتساعها.

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان في علوم القرآن ١/ ٩٨، والإتقان ٣/ ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البرهان في علوم القرآن ١/ ٧٨-٧٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البرهان في علوم القرآن ١/ ٧٢.

<sup>(</sup>٤) حاشية الدسوقي على مختصر المعاني للسعد التفتازاني ٢/١١.

والآن حين إيراد نماذج من تعليل ابن عاشور رَحَمَهُ الله تقديم المجرور على عامله برعاية الفاصلة وحدها من غير مشاركة علل أخرى، نستجلي من خلالها مراده برعاية الفاصلة في تعليل ذلك النوع من التقديم، وأما ما كانت رعاية الفواصل فيه إحدى علَّتين أو إحدى عللٍ ثلاث، فسأرجئ دراسة نماذج منها للمبحث الثاني بمشيئة الله تعالى.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

#### 000

منذلك: قوله رَحَمُهُ اللهُ عند تفسير قول الله تعالى: ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ عَايَةٍ مِّنْ عَايَةٍ مِّنْ عَايَةٍ مِّنْ عَايَتِ رَبِّهِم إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ۞ [الأنعام]: "وأصل الإعراض صرف الوجه عن النظر في الشيء، وهو هنا مجازٌ في إباء المعرفة، فيشمل المعنى الحقيقي بالنسبة إلى الآيات المبصَرَات كانشقاق القمر، ويشمل ترك الاستماع للقرآن، ويشمل المكابرة عن الاعتراف بإعجازه وكونه حقا بالنسبة للذين يستمعون القرآن ويكابرونه، كما يجيء في قوله: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ ۖ ۞ [الأنعام]: وتقديم المجرور للرعاية على الفاصلة "(١).

ومن ذلك: قوله رَجَمَهُ أَللَّهُ عند تفسير قول الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَكُبَرَ هُوَ وَجُنُودُهُ وَ فَى ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِقِ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ [القصص]: "ومعنى ذلك: ظنوا أن لا بعث ولا رجوع؟ لأنهم كفروا بالمرجوع إليه. فذكر إلينا لحكاية الواقع وليس بقيد، فلا يتوهم أنهم أنكروا البعث ولم ينكروا وجود الله مثل المشركين. وتقديم إلينا على عامله لأجل الفاصلة" (١).

ومن ذلك: قوله رَحِمَهُ ٱللَّهُ عند تفسير قول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ أَعِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ أَعِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ بَلُ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَافِرُونَ ۞ [السجدة]: "... وتقديم المجرور على ﴿ كَافِرُونَ ﴾ المرعاية على الفاصلة، والإتيانُ بالجملة الاسمية لإفادة الدوام على كفرهم والثَّبات عليه " ".

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٢١/ ٢١٩.



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٧/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٢٠/ ١٢٤.

#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

هذه بعض المواضع التي علَّل فيها ابن عاشور رَحَمُهُ آللَّهُ تقديم المجرور على عامله برعاية الفاصلة، والمقصود هنا أن يقدُّم المجرورُ المستحق للتأخير، ويؤخَّر العامل المستحق للتقديم ليقع العامل المختوم بحرف مشاكل للحرف الأخير في الفواصل السابقة واللاحقة في نهاية الآية، فيحصل بذلك تآخي الفواصل واتفاقها في الحرف الذي بنيتْ عليه أو فيه وفي الذي قبله، وذلك أوقع في النفس، وآخذ للَّبِّ، وأدعى إلى الإقبال، وأدلَّ على حسن التأليف.

وقد عد رَحَمُهُ اللَّهُ رعاية الفاصلة من مقتضيات الفصاحة، ولعله يعنى الفصاحة اللفظية، وهذا مصرح به في قوله: "وتقديم المجرور في قوله: ﴿ ... وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ ﴾[الأنفال] إما للرعاية على الفاصلة، فهو من مقتضيات الفصاحة مع ما فيه من الاهتمام باسم الله..." (١).

والفصاحةُ عند أرباب البيان: مطابقة الكلام لمقتضى الحال، وقطعًا لا تتم هذه المطابقة إلا بتوافق الألفاظ مع المعاني المرادة.

إذًا فرعاية اللفظ - ومنه الفاصلة - جزءٌ من المعنى، وليست رعاية الفاصلة ملحظًا شكليًّا من الزخرف البديعيّ؛ فغير جائز في البيان العالى التعلق بملحظ شكليٌّ في اللفظ لا يقتضيه المعنى، فتقديم المعمول على عامله يجب أن يكون لمقتضى معنويِّ بلاغيٍّ، يقويه الأداء اللفظيّ، دون أن يكون الملحظ الشكلي هو الأصل (٢).

على أنه ورد في كلام ابن عاشور رَحمَهُ ألله في بعض مواطن تقديم المجرور على عامله تصريحٌ بأن رعاية الفاصلة معدود عنده من البديع لا من المعاني (٢٠).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٩/ ٥٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير البياني للقرآن الكريم التفسير البياني للقرآن الكريم لعائشة محمد على عبد الرحمن المعروفة ب: بنت الشاطئ (ت: ١٤١٩هـ)، دار النشر: دار المعارف – القاهرة – الطبعة: السابعة، بلا تاريخ. ١/ ٣٥.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٢١/٩.

وإذا كان البديع مرادا به عندهم: المزايا التي تزيد الكلام حسنًا وطلاوة، وتسكوه بهاءً ورونقًا، بعد مطابقته لمقتضى الحال مع وضوح دلالته على المراد لفظا ومعنى (١)، فإن للفاصلة دورًا لا يُجهل في تتميم بناء الآية شكلا ومضمونًا، ومبنًى ومعنى، لأن التصرف في الكلام تقديما وتأخيرا، وحذفًا وذكرًا، ووصلًا وفصلًا ونحو ذلك لا ينبنى على الأمور الشكلية البحتة، بل المعنى في كل ذلك أساسٌ معتبر.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٧٤م

وقد عقد الزركشيُّ فصلا في البرهان بعنوان: «إيقاع المناسبة في مقاطع الفواصل» بَيَّنَ فيه تأثير الفاصلة بشكل واضح في اعتدال نسق الكلام وحسن موقعه من النفس تأثيرا عظيما اقتضى أحيانا الخروج عن نظم الكلام لأجل الفاصلة في مواضع عدَّدها، ومنها تأخير ما حقه أن يقدَّم، ويعنى به العاملَ الذي تَقَدَّمَ معمولُهُ عليه (٢).

والظنُّ بمفسر غارقٍ في البلاغة خبيرٍ بأساليبها كابن عاشور أنه لا يعزب عنه دور الفواصل في تتميم المعاني، واعتدال نسق الكلام وحسن تأليفه بما يحقق أعلى درجات الفصاحة، وذروة سنام الإعجاز.

وفي هذا الإطار نفهم تعليل ابن عاشور رَحَمَهُ أللَه تقديم المجرور على عامله برعاية الفاصلة وفق ما تقرر في كلام بنت الشاطئ الذي سبقت الإشارة إليه، وما أشار إليه الزركشي بالفصل الذي عقده في برهانه، والله تعالى المستعان.



<sup>(</sup>۱) جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع لأحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي (ت: ١٣٦٢هـ)، ضبط وتدقيق وتوثيق: د. يوسف الصميلي - المكتبة العصرية - بيروت بلا طبعة ولا تاريخ. (ص: ٢٩٨).

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن ١/ ٦٠-٦٢.

# المطسلب الثاني

تقديم المجرور على عامله لفرض واحد قليسل السدُّور في القسرآنِ الكسريمِ.

# وفيه التقديم للأغراض الآتية:

أولا: التَّنبيــــــه،

ثانيًا: الإجمال قبل التفصيـل.

ثالثًا: مراعساة النظسير.

رابعًا: التشـــويـــقُ.

خامسًا: إفادة معنى الشرط.

سادسًا: للتَّقَــوِّيوالتاكيـــد.

سابعا:التعسريسش.

#### المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٢م

سبق أنَّ تقديم المجرور على عامله لغرض واحدٍ اقتضاه عند ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ منه ما ورد في كلامه كثيرا مكرَّرًا، متناولا مواضع كثيرة من تقديم المجرور على ما عمل فيه، ومنه ما وجد مذكورا في تفسيره مرة واحدة، أو بضع مراتٍ، وفي المطلب السابق عرضَتِ الدّراسةُ لما كثر دورُهُ من أغراض تقديم المجرور على عامله، وفي هذا المطلب نعرض للشق الآخر وهو ما لم يكثر دوره من تلك الأغراض البلاغية المفردة لتقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور رَحَمَهُ اللهُ.

#### 🕏 أولا: تقديم المجرور على عامله لغرض التنبيه.

التنبيه: التوعية والتفطينُ ولفت النظر، ويَرِدُ مع الفعل نبَّهَ حرفاً الجرّ «إلى» و «على»، فيقال: نبهه إلى الأمر، ونبَّه عليه بكذا (١).

والمراد هنا تفطين وتوعية السامع من أول الأمر بتقديم المجرور إلى شيء معينٍ لم يكن ليتنبَّ له يكن ليتنبَّ له بدون هذا التقديم، أو لو لاه لفهم خلاف المراد.

وتقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور رَحَمَهُ اللهُ لغرض التنبيه ورد في مواضع ثلاثة ، موضعان منها في التنبيه على أن المجرور المقدَّم خبرٌ لانعت، وهذا خاص بتقديم الخبر المسند المجرور على المبتدأ المسند إليه المؤخر، وموضعٌ واحدٌ فقط في التنبيه على أن العطف من عطف المفردات لا من عطف الجمل.

فأما الموضعان اللذان علَّلَ فيهما ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ تقدُّم المجرور (الخبر المسند) على عامله (المبتدأ المسند إليه) بأن ذلك حصل تنبيها على أن المجرور المقدم خبرٌ لا نعت فهما:

- ١- قوله تعالى: ﴿ ... وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ۞ ﴾ [البقرة] (١).
- ٢ وقوله تعالى: ﴿ وَمِمَّنْ حَوْلَكُم مِّنَ ٱلْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ ۖ... ۞ ﴾ [التوبة] (٢).

ففي الموضعين نصَّ ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ على أن علة تقديم (الجار والمجرور) هي التنبيه على أنه خبر، ولو أُخِّر لأوهم أن يكون نعتًا، في حين أنه في واقع الأمر خبر مقدم على عامله المبتدأ المؤخر.



<sup>(</sup>۱) ينظر: معجم الصواب اللغوي د/ أحمد مختار عمر (ت: ١٤٢٤هـ) بمساعدة فريق عمل، عالم الكتب - القاهرة - الطبعة: الأولى، ١٤٢٩هـ = ٢٠٠٨م. [٤٩٥٤ - نَبَّه على] (١/ ٧٤٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير ١/ ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق ١١/ ١٩.

#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن التقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

وعامل الرفع في المبتدأ -على مذهب سيبويه، وعليه جمهور البصريين- معنويٌ وهو الابتداء، وعامل الرفع في الخبر لفظي وهو المبتدأ (المسند إليه)، سواء تقدم المبتدأ على الأصل، أم تقدم الخبر لغرض بلاغيِّ ومسوِّغ معنويٍّ كما هنا، أو أنهما يترافعان كما يرى الكوفيون (١).

وعليه ففي الآية الأولى: ﴿عَذَابٌ ﴾ مرفوع بالابتداء و ﴿ أَلِيمٌ ﴾ نعتُ للعذاب، وخبر المبتدأ هو الجار والمجرور المقدم ﴿وَلَهُمْ ﴾ (٢)، مرفوع بالمبتدأ، وكان حق المبتدأ التقدُّم للصدارة، وحق الجار والمجرور التأخر، لكن هذا الترتيب الأصلى المألوف خولف هنا ليتنبَّهَ السامع إلى أن الجار والمجرور خبرٌ وليس نعتا؛ إذ لو أُخِّر المجرور فقيل: (وعذابٌ أليمٌ لهم) لتُوهِّم أن الجار والمجرور من تمام نعوت العذاب؛ لأن احتياج النكرة إلى النعت أشدُ من احتياجها إلى الخبر، ولبقيت النفس متشوِّفة إلى ورود الخبر، وليس ثمت خبرٌ منتظر، بل الحقيقة أن الخبر مصرَّحٌ به، ولِدَفْع هذا التوهم، ولتَفْطِينِ السامع إلى الخبر المصرَّح به عُكِس الترتيب، وقُدِّمَ الجار والمجرور (الخبر) تنبيهًا على ذلك.

وكذلك الأمر في الآية الثانية، فإن قوله: ﴿ مُنَافِقُونَ ﴾ مرفوع بالابتداء، وهو مؤخر في الذكر، وخبره هو الجار والمجرور المقدم في قوله: ﴿ وَمِمَّنْ ﴾ (٢)، والخبر مؤلَّفٌ من (مِنْ) الجارّة، أدغمت نونُها في ميم مجرورِها وهو: (مَنْ) الموصوله، أي: ومن الذين هم كائنون حولكم منافقون، وهما معًا جار ومجرور شبه جملة في محل رفع خبر مقدم عن المبتدأ ﴿ مُنَافِقُونَ ﴾ ، وقُدِّم الجار والمجرور

<sup>(</sup>١) ينظر: تمهيد القواعد بشرح تسهيل الفوائد لمحمد بن يوسف بن أحمد الحلبي، المعروف بناظر الجيش (ت: ٧٧٨ هـ)، تحقيق: أ. د/ على محمد فاخر وآخرون، دار السلام - القاهرة - مصر الطبعة: الأولى، ١٤٢٨هـ. (٢/ ٨٥٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكتاب الفريد في إعراب القرآن المجيد المنتجب الهمذاني (ت: ٦٤٣ هـ)، تحقيق: محمد نظام الدين الفتيح – دار الزمان للنشر والتوزيع، المدينة المنورة – المملكة العربية السعودية – الطبعة: الأولى، ١٤٢٧ هـ = ٢٠٠٦ م، (١/ ١٥٤)، والجدول في إعراب القرآن الكريم لمحمود بن عبد الرحيم صافي (ت: ١٣٧٦هـ)، دار الرشيد، دمشق – مؤسسة الإيمان، بيروت – الطبعة: الرابعة: ١٤١٨ هـ (١/ ٤٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التبيان في إعراب القرآن لأبي البقاء عبدالله بن الحسين بن عبدالله العكبري (ت: ٦١٦هـ)، تحقيق: على محمد البجاوي - الناشر: عيسى البابي الحلبي - القاهرة - مصر، دون طبعة أو تاريخ (٢/ ٥٧)، والكتاب الفريد ٣/ ٣١٢.

لتنبيهِ السامع على أنه خبر وليس نعتًا؛ إذ لو أخّر المجرور فقيل: (ومن الأعراب منافقون ممن حولكم) لتُوهِم أن الجار والمجرور (ممّن) نعت للمبتدأ؛ لكونه نكرة محتاجة إلى التعريف، والجمل بعد النكرات صفات، ولدفع ما قد يختلج في نفس السامع أن شبه الجملة نعتٌ قُدِّمَ على المبتدأ تنبيها على أنه خبر.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

وأما الموضع الذي علَّل ابن عاشور رَحَمُ اللهُ تقديم المجرور على عامله فيه بأنه جاء تنبيها على أن العطف من عطف المفردات لا من عطف الجمل، فذاك قول الله تعالى: ﴿ وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا... ﴾ [هود]، يقول ابن عاشور رَحَمُ اللهُ: "وتقديم المجرور للتنبيه على أن العطف من عطف المفردات لا من عطف الجمل؛ لأن الجارَّ لا بُدَّ له من مُتَعَلَّقٍ، وقضاءً لحق الإيجاز؛ ليُحْضَرَ ذكرُ عادٍ مرتين بلفظهِ ثمَّ بضمِيره".

الأصل في العطف هو عطف المفردات لا عطف الجمل (٢)، إلا أن عطف الجمل أوسع منه؛ لأن عطف الجمل عطف صوري (٣)، وقد اختلف معربوا القرآن الكريم في اعتداد العطف هنا من عطف المفردات.

فابن عاشور رَحَمُهُ اللَّهُ يرى أن العطف هنا من عطف المفردات؛ لأنَّ المجرور يحتاج عاملا يتعلق به، وهو هنا فعل الإرسال المصرح به سلفا في صدر قصة نبي الله نوح عَلَيْهِ السَّكَمُ مع قومه في الآية: [٢٥] من السورة الكريمة، فهو يرى أنه لا حاجة إلى إضمار عامل آخر من لفظه يتعلق به المجرور: ﴿وَإِلَى عَادٍ ﴾؛ لكون العامل مصرحا به هنالك، ولا يضر طول الفصل؛ لأن عطف المفردات هو الأصل، فقوله: ﴿وَإِلَى عَادٍ ﴾ عنده معطوفٌ على المجرور ﴿ إِلَى قَوْمِهِ تَهُ ﴾ في قوله تعالى: ﴿أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَ إِلَى قَوْمِهِ إِلَى قَوْمِهِ عَإِلَى قَوْمِهِ إِلَى لَكُمْ نَذِيرٌ مُّيِينٌ ۞ [هود].

ولو أُخِّر المجرور إلى موطنه الأصلي كمتعلَّق من متعلَّقات الفعل لكان التقدير: وأرسلنا هودًا أخَاعادٍ

<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير ١٢/ ٩٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تمهيد القواعد بشرح تسهيل الفوائد ٧/ ٣٤٥٤، والتحرير والتنوير ٣/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التحرير والتنوير ٤/ ٧٥.

#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

إلى عادٍ، ولتعيَّن على هذا أن يكون العطف عطف جملٍ، مع ما فيه من فوات الإيجاز بتكرار لفظ عاد، وكان بالإمكان الاستغناء عنه بقديم المجرور، وذلك ما لم يرق لابن عاشور رَحمَهُ ألَّتُهُ، فجعله من عطف المفردات.

ويرى الجمهور أن العطف هنا من قبيل عطف الجمل باعتبار أنه الأوسع، ولطول الفصل بين المتعاطفين، ولصحة تقدير عامل من لفظ الأول يتعلق به المجرور، وقدَّره النحاة: وأرْسلنا إلى عادٍ أخاهُم هُودًا (١)، وهو عين تقدير ابن عاشور رَحَمَهُ آللَهُ، إلا أن تقديرَه تقديرُ معنى، وتقديرَ النحاة تقديرُ إعرابٍ. والله أعلم.

#### انيًا: تقديم المجرور لغرض الإجمال قبل التفصيل.

الإجمال: إيراد الكلام على وجه يحتمل أمورا متعددة، والتفصيل تعيين بعض تلك المحتملات أو كلها<sup>(۲)</sup>.

والإجمال في عرف الأصوليين هو: خفاء المراد بنفس اللفظ خفاءً لا يدرك بالعقل بل ببيان من المجمِل، سواء كان ذلك لتزاحم المعاني المتساوية الأقدام كالمشترك، أو لغرابة اللفظ وتوحّشِهِ من غير اشتراك فيه كالهلُوع، أو باعتبار إبهام المتكلّم الكلام، فالمجمل إذًا ثلاثة أنواع: نوع لا يفهم معناه لغة قبل تفسيره كالهلوع في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ١ ﴿ وَالمَّعارِجِ]، ونوع معناه معلوم لغة لكنه ليس بمراد كالربا والصلاة، ونوع معناه معلوم لغة إلَّا أنَّه متعدَّد المدلول كالمشترك، فالخفاء في المشترك باعتبار الوضع، وفي قَسِيمَيْهِ باعتبار غرابة اللفظ، وإبهام المتكلُّم (٣).

وقد وظَّف ابن عاشور رَحِمَهُ ألَّلَهُ تقديمَ المجرور هنا في إفادة الإجمال قبل التفصيل في موضع واحد مبينا الفائدة المترتبة على ذلك الإجمال الذي أعقبه التفصيل، وذلك عند تفسيره قولَ الله تعالى: ﴿قَالَ

<sup>(</sup>١) ينظر: مشكل إعراب القرآن لمكى بن أبي طالب حَمّوش بن محمد بن مختار القيسي (ت: ٤٣٧هـ)، تحقيق د. حاتم صالح الضامن – مؤسسة الرسالة – بيروت – الطبعة: الثانية، ٥٠ ١٤ هـ (١/ ٢٩٦)، والتبيان في إعراب القرآن ١/ ٥٧٨، والكتاب الفريد في إعراب القرآن المجيد ١/ ٤٨١، والجدول في إعراب القرآن ١٢/ ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) كتاب التعريفات للشريف الجرجاني (ص: ٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم للتهانوي محمد بن على ابن القاضي محمد الحنفي (ت: بعد ١١٥٨هـ)، تحقيق: د. على دحروج، نقل النص الفارسي إلى العربية: د. عبدالله الخالدي، الناشر: مكتبة لبنان ناشرون – بيروت– الطبعة: الأولى – ١٩٩٦م. (٢/ ١٤٧٤).

رَبِّ ٱشۡرَحۡ لِى صَدْرِى ۞ وَيَسِّرُ لِيَ أَمْرِى ۞ ﴾ [طه]، قال رَحَمَهُٱللَّهُ: ''وَأَمَا تقديم هذا المجرور على متعلَّقِهِ(١) فلِيحصُلَ الإجمالُ ثم التفصيلُ، فيفيد مفاد التأكيد من أجل تكرر الإسناد''<sup>(٢)</sup>.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

# وقد تركز حديث العلماء هنا ومنهم ابن عاشور رَحْمَهُ أَللَّهُ حول مسألتين:

السائلة الأولى: زيادة ﴿ لِي ﴾ مع الفعلين ﴿ ٱشْرَحْ ﴾، و ﴿ وَيَسِّرُ ﴾ مع إمكان استقامة الكلام بدونها، وقد تواطأتْ أجوبتُهم عن ذلك، بأنها مزيدة لتوكيد الكلام، وتفخيم الأمر وتعظيمه، فيكتسي الكلام بزيادتها من تأكيد الطلب لشرح الصدر وتيسير الأمر ما لا يكون بدونها (٢).

كما أفادت زيادتُها تفخيمًا للأمر وتعظيمًا بإبهام كلِّ من المشروح والميسَّر في بادئ الأمر، ثمَّ تفسير هما في تاليه، فإن قوله تعالى: ﴿ أَشُرَحُ لِي ﴾ ، ﴿ وَيَسِّرُ لِي ﴾ يفيد طلبَ شرح لشيء مَّا وتيسير لشيء مَّا عنده، وقوله تعالى: ﴿ صَدْرِى ﴾ ، و ﴿ أَمْرِى ﴾ يفيد تفسيرَ هما وبيانهما، سيَّما وأن المقام مقام إرسالٍ، وهو مقتضٍ هذا التأكيد؛ لكونه مَظِنَّة تلقِّي المكارِهِ والشدائِد (أ) ، فضلا عمَّا في هذه الزيادة من إفادة أن منفعة شرح الصدر، وتيسير الأمر عائدة عليه وراجعة إليه عَلَيْ السَكامُ (أ).

كما أفادت زيادة اللام في (لي) معنى التعليل، أي: اشرح صدري لأجلي، ويسر أمري لأجلي، وهي اللام الملقبة بلام التبيين التي تفيد تقوية البيان وتوكيده، وهو هنا ضرب من الإلحاح في الدعاء لنفسه (٦).

السالة الثانية: تقديم ﴿ لِي ﴿ على متعلَّق الفعلين في الآيتين وتكريرُها، فمتعلَّق الفعل في

<sup>(</sup>٦) ينظر: التحرير والتنوير ١٦/ ٢١١.



<sup>(</sup>١) مراده هنا تقديم المجرور على متعلق الفعلين (اشرح)، و(يسر)، وهما المفعولين (صدري)، وأمري.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير ١٦/ ٢١١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مفتاح العلوم للسكاكي (ص: ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإيضاح في علوم البلاغة لجلال الدين القزويني محمد بن عبد الرحمن بن عمر، المعروف بخطيب دمشق (ت: ٧٣٩هـ)، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي - دار الجيل - بيروت - الطبعة: الثالثة، دون تاريخ. (٣/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن للشيخ/ محمد الأمين بن عبد الله الأرمي العلويّ الهرريّ، إشراف ومراجعة: د/ هاشم محمد علي بن حسين مهدي، دار طوق النجاة، بيروت – لبنان- الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ = ٢٠٠١ م. (٣٠٣/١٧).

### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن ] [ تَقَديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

الأولى: ﴿صَدْرِي﴾ ، وفي الثانية ﴿ أُمْرِي ﴾ ، وهذا التقديم للمجرور عليهما أفاد إجمالا أعقبه تفصيلٌ، مع ما في التقديم والتكرير من إظهار مزيدِ العناية بشأن مطلوبَيْ موسى عَلَيْوالسَّكَمْ، وفضل اهتمام باستدعاء حصولهما له واختصاصهما به ().

#### الثُّا: تقديم المجرور على عامله لغرض مراعاة النظير.

مراعاة النظير: فنُّ من فنون البلاغة، ومحسن من محسناتهاالبديعية، ومن إطلاقاتها عند أرباب البيان: التناسب، والتوفيق، والمؤاخاة، والائتلاف، وحدُّها: أن يجمع المتكلمُ بين أمرٍ وما يناسبُه لا على سبيل التضاد، لتحصل المطابقة، وشاهدُها العَلَمُ في القرآن الكريم آيتا سورة الرحمن: ﴿ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ۞ وَٱلنَّجْمُ وَٱلشَّجَرُ يَسْجُدَانِ ۞ ، فضمَّ النظير إلى نظيره فيهما، فالشمس والقمر من الكواكب، والنجم والشجر من النباتات.

ومراعاة النظير كما تقع بين معنيين أو أكثر تقع بين لفظين أو أكثر، فالأولى من المحسنات البديعية المعنوية، وهذه الأخيرة من اللفظية، وهي من الأساليب التي تستدعيها الأغراض المعنوية، وتقتضيها الأحوال، فإذا كان التناسب بين أول الكلام وآخره سمى تشابه الأطراف، وهو نوع من أنواع مراعاة النظير (٢)، وقد نظمها السيوطي في عقود الجمان بقوله:

> ثُمَّ مُرَاعَاةُ النَّظِيرِ جَمْعُ : أَمْرٍ وَمَا نَاسَبَهُ وَيَدْعُو تَنَاسُبًا فِإِنْ مُنَاسِبًا خُتِمْ .. مُبْتَدَأُ تَشَابُهَ الأَطْرَافِ سَمْ (٢)

<sup>(</sup>١) ينظر: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ٦/ ١٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ينظر: مفتاح العلوم للسكَّاكي (ص: ٤٢٤)، والإيضاح في علوم البلاغة لجلال الدين القزويني (ص: ٣٢٣)، وعروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح (٢/ ٢٣٤)، وخزانة الأدب وغاية الأرب لابن حجة الحموي، تقي الدين أبي بكر بن علي بن عبد الله الحموي (ت: ٨٣٧هـ)، تحقيق: عصام شقيو - دار ومكتبة الهلال-بيروت، دار البحار-بيروتالطبعة: الطبعة الأخيرة ٢٠٠٤م. (١/ ٢٩٣).

<sup>(</sup>٣) عُقُودُ الجُمَانُ في عِلْم الْمَعَانِي وَالْبِيَانْ، وهو نظم لكتاب «تلخيص المفتاح» للخطيب القزويني (ت: ٧٣٩)هـ، ناظمه: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت: ٩١١هـ)، تحقيق وضبط: عبد الحميد ضحا، دار الإمام مسلم - القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤٣٣ هـ = ٢٠١٢ م.

وفي التحرير والتنوير ثلاثة مواضع وجَّهَ ابن عاشور رَحَمَهُ الله فيها تقديمَ المجرور على عامله بأنه جاء مراعاة للنظير، أو ما سمّاه في بعضها المحاكاة (۱) ، إلا أن مراعاة النظير في موضعين منها اقترنت بغرضِ الاهتمام، وفي موضع واحد حصل التقديم لرعاية النظير لاغير، وبما أن هذا المبحث معقودٌ لما قُدّم فيه المجرورُ على عامله لغرض واحدٍ، فسنكتفي بدراسة هذا الأخير هنا، ونرجئ الآخريْن إلى المبحث القادم.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

يقول ابن عاشور رَحَمُهُ اللَّهُ عند تفسيره قول الله تعالى: ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَكُمُ وَفِيهَا نُعِيدُكُمُ وَمِنْهَا خَلَقْنَكُمُ وَفِيهَا نُعِيدُكُمُ وَمِنْهَا خَلَقْنَكُمُ قَارَةً أُخْرَىٰ ۞ ﴿ [طه]: " وتقديم المجرورات الثلاثة على متعلقاتها فأما المجرور الأول والمجرور الثالث فللاهتمام بكون الأرض مبدأ الخلقِ الأول والخلق الثاني، وأما تقديم وفيها نعيدكم فللمزاوجة مع نظيريه" ( ").

ففي هذه الآية الكريمة مجروراتٌ ثلاثةٌ، كلُّها في سياق الحديث عن الأرض، فالضمائر الثلاثة: (منها - وفيها - ومنها) كلها للأرض، ومعنى: ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا خُلْرِجُكُمْ وَمِنْهَا كُلُورِجُكُمْ وَمِنْهَا كُلُورِجُكُمْ وَمِنْهَا كُلُورِجُكُمْ وَمِنْهَا كُلُورِجُكُمْ وَالله اللارض، وإلى الأرض تارة أُخْرَى في المناه مبدؤكم؛ فإن أباكم آدم مخلوقٌ من ترابٍ من أديم الأرض، وإلى الأرض مصيرُكم بالدفن فيهاإذا مُثَّم ويَلِيتُم، ومن الأرض إخراجكم مرة أخرى بالبعث في القيامة، فبعد الإخراجة الأولى التي هي الخلق إخراجةٌ أخرى بالبعث؛ لأن إخراجَهُم وهم ترابٌ بمنزلة خلق آدمَ من ترابِ (").

<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير ٨-ب/ ١٦، ١٦٢ / ٣٠، ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير ١٦/ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن وإعرابه لأبي إسحاق الزجاج ٣/ ٣٦٠، والهداية إلى بلوغ النهاية لأبي محمد مكي بن أبي طالب حَمّوش بن محمد بن مختار القيسي (ت: ٤٣٧هـ)، تحقيق: مجموعة رسائل جامعية بكلية الدراسات العليا والبحث العلمي – جامعة الشارقة، بإشراف أ. د: الشاهد البوشيخي، الناشر: مجموعة بحوث الكتاب والسنة – كلية الشريعة والدراسات الإسلامية – جامعة الشارقة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٩ هـ = ٨٠٠٨ م (٧/ ٢٥٥٤)، والبحر المحيط في التفسير (٧/ ٤٤٣)، وتفسير القرآن العظيم لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي (ت: ٤٧٧هـ)، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة –السعودية – الرياض – الطبعة: الثانية ١٤٩٠هـ = ١٩٩٩ م (٥/ ٢٩٩).

وبالمجيئ إلى تقديم المجرورات الثلاثة على عواملها، فإن المجرور الأول متعلقٌ بالفعل ﴿خَلَقْنَكُمْ ﴾؛ إذ هو العامل فيه، وأصل الترتيب مقتضِ تأخير المجرور عن الفعل؛ لكونه من متعلَّقَاتهِ، والتقدير (خلقناكم منها).

والمجرور الثاني متعلقٌ بالفعل ﴿ نُعِيدُكُمْ ﴾ ، والترتيب الأصلى للجملة يقتضى تأخير المجرور عن فعله؛ إذ هو من متعلَّقَاتِه، والتقدير (نعيدكم فيها).

والمجرور الثالث متعلقٌ بالفعل ﴿ نُخْرِجُكُمْ ﴾؛ وحق العامل التقدُّم على معموله، فالترتيب المنطقى للجملة تقديره: (ونخرجكم منها).

وقد خولف الترتيب الأصلى في الجمل الثلاث، فقُدِّم المجرور، وأُخِّرَ عاملُه المستحق للتقديم، وبلاغةُ القرآن تأبي أن يكون ذلك التقديم دون غرض بلاغيِّ، أومقتضًى معنوي، وهو ما أبان عنه ابن عاشور رَحْمَهُ ٱللَّهُ في نصِّه السابق.

ونلحظ أنه غاير بين أغراض التقديم، فأما المجروران الأول والثالث فغرض تقديم المجرور فيهما عنده: هو الاهتمام بالأرض التي منها نشأة البشر الأولى والآخرة؛ وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿وَلَقَدُ عَلِمْتُهُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْأُولَىٰ فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ١٠ [الواقعة]، ويقول تعالى: ﴿ وَأَنَّ عَلَيْهِ ٱلنَّشَأَةَ ٱلأُخْرَىٰ ١٠ [النجم]، فهي أصلهم الذي منه تفرَّعوا، ومقرُّهم الذي من بطنه يبعثون.

وأما المجرور الثاني، وهو المتوسط بين السابِقَيْنِ وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ ﴾، فتقديمه ليس ملحوظا فيه ذاك الاهتمام الذي في نظيريه - وإن كان محتملًا-، وإنما الذي اقتضى تقديمَه لونٌ من البديع يجعل الكلامَ أشَدَّ تناسُبًا، وأحسنَ تآخِيًا، وتكتسى معه الجملُ الثلاثُ في تركيبها ائتلافا وتوافقا، وهو بلاغة رعاية النظير.

فإن قلت: ما الحكمة في جعل ابن عاشور التقديم في المجرورين الأول والثالث للاهتمام، وفي الثاني لرعاية النظير؟ وهل ثمت فرق بين الثلاث حتى يغاير في حكمة التقديم؟

قلتُ: لعل ذلك الاهتمام في المجرورين الأول والثالث راجع إلى أن متعلَّق كل منهما غيبٌ جدير بالاهتمام، أولهما خلق آدم من تراب، وذلك خبر غيب لا اطلاع لأحد عليه، وهو من مظاهر القدرة البالغة، والثاني: إخراج الموتي من الأجداث للجزاء، وهو من أمور الغيب التي يجب الإيمان

#### المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٢م

بها، وقُد كثر فيها التكذيب، فاستحق متعلق المجرور في الموضعين مزيد اهتمام، فسُلِكَ بهماً مسْلك تُقديم ما حقه التأخير وفاء بحق ذلك الاهتمام.

وأما المجرور الثاني ﴿ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ ﴾ ، فهو متعلق بأمر الدفن في الأرض بعد الموت، وهو أمر مشاهد لا يرتاب فيه مؤمن ولا كافر ، فلم يكن حظه من الاهتمام كحظ نظيريه ، فطُلِبَ بتقديمه وإلَّم يكن ثَمَّ اهتمامٌ يقتضيه – مشاكلةُ قرينيَّه، ورعايةُ نظيريهِ لما في ذلك من ائتلاف الكلام وحسن سبكه وتنسيقه. والله أعلم.

#### 🕏 رابعًا: تقديم المجرور على عامله لغرض التشويق.

التَّشويقُ: مصدر شَوَّقَ، وأصل الشَّوقِ: نزوعُ النَّفْس إلى الشيء وتَعَلُّقها به، وشوَّقه إلى الشيء: أَحْدَثَ فِي نَفْسِهِ رَغْبَةً وَشَوْقًا إليه (١).

والتشويق من ضروب البلاغة وأساليبها الراقية، ومن طرقه تقديم ما حقَّه التأخير كالمسند، والمفعول، وبعض متعلَّقات الأفعال، فإن النفس عند تقديم ما حقه التأخير - سيما بعد الإشعار بأهميته، أو فظاعته، أو رفعة شأنه - تبقى مترقبة له، فيتمكن لكيْهَا عند ورودِه عليها فَضْلَ تمَكُّنٍ، وهو مع ذلك أروعُ في الخطاب، وأجلبُ لقبوله (٢).

ومن أغراض تقديم المسند عند علماء البيان إرادةُ التشويق إلى ذكر المسند إليه، وقد ذكروا أنه يكثرُ في مقاميْ المدح والوعظ، وذلك بأن يكون في المسند المتقدم طولٌ يُشَوِّقُ النَّفْسَ إلى ذكر المسند إليه؛ فيكون له وقعٌ في النَّفْسِ ومحَلُّ من القَبُول؛ لأنَّ الحاصلَ بعد الطلبِ أعزُّ من المُنْسَاقِ بلا تَعَب<sup>(٣)</sup>.

وقد أورد ابن عاشور رَحَمَهُ الله التشويق وحده سببا في تقديم المجرور (المسند) على عامله (المسند) على عامله (المسند إليه) في أربعة مواضع أنه وجعل التشويق أحدَ سببين، أو ثالث ثلاثة أسباب للتقديم المذكور في أربعة مواضع أُخَرَ يأتى ذكرها في المبحث القادم بمشيئة الله تعالى.

1.40

<sup>(</sup>١) ينظر: مادة [شوق] في مقاييس اللغة ٣/ ٢٢٩، ولسان العرب ١٩٢/٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ٢/ ٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: حاشية الدسوقي على مختصر المعاني للتفتازان ٢/ ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير ٢٢/ ٣١٧.

#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن } [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

من ذلك ما جاء في تفسير التحرير والتنوير عندهو قول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُ واْ وَلَا يُحَفَّ فُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا ۚ كَذَٰلِكَ نَجُ زِي كُلَّ كَفُ ورِ ٣ [فاطر]. يقول ابن عاشور رَحْمَهُ اللهُ معلِّلًا تقديم المجرور على عامله في هذه الآية: " وقدم المجرور في ﴿لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ ﴾ على المسند إليه للتشويق إلى ذكر المسند إليه؛ حتى إذا سمعه السامعون تمكَّن من نفوسهم تمام التمكن".

فَعِلَّةُ تقديم المجرور على عامله هنا عند ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ هي إفادة التشويق، والمشَوَّق إليه هنا هو المسند إليه المؤخر؛ إذ التقدير: (والذين كفروا نارُ جهنم لهم)، فالجار والمجرور (لهم) خبر مقدم عن المبتدأ المؤخر (نارُ)، وإنما ساغ الابتداء بالنكرة لأنها تعرَّفت بالإضافة، والجملة الاسمية خبر عن الموصول (والذين).

والسامع قد استحضر الموصول بعنوان الكفر المصرّح به في صلته ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾، ولابد لهؤلاء الكافرين من جزاء، وقد أُخِّر هذا الجزاء وقُدم عليه المجرور ﴿ لَهُمْ ﴾ ليفيد أن لهؤ لاء عند الله شيئا خصَّهم به، وجعله مستَحَقًّا لهم، لم يصرح به ابتداءً، ولما حصل التقديم والتأخير، تاقتْ النفس إلى الإحاطة بذلك المدخَّر لهم، وتشوقَتْ إلى معرفته، وتطلّعت إلى الوقوف عليه، وما بلغ الشُّوقُ منها هذا المبلغَ إلا بتقديم (الجار والمجرور - المسند) وكان حقم التأخير، وتأخير (المسند إليه - المبتدأ) الذي تتم به مع خبره الفائدة المنتظرة.

وحين ورد الجزاءُ بأنها نارٌ تحرق، لا يموتُ ساكنُها ولا يحيًا، يعلو فيها صُراخُهم، ويكثرُ فيها عويلُهم تمكَّنَ المعنى الواردُ في نفسِ السامع المتشَوِّقِ تمام التَّمَكُّن.

ولا ينبغي أن يُدَّعي هنا في تقديم المجرور قصرٌ؛ فإن النار ليست مقصورة على الكافرين حتى يُظَنَّ أن التقديم حصل لتحقيق القصر؛ إذ لو أُخِّرَ المجرورُ لَفَاتَ التَّشْويقُ المستفاد من التقديم مع بقاء المعنى صحيحًا، ويكون المعنى حيناله: (والذين كفروا نارُ جهنم لهم)، ولا يمنع أن تكون لغيرهم معهم، فلا وجه لادعاء الحصر من تقديم المجرور، فلم يبق إلا التشويق.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٢٢/ ٣١٧، وتنظر المواضع الأخر: ١/ ٢٦٠، ٥٧٣، ٢٦٠.

#### 🧇 خامسًا: تقديم المجرورعلى عامله لإفادة معنى الشرط.

الشرطُ: تعليقُ شيءٍ بشيءٍ وجودًا وعدمًا، بحيث إذا وجدد الأولُ وجد الثَّاني.

والشرطُ أسلوبٌ عربيٌّ له أركانُه وأدواته الموضوعة له أصالة مشل: (إن) وهي أم الأدوات الشرطية، و(مَنْ)، و(مهما)، أو التي تفيد الشرط تضمينًا وإشرابًا، مثل: (لو) و(لمَّا)، و(إذا)، ف: (إذا) مثلًا، موضوعة أصالة للظرفية الزمانية وقد تُضَمّن معنى الشرط، إلا أن هذه الأدوات المشْرَبة معنى الشرط أدواتٌ غيرُ جازمة.

ومن لطيف ما يذكر في هذا البحث أن تقديم المعمول على عامله -ظرفا كان، أو مفعولا، أو ممحرورا - قد يفيدُ معنى الشرطيَّة والتقييد على طريقة التضمين والإشراب، فَيُسزَّل المعمول المقدَّم منزِلةَ الشرط، فيراعى فيما بعده ما يُراعى في جواب الشرط وجزائه من دخول الفاء للربط بين رُكْنَي جملةِ الشَّرط، وإجراء أحكام الشرط عليه في الإعراب، ولم أجد فيما اطلعت عليه من كتب المفسرين من عرض لهذه المسألة وقرَّرها مثل ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ وهي عند المعنيِّين بالبلاغة من المفسرين كالزمخشري وأبي السعود إشارات من طرف خفي، بل أعياني وجود أثر لهذه اللطيفة حتى في كتب اللغة بلاغة ونحوًا.

وقد عرض ابن عاشور رَحَمُهُ اللهُ لذكر إفادة تقديم المجرور على عامله معنى الشرطية في ستة مواضع من تفسيره، قرَّر في جميعها أن هذا التقديم أَكْسَبَ المجرور معنى الشرطية أو التعليل القريب من الشرطية فدخلت الفاء في جوابه تارة، وتارة يُعامَل معاملة الشرط في الإعراب.

وبما أن هذه اللطيفة من فرائد ابن عاشور رَحَمَهُ الله ألتي قرَّرها كما لم يقرِّرها غيره فسنقف مع كلِّ من هذه المواضع الستة وقفةً يسيرة لتجلية معنى الشرطيَّة التي أفادها تقديم المجرور على عامله فيها؛ توفيةً لهذا المقام حقَّةُ.

وأول هذه المواضع الستة هو قول الله تعالى: ﴿قَالَ فَيِمَاۤ أَغُوَيْتَنِي لَأَقَعُدَنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ اللهُ وهو ﴿ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى عَامِلُهُ لإفادَةِ معنى التعليل، وهو قريبٌ من الشرط، فلذلك استحق التقديم، فإن المجرورَ إذا قُدِّمَ قد يُفيدُ معنى قريبًا من الشرطيَّة " (١).

<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير  $\Lambda - \omega / 2$ .



فقد بنى ابن عاشور رَحمَهُ اللَّهُ على تضمين الجار والمجرورِ معنى الشرط الحكمَ باستحقاقِه التقديمَ؛ لأحقيَّة الشرط بالصدارة، وأُخِّرَ العامل الذي حقُّه التقديم ليحصل الاهتمام بالمتعلَّق؛ إذ كان هو السبب في حصول المتعلِّق به، فالمجرور ﴿ فَبِمَآ ﴾ متعلِّق بالفعل: ﴿ أَغْ وَيُتَنِي ﴾، والإغواء هو السبب في القعود ﴿ لَأَقْعُدَنَّ ﴾ فالتقديم للاهتمام، ولأجل الاهتمام انْتُزعَت أحقيّـةُ لام القَسَم في صدارتِهَا لجملتِهَا، وبهذا التقديم ترتَّب قعودُ الشيطان للمؤمنين بكلِّ سبيلِ على الإغواء تَرَتُّبَ الجزاء على شرطه، فحصل من الاهتمام بمتعلَّق المجرور وهو فعل الإغواء ما لم يكن ليحصل لو استقل العامل والمعمول ومتعلقات الفعل كل بترتيبه الأصلى في هـذا التركيب من غير تقديم فقيل: (المُقعدنَّ صراطكَ المستقيمَ لهم بما أغويتنَّي)، ولفات معنى التعليل والشرطية، ولزال ما ترتُّب عليهما من الاهتمام.

﴿ وَأَمَا ثَانِي هَذَهُ المُواضِعِ السَّةَ فَهُو قُولَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ ... إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنْهَ دَتُّمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامُ فَمَا ٱسْتَقَامُواْ لَكُمْ فَٱسْتَقِيمُواْ لَهُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ۞ ﴾ [النوبة]، قال ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ: "و ﴿ فَمَا ﴾ ظرفية مُضَمَّنةٌ معنى الشرط، والفاء الداخلة عليها فاء التفريع، والفاء الواقعة في قوله: ﴿ فَٱسْتَقِيمُواْ لَهُمُّ ﴾ فاء جواب الشرط، وأصل ذلك أن الظرف والمجرور إذا قُدِّمَ على متعلَّقِهِ قد يُشْرَبُ معنَى الشرط فتدخلُ الفاء في جوابه" ( ).

فقد أُشرب المجرور بتقديمه معنى الشرطية، فدخلت الفاء في جوابه، وقدِّم المجرور المتضمن معنى الشرط؛ لأن الشرط أولى بالصدارة من الجواب، فكأنه قال: (فإن استقاموا لكم فاستقيموا لهم)، ولولا تضمين المجرور معنى الشرط ما استحق التقديم، ولكان التقدير - كما عند ابن عاشور رَحَمُ اللَّهُ-(فاستقيموا لهم ما استقاموا لكم، أي ما داموا مستقيمين لكم)، وبناء على تقديم المجرور صارت استقامة المؤمنين للمعاهَدِينَ عند المسجد الحرام مشروطةً بدوامهم هم على الاستقامة وعدم التعدي على معاهدات المسلمين، فاقتضى تقديم الجار والمجرور حصول فائدتين، أو لاهما: الشرطية المستفادة من التقديم، وثانيهما: دوام الاستقامة المستفاد من زمانية (ما)، وبذلك يحصل الاهتمام المنشود بالاستقامة وبدوامها لأنهما عصب المعاهدات، وقطبها الذي عليه تدور.

<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير ۱۲۲/۱۰.

وَاما ثالث تلك المواضع فهو قول الله تعالى: ﴿قُلْ بِفَضْلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَ فَبِذَالِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُ وَ خَيْرٌ مِّمَا يَجُمَعُونَ ۞ [يونس]. يقول ابن عاشور رَحَمَهُ الله: "ولما قُدم المجرور وهو ﴿ بِفَضْلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَلَى حصل بتقديمه معنى الشرط، فقرنت الجملة بعده بالفاء التي تربط الجواب؛ لقصد إفادة معنى الشرط، وهذا كثير في الاستعمال" (١).

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

فتقديم المجرورين المتعاطفين ﴿ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحُمَتِ هِ على العامل فيهما وهو: ﴿ فَلْيَفُرَ حُواْ ﴾ أفاد أن الفرح الحقيقي متسبب عن فضل الله ورحمته لا عن غيرهما تسبُّبَ الجزاءِ عن الشَّرط، "كأنه قيل: إن فرحوا بشيء فليخصوهما بالفرح، فإنه لا مفروح به أحق منهما""، وفيه من مقتضيات التلازم بينهما ما ليس فيه لو أخر فقيل: (ليفرحوا بفضل الله وبرحمته).

ورابع تلك المواضع قول الله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِللهُ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِللهُ عَلَى القصص]. قال ابن عاشور رَحْمَهُ اللهُ: "... واقتران جملة ﴿ فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِللهُ عُرِمِينَ ۞ بالفاء لأن الموصول كثيرا ما يعامل معاملة اسم الشرط فيقترن خبره ومتعلَّقه بالفاء تشبيها له بجزاء الشرط، وخاصة إذا كان الموصول مجرورًا مقدَّمًا فإنَّ المجرورَ المقدَّمَ قد يُقصد به معنى الشرطيَّة فيُعامل معاملة الشَّرط" أنه.

فالمجرور المقدَّمُ هنا هو (ما)، وهي تحتمل الموصولية كما ذهب إليه ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ والتقدير: (بالذي أنعمت عليَّ)، وتحتمل المصدرية أي: (بإنعامك عليَّ))، وتقديم (ما) المجرورة على كلا التقديرين صبغ الأسلوب بصبغة الشرطية التي جعلت تعهُّد موسى بترك مظاهرة المجرمين

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١١/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) الكشّاف ٢/ ٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ١١/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: جامع البيان في تأويل القرآن لأبي جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الطبري (ت: ٣١٠هـ)، تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ = ٢٠٠٠ م. (٩١/١٩٥).

# د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن [تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور - أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

على طريقة النفي المؤبدب: ﴿فَلَـنُ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ۞﴾ متسببًا عن إنعام الله عليه وإحسانه إليه، فالسببية والمسببية هنا من ثمرات معنى الشرطية التي اكتسبها المجرور بتقدُّمه،

ر. المعنى: بإنعامك على وبسبب إحسانك إليَّ وغفرانك لي فأنا ملتزم أَلَّا أكون معينًا لِلْمُجْرِمِينَ <sup>(١)</sup>.

وخامس تلك المواضع قول الله تعالى: ﴿ خِتَامُهُ و مِسُكُّ وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُتَنَافِسُونَ ﴿ وَمَا أَن تَكُونَ الفَاءَ فَاءَ جُوابٍ لشَّرَطٍ مَقَدَّر فِي المطففين]. قال ابن عاشور رَحَمَهُ اللهُ: "... وإما أن تكون الفاء فاء جُوابٍ لشرط مقدّر في الكلام يؤذنُ به تقديمُ المجرور؛ لأن تقديم المجرور كثيرا ما يعامل معاملة الشرط ... فالتقدير: إن علمتم ذلك فليتنافس فيه المتنافسون" (٢).

فالفاء الداخلة على الفعل المضارع في ﴿ فَلْيَتَنَافَسِ ﴾ محتمِلةٌ أوجهًا ثلاثةً عند ابن عاشور، فهي إما فصيحةٌ، وإما تفريعيَّةٌ، والوجه الثالث – وهو المعني هنا – أنها فاء الربط الداخلة على جواب الشرط لربطه به، غير أن الناظر في سياق الآية لا تبصر عيناه أداةً من أدوات الشرط الجازمة أو حتى غير الجازمة؛ ذلك لأنه شرط مقدَّرٌ تضمنه المجرورُ المتقدم وفق ما سبق تقريره في الأمثلة السابقة، فكأنه قال: إن علمتم الأوصاف لهذا الرحيق فليتنافس فيه المتنافسون، فقرنت جملة الجواب بالفاء الرابطة لقصد إفادة معنى الشرط، فيتسبب التنافس عن العلم بأوصاف الرحيق كتسبب الجواب عن شرطه، فتقوى فيه الرغبة، ويزداد عليه الإقبال.

وسادس تلك المواضع وهو آخرها قول الله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَٱنصَبُ ۞ وَإِلَى رَبِّكَ فَٱرْغَب [الشرح]. قال ابن عاشور رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "واعلم أن الفاء في قوله: ﴿ فَٱنصَبْ ﴾ وقوله: ﴿ فَٱرْغَب ﴾ رابطةٌ للفعلِ؛ لأنَّ تقديم المعمولِ يتضمَّنُ معنى الاشتراط والتقييد، فإن تقديم المعمول لما أفاد الاختصاص نشأ منه معنى الاشتراط، وهو كثير في الكلام "(").

<sup>(1)</sup> ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لأبي محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطية الأندلسي (ت: ٤٢٥هـ) المحقق: عبد السلام عبد الشافي محمد، - دار الكتب العلمية - بيروت- الطبعة: الأولى - ١٤٢٢ هـ. (٤/ ٢٨١).

<sup>(</sup>۲) التحرير والتنوير ۳۰/ ۲۰۷.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٣٠/ ١٨٨.

تعددت أقوال المفسرين في معنى النصب في قوله: ﴿ فَٱنصَبُ ﴾ ، ومردُّ تأويلاتهم إلى معنيين هما: التعب والإعياء، أو الكدُّ والاجتهاد، والمعنى: إذا خلوت من شُغلٍ الدّنيا أو من عبادةٍ ما فاجتهد في الطاعة أو في الدعاء، فبعد الفراغ من شغل الدنيا يكون الاجتهاد في الطاعة، وبعد الفراغ من العبادات يكون الاجتهاد في الدعاء.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

فارتبط النصَبُ في الطاعة والاجتهادُ في الدعاء بالفراغ من شواغل الدنيا أو من العبادة، كما يرتبط الجواب بشرطه، فبعد كلِّ فراغ اجتهادٌ ونصبٌ في العبادة والدعاء، يوجدُ بوجوده، ويتسبَّبُ عنه، وكذلك ترتبط كل رغبة بالله تعالى، والتقدير: إن كنت راغبا فارغب إليه، وفي ذلك ما فيه من الدلالة على اختصاص الرغبة بالله تعالى بألا تصرف لغيره. والله أعلم.

### 🧇 سادسًا: تقديمُ المجرور على عامِلِهِ لغرض التَّقَوِّي والتاكيد.

التأكيد: تمكينُ الشيءِ في النفسِ وتقويةُ أمرِه، وثمرتُه وفائدتُه إزالةُ الشكِّ وإماطةُ الشبهة عمَّا أنت بصدده (١).

والتأكيد منه ما يتعلق بالناحية الإعرابية، ومنه ما يتعلق بالأغراض البلاغية، والأساليب البيانة، وهذا القسم يستعمل كثيرا في القرآن وغيره -وهو المراد هنا- وهو عند أرباب البيان قسمان:

أحدهما: توكيد باللفظ والمعنى كقوله تعالى: ﴿ فَبِأَيِّ ءَالآهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ [الرحمن]. والآخور: وتوكيدٌ بالمعنى فقط (٢). ومنه ما نحن بصده.

وللتوكيد طرائقُ كثيرةٌ، ومسالكُ متعددةٌ مبسوطةٌ في مظانّها من تصانيف علماء البيانِ، وسنقصرُ الحديثَ هنا على التوكيدِ المستفادِ من تقديم المجرورِ على عامِلِهِ.

نص ابن عاشور رَحَمَهُ اللهُ على أن تقديمَ المجرورِ على عاملِهِ قد يكون غرضه المقصود، ومفادُه المنشود تقويةُ المعنى وتوكيدُه، فيُفيدُ تقريرَ المؤكّدِ وتمكينَه في ذهنِ السَّامع.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق (٢/ ٩٤ – ٩٧).



<sup>(</sup>١) ينظر: الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز ليحيى بن حمزة بن علي بن إبراهيم الحسيني العلويّ (ت: ٧٤٥هـ)، الناشر: المكتبة العنصرية - بيروت- الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ (٢/ ٩٤).

#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن } [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره العنوية

وقد أورد الشيخُ رَحَمُهُ اللَّهُ هذا الغرضَ البلاغيَّ منفردا في موضع واحد من تفسيره، وعدَّه من مقتضيات البلاغة في تقديم المجرور على عامله، وذلك عند تفسير قُول الله تعالى: ﴿ وَتَبَارَكَ ٱلَّذِي لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ الزخرف]، قال رَحَمَهُ اللَّهُ: " وتقديم المجرور في ﴿ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ لقصد التَّقَوِّي؛ إذ ليس المخاطبون بمثبتينَ رُجْعَى إلى غيره، فإنهم لا يؤمنون بالبعث أصلا" (أ).

فالغرض البلاغي المقصود من تقديم المجرور على فعل الرجوع العامل فيه هنا هو توكيد الرجوع إلى الله تعالى وتقويتُه لدى المخاطبين المنكرين لأصل الرجوع، والمنكِرُ يسـاقُ لـه الخبرُ مؤكَّدًا لإزالة إنكاره وشكِّه، وإثباتِ حصول ما استبعده وأنه واقع لا محالة، ولا يستقيم ادعاء الاختصاص أو الحصر في تقديم المجرور هنا؛ لأن المخاطب ليس مترددا حتى تُعيَّن له جهة الرجوع مثلا على سبيل قصر الإفراد أو التعيين؛ فليس المراد إفرادُه سبحانه بالرجوع إليه دون غيره، ولكن المراد أن يتقرر أصلُ الرجوع في ذهن السامع المنكر، ويتحقق أنه مرجوع إلى الله تعالى للحساب والجزاء.والله أعلم.

#### ابعًا: تقديمُ المجرور على عامِله للتعسريض.

التعريض: خلاف التصريح، يقال: عرَّضتُ لفلانِ أو بفلانِ إذا قلتَ قولا وأنتَ تعنيهِ، وهو مشتَقُّ من قولهم: عَرَضَ له كذا، إذا عن له أمرٌ خلافُ التَّصريح فيؤثرُهُ ويقصدُه (٢).

وله في اصطلاح البيانيين تعاريف عدة من أشهرها تعريف شهاب الدين النويري بقوله: "تضمينُ الكلام دلالةً ليس لها ذِكْرٌ، كقولك: ما أقبح البخل! لمن تُعَرِّضُ بِبُخْلِهِ"(١)، فَيُكَنِّى المتكلِّمُ بشيءٍ عن آخرَ لا يصرِّحُ به؛ ليأخذَه السامعُ لنفسه ويَعْلَمَ المقصودَ منه (3).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٢٥/ ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز ١/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٣) نهاية الأرب في فنون الأدب لأحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم القرشي شهاب الدين النويري (ت: ٧٣٣هـ)، دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ (٧/ ٦٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: خزانة الأدب وغاية الأرب لابن حجة الحموى ٢/ ٧٠٤.

#### المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٢م

و<u>التعريض</u> من الأساليب العربية الراقية العريقة، وهو مستعمل في كلامهم كثيرًا، وهو معدود عندهم ألطف وأحسن من الكشف والتصريح، ويعيبون في الرجل المكاشفة التي لا يمازجها تعريض.

ففي تقديم المجرور هنا إلماحٌ إلى تخويفٍ وتهديدٍ للمخاطبين بأنهم مجموعون إليه يوم القيامة بعد تفرّقهم، فالذي أنشأهم وبثّهُم في الأرض بالتناسل هو من سيُحشرون إليه للحساب والجزاء، على أنه لا يمتنع مع إرادة التهديد تعريضًا أن يُراد الحصر الحقيقي كما تفيده نظائر هذا الموضع في القرآن الكريم، فالحشر في الآخرة مقصور على الله تعالى قصراحقيقيًا، فلا محشور إليه إلا هو سبحانه، ويكون هذا الموضع مما أفاد فيه تقديم المجرور غرضين اثنين، أحدهما تصريحًا، والآخر تلميحًا.





<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير ۱۸/ ۱۰۵.

# المبحث الثاني

# تقديم المجرور على عامله لاكثر من غرض

#### وفيه مطلبان:

الطلب الأول: تَقْديمُ المجسرُور على عاملِهِ لفرضينْ.

الطلب الثاني: تقديمُ المجرور على عامِلهِ لثَلاثَةِ أغْراض.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

توطئة:

أسلفتُ أن المروم في هذا البحث بيانُ المقتضيات المعنوية، والأغراض البلاغية التي ارتكزعليها ابن عاشور رَحِمَهُ ٱللَّهُ في تعليل تقديم المجرور على عامله، وبيَّنَا أنه تارة يكون الغرض مفردًا، أي: يكون تقديم المجرور لعلَّةٍ واحدة، وتارةً يكون التقديم لأكثر من عِلَّة، وهذه الأكثرية هي ما بين غرضين وثلاثة أغراض، وهو ما اقتضى تقسيم هذا المبحث مطلبين، أولهما: لما قدِّم فيه المجرور على عامله لغرضين اثنين، والثاني: لما قدِّم فيه المجرور على عامله لثلاثة أغراض.

# المطسلب الأول

# تَقْديمُ المُحْرُورِ على عامله لغرضَيْن.

#### وفيهما يأتى:

أولا: تقديم الجرور على عامل ه للاهتمام مع رعاية الفاصلة.

ثانيا: تقديم الجرور على عامله للاهتمام مع الحصر وما في معناه.

ثالثًا: تقديم الجسرورعلى عامله للاهتمام مع التشويق.

رابعا: تقديم الجرور على عامله للاهتمام مع مسراعاة النظير.

خامسًا: تقديم المجرور على عامله للتَّقوِّي مع القصر أو مع رعاية الفاصلة.

#### المجسلة العلمية لكلية القـــرآن الكــريم للقراءات وعلومها بطنطا

#### العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م ا ولا: تقديمُ المجرور على عاملِهِ للاهتمَام معَ رعَايَةِ الفَاصِلَة.

سبق في المبحث الأول أن وقفنا مع الاهتمام ورعاية الفاصلة وقفة تعريف وتأصيل، وكذا أغلب الأغراض البلاغية التي سترد في هذا المبحث، والمقصود هنا بيان ما وجَّهَ فيه ابنُ عاشور رَجْمُهُ أَلَلَهُ تقديمَ المجرور على عامله بأنه جاء تحقيقًا لغرضَي الاهتمام ورعايةِ الفاصلةِ.

أوردَ ابن عاشور رَحْمَهُ اللهُ هاتين العلَّتين، وذَينِكَ الغرضين في بيان سبب تقديم المجرور على عامله فيما يربو على خمسين موضّعًا من تفسيره، أفاد فيها تقديم المجرور فائدتين إحداهما من المعاني وهي الاهتمام، والأخرى من البديع وهي رعاية الفواصل، أو هما جميعا من المعاني على قول بعض علماء البيان كما مربيانه في المبحث الأول.

عن فن عليه ابن عاشور رَحمَهُ اللَّهُ تقديمَ المجرور على عامله في قول الله تعالى: ﴿ أَوْلَكِيكَ عَلَمُ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ أَوْلَكِيكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَكُهُمُ ٱلْكِتَكِبَ وَٱلْحُكُمَ وَٱلنُّبُوَّةُ فَإِن يَكُفُ رُبِهَا هَـُؤُلَّاءِ فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمَا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَلْفِرِينَ ۞﴾ [الأنعام]: "وتقديم المجرور على عامله في قوله : ﴿ لَّيْسُواْ بِهَا بِكَلْفِرِينَ ﴾ لرعاية الفاصلة، مع الاهتمام بمعاد الضميرِ: ﴿ ٱلْكِتَابَ وَٱلْخُكُمَ وَٱلنُّبُوَّةَ ﴾ "(١)، فقد أفاد كلامه رَحْمَهُ اللَّهُ أن تقديم المجرورعلى عامله هنا تحقَّقَ به غرضان:

**أحدهما:** مراعاة ائتلاف الفاصلة مع ما أحاط بها من جانبيها من الفواصل سباقا ولحاقا ﴿يَعْمَلُونَ ۞﴾ - ﴿بِكُنفِرِينَ ۞﴾ - ﴿لِلْعَالَمِينَ ۞﴾، وقد حصل اتفاقها مع ما سبقها في الحرف الذي بُنيت عليه الفاصلة، مع كون الذي قبله فيهما حرف مد ولين، كما حصل اتفاقها مع ما لحقها في الحرفين الذي بُنيت عليه الفاصلة، والذي قبله، ولا يخفى مافي تآلف الفواصل من إظهار بلاغة القرآن، وحسن تأليف الكلام.

والآخر: الاهتمام بمرجع الضمير ﴿ بِهَا ﴾ ، وهو إما النبوة خاصة باعتبارها أقرب مذكور، واستظهره أبو حيَّان في البحر(")، أو باعتبارها جامعة للباقينن كما حققه أبو السعود(")، أو إلى الثلاثة ﴿ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحُكُمُ وَٱلنَّبُوَّةُ ﴾ ، كما أفادته عبارة ابن عاشور، وأجاز الوجهين الزمخشري وأبو السعود (4).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكشاف ٢/ ٤٣، وإرشاد العقل السليم ٣/ ١٥٩.



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٧/ ٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط في التفسير ٤/ ٥٧٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إرشاد العقل السليم ٣/ ١٥٩.

#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن التقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

فتقديم المجرور مُليخٌ بأهمية الثلاثة المشار إليها التي أمرنا بمراعاتها والقيام بحقوقها، وقد وكَّل الله تعالى للإيمان بها ورعاية حقوقها أقواما من الأنبياء المذكورين وأتباعِهم، ففي إيمانهم بها غنية عن إيمان الكفار. وفي التعبير عن رعايتهم لحقوق النبوة بالتوكيل الذي أصله: حفظ للشيء ومراعاتُه إيـذانٌ بفخامتها وعلوها، وأنه مما ينبغي أن يُقْدَر قدرها قياما بحق الوكالة، وعهد الاستحفاظ (١٠).

ومن ذلك: ما خرَّج عليه ابن عاشور رَحَهُ أللهُ تقديمَ المجرور على عامله في قوله تعالى: ﴿يَحَسِّرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِّ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ ـ يَسْتَهْزِءُونَ ٢٠٠٠ [يس]، قال رَحَمُهُ اللهُ: "... وتقديم المجرور على ﴿يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ للاهتمام بالرسول المشعر باستفظاع الاستهزاء به، مع تَأتُّي الفاصلة بهذا التقديم، فحصل منه غرضان من المعاني، ومن البديع". (١).

فقد نصَّ ابن عاشور رَحِمَهُ ٱللَّهُ على أن تقديم المجرور على عامله هنا اقتضاه غرضان بلاغيَّان من أغراض التقديم والتأخير، أحدهما: الاهتمام بمرجع الضمير، وهو ﴿رَّسُولِ ﴾ تأكيدا على رفعة مقام الرسول، وأنه مسحقٌ للتوقير، و تنبيها على خطر الاستهزاء به، وشؤم ما جلبه الاستهزاء على أصحابه من الحسرة والندم والكآبة.

والآخر: رعاية المشاكلة في الفواصل حيث اتفقت هذه الفاصلة مع التي قبلها والتي بعدها في الحرفين، الأخيرِ والذي قبله ﴿خَلِمِدُونَ ۞﴾ - ﴿يَسْتَهْزِعُونَ ۞﴾ - ﴿يَرْجِعُونَ ۞﴾ ، وقد صرَّح ابن عاشور أن الاهتمام مرده إلى علم المعاني، ورعاة الائتلاف في الفواصل من علم البديع.

وقد أفادابن عاشور رَحمَهُ أللَّهُ في بعض نظائر هذا الموضع أن المجرور قدم ليفيد القصر للمبالغة؛ لأنهم لما كانوا يكثرون الاستهزاء برسلهم وصار ذلك سجيَّة لهم نُزِّلوا منزلةَ من ليس له عملٌ إلا ً الاستهزاء بالرسول<sup>(۴)</sup>.

ولو أُخِّر المجرور إلى مكانه الذي يستحقُّه بعد عامِلِهِ فقيل: ( إلا كانوا يستهزءون به) لفاتتْ هذه الأغراض، فأصيب بتقديمه البلاغة من كل سبيل.



<sup>(</sup>١) ينظر: محاسن التأويل لمحمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم القاسمي (ت: ١٣٣٢هـ)، تحقيق: محمد باسل عيون السود ـ دار الكتب العلمية – بيروت – الطبعة الأولى: ١٤١٨هـ. (٤/٢٢).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ٢٣/ ٩.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ١٤/ ٢٣.

#### 🕏 ثانيا: تقديمُ المجرور على عاملِهِ للاهتمام معَ إفادة القصر وما في معناه.

من أكثر الأغراض التي يقدم المجرور على عامله لأجلها عند ابن عاشور الاهتمام رَحمَهُ ألله، ويليه القصر وما في معناه (الحصر - الاختصاص - التخصيص)، وقد سبق بنا في المبحث الأول أن الاهتمام عند ابن عاشور رَحَمُ أللَهُ هو الأوسع ذكرا، والأكثر ورودا في تعليل تقديم المجرور على عامله، حيث بلغت المواضع التي اعتمد الشيخ الاهتمامَ فيها سببًا في تقديم المجرور على عامله (١٥٠) موضعًا تقريبًا، وأما القصر وما في معناه فعلى النصف تماما من هذا العدد، حيث بلغت مواضعه زهاء (٨٠) موضعًا، كما سبق تقريره في المبحث السابق.

غير أن مواضع اجتماع الغرضين، واتفاق السببين - أعنى إفادة الاهتمام مع القصر - في تقديم المجرور على عامله لم يقع عند ابن عاشور رَحْمَهُ اللَّهُ إلا في مواضع من تفسيره، عـدَّ فيها الشيخ رَحْمَهُ اللّه تقديم المجرور على عامله مفيدا كلا الغرضين، ومن هذه المواضع:

- قوله تعالى: ﴿قَدْ سَأَلَهَا قَوْمٌ مِّن قَبْلِكُمْ ثُمَّ أَصْبَحُواْ بِهَا كَـٰفِرِينَ ﴿ المائدة].

فقد جوَّز ابن عاشور رَحِمَهُ آللَهُ فيما تعلق به الجار والمجرور ﴿ بِهَا ﴾ وجهين (١):

الوجه الأول: تعليقُهما بـ ﴿ أَصْبَحُواْ ﴾ والباء على هذا للسببية، أي: أصبِحوا بسبب تلك المسائل المعاد إليه الضمير كافرين، وعليه فلا تقديم للمجرور على عامله حتى يتكلُّف لذلك غرض أو سبب، بل هو في موقعه الأصلي متأخرا عن العامل باعتباره من متعلقاته.

الوجه الأول: تعليقَهما بـ: ﴿ كَا فِرِينَ ﴾ ، والباء على هذا للتعدية، أي: تعدى كفرهم إلى أجوبة رسلهم فيما أجابوهم به عن تلك المسائل فلم يصدقوهم، وعلى هذا الوجه قُـدِّم المجرور على متعلّقه مفيدا غرضين:

أحدهما: التخصيص وهو بمعنى القصر والحصر، وهو تخصيص ادعائي للمبالغة؛ لأن كفرهم على الحقيقة له أسباب غير التكذيب بأجوبة الرسل على سؤالاتهم، فاعتبر هذا السبب لفظاعة التكذيب كأنه السبب الأوحد لكفرهم، فقصر كفرهم عليه من باب قصر الصفة على الموصوف مبالغة حتى لم كأنه لم يَعتد بأسباب الكفر الأخرى.

<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير ٧/ ٦٩.



#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن ] [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور - أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

ثانيهما: هو الاهتمام بشأن تلك المسائل المشار إليها تنبيها؛ للمؤمنين المخاطبين على ضرورة الحذر من الوقوع فيما وقع فيه مكذِّبوا الرسل من التكذيب بأجوبتهم، بل منعهم عن السؤال عما لم يُبْدَ لهم من باب سدِّ الذرائع، والسلامة من ولُوج أبواب الفِتَن ومخالفات الرسل.

<u>- وقوله تعالى: ﴿ وَإِن جَنهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَـكَ بِـهِ- عِلْـمٌ فَـلَا تُطِعْهُمَـاً ۖ</u> وَصَاحِبُهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا ۗ وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ۚ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأَنْبِتُكُمْ بِمَا كُنـتُمْ تَعْمَلُونَ ٤ [القمان]، فقد قال ابن عاشور رَحَمَهُ الله في شأن تقديم المجرور: ﴿إِلَّ ﴾ على عامله ﴿مَرْجِعُكُمْ ﴾ في هذه الآية: "وتقديم المجرور للاهتمام بهذا الرجوع، أو هو للتخصيص، أي: لا ينفعكم شيء مما تأملونه من الأصنام "(١).

فتقديم المجرور هنا دالٌ على أهمية هذا الرجوع، وفخامة هذا المصير، وأنه جدير بأن يُتأهَّب له، لإنه مصير الحساب على الأعمال، ورجوع الجزاء عليها إثابة أو عقابا.

ومع ذا فهو تقديمٌ مفيدٌ للتخصيص، وهو تخصيصٌ حقيقى، خُصَّ فيه الموصوف وهو الله تعالى المشار إليه بياء المتكلم ﴿إِلَّ ﴾ بصفة الرجوع، فهو من قصر الصفة على الموصوف إيذانًا بأنه لا مرجوع إليه على الحقيقة إلا الله تعالى؛ لأنه مالك يوم الدين والجزاء، والأمر كله يوم القيامة إليه، والمعنى: "إليَّ الرجوعُ لا إلى غيري فأجازيكَ على ما صدر عنك من الشكر والكفر"(").

وقد بان من خلال الموضعين كيف أن تقديم المجرور على عامله أفاد غرضين كلاهما من المعاني، وكلاهما غرضان أصليان في تعليل تقديم ما حقه التأخير عند أهل البيان، وهذا من تمام بلاغة القرآن الكريم، ومن لطائف ما حواه النظم القويم.

### 🕏 ثالثا: تقديمُ المجرور على عاملِهِ للاهتمام مع التشويق.

في مواضع من تفسير ابن عاشور رَحَمَهُ أللَّهُ وجدناه يُخَرِّجُ تقديمَ المجرور على عامله بأنه قُدِّم لإفادة غرضي الاهتمام بالمشار إليه أو بالخبر، والتشويق إلى المؤخر، من ذلك:

- قوله وَحَمُهُ ٱللَّهُ عند تفسيره قول الله تعالى في فواتح سورة الشورى: ﴿كَذَالِكَ يُوحِيَّ إِلَيْكَ وَإِلَى

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٢١/ ١٦١.

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم ٧/ ٧٢.

#### المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ [الشورى] : "وتقديم المجرور من قوله: ﴿كَنَالِكَ﴾ على ﴿يُوحِىٓ إِلَيْكَ﴾ إليك للاهتمام بالمشار إليه، والتشويق بتنبيه الأذهان إليه" (١).

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

فقد حصل بتقديم المجرور هنا غرضان من المعاني: أحدهما: الاهتمام بالمشار إليه باسم الإشارة (ذا) الذي دخلت عليه كاف التشبيه الجارَّة في قوله تعالى: ﴿كَنَالِكَ ﴾ ، وفي المشار إليه قولان للمفسرين: إما أنه مصدرٌ مقدَّرٌ مفهوم من فعله المذكور ﴿ يُوحِى ﴾ أي: مثل ذلك الإيحاء الذي أوحي إلى سائر الأنبياء يوحى إليك يا محمد في هذه السورة. وإما أنَّ ﴿حمَّ ۞ عَسَـقَ ۞ أُوحِيَتْ إلى من قبْل نبينًا من الأنبياء، فتكون الإشارة بقوله: ﴿كَنَالِكَ ﴾ إليها (٢) .

ولا تخفى أهمية المشار إليه على كلا القولين، فالإيحاء لما فيه من الدعوة إلى التوحيد والإرشاد إلى الحق، والحروف المقطعة لما سيقت له من الدلالة على التحدي والإعجاز.

والغرض الثاني: هو التشويق إلى المشار إليه الذي هو الإيحاء العجيب، وحقيقته التي تحيّر العقول وتدهش الألباب، وما في الحروف المقطعة من أسرار الإعجاز التي أعجزت فصحاء العرب وأساطين البيان.

الأصل في ترتيب الجملة الاسمية التي ختمت بها هذه الآية الكريمة أن يُقدَّمَ المسندُ إليه وهو المبتدأ ﴿ الْخُرُوجُ على المسند الذي هو الجار والمجرور: ﴿ كَنَالِكَ ﴾ ، فيقال: (الخروجُ كذلك)، إلا أنه خولف الترتيب، وقدِّم ما حقه التأخير، وهو ما حمل المفسرين على تَلَمُّسِ أغراضِ هذا التقديم.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٢٦/ ٢٩٥.



<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير ۲۱/ ۱۶۱.

<sup>(</sup>٢) ينظر: فتح القدير لمحمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (ت: ١٢٥٠هـ)، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب - دمشق، بيروت- الطبعة: الأولى - ١٤١٤ هـ. (٤/ ٢٠٢).

## د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن ] [تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور - أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

ويرى ابن عاشور رَحَمُهُ ٱللَّهُ أن هذا التقديم حاصلٌ لأجل غرضين بلاغييْن اقتضاهما المقام، وتلبيةً لمطلبين دل عليهما الكلام:

أحدهما: العناية بهذا الخبر المقدم؛ لأن فيه تشبيها لأمر البعث الذي أنكره المشركون بالواقع المشاهد الملموس، وهو إحياء الأرض الميتة بالماء النازل من السماء، فيندفع بذلك استبعادهم وقوعَ البعث، ويظهر قُربُه وإمكانُه كما أمكن المشبَّه به، فحصل بتقديم المجرور اهتمامٌ بالغُ بهذا الخبر، وعنايةٌ بمضمونهِ.

وثاني الغرضين: هو التشويق إلى المسند إليه المؤخر، وهو ﴿ٱلْخُرُوجُ ﴾؛ لأنه بتقديم المجرور الدال على وقوع شيء استبعده المشركون، هو في إمكانه شبية بهذا المشار إليه الممكن، ذهبت النفس في تقدير المسند إليه كل مذهب، وتاقت النفس إلى معرفته، وتطلعت إلى الإحاطة به، وبقيتْ مترقَّبةً له، فلما ورد المسند إليه، وعُلم أنه الخروج من الأجداث، والقيام من القبور بالانبعاث تمكُّن لَدَيْهَا عند ورودِهِ عليها فَضْلَ تمَكُّنِ، سيما بعد الإشعار بأهميته ورفعة شأنه بما تحصل من تقديم الخبر.

# وابعًا: تقديمُ المجرورعلى عاملهِ للاهتمام معرعاية النظير.

سبق أنَّ التحرير والتنوير اشتمل على ثلاثة مواضع وجَّه فيها ابن عاشور رَحَمُهُ ألَّهُ تقديمَ المجرور على عامله بأنه جاء مراعاةً للنظير، وقد تم تناول أحد هذه المواضع الثلاثة في المبحث الأول وهو الذي مثَّل فيه غرضَ مراعاة النظير السببَ الأوحد في تقديم المجرور إلى عامله، وقد أرجأنا الحديث عن الموضعين الآخرَيْنِ إلى هذا المبحث، لأنَّه اقترن غرض رعاية النظير فيهما بغرض الاهتمام، وهذا المبحث مخصص لتقديم المجرور على عامله لأكثر من غرض.

فعند تفسير ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ قولَ الله تعالى: ﴿ قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ ١ الأعراف] قال رَحَمُ أللهُ: "وتقديم المجرورات الثلاثة على متعلقاتها للاهتمام بالأرض التي جُعل فيها قرارهم ومتاعُهم؛ إذْ كانت هي مَقرَّ جميعِ أحوالهم. وقد جعل هذا التقديم وسيلة إلى مراعاة النظير، إذ جعلت الأرض جامعة لهاته الأحوال، فالأرض واحدة وقد تداولت فيها أحوال سكانها المتخالفة تخالفا بعيدا"(١).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٨-ب/ ٧١، وينظر أيضا: ٣٠/ ١٢٢.

#### المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٢م

فقدمت المجرورات الثلاثة على عواملها التي ولِيَنْهَا لإفادة غرضين اثنين، أبرزهما الاهتمام بالأرض التي أعيدتْ إليها الضمائرُ المجرورة الثلاثة؛ وهي محط العناية، ومثار الاهتمام في هذا السياق؛ لأن الله تعالى جعلها مادة الخلق، ومهادَ العيش، وقرارَ الخلق، ومأواهم على ظهرها أحياءً، ومستودَعَهُم في بطنِهَا أمواتًا، ومبعثَهم عند القيام لربِّ العالمين.

والغرض الثاني: بلاغة رعاية النظير، فقد روعي في كل مجرور من هذه الثلاثة نظائرُه المجاورة له في سياقه، فقدمت المجرورات كلها تحقيقا لما تقتضيه بلاغة القرآن الكريم في تناسب عباراته، وحسن التآخي بين جمله وتراكيبه، وهو من بديع القرآن الكريم، والحديث في هذه الآية لا يبعد عن الحديث في بلاغة رعاية النظير في آية سورة طه: ﴿ وَمِنْهَا خَلَقْ نَلَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمُ وَمِنْهَا لَخُرُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ وقد مرَّ معنا في المبحث الأول.

# ۞ ۞ ۞ خامسًا: تقديمُ المجرور على عاملِهِ للتَّقَوِّي مع القصر أو مع رعاية الفاصلة.

مضى الحديث عن المقصود بالتقوية والتأكيد، وأنهما يعنيان: تمكينَ الشيءِ في النفسِ وتقويته لإزالةِ الشكِّ وإماطةِ الشبهة، وأن من طرائقه ووسائله تقديمُ ما حقُّهُ التأخير كتقديم المجرور على عامِلِهِ.

والجديد هنا أن تقوية الكلام وتوكيدَه غرضٌ بلاغيٌّ قد لا ينفرد في تعليل هذا النوع من التقديم، بل نراه حينًا ينفرد، وحينًا ينضَمُّ إلى غيره كإفادة القصر، ورَعْي الفواصل، فأما إفادة تقديم المجرور على عامله التقوية وحدها فقد سبقت معه وقفةٌ في المبحث الفائِتِ، وأما إفادتُه التقوية منضمَّةً إلى غيرها من الأغراض فهذا موضع بحثه.

عثرتُ وأنا أحصي أغراض تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ من خلال تفسيره التحرير والتنوير على موضعين علَّل فيهما الشيخ رَحَمَهُ اللَّهُ تقديم المجرور على عامله بأنه حصل لإفادة التقوِّي مضمومًا إليه القصر في أحدهما، ورعاية الفاصلة في الآخر.

فأما تقديم المجرور على عامله لإفادة التّقوِّي مع القصر ففي قول الله تعالى: ﴿ وَأَنْ أَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَاتَّقُوهُ وَهُو ٱلَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [الأنعام]، يقول ابن عاشور "وتقديم معمول ﴿ تُحُشَرُونَ ﴾ المفيد للتقوي؛ لأن المقصود تحقيق وقوع الحشر على من أنكره من المشركين وتحقيق الوعد والوعيد للمؤمنين، والحصر هنا حقيقي إذ هم لم ينكروا كون الحشر إلى الله وإنما

# د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن [تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور – أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

أنكروا وقوع الحشر، فسلك في إثباته طريق الكناية بقصره على الله تعالى المستلزم وقوعه، وأنه لا يكون إلا إلى الله، تعريضا بأن آلهتهم لا تغني عنهم شيئا"(').

فمعمول ﴿ تُحْشَرُونَ ﴾ وهو الجار والمجرور ﴿ إِلَيْهِ فُلِّم عليه عند ابن عاشور رَحَمُ اللهُ لإفادة غرضين: التقوية والقصرُ، أما التقوية فلأن المقصود تقريرُ أمر البعث الـذي أنكره المشركون، وتحقيقُ وقوعه، وإزالةُ شكوكهم في إمكانه، ونسفُ إنكارهم حدوثَه، وإماطةُ شبههم في حصوله، وبيان بطلان قولهم في نفيه، وهو مع ذلك مفيدٌ حصرَ الحشر وقصرَه على الله تعالى وحدَه، فهو المحشورُ إليه لا غيرُه.

فإن قيل: إنهم لم يمتروا في كون الحشر إلى الله دون سواه، بل أنكروا وقوع الحشر رأسًا فكيف صح أن يساق لهم تقوية وتأكيد ما لم ينكروه؟

قيل: أثبت لهم الحشر إلى الله وحده تصريحًا، وجعله كناية عن لازمه وهو وقوعه وإمكانه أصلا، فمعلوم أنه إذا ثبت حشرٌ إلى الله تعالى ثبتتْ حقيقةُ ما أنكروه، فإثباتُ الحشر مقصورًا على الله تعالى وحدَه دون غيره من آلهتهم المزعومةِ، وأصنامهم المعبودة فيه إثباتٌ للازمِه بطريق الكناية، وهو وقوع الحشر الذي أنكره المشركون، وبذلك تكون الآية بتقديم المجرور على عامله مؤدِّيةً غرضين:

<u> احدهما:</u> إثبات إمكان الحشر الذي كذبوه واستبعدوه، وهو مدلول عليه بالالتزام، فإن إثبات الحشر إلى الله وحده يلزم منه أن هنالك حشرٌ، وأنه واقع لا محالة.

ثاتيهما: قصر الحشر على الله تعالى، وتخصيصه به، فليس في الآخرة من يحشر إليه الخلق على الحقيقة غيرُ الله تعالى، وهذا القصر حقيقيٌّ مراد منه التعريض بالأصنام التي لا تملك من أمر المعاد شيئا، والتهديد لعبَّادها من منكرى البعث.

وأما تقديم المجرور على عامله لإفادة التَّقَوِّي مع مراعاة الفاصلة ففي قول الله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمَوْتِ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِ - وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ١ الأنبياء]، يقول ابن عاشور رَحْمُهُ اللَّهُ " وتقديم المجرور للرعاية على الفاصلة وإفادة تَقَوِّي الخبر، وأما احتمال القصر فلا يقوم هنا؛ إذ ليس ذلك باعتقاد للمخاطبين كيفما افترضتهم "(").

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٧/ ٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١٧ / ٦٥.

#### المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٠٢٠م

أما رعاية الفاصلة فأمرها ظاهرٌ قد سبق تقريرُه غيرَ مرّة، فإن ائتلافَ الفواصل من بلاغة القرآن الكريم، ومن مظاهر جودة سبكه وحسن نظمه، وهو قائمٌ في الإعجاز مقام حُسْنِ المعاني، فتأتلفُ برعاية الفاصلةِ القوالبُ المعجزةُ مع المعاني الباهرةِ.

وأما تقوية الخبر وتوكيده فللاهتمام بهذا الرجوع والعناية به؛ سواء كان الخطاب في: ﴿وَنَبُّلُوكُم - تُرْجَعُونَ ﴾ للناس كافة بطريق تلوين الخطاب، فالتقوية إذًا لما يدل عليه الرجوع من الوعد والوعيد، أو كان الخطاب للكفرة بطريق الالتفات، فالتقوية لما يدل عليه الرجوع من الوعيد فحسب<sup>(۱)</sup>؛ إذ ليس المخاطبون بمثبتينَ رُجْعَى لا إلى الله تعالى ولا إلى غيره، فهم لا يؤمنون بالبعث أصلا، فسيق الخبر للمخاطبين مؤكدا بتقديم المجرور لإفادة التقوي.

وأما ما استبعده ابن عاشور رَحَمُهُ اللهُ من إفاد هذا التقديم قصرَ الرجوع على الله تعالى، وتخصيصَه به معلِّلا استبعاده بأن أحدًا من المخاطبين لم يعتقد رَجوعًا إلى غير الله حتى يُتكلَّف في هذا التقديم معنى القصر = فغيرُ بعيدٍ عند غيره كأبي السعود، والشوكاني، والآلوسي (۱)، بل هو عندهم معنى وارد، ووجه محتمل.

والظاهر أن الآية في تقرير أمر المعاد لا في حسم نزاع في المرجوع إليه حتى يُتكلَّف له ادعاء القصر – كما ذهب إليه أبو السعود ومن وافقه – على أنه لا يخلو تقديم المجرور هنا من ترهيب المخاطبين وترغيبهم على الوجه الأول في الخطاب، والترهيب فقط على الوجه الثاني، مع التهوين من شأن أصنامهم ومعبوداتهم وأنه لا رجعى إليها، ولا تملك من أمر المعاد شيئا، فيكون التقديم مفيدا أغراضًا عديدة، والله أعلم.

60

<sup>(</sup>١) ينظر: إرشاد العقل السليم ٦ / ٦٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إرشاد العقل السليم ٦ / ٦٦، وفتح القدير ٣/ ٤٩٧، وروح المعاني ٩/ ٤٥.

# المطسلب الثساني

# تَقْديمُ المجْرُور على عاملِهِ لثلاثة أغْرَاضٍ.

### وفيهه ما يأتي:

أولًا: تقديم المجرور على عامله للاهتمام، والقصر، ورعاية الفاصلة.

ثانيًا: تقديم المجرور على عامله ، للاهتمام، والتشويق، ورعاية الفاصلة.

ثَالثًا: تقديم المجرور على عامله ، للاهتمام، والتعريض، ورعاية الفاصلة.

رابعًا: تقديم المجرور على عامله للتنويه، والتنبيه، ورعاية الفاصلة.

#### توطئة:

قليلةٌ هي المواطنُ التي اقتضى فيها تقديمُ المجرور على عامله أغراضًا بلاغيَّة ثلاثةً، إلا أن هذه المواطن — على قلَّتها – تعكس لنا لونًا من ألوان إعجاز القرآن الكريم في غزارة معانيه، وكثرة فوائده، مع وجازة ألفاظه، وقلَّة التصرف فيها؛ حيث أصيب فيها بتقديم المجرور مفصلَ البلاغة وموجبَ حسن النظم بما أدي إليه هذا التقديم من رعاية الفواصل، والوفاء بحق المعاني.

وقد لوحظ في أغلب هذه المواطن أن الاهتمام ورعاية الفاصلة غرضان أساسيان من بين الأغراض الثلاثة التي افتضاها تقديم المجرور على عامله.

وقد سبق الحديث عن أغلب تلك الأغراض مثنى وفرادى، والمراد في هذا المطلب بيان وجه إفادة تقديم المجرور على عامله هذه الأغراض الثلاثة مجتمعة في تلك المواطن.

#### 🕏 أولا: تقديم المجرور على عامله للاهتمام، والقصر، ورعاية الفاصلة.

تحدَّث ابن عاشور رَحَمُهُ اللَّهُ عن اقتضاء تقديم المجرور على عامله الاهتمام والقصر مع رعاية الفاصلة، في موضع واحدِ من تفسيره، وذلك عند تفسير قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا مَالَكَ لَا تَأْمَنَا عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُونَ ۞ أَرْسِلُهُ مَعَنَا غَدًا يَسرُتَعُ وَيَلُعَبُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُونَ ﴾ و ﴿ لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [يوسف]، حيث يقول رَحَمَهُ اللَّهُ: " وتقديم له في: ﴿ لَهُ لَنَاصِحُونَ ﴾ و ﴿ لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ يجوز أن يكون لأجل الرعاية للفاصلة، والاهتمام بشأن يوسف عَلَيَهِ السَّكَمُ في ظاهر الأمر، ويجوز أن يكون للقصر الادعائي جعلوا أنفسهم لفرط عنايتهم به بمنزلة من لا يحفظ غيرُه، ولا ينصحُ غيرُه "(١).

فجوَّز ابن عاشور رَحَمَهُ اللهُ أن يكون تقديم المجرور ﴿ لَهُو ﴾ على عامله في الآيتين مقصودا به اتساق نظم الفواصل، ليأتلف مبناها على حرف النون المسبوق بحرف مدِّ، والياء والواو في ذلك سواء، فقبل هاتين الفاصلتين: ﴿ صَل لِحِينَ ۞ ﴾ و ﴿ فَعِلْ ينَ ۞ ﴿ وبعدهما: ﴿ غَلْفِلُ ونَ ۞ ﴾ و ﴿ لَّخَلِيرُونَ ۞ ﴾ .

وإذا كان المجرور هو ضمير يوسف عَلَيه السَّلامُ فإن تقديمهم له على فِعْلَي النُّصْح والحِفْظِ ظاهرُ

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١٢ / ٢٢٩.

#### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية ، وآثاره المعنوية

الدّلالةِ على عنايتهم المزعومة بشأنه، والاهتمام به؛ ليستنزلوا بذلك أباهم عن عادته في التحفُّظِ عليه منهم، ليَعْهَدَ به إليهم حين يرى بوادر عنايتهم بأُخيهم، ودلائل عزمهم على حفظه.

ولهذا التقديم عند ابن عاشور رَحِمَهُ أللَّهُ غرض ثالث، وهو القصر، وهو قصر ادعائى أريد به المبالغة كما أفادته عبارته، وقدَّر وجه المبالغة فيه أنهم قصروا أنفسهم على نصحه وحفظه فأنزلوها منزلة من لا يحفظ غيرُه، ولا ينصحُ غيرُه، وهو على ذلك من باب قصر الموصوف على صفة.

والذي يظهر لى أن القصر من باب قصر الصفة على موصوف، وأن الحفظ هنا منظور فيه إلى مفعول الحفظ لا إلى فاعله، فالحفظ مقصور، ويوسف عَلَيْ السَّكم مقصور عليه، وهم لما أرادوا المبالغة في حفظ أخيهم أنزلوا أنفسهم منزلة من لا عمل له إلا النصح ليوسف عَلَيه السَّلَم، والحفظ والحراسة له، والمعنى: وإنا له دون غيره لناصحون، وإنا له دون غيره لحافظون، فما من عمل لنا إلا نُصحُه وحفظُه، دون الانشغال بغيره.

وهذا التقدير أوفق بما دل عليه قول أبيهم لهم: ﴿ ... وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّئِبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ غَنفِلُونَ ٣ ﴾ [يوسف]، فهوإنما تخوَّف من غفلتهم وانشغالهم باللعب عنه، فأوهموه أنهم ما هم عنه بمنشغلين، وما لهم في هذه الرحلة من عمل إلا حفظُه وحياطتُه. والله أعلم.

### 🕏 ثانيا : تقديم المجرور على عامله للاهتمام ، والتشويق ، ورعاية الفاصلة .

عند تفسير ابن عاشور رَحْمَهُ أللَهُ قول الله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلسَّـمَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَـدُونَ ١ [الذاريات]، ذكر لتقديم المجرور: ﴿وَفِي ٱلسَّمَآءِ﴾ على عامله ﴿ رِزْقُكُمْ ﴾ أسبابا ثلاثة اقتضتْه، قال رَحَمُهُ اللَّهُ: "وتقديم المجرور على متعلَّقِه للتشويق، وللاهتمام بالمكان، وللرد على الفاصلة"(").

جاء الجار والمجرور ﴿وَفِي ٱلسَّمَآءِ﴾ خبرا مقدما مسندا، وعاملـه: ﴿ رِزْقُكُمْ ﴾ مبتدأً مؤخّرا مسندا إليه، وأصل الترتيب مقتضِ تقديمَه وتأخيرَ الخبر، إلا أنه خولف الترتيب تحقيقا للأغراض الثلاثة التي أشار إليه ابن عاشور، وهاك بيانها:

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٢٦ / ٣٥٤.

#### المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٠٢٥م

فَاماً التشويق فظاهر من تقديم المسند الذي يُبْقِي النفسَ عند سماعه مترقبةً ورودَ المسند إليه، فيتمكن عند وروده عليها غاية التمكن، فقد عاين الموقنون الآيات التي في الأرض والتي في النفس حين وجههم الله تعالى إلى التفكر فيما أودعه فيهما من دلائل القدرة حيث قال: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ عَالَيْتُ لِللَّمُوقِنِينَ ۞ وَفِي أَنفُسِكُم أَفَلا تُبْصِرُونَ ۞ ﴾ [الذاريات]، ثم بين سبحانه أن ثمّة في السماء ما يستحق التفكر فيه، والتدبر في شأنه فتطلعت النفس وتاقت واشتاقت لمعرفة المسند إليه الذي أودعه الله في السماء، فلما ورد على النفس المتشوقة ذكره، وأنه الرزق الذي تهفو إليه النفوس، وتنصَب في تحصيله، مع أنّه في السماء مكفول، وإلى الله موكول رضيتِ النفوسُ بخبره بعدَ النفوس، وارتوتْ بعدَ شَوْق، وتمكّن المسند إليه عند وروده عليها فضل تمكن.

وأماً الاهتمام فإن تقديم المجرور مليحٌ بأهمية المكان الذي يحسم فيه أمر الرزق ويقضى، وهو السماء التي جعلها الله تعالى مكانا لقضاء عظائم الأمور، كفرضية الصلاة أعظم أركان الإسلام.

وأمرًا رعاية الفاصلة فظاهر من اتساقها مع سابقها ولاحقها بتقديم المجرور وتأخير العامل وما عطف عليه ﴿ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾، وكان مقتضى الأصل أن يقال: (ورزقكم وما توعدون في السماء)، إلا أنه بالتقديم حصل ائتلاف الفواصل ببنائها على حرفي الواو والنون، فأصيب بهذا التقديم ائتلاف المباني، وارتقاء المعاني.

### 🕏 ثَالثًا : تقديم المجرور على عامله للاهتمام ، والتَّعريض ، ورعاية الفاصلة .

من جملة ما قدِّم المجرور فيه على عامله لأغراض ثلاثة ما جاء في توجيه ابن عاشور رَحَمُ اللهُ للتقديم في قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ عَايَتُهُو زَادَتُهُمْ فِي قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ عَايَتُهُو زَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ [الأنفال]، حيث قال رَحَمُ اللهُ: " وتقديم المجرور في قوله: ﴿ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ إما للرعاية على الفاصلة فهو من مقتضيات الفصاحة، مع ما فيه من الاهتمام باسم الله، وإما للتعريض بالمشركين، لأنهم يتوكلون على إعانة الأصنام، قال تعالى: ﴿ وَالتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ عَالِهَةً لَيْكُونُواْ لَهُمْ عِزَّا ۞ [مريم]، فيكون الكلام مدحًا للمؤمنين، وتعريضًا بذم المشركين "(١).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٩ / ٢٥٩.

### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن التقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

والكلام في الغرضين الأولين قد سبق مِرارًا، فتقديم المجرور لأجل الفاصلة من مقتضيات الفصاحة لما فيه من توافق الفواصل، وحسن تأليفها، فقدِّم المجرور وأُخِّرَ عامِلُـهُ المختومُ بالنون ﴿يَتَوَكَّلُونَ﴾ لتحصل المشاكلة بين رؤوس الآي، سوابقها ولواحقها فيتمُّ بناء الآيات شكلا ومضمونًا، ومبنِّي ومعني.

وأما دلالة التقديم على الاهتمام فَلِمَا فيه من العنايةِ بالمتوكَّل عليه وهو الله تعالى، والتنويه بشأن هذا التوكل، لما فيه من تفويض الأمر كله إلى مالكه والتعويل على وكالته، فضلا عما في وصف الربوبية المقدم من الإيذان بالمالكية المطلقة والتصرف الكلى (١).

وأما غرض التعريض بالمشركين في توكلهم على الأصنام الذي أفاده هذا التقديم فلا أراه إلا منبثقا عن الحصر الذي أفاده هذا التقديم، فالتقديمُ يفيدُ الاختصاصَ أي: يتوكلون في جميع أمورهم على ربهم خاصة لا على غيره معرضين عما سواه، ففي تقديم المعمول إيذانٌ بالتبرِّي عن الحول والقوة، والتفويضُ الكاملُ، وقطعُ النظر عما سواه تعالى(٢)، ومن كانت هـذه حالُـه في التوكـل فهـو ممدوح، ومن التجأ إلى الأصنام مع علمه بعجزها مذموم، فيكون مدح المؤمنين بصدق التوكل على الله، والتعريض بالمشركين في توكلهم على الأصنام مفهوم من خلال الاختصاص الذي أفاده التقديم. والله أعلم.

### 🦈 رابعًا: تقديم المجرور على عامله للتّنويه، والتَّنبيه، ورعاية الفاصلة.

نبَّه ابن عاشور رَحِمَهُ اللَّهُ في موضع من مواضع تقديم المجرور على عامله في تفسيره على اقتضاء التقديم أغراضا ثلاثة، وذلك عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَشَرَوهُ بِثَمَنِ بَخْسِ دَرَهِمَ مَعْ دُودَةٍ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّهِدِينَ ۞﴾ [يوسف]، حيث قال رَحَمُهُ اللَّهُ: " وتقديم المجرور على عامله للتنويه

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم ٥ / ١٨٤، وروح المعاني ٥/ ١٧١.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون في علوم الكتاب المكنون لأبي العباس، شهاب الدين، أحمد بن يوسف بن عبد الدائم المعروف بالسمين الحلبي (ت: ٧٥٦هـ)، تحقيق: الدكتور/ أحمد محمد الخراط، الناشر: دار القلم، دمشق دون طبعة أو تاريخ. (٥/ ٥٥٨) وفتح القدير للشوكاني ٣/ ١٩٧، وروح المعاني ٥/ ١٧١.

#### المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

بشأن المزهود فيه، وللتنبيه على ضعف توسمهم وبصارتهم، مع الرعاية على الفاصلة "<sup>(١)</sup>.

أشارت هذه الآية الكريمة إلى أن إخوة يوسف عَلَيه السَّلَم باعوه لبعض المارَّة بثمن مبخوس منقوص عن قيمة أمثاله نقصانًا ظاهرا، وكانوا فيه من الزاهدين، وما حملهم على الزهادة فيه إلا رغبتُهم في التخلص منه، فرضُوا فيه بأبخس الأثمان، وتقديم المجرور ﴿فِيهِ ﴾ أفاد في هذا السياق فوائد ثلاثة:

إحداها: التنويه بشأن المزهود فيه، وهو يوسف عَلَيْ السَّكم، وتعظيم قدره، والإشادة بذكره؛ ليعلموا أن هذا الذي زهِدوا فيه له شأنٌ عظيم وقَدْرٌ رفيعٌ يُهيَّأُ له، وكان الأجدرُ بهم التمسكَ به وليس التفريطُ والزهادةُ فيه.

ثاتيها: التنبيه على ضعف توسُّمهم وبصارتهم، والمرادبه الزراية على عقولهم؛ إذ فرَّطوا في كنز ثمين، فلم يتوسموا في أخيهم بوادر الخير وأماراتِه، من قولهم: توسمت فيه الخير أي: تفرستُه فيه، أي: عرفت فيه سمَتَهُ وعلامَتَهُ، وإنما يُتوَسَّمُ الخيرُ في الشي بالبصيرة أكثر من البصر، فنَبَّه بتقديم المجرور على ضعف بصيرتهم، وعدم إدراكهم، ولعل ذلك بسبب الغيرة التي أعمت بصرهم

ثالثها: رعاية الفاصلة، فإن تأخير ﴿ مِنَ ٱلزَّهِدِينَ ﴾، وتقديم ﴿فِيهِ ﴿ حصل به ائتلاف الفاصلة مع الفواصل المكتنفة لها من جانبيها، فإن قبلها: ﴿ يَعْمَلُونَ ١٠٠٥ وبعدها: ﴿ لَا يَعْلَمُ ونَ ١ وجميعها مختومة بحرف النون، فتشاكلت الفواصل بهذا بالتقديم، وحصل به اتساق المبنى واتفاق المعنى. والله تعالى أعلى وأعلم.



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١٢/ ٢٤٤.



## الخساتمسة

الحمد لله، والصلاة والسلام على مولانا رسول الله ... وبعد، فإن التقديم والتأخير من أجلً أبواب علم المعاني؛ ومن دلائل التمكن من الفصاحة، وحسن التصرف في الكلام، وهو من أعظم مظاهر البلاغة التي حفل بها القرآن الكريم.

وللطاهر ابن عاشور رَحَمَهُ أللَهُ، عناية خاصة بذكر أغراض هذا الأسلوب القرآني البلاغي، ومن خلال دراستي لأحد أفراد هذا الأسلوب وهو (تقديم المجرور على عامله)، وما يترتب عليه من آثار معنوية، وأسرار دلالية في تفسير (التحرير والتنوير) توصلت إلى جملة من النتائج، أُجَلِّي أبرَزَهَا فيما يأتى مستعينا بالله تعالى:

أولا: يُعتَبَرُ الإمام ابن عاشور رَحَمَهُ اللهُ من أكثر المفسرين عناية بالأساليب البلاغية في القرآن الكريم، ومنها: التقديم والتأخير، ومن أشدهم تقريرا لقواعدها، وعناية بدقائقها، وبيان أثرها في تجلية وجوه الإعجاز القرآني.

ثانيا: اهتمام ابن عاشور رَحَمَهُ اللهُ البالغ بتعليل تقديم المجرور على عامله، وتوسعه في ذكر أغراضه في آي القرآن الكريم، موجِّهًا المعنى القرآني تبعًا لذلك، ومبيِّنًا أثرَ هذا التقديم في اتساع مدلولاتها، وهو في ذلك أطول باعا وأعظم استيعابا من سائر المفسرين، فاكتسب تفسيره بمثل تلك العناية بين التفاسير رفعة الشأن وسموَّ المنزلة.

تُلثا: هيمنةُ غرضِ الاهتمام على أغراض تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور رَحَمُهُ اللّهُ، فهو أكثرها ورودا في تفسيره وليس الحصرُ والاختصاصُ وفق ما نحاه السيوطي حين قال:

"كاد أهل البيان يطبقون على أن تقديم المعمول يفيد الحصر سواء كان مفعولا أو ظرفا أو مجرورا"(۱)، ولا تخفى دلالة ذلك على قوة شخصية ابن عاشور رَحَمُهُ اللّهُ كمفسر ضليع في علوم البلاغة العربية، وأن له رؤية بيانية مستقلةً لا ينساق فيها خلف تقريرات بعض العلماء على جلالة قدرهم.

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ٢/ ١٤٠.

#### المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

رابعًا: أَثبتت الدراسة أن مُرتكز ابن عاشور رَحَمَهُ اللَّهُ في تعليل تقديم المجرور على عامله تارةً يكون غرضًا بلاغيًّا واحدًا – وهذا هو الأكثر في تفسيره – وتارةً يكون غرضَينِ بلاغيَّينِ وهو قليل، وقد تصلُ مرتكزاتُهُ أحيانًا إلى ثلاثةِ أغراضِ وهو نادر الوجود لا تتجاوز مواضعه أصابع اليد الواحدة.

العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

خامسا: من فرائد ابن عاشور رَحَمَهُ اللَهُ ولطائفه التي قرَّرها في تفسيره مرارًا: إفادة تقديم المجرور على عامله معنى الشرطيَّة والتقييد على طريقة الإشراب والتضمين، فَيُنزَّل المعمول المقدَّم منزِلة الشرط، فتدخل الفاء في جوابه للربط بين رُكْني الجملة، ولم يحظ هذا التقرير بعناية المفسرين المهتمِّين بالبلاغة القرآنية كالزمخشري وأبي السعود إلا إشارات من طرف خفي، بُلْهَ غيرهم.

سادساً: بلغت أغراض تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور (١٠) أغراض، وردت في تعليلاته لتقديم المجرور على عامله بحسب ما أحصته الدراسة (٣١٧) مرة تقريبا، منها مواطن يرد فيها الغرض مضموما إلى آخر، ومنها ما يفيد التقديم فيه أغراضا ثلاثة، وفيما يأتى بيان بعدد ورود الأغراض العشرة، والنسب المئوية لذلك الورود:

| نسبته المئوية | عدد مرَّات وروده | الغرض               | ٩  |
|---------------|------------------|---------------------|----|
| % £Y          | 10+              | الاهتمام            | ١  |
| % ٢0, ٢٣      | ۸٠               | الحصر وما في معناه  | ۲  |
| % 19          | ٦٠               | رعاية الفاصلة       | ٣  |
| % ۲, o        | ٨                | التشويق             | ٤  |
| % ۱, ۸        | ٦                | إفادة الشرط         | ٥  |
| % 1 , 70      | ٤                | التنبيـه            | ٦  |
| % ,٩          | ٣                | رعاية النظير        | ٧  |
| % ,٩          | ٣                | التقوِّي والتأكيد   | ٨  |
| ۲, %          | ۲                | التعريـض            | ٩  |
| % ,٣          | ١                | الإجمال قبل التفصيل | ١. |

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

# الفهارس العلمية

## أولا: فهرس الآيات القرآنية المدروسة في البحث

| الصفحة | السورة        | الآيــة القرآنية المدروســة                                                                               | A   |
|--------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 1.77   | البقرة        | ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ۞ ﴾                                                 | ١.  |
| 1.00   | البقرة        | ﴿ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۚ غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ۞﴾                        | ۲.  |
| 1.07   | آل عمران      | ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمَّ ٢٠٠٠                                                       | ۳.  |
| ١٠٨٩   | المائدة       | ﴿قَدْ سَأَلُهَا قَوْمٌ مِّن قَبْلِكُمْ ثُمَّ أَصْبَحُواْ بِهَا كَافِرِينَ ۞﴾                              | ٤.  |
| ١٠٦٣   | الأنعام       | ﴿وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ٢٠            | ٠.  |
| 1.94   | الأنعام       | ﴿ وَأَنْ أَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَٱتَّقُوهُ وَهُوَ ٱلَّذِيَّ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ۞﴾                      | ٦.  |
| ١٠٨٧   | الأنعام       | ﴿ أَوْلَنِيكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَكُهُمُ ٱلْكِتَلَبَ وَٱلْخُصْمَ وَٱلنُّبُوَّةَ فَإِن يَصُفُرْ بِهَا       | .٧  |
|        | ,             | هَـٰـَوُلَآءِ فَقَدْ وَكَّلْنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَثِرِينَ ۞﴾                             |     |
| 1.50   | الأنعام       | ﴿ وَلَا تَقُرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ۞﴾                                    | ۸.  |
| 1.44   | الأعراف       | ﴿قَالَ فَبِمَا أَغُويْتَنِي لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞﴾                               | .٩  |
| 1.97   | الأعراف       | ﴿ قَالَ فِيهَا تَحْيُونَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ ۞﴾                                     | ٠١٠ |
| 1.7.   | الأعراف       | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ـ ۞﴾                                  | .11 |
| 1.99   | الأنفال       | ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ | .17 |
|        |               | عَايَتُهُو زَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞﴾                                      |     |
| ١٠٧٨   | التمرية       | ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَهَدتُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحِرَامِ فَمَا ٱسْتَقَامُواْ لَكُمْ                      | .1٣ |
|        | التوبة ا ١٠٧٨ | فَٱسْتَقِيمُواْ لَهُمَّ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ۞ ﴾                                           |     |
| 1.77   | التوبة        | ﴿ وَمِمَّنْ حَوْلَكُم مِّنَ ٱلْأَعْرَابِ مُنَفِقُونَ ٢ ﴾                                                  | ١٤. |
| ١٠٤٨   | التوبة        | ﴿لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ                         | .10 |
|        | <i>.</i>      | عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ۞﴾                                                            |     |
| 1.49   | يونس          | ﴿قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَلِنَالِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ۞ ﴾     | ۲۱. |

#### المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤مـ

|         | , •      |                                                                                                            |     |
|---------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| الصفحة  | السورة   | الآيــة القرآنية المدروســة                                                                                | A   |
| 1.97    | يوسف     | ﴿ قَالُواْ يَـٰٓا أَبَانَا مَالَكَ لَا تَأْمَنَّا عَلَىٰ يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ وَلَنَصِحُونَ ۞ أَرْسِلُهُ  | .17 |
| 1 . 11  | يوست     | مَعَنَا غَدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبْ وَإِنَّا لَهُ ولَحَنفِظُونَ ١٠٠                                          |     |
| 11      | يوسف     | ﴿وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةِ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّاهِدِينَ ۞﴾                    | .۱۸ |
| 1.41    | طه       | ﴿قَالَ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِي ۞ وَيَسِّرْ لِيَ أَمْرِي ۞ ﴾                                              | .19 |
| ١٠٧٣    | طه       | ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ۞﴾                     | ٠٢٠ |
| 1 + 9 £ | الأنبياء | ﴿ كُلَّ نَفْسِ ذَابِقَةُ ٱلْمَوْتِ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ۞﴾ | ۲۱. |
| ١٠٨٣    | المؤمنون | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي ذَرَأَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ۞﴾                                        | .۲۲ |
| 1.49    | القصص    | ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَـنَ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ۞﴾                           | ۲۳. |
| 1.74    | القصص    | ﴿ وَٱسْتَكْبَرَ هُوَ وَجُنُودُهُ وِ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ۞﴾                                     | .7٤ |
| 1.9.    | لقمان    | ﴿ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞﴾                                      | ۰۲۰ |
| ١٠٦٣    | السجدة   | ﴿وَقَالُواْ أُوذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ أُونَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ۞﴾                                 | ۲۲. |
| 1.77    | فاطر     | ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ﴾                       | .۲۷ |
| ١٠٨٨    | یس       | ﴿ يَبْحَسْرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِّ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِـ يَسْتَهْزِءُونَ ۞﴾     | ۸۲. |
| 1.01    | الزمر    | ﴿ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلُكُ ۖ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَّ فَأَنَّىٰ تُصْرَفُونَ ۞﴾             | .۲۹ |
| 1.9.    | الشورى   | ﴿كَذَالِكَ يُوحِيَّ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞﴾               | ٠٣٠ |
| ١٠٨٢    | الزخرف   | ﴿ وَتَبَارَكَ ٱلَّذِي لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندَهُ عِلْمُ               | ۱۳. |
| 1,71    |          | ٱلسَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞                                                                        |     |
| 1.41    | ق        | ﴿ رِّزْقًا لِلْعِبَادِّ وَأَحْيَيْنَا بِهِ عَبَلْدَةً مَّيْتَا كَذَلِكَ ٱلْخُرُوجُ ۞ ﴾                     | .٣٢ |
| ١٠٩٨    | الذاريات | ﴿وَفِي ٱلسَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ۞﴾                                                           | .٣٣ |
| ١٠٨٠    | المطففين | ﴿ خِتَنْمُهُ مِسْكٌ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُتَنَفِسُونَ ۞﴾                                       | .٣٤ |
| ١٠٨٠    | الشرح    | ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَٱنصَبْ۞ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَٱرْغَبِ۞﴾                                                   | ۰۳٥ |
|         |          | ı                                                                                                          |     |

# د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن التقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور - أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

# فهرس المصطلحات الواردة في البحث

| الصفحة | الصطلح            | A   |
|--------|-------------------|-----|
| 1.40   | التقديم           | -1  |
| 1.40   | التأخير           | -7  |
| 1.55   | الاهتمام          | -٣  |
| 1.07   | القصر             | - { |
| 1.07   | الحصر             | -0  |
| 1.04   | الاختصاص والتخصيص | ٦-  |
| 1.00   | القصر الحقيقي     | -Y  |
| 1.07   | القصرُ الادعائيُّ | -۸  |
| 1.09   | والقصر الإضافيُّ  | -9  |
| 1.71   | الفاصلة           | -1• |
| ١٠٦٤   | الفصاحة           | -11 |
| 1 • 77 | التنبيه           | -17 |
| 1.4.   | الإجمال           | -14 |
| 1.77   | مراعاة النظير     | -18 |
| 1.40   | التَّشويقُ        | -10 |
| 1.77   | الشرط             | -17 |
| 1.41   | التأكيد           | -17 |
| ١٠٨٢   | التعريض           | -14 |

#### المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

#### فهرس المصادر والمسراجع

- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود محمد بن محمد بن مصطفى العمادي (ت: ٩٨٢هـ) دار إحياء التراث العربي بيروت بلا طبعة ولا تاريخ.
- أساس البلاغة لأبي القاسم محمود بن عمر بن أحمد الزمخشري (ت: ٥٣٨هـ) تحقيق: محمد باسل عيون السود -دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ = ١٩٩٨ م.
- الأعلام لخير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فاري الزركلي الدمشقي (ت: ١٣٩٦هـ) دار العلم للملايين، الطبعة: الخامسة عشر أيار / مايو ٢٠٠٢م.
- أنوار التنزيل وأسرار التأويل لناصر الدين أبي سعيد عبدالله بن عمر بن محمد البيضاوي (ت: ٦٨٥هـ)، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي دار إحياء التراث العربي بيروت الطبعة: الأولى: ١٤١٨ هـ
- الإيضاح في علوم البلاغة لجلال الدين القزويني محمد بن عبد الرحمن بن عمر، المعروف بخطيب دمشق (ت: ۷۳۹هـ)، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي دار الجيل بيروت الطبعة: الثالثة، دون تاريخ.
- البحر المحيط في التفسير لأبي حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان الأندلسي (ت:
   ١٤٢٥هـ)، تحقيق: صدقي محمد جميل، دار الفكر بيروت الطبعة: ١٤٢٠ هـ.
- البرهان في علوم القرآن لبدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (ت: ٩٩٤هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاؤه، الطبعة: الأولى، ١٣٧٦ هـ ١٩٥٧ م.
- البلاغة الصافية في المعاني والبيان والبديع للدكتور/ حسن إسماعيل حسن عبد الرازق الجناجيّ، (ت:
   ١٤٢٩هـ)، المكتبة الأزهرية للتراث القاهرة مصر سنة الطبع: ٢٠٠٦م.
- البلاغة العربية لعبد الرحمن بن حسن حَبنَكَة الميداني الدمشقي (ت: ١٤٢٥هـ)، دار القلم دمشق الدار الشامية، بيروت الطبعة: الأولى، ١٤١٦هـ = ١٩٩٦م.
- تاج العروس من جواهر القاموس لمرتضى، الزَّبيدي محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، (ت: محمّد) تحقيق: مجموعة من المحققين دار الهداية دون طبعة أو تاريخ. (١٣/ ٤٢٢). [حصر].
- التبيان في إعراب القرآن لأبي البقاء عبد الله بن الحسين بن عبد الله العكبري (ت: ٦١٦هـ)، تحقيق: على
   محمد البجاوي الناشر: عيسى البابي الحلبي القاهرة مصر، دون طبعة أو تاريخ.
- التحرير والتنوير للشيخ/ محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (ت: ١٣٩٣هـ) الناشر: الدار التونسية للنشر تونس سنة النشر: ١٩٨٤ هـ .
- تراجم المؤلفين التونسيين لمحمد محفوظ (ت: ١٤٠٨ هـ)، دار الغرب الإسلامي، بيروت -لبنان، الطبعة: الثانية، ١٩٩٤ م.



### د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن التقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

- التسهيل لعلوم التنزيل لأبي القاسم محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله ابن جُزَيِّ الكلْبِيِّ (ت: ١٤٧هـ) تحقيق د/ عبد الله الخالدي - دار الأرقم بن أبي الأرقم - بيروت الطبعة: الأولى : ١٤١٦ هـ
- التعريفات الفقهية محمد عميم الإحسان البركتي دار الكتب العلمية (إعادة صف للطبعة القديمة في باكستان ٧٠ ١٤ هـ = ١٩٨٦م)، الطبعة: الأولى، ٤٢٤ هـ = ٢٠٠٣م.
- التفسير البياني للقرآن الكريم التفسير البياني للقرآن الكريم لعائشة محمد علي عبد الرحمن المعروفة بـ: بنت الشاطئ (ت: ١٤١٩هـ)، دار النشر: دار المعارف - القاهرة - الطبعة: السابعة، بلا تاريخ. ١/ ٣٥.
- تفسير القرآن لسلطان العلماء العزبن عبد السلام أبي محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام ٢٦٠هـ) تحقيق: د/ عبدالله بن إبراهيم الوهبي، دار ابن حزم -بيروت-الطبعة: الأولى، ١٤١٦هـ= ١٩٩٦م.
- التفسير القيم لأبي بكر محمد بن أيوب بن سعد بن قيم الجوزية (ت: ٧٥١هـ) تحقيق: مكتب الدراسات والبحوث العربية والإسلامية بإشراف الشيخ إبراهيم رمضان- دار ومكتبة الهلال-بيروت الطبعة: الأولى، ١٤١٠ هـ
- تفسير المنار = تفسير القرآن الحكيم لمحمد رشيد رضا القلموني الحسيني (ت: ١٣٥٤ هـ)، الهيئة المصرية العامة للكتاب- ١٩٩٠م.
- تفسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن الشيخ العلامة محمد الأمين بن عبدالله الأرمي العلوي الهرري ، إشراف ومراجعة: د/ هاشم محمد علي بن حسين مهدي، دار طوق النجاة، بيروت -لبنان– الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ = ٢٠٠١ م.'
- تمهيد القواعد بشرح تسهيل الفوائد لمحمد بن يوسف بن أحمد الحلبي، المعروف بناظر الجيش (ت: ٧٧٨ هـ)، تحقيق: أ. د/ علي محمد فاخر وآخرون، دار السلام - القاهرة - مصر الطبعة: الأولى، ١٤٢٨ هـ.
- تهذيب اللغة لأبي منصور محمد بن أحمد الأزهري (ت: ٣٧٠هـ)، تحقيق: محمد عوض مرعب-دار إحياء التراث العربي - بيروت- الطبعة: الأولى، ٢٠٠١م.
- جامع البيان في تأويل القرآن لأبي جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الطبري (ت: • ٣١هـ)، تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ = ٢٠٠٠ م.
- الجامع الكبير في صناعة المنظوم من الكلام والمنثور لضياء الدين بن الأثير نصر الله بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، المعروف بابن الأثير الكاتب (ت: ٦٣٧هـ)، تحقيق: د/ مصطفى جواد- د/ جميل سعد- الناشر: مطبعة المجمع العلمي العراقي، عام النشر: ١٣٧٥ هـ = ١٩٥٦ م، بلا طبعة .
- الجامع لأحكام القرآن لأبي عبدالله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري القرطبي (ت: ٦٧١هـ)، تحقيق: أحمد البردوني، وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية -القاهرة- الطبعة: الثانية، ١٣٨٤ هـ =١٩٦٤م.
- الجدول في إعراب القرآن الكريم لمحمود بن عبد الرحيم صافي (ت: ١٣٧٦هـ)، دار الرشيد، دمشق -مؤسسة الإيمان، بيروت- الطبعة: الرابعة: ١٤١٨ هـ (١/ ٤٩).
- جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع لأحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي (ت: ١٣٦٢ هـ)، ضبط وتدقيق وتوثيق: د. يوسف الصميلي - المكتبة العصرية - بيروت دون طبعة أو تاريخ.

#### المجسلة العلمية لكلية القسرآن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

# العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٠٢م

- حاسية النسوقي على مختصر المعاني لسعد الدين التفتازاني (ت: ٧٩٧هـ) لمحمد بن عرفة النسوقي، تحقيق: د. عبد الحميد هنداوي المكتبة العصرية بيروت لبنان الطبعة الأولى: ١٤٢٨هـ = ٢٠٠٧م.
- خزانة الأدب وغاية الأرب لابن حجة الحموي، تقي الدين أبو بكر بن علي بن عبد الله الحموي (ت: ٨٣٧هـ)، تحقيق:
   عصام شقيو دار ومكتبة الهلال بيروت، دار البحار بيروتالطبعة: الطبعة الأخيرة ٢٠٠٤م.
- الخصائص لأبي الفتح عثمان بن جني الموصلي (ت: ٣٩٢هـ)، تحقيق د/ محمد علي النجار، الناشر:
   الهيئة المصرية العامة للكتاب المكتبة العلمية، بلا طبعة.
- الدر المصون في علوم الكتاب المكنون لأبي العباس، شهاب الدين، أحمد بن يوسف بن عبد الدائم المعروف بالسمين الحلبي (ت: ٧٥٦هـ)، تحقيق: الدكتور/ أحمد محمد الخراط، الناشر: دار القلم، دمشق دون طبعة أو تاريخ.
- دلائل الإعجاز في علم المعاني لعبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الفارسي أبي بكر الجرجاني (ت: ١٧١هـ) تحقيق:
   أبو فهر محمود محمد شاكر مطبعة المدني بالقاهرة دار المدني بجدة الطبعة: الثالثة ١٤١٣هـ = ١٩٩٢م.
- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الآلوسي (ت: ١٢٧٠هـ)، تحقيق: على عبد الباري عطية دار الكتب العلمية —بيروت الطبعة: الأولى، ١٤١٥هـ.
- زاد المسير في علم التفسير لجمال الدين عبد الرحمن بن علي بن محمد أبي الفرج الجوزي (ت: ٧٩٥هـ) تحقيق: عبد الرزاق المهدى دار الكتاب العربي بيروت الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ
- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية لأبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري (ت: ٣٩٣هـ)، تحقيق:
   أحمد عبد الغفور عطار -دار العلم للملايين بيروت-الطبعة: الرابعة، ١٤٠٧هـ = ٩٨٧ م.
- عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح لبهاء الدين السبكي أحمد بن علي بن عبد الكافي، (ت: ٧٧٧ هـ)، تحقيق: د. عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، بيروت لبنان الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ = ٢٠٠٣م.
- عُقُودُ الجُمَانُ في عِلْمِ الْمَعَانِيَ وَالْبِيَانُ، وهو نظم لكتاب «تلخيص المفتاح» للخطيب القزويني (ت: ٧٣٩) هـ ناظمه: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت: ٩١١هـ)، تحقيق وضبط: عبد الحميد ضحا، دار الإمام مسلم القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤٣٣ هـ = ٢٠١٢ م.
- العين للخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي (ت: ١٧٠هـ)، تحقيق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، الناشر: دار ومكتبة الهلال بلاطبعة و لا تاريخ.
- فتح القدير لمحمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (ت: ١٢٥٠هـ)، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب دمشق، بيروت الطبعة: الأولى ١٤١٤ هـ.
- فتوح الغيب في الكشف عن قناع الريب = حاشية الطيبي على الكشاف، شرف الدين الحسين بن عبد الله الطيبي (ت: ٧٤٣هـ)، تحقيق: إياد محمد الغوج، د. جميل بني عطا، الناشر: جائزة دبي الدولية للقرآن الكريم الطبعة: الأولى، ١٤٣٤ هـ = ٢٠١٣ م (١٥/ ٤٤٥).

#### [د. جابر عبد الصادق عبد الحليم حسن ] [ تقديم المجرور على عامله عند ابن عاشور — أغراضه البلاغية، وآثاره المعنوية

- كتاب التعريفات للشريف الجرجاني علي بن محمد بن علي الزَّين (ت: ٨١٦هـ)، تحقيق جماعة من العلماء بإشراف الناشر - دار الكتب العلمية - بيروت -لبنان - الطبعة: الأولى ١٤٠٣هـ = ١٩٨٣م.
- الكتاب الفريد في إعراب القرآن المجيد المنتجب الهمذاني (ت: ٦٤٣ هـ)، تحقيق: محمد نظام الدين الفتيح -دار الزمان للنشر والتوزيع، المدينة المنورة – المملكة العربية السعودية– الطبعة: الأولى، ١٤٢٧ هـ = ٢٠٠٦ م.
- كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم للته انوي محمد بن علي ابن القاضي محمد الحنفي (ت: بعد ١١٥٨هـ)، تحقيق: د. علي دحروج، نقل النص الفارسي إلى العربية: د. عبد الله الخالدي، الناشر: مكتبة لبنان ناشرون – بيروت – الطبعة: الأولى – ١٩٩٦م.
- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل لأبي القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري جار الله (ت: ٥٣٨هـ)، الناشر: دار الكتاب العربي - بيروت - الطبعة: الثالثة ، ١٤٠٧ هـ.
- لسان العرب لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن على ابن منظور الأنصاري الإفريقي (ت: ١١٧هـ) -دار صادر - بيروت-الطبعة: الثالثة، ١٤١٤ هـ.
- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر لضياء الدين بن الأثير نصر الله بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، المعروف بابن الأثير الكاتب (ت: ٦٣٧هـ)، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد - المكتبة العصرية للطباعة والنشر –بيروت- عام النشر:١٤٢٠ هـبلاطبعة.
- محاسن التأويل لمحمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم القاسمي (ت: ١٣٣٢هـ)، تحقيق: محمد باسل عيون السود ـ دار الكتب العلمية – بيروت – الطبعة الأولى: ١٤١٨ هـ.
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لأبي محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطية الأنلسي (ت: ٤٢ هـ) المحقق: عبد السلام عبد الشافي محمد، - دار الكتب العلمية -بيروت- الطبعة: الأولى - ١٤٢٢ هـ
- المخَصُّص لأبي الحسن على بن إسماعيل بن سيده المرسى (ت: ٤٥٨هـ)، تحقيق: خليل إبراهيم جفال، دار إحياء التراث العربي - بيروت -الطبعة: الأولى، ١٤١٧هـ= ١٩٩٦م.
- مشكل إعراب القرآن لمكى بن أبي طالب حَمّوش بن محمد بن مختار القيسى (ت: ٤٣٧ هـ)، تحقيق د. حاتم صالح الضامن – مؤسسة الرسالة – بيروت – الطبعة: الثانية ١٤٠٥.
- معاني القرآن وإعرابه لأبي إسحاق الزجاج إبراهيم بن السري بن سهل (ت: ٣١١هـ)، تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، عالم الكتب - بيروت- الطبعة: الأولى ١٤٠٨ هـ = ١٩٨٨م.
- معترك الأقران في إعجاز القرآن لجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي (ت: ٩١١هـ)، دار الكتب العلمية - بيروت – لبنان- الطبعة: الأولى ١٤٠٨ هـ =١٩٨٨ م.
- المعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم للأستاذ الدكتور محمد حسن جبل، الناشر: مكتبة الآداب – القاهرة، الطبعة: الأولى، ٢٠١٠ م.
- معجم الصواب اللغوي د/ أحمد مختار عمر (ت: ١٤٢٤هـ) بمساعدة فريق عمل، عالم الكتب القاهرة -الطبعة: الأولى، ١٤٢٩ هـ=٢٠٠٨ م.

#### العدد العاشر (١٤٤٥هـ = ٢٠٢٤م

#### المجسلة العلمية لكلية القسسرأن الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا

- معجم اللغة العربية المعاصرة د/ أحمد مختار عبد الحميد عمر (ت: ١٤٢٤هـ) بمساعدة فريق عمل، عالم الكتب القاهرة -الطبعة: الأولى، ١٤٢٩ هـ = ٢٠٠٨ م.
- معجم المصطلحات البلاغية وتطورها د/ أحمد مطلوب، الدار العربية للموسوعات، بيروت لبنان. الطبعة الأولى: ١٤٢٧هـ = ٢٠٠٦ هـ.
- معجم المصطلحات النحوية والصرفية، للدكتور/ محمد سمير نجيب اللبدي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٠٥ هـ= ١٩٨٥م.
- معجم المفسرين «من صدر الإسلام وحتى العصر الحاضر» لعادل نويهض، الناشر: مؤسسة نويهض
   الثقافية للتأليف والترجمة والنشر، بيروت لبنان، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٩ هـ = ١٩٨٨م.
- معجم مقاييس اللغة لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا القزويني (ت: ٣٩٥هـ) تحيقق: عبد
   السلام محمد هارون-دار الفكر-بلا طبعة، ١٣٩٩ هـ = ١٩٧٩م.
- مفاتيح الغيب لفخر الدين محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي (ت: ٢٠٦هـ)، دار
   إحياء التراث العربي بيروت الطبعة: الثالثة، ١٤٢٠ هـ.
- مفتاح العلوم لأبي يعقوب يوسف بن أبي بكر بن محمد بن علي السكاكي (٦٢٦هـ)، ضبطه وكتب هوامشه وعلق عليه: نعيم زرزور دار الكتب العلمية بيروت لبنان، الطبعة: الثانية، ١٤٠٧ هـ = ١٩٨٧م.
- مناهج البحث العلمي لعبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات، شارع فهد السالم، الكويت، ط٣: ١٩٧٧م.
- الموسوعة الميسرة في تراجم أئمة التفسير والإقراء والنحو واللغة «من القرن الأول إلى المعاصرين مع دراسة لعقائدهم وشيء من طرائفهم» جمع وإعداد: وليد بن أحمد الحسين الزبيري، وآخرين، الناشر: مجلة الحكمة –مانشستر بريطانيا الطبعة: الأولى، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣م.



# فهرس الموضوعات والمحتويات

| الصفحة | الموضوع                                                                             |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.17   | الملخص                                                                              |
| 1.14   | المقدمة                                                                             |
| 1.19   | أسباب اختيار الموضوع                                                                |
| 1.4.   | الدراسات السابقة                                                                    |
| 1.44   | منهج الدراسة                                                                        |
| 1.74   | حدود الدراسة                                                                        |
| 1.75   | أسئلة الدراسة                                                                       |
| 1.78   | أهداف الدراسة                                                                       |
| 1.45   | خطة البحث                                                                           |
| 1.44   | التمهيــــد (التعريف بابن عاشور وكتابه، وبقضية البحث)                               |
| 1.47   | <b>أولا:</b> التَّعريف بالطاهر بن عاشـــوررَحَهُ اللهُ                              |
| 1.41   | <b>ثانيا:</b> التعريف بكتاب: (التحرير والتنوير)                                     |
| 1.48   | ثالثا: التقديم والتأخير، مفهوما، وبلاغة، وأنواعا                                    |
| 1.51   | المبحث الأول: فهوبعنوان: تقديم المجرور على عامله لغرض واحد. وفيه مطلبان:            |
| 1.54   | المطلب الأول: تقديم المجرور على عامله لغرضٍ واحدٍ كثيرِ الدَّوْرِ في القرآن الكريم. |
| 1.55   | أولا: تقديم المجرور على عامله لغرضُ الاهتمام                                        |
| 1.07   | <b>ثانيًا:</b> تقديم المجرور على عامله لغرض الحصر وما في معناه                      |
| 1.71   | ثالثًا: تقديم المجرور على عامله لغرض رعاية الفاصلة                                  |
| 1.77   | المطلب الثاني: تقديم المجرور على عامله لغرضٍ واحدٍ قليلِ الدَّورِ في القرآن الكريم. |
| 1.77   | أولا: الـتنبيــه                                                                    |
| 1.4.   | ثانيًا: الإجمال قبل التفصيل                                                         |
| 1.77   | ثالثًا: مراعاة النظير                                                               |
| 1.40   | رابعاً: التشــــويـق                                                                |

| ـ = ۲۰۲۶م | المجسلة العلمية لكلية القسران الكسريم للقراءات وعلومها بطنطا               |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------|
| 1.44      | خامسًا: إفادة معنى الشرط                                                   |
| 1.41      | سادسًا: التقوِّي والتأكيـد                                                 |
| 1.71      | سابعًا: التعــــريض                                                        |
| 1.15      | المبحث الثاني: تقديم المجرور على عامله لأكثر من غرض.وفيه مطلبان:           |
| 1.41      | <b>المطلب الأول: تقديم المجرور على عاملـه لغـرضين</b> . وفيه ما يلي        |
| ١٠٨٧      | أولا: تقديم المجرور على عامله للاهتمام مع رعاية الفاصلة                    |
| 1.49      | <b>ثانيا:</b> تقديم المجرور على عامله للاهتمام مع القصر وما في معناه       |
| 1.9.      | ثَالثًا: تقديم المجرور على عامله للاهتمام مع التشويق                       |
| 1.97      | رابعا: تقديم المجـرور على عامله للاهتمام مع رعـاية النظيـر                 |
| 1.94      | خامسًا: تقديم المجرور على عامله للتَّقَوي مع القصر أو مع رعاية الفاصلة     |
| 1.97      | المطلب الثاني: تقديم المجرور على عامله لثلاثة أغراض. <u>و فيسه ما يلي:</u> |
| 1.97      | أولًا: تقديم المجرور على عامله للاهتمام، والقصر، ورعاية الفاصلة            |
| 1.91      | ثانيًا: تقديم المجرور على عامله ، للاهتمام، والتشويق، ورعاية الفاصلة       |
| 1.99      | ثَالثًا: تقديم المجرور على عامله ، للاهتمام، والتعريض، ورعاية الفاصلة      |
| 11        | رابعًا: تقديم المجرور على عامله للتنويه، والتنبيه، ورعاية الفاصلة          |
| 11.7      | الخاتمة                                                                    |
| 11.5      | الفهارس العلمية                                                            |
| 11.5      | ١ – فهرس الآيات القرآنية المدروسة في البحث                                 |
| 11.7      | ٧- فهرس المصطلحات العلمية                                                  |
| 11.7      | ٣- فهرس المصادر والمراجع                                                   |
| 1117      | ٤ – فهرس الموضوعــات                                                       |

