

# العقائد الدينية و تأثيرها على فن التصوير الهندى Religious beliefs and their impact on Indian art

إعداد الباحثة
آية فتحى محمد فرغلى
معيدة بكلية التربية النوعية . قسم تربية فنية – جامعة أسيوط
إستكمالا لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير
في التربية الفنية تخصص تصوير

#### إشراف

أ. د./ سحر بطرس
 استاذ التصوير المساعد ووكيل شئون البيئة
 وخدمة المجتمع كلية الفنون الجميلة
 جامعة اسيوط

أ.د./ محمد ثابت بدارى أستاذ التصوير المساعد وعميد كلية الفنون الجميلة جامعة أسيوط

#### ملخص البحث:

لقد أدى التنوع الجغرافي وطبيعة المناخ و الظروف البيئية في الهند إلى تنوع سكان الهند و بالتالى تنوع ثقافتهم و عاداتهم و معتقداتهم الدينية، و أصبح الدين يمثل محورا أساسيا في حياة الشعب الهندى و قد أثر ذلك على جميع أشكال الفن في الهند من (تصوير، نحت، عمارة، فنون الآداء) ومن أهن المعتقدات الدينية في الهندة، البراهمانية، البوذية، الهندوسية، الجينية، السيخية، الإسلام.

كما ظهرت عدة مدارس فنية متأثرة تأثراً كبيراً بالعقائد الدينية الهندية من هذه المدارس: المدرسة البوذية ،مدرسة بالا،المدرسة الجاينية،المدرسة الدكنية وأخيراً المدرسة المغولية.

#### المقدمة:

"مضى الفن مع البشرية فى رحلة التاريخ الإنسانى عبر الزمن معبراً عن أهداف وطموحات الأجيال المتعاقبة على مر التاريخ ، وفى محاولة تحقيق هذه الأهداف التى ربما كانت مشتركة بين كل الحضارات فإن كل حضارة رأت تحقيقه من زاوية مختلفة تختلف بإختلاف الرؤية الثقافية للمبدع والناجمة عن الإختلاف الثقافي والحضارى بين الشعوب ، ورغم ذلك وبرغم ارتباط الفن بالثقافة وبالعصر وبالحضارة التى وجد فيها فهذا لا يمنع من احتوائه على قيم خالدة على مر العصور فإرتباط الفن بمنشأه لا ينفى احتوائه على قيم إنسانية وأخلاقية نبيلة وسامية تخاطب الإنسان فى أم زمان ومكان فالتعبير عن جوهر الإنسان فى إطار حضارة ماهو إلا تعبير عن الإنسانية جمعاء."

فالفن هو إحدى الوسائل التى تعبر عن البيئة والأفراد والتى تمكننا من فهم الحضارات الإنسانية، وتجعل رؤيتها والتعمق فى ثقافتها أكثر إهتماما، فتتنوع الفنون بتنوع الثقافات وتختلف من مجتمع لآخر، وتتنوع خصائصها الدالة على عناصر ورموز وزخارف وأساليب تلك الحضارات ، ولهذا فإنها وسيلة للتعرف على عاداتها وتقاليدها ومعتقداتها وثقافاتها المختلفة "فالتراث هو أحد المصادر المهمة لإبداع الفنان، فالفنان عندما يتناول تراثه محاولا تفسيره وإعادة فهمه وتقييمه، فإن هذه المحاولات اللانهائية تكسب عمله الفنى أبعاداً جديدة "

وتعتبر الهند من البلاد الآسيوية الغنية بالتراث والثروات الفنية والكثير من الأساطير والسحر والخرافة التي تنعكس على عادات وتقاليد هذا المجتمع. "وبالرغم من أن الفن الهندي يمكن تحديده في شكل ديني، إلا أنه لا يكفي إظهار شكله الديني فقط ، ذلك لأنه قد نشأ في ظل صفته الهندية بتقاليدها ومعتقداتها ورمزيتها وأسلوبها الحياتي على مدى القرون .وكل ذلك له مدلولة الخاص في ذلك الفن، و ليس هناك عملاً فنياً هندياً وإحداً لا يخضع لقوانين إنتمائه إلى الهند"."

ولقد سعى الفنان الهندي أن يكون له مكانة وطابع خاص من خلال كل قطعة فنية يقوم بتشكيلها ويعبر فيها عن مجتمعه وثقافته من أساطير خرافية أو دينية طقوسية فأصبحت أعماله أكثر تعبيرا وجمالا ، فالموروثات الثقافية لا يمكن فصلها عن الفن فكلا منهما يمثل دعامة للآخر ، ويجب دراسة كل تلك العوامل التي تمثل الروح المميزة لكل بلد عن غيره وكل حضارة عن غيرها "

١- سماء محمد يحيي السيد:القيم الجمالية والتعبيرية لفنون حضارات وسط آسيا كمدخل لإنتاج أعمال تصويرية معاصرة، رسالة ماجستير ، كلية تربية فنية ،جامعة حلوان ،٢٠٠٨، ص٢٦

٢ - أمل نصر: جماليات الفنون الشرقية وأثرها على الفنون الغربية، آفاق الفن التشكيلي، الهيئة العامة لقصور الثقافة، الطبعة الأولى ،أبريل ٢٠٠٧، ص٧

٣- سعد المنصوري: محيط الفنون ،الفنون التشكيلية،الجزء الأول،دار المعارف مصر،ص ١١٩

فالهند حضارة ضخمة لما فيها من تنوع وشمول وتعدد فى الديانات والثقافات التى كانت تنهل من الطقوس الدينية والأساطير والحياة اليومية بما تصوره من تعدد طبقى واسع التفاوت بين الأجناس والأديان والعقائد والأساطير والملاحم المختلفة التى لا تزال على الألسن حتى اليوم".

ومنذ عصور ما قبل التاريخ كانت الفنون أداة للتعبير عن المعتقدات في مناطق الهند المختلفة ، وقد عرف الهنود الأوائل الألوان في منتصف الألف الثالث قبل الميلاد ونفذوا رسومهم على جدران كهوف شمال الهند "ويالرغم من أن التصوير الهندي لم يعرف البعد الثالث استطاع الفنانون بالاستخدام الحانق للألوان الفاتحة في أمامية الصورة والألوان القاتمة في خلفيتها توفير قدر من التجسيم لشخوصهم بعد أن درسوا بعناية شديدة كل وضعية من الوضعيات فبدت الشخوص تنبض بالحيوية والنشاط."

" ولم يكن الإنسان الهندي البدائي محاطاً بأية ضوابط فنية معينة ، بل جاءت رسومه إلى الحياة في حرية كاملة وإستطاع من خلال رسمه للحيوانات والطيور في أبعاد ثنائية تحقيق إستخدام جيد للرموز والإضاءات الخفيفة والظلال ، وبعض تلك الرسوم كان يشبه الإسكتشات الأولية ، فكان لها تحديد خارجي دون ظلال ، فالساق والبدن الضخم يدل على الفيل والريش الطويل يمثل الطاووس ، والقرن المزخرف يمثل أنثى الغزال في حين جاءت بعض الرسوم ذات ألوان وظلال جذابة ""

"أما التصوير البوذى فى نيبال والتبت فقد إستخدم الفنان الألوان الرمزية ،ففى نيبال كانت الرسوم مسطحة ومزخرفة وإقتصرت الألوان فيها على درجات الأحمر والأصفر والأزرق والأسود والأبيض بالإضافة إلى بعض درجات الذهبي مع استخدام الإسلوب الخطي وإظهار العين كاملة من جانب الوجه"،و مع الفتح الإسلامي للهند"نجد فى التصوير المغولي مجموعة من الصور المرسومة على القماش والتى تلاحظ فيها مهارة ريشة الفنان فى تسجيل التفاصيل الدقيقة للمناظر الطبيعية كما يظهر بها إهتمام الفنان بعمل دراسة شخصية لوجوه الأشخاص"

ومن هنا فقد أدخل الغزو المغولى للهند ، فن التصوير فى مرحلة أكثر تطورا ، وربطه بعقيدة جديدة هى الإسلام ويحكام جدد هم أباطرة المغول ، وقد اثر ذلك على الفن الهندى فبدأت

١- يولا علي شاهين: التصوير المعاصر بين الحداثة والموروث في مصر وسوريا والهند ، رسالة ماجستير ، كلية الفنون الجميلة
 جامعة حلوان، ٢٠٠٥، ص٢٧

٢- ثروت عكاشة: التصوير المغولي الإسلامي في الهند، موسوعة العين تسمع والأذن ترى، الجزء الثالث عشر، الهيئة المصرية
 العامة للكتاب، س١٧٠

www.kamat.com/kalranga/rockpaintin.htm - "

٤- نعمت إسماعيل علام: فنون الشرق الأوسط في العصور الإسلامية،دار المعارف،١٩٨٢م، ص٤

التقاليد الهندية القديمة تتوارى شيئا فشيئا ، وبدأ التصوير الإسلامى يعكس حياة الناس حكام ومحكومين فى جوانبها المختلفة (الدينية والاجتماعية والثقافية) "ثم ظهر إلى الوجود نمط فني متكامل يجمع بين الفنون الهندوسية والإسلامية وإستمر الوضع على ما كان عليه بعد إستقلال الهند حيث تصور أعمال الفنانين المسلمين والهندوس والبوذيين مختلف جوانب الحياة

فى منطقة وسط آسيا إضافة إلى ذلك فقد أخذ هؤلاء الفنانون بمدارس التصوير الحديثة وطوعوها لتتناسب مع قيمته وتراثه الحضارى الضخم والمميز" المسائد

ثم استقل الفن الهندي وأخذ شكلاً أكثر تطوراً عمل على ربط مصادره ومنابعه التراثية والثقافية وأوضاعه السياسية والإجتماعية فعبر الفنانون من خلال مدارس التصوير الحديثة عن واقعهم من خلال لغتهم الفنية الثرية بالرموز مؤكدين على قيمهم الثقافية والتراثية مما أكسبهم أسلوب متفرد.

# مشكلة البحث:

يعتبر الفن الهندي من الفنون الزاخرة بالأديان المختلفة والمتنوعة ، ويتناول هذا البحث دراسة لبعض المعتقدات الدينية التى أثرت بشكل كبير فى فن التصوير الهندي وأعطته طابع خاص عن غيره من الفنون.

وفي ضوء ذلك تتحدد المشكلة في محاولة الإجابة على التساؤل التالي:

- ما إمكانية الإفادة من دراسة المعتقدات الدينية و تأثيرها على فن التصوير الهندى؟

# أهداف البحث:

- ١- الإستفادة من دراسة المعتقدات الدينية في إثراء فن التصوير الهندي.
- ٢ دراسة تحليلية للجوانب الثقافية والدينية للكشف عن القيم الفنية في المدارس الفنية الهندية.

# أهمية البحث:

تبرز أهمية البحث في:

- ١ التعرف على جماليات الفن الهندي من خلال دراسة المدارس الفنية.
- ٢ توضيح أثر العوامل الدينية على تشكيل فنون وحضارات المجتمع في الهند.

١- كريشنا شيتانيا:المساهمة الإسلامية في الفن الهندي الحديث ،بحث منشور

- ٤ التأكيد على أهمية تنوع المصادر الفنية والدينية للفنان لإثراء الرؤية الفنية لديه.
  - ٥- تأكيد دور العوامل الدينية في الإستلهام منها في الفن المعاصر.

# فروض البحث:

#### تفترض الدارسة ان:

- المعتقدات الدينية و بين المعتقدات الدينية و بين القيم ااتشكيلية للفن الهندى.
  - ٢- أن العوامل الدينية أثرت على فن التصوير الهندى بشكل كبير.

#### حدود البحث :

#### يقتصر هذا البحث على:

- تناول مختارات من التراث الديني في الهند على مر العصور، و كذلك بعض المدارس الفنية

# منهجية البحث:

تعتمد الدراسة في هذا البحث على المنهج ( التاريخي - الوصفي) من خلال الآتي :

الإطار النظرى :-

#### حيث تتبع الدراسة الخطوات الآتية:

- نبذة تاريخية عن الحياة الدينية في الهند.
  - عرض بعض مدارس التصوير الهندى.
    - عرض النتائج والتوصيات المقترحة.

# العوامل الدينية التي أثرت على الفن الهندي

الهند شبه قارة مترامية الأطراف ، بجغرافيتها وتاريخها ، وثقافتها وشعوبها الذين لهم خصوصية عادتهم وتقاليدهم من حيث الديانات المختلفة وشعائراها وفلسفتها ونظم طبقتها و"الهند بلاد تتعد طبيعتها ومناخها ، وهي كتلة بالغة الضخامة من اليابس تصل مساحتها إلى المليونين من الأميال المربعة ، أي ما يزيد عن نصف مساحة القارة الأوروبية، فيها تمثيل كامل لمختلف عروق الإنسان، وما عرفه من فنون وآداب، وما اعتنقه من مختلف العقائد منذ ظهورالوثنية حتى إهتداء الناس بالتوحيد" وهذا التنوع الجغرافي أدى إلى تنوع سكانها، الذين تختلف بشرتهم من فاتحي البشرة في الخليط الهندوسيني والملايا، إلى ذوي البشرات السمراء (الداسيو)، إلى السلالات البشرية المختلفة الناتجة عن زواج الهنود من البرتغاليين، والزنوج الأفارقة – والأثيوبيين واليهود والعرب، وقد أثر هذا التنوع في تفكير السكان و إتساع عقولهم لقبول الفوارق الشتى ،كما أن مساحتها الواسعة أوجدت التنوع في تفكير السكان و إتساع عقولهم لقبول الفوارق الشتى ،كما أن مساحتها الواسعة أوجدت تقبل الآخر التى تميزت بها الهند "وكل هذا التنوع الجغرافي والعرقي تعادل ووصل إلى ما يشبه الإلتحام فنجد أن التنوع والإنسجام الجوهري ينعكسان معا في وقت واحد في الفن الهندي ، وليس هناك شئ يكشف عن هذا الارتباط أكثر من تشابه المدارس الفنية الهندية."

# المعتقدات الدينية:

"إن أهم ما يميز الإنسان فى كل العصور مهما إختلفت جنسيته هى العقيدة،فهى التى يهتدى بها فى كل أمور حياته،و العقيدة هى التى تعبر عن صلة العبد بربه و تحدد مسيرته فى الحياه، و من هنا يمثل الدين عاملاً محورياً فى حياة الشعب الهندى،و فى عاداته و تقاليده و فنونه"

١- علا زين العابدين محمد: الخصائص التشكيلية للمشغولات المعدنية الهندية و الإستفادة منها في إستحداث مشغولات معدنية، كلية التربية الفنية، جامعة حلوان، ٢٠٠٧، ص ٢٠

٢- لمياء مصطفى صديق: جماليات التكوين فى الجداريات الدينية بالكهوف الهندية، رسالة ماجستير، كلية الفنون الجميلة ، جامعة حلوان، ٢٠٠٦، ص١٩

٣- علا زين العابدين محمد:مرجع سابق - ص ٤١

# أهم المعتقدات الدينية:

#### الفيدا (Vedas):

فى وقت ما بين عامى (١٥٠٠-٢٠١٥ م) غزت قبائل الآريين الهند و إستقرت فى البنجاب و أنشأت مجموعة من التراتيل أسموها الفيدات ( Vedas ) أو كتب الحكمة و التى تألفت منها الربح فيدا و هى من أقدم الكتابات الدينية الحية فى العالم،أما "أقدم الآلهة التى ذكرتها أسفار الفيدا فتتمثل فى قوى الطبيعة وعناصرها ( الماء والشمس والأرض والنار والضوء والربح والماء).

- الريج فيدا (righ-veda) ومعظم تراتيله موجهه إلى أندرا إله السماوات.
- الساما فيدا ((Sama-veda )و تحوى أغاني و أدعية و أوراد منظومة ينشدهاالمنشدون أثناء القامة الصلوات وتلاوة الدعوات.
  - الياجورفيدا (Yajura-veda) العبارات التي يتلوها الرهبان عند تقديمهم القرابين.
- آثارفا فيدا (Athra-veda) مقالات في السحر والرقي وتعاويذ لإغراض طبية و طلاسم سحرية تساعد على الإنتصار في المعركة.

#### العقيدة البراهمانية (الهندوكية):

كانت ديانة الآريين هي الأساس الأول للديانة الهندوكية التي نشأت نتيجة إمتزاج بين عدد من المعتقدات المختلفة، و"البراهمانية أو البراهمية تعني في اللغة السنسكريتية (المعرفة) وتنطوي البراهمانية على مبدأ (وحدة الوجود) الذي شاع في كافة الديانات الهندية تقريباً ،وهو المبدأ الاول من بين المبادئ التي يقوم عليها كتاب (الأوبانيشاد Upanishad) فكل فرد من البشر ماهو إلا جزء من (الحق الفرد) أو ( الأصل الواحد الأحد ) وهو إن انفصل عنه ظاهراً فلابد من رجعة إليه واندماج فيه آخر الأمر. وسجل به المعاني الدينية التي تضمنها كتاب الفيدا في قالب رمزي فلسفي، ومن بين تلك المعاني ما يحمل فكرة تناسخ الأرواح المسمى في الهندوكية (سمسرا Samsara)، فالإنسان يموت مرات قد لا يكون لعددها آخر ، والروح تتقمص بعد كل موت جسما جديدا و أو ما يسمى (كرما Karma ) – على مدى ما ترتبط به أعمال المرء السابقة من خير أو شر.

# العقيدة البوذية (Buddhism):

نشأت البوذية فى الأصل داخل التقاليد البراهمانية،ثم تحولت عن مسارها عندما قام بوذا شكل(۱) بإنكار المبادئ الأساسية فى الفلسفة الهندوكية، ولم يعترف بكتابات الفيدا ومظاهر وطقوس عبادة الألهات التى كانت تقوم عليها،كما حارب عقيدة تناسخ الأرواح و إعتبرها أم الخبائث و أس المشكلات، و كان بوذا يرفض المبدأ القائل بأن القيمة الروحية للإنسان تتحدد عند ولادته (نظام الطبقات الإجتماعية الهندوكي) فكانت التعاليم الجديدة التى بشر بها موجهه إلى كل

الطبقات الإجتماعية بدون إستثناء، و إكتفى بتهذيب النفس و التدريب على السلوك و الأخلاق الفاضلة.

# الهندوسية (الهندوكية الحديثة) Hinduism:

الهندوسية موضوع واسع و هي إسلوب في الحياة أكثر من كونها مجموعة من العقائد، بلغ تاريخها مايقرب من ثلاثة آلاف سنة و ربما أكثر و يعتنقها اليوم مئات الملايين، و يرى الهندوس أن الحقيقة الأبدية تتمثل في مظاهر حياة الإنسان الثلاثة، التي تنحصر في الولادة و الموت وما بينهما من حياة و يرمز لتلك المظاهر بثالوث إلهي مكون من براهمة و فشنو و شيفا" أشكل (٣٠،٢)

#### الجينية (Jainism):

وهى من العقائد التى نشأت فى الهند ، فى القرن السادس ق ، م ، وإنتشرت بها ولا تعترف الجينية بأن هناك كائن أعلى مرتبة من الإنسان الكامل الذى يترك ملذات الحياة و يسعى إلى الصفاء الروحى، و تؤمن بأن روح الإنسان لا صلة بينها و بين روح الكون بل تبقى خالدة قائمة بذاتها، و تتميز بإيمانها بالتراحم بين جميع الكائنات ليس الإنسان فقط بل هى تعم الحيوانات و النبات و حتى الكائنات الدقيقة الموجودة فى الهواء.

# السيخية (Sikhism):

هى النظام الدينى الذى علمه للناس المعلم الروحى(ناناك) فى البنجاب خلال العقود المبكرة من القرن ١٦، "وتعرض تعاليم ناناك فى العادة ، على أنها مزيج ملفق من تراث الهندوس و إيمان المسلمين، و تلك مبالغة مسرفة فى التبسيط ينبغى رفضها رفضاً تاماً حين يعبر عنها بأنها (خليط من الهندوسية والإسلام)" فقد كانت أهم العناصرالتي بنيت عليها هي رفض نظرية الأفتار Avatara(تجسيد الآلهه)، كما إستخف ناناك بعبادة الأصنام، و كان يسعى إلى العبادة الباطنية و التأمل حتى تبلغ الروح مرحلة الإنعتاق المطلق بإندماجها في الله و هي عملية متدرجة تمثل سلسلة من المراحل آخرها هي المسماة عالم الحقيقة (ساخ كهاند Sach Khand) وهي المرحلة التي يسعى المرء للوصول إليها.

# نشأة الفن الهندى القديم:

١- سعد المنصوري- مرجع سابق - ص١٢٢.

٢- جفرى بارندر: المعتقدات الدينية لدى الشعوب - ترجمة إمام عبد الفتاح إمام - عالم المعرفة 'العدد ١٧٣ - مايو ١٩٩٣م - المجلس الوطنى للثقافة و الفنون و الآداب - الكويت - ص ٢٠١

"تشأ الفن الهندى أول ما نشأ متحررا مَتنوعا مَنْم ما لبث أن أصبح فنا مَجامدا مُاسيرا مُلنواميس فنية جامدة مستقاه من التقاليد و الأعراف الهندية، فغدا فنا مَكهنوتيا مُبعد أن ظهرت كتب تضم قواعد و أصول تلزم الجميع بإحتذائها، فقد كانت الهند هي مهد الكثير من الطرز الفنية في شرقي آسيا بصفة عامة، وعلى غرار فناني العصور الوسطى المسيحين إهتم الفنانون الهنود بصفة خاصة بتمثيل عالم الآلهة الغيبي و قوى الطبيعة الخارقة، فلم يبالوا كثيرا مُبالتمثيل الواقعي للأجساد أو بالنسب بقدر ما عنوا بتمثيل مشاعر الرهبة و الرعب و التبجيل" فنجد أن الفنان البدائي لم يتقيد بأى قوانين فنية، فجاءت أعماله مملؤة بالحرية و التعبير و إستخدم الرمز للدلالة عن أشكال الحياة المختلفة "فرسم الحيوانات و الطيور بضربتين أو ثلاثة من لمسات فرشاته، و تجلي إستخدامه الجيد للرموز في رسمه للخرطوم كرمز للفيل و الريشة الطويلة كرمز للطاووس أما القرن المزين فيرمز المراقة الأنثي" كما إستخدموا إسلوب الشفافية في رسم العناصر فكان يميز بين صورة الرجل و المرأة برسم رحم صغير داخل جسد المرأة أما بعد ظهور الديانات الهندوكية و البوذية و الجاينية بدأ وضع قواعد للشكل المثالي المعبر عن الآلهة، فترى العقيدة الهندوكية أن جمال التحف الدينية تضفي عليها مزيدا من من القداسة التي تجذب الآلهة نحوها من خلال الزخارف الواضحة عليها.

# التصوير في الكهوف الهندية:

إن الرسوم البدائية التى أكتشفت على جدران الملاجىء الصخرية الهندية فى عصور ما قبل التاريخ لم تمتلك لها تاريخا محددا مُفقد كانت تغطى برسوم أحدث منها مما زاد من صعوبة تحديد تاريخ لها،كما أن الرسوم الموجودة قليلة لقدمها من جهة و لعدم ثبات المواد المستخدمة فى تنفيذها شكل (٥).

وقد كانت رسوم الكهوف البدائية تنقش لغرض سحرى فقد سيطر على الإنسان البدائى أن رسمه ملحيوانات يمكنه من السيطرة عليهم ، و يزداد تأثير هذه الرسوم عندما ترتبط بطقوس سحرية، "و لقد إنجذب الإنسان الهندى إلى التصوير على جدران الكهوف منذ عصور ما قبل التاريخ، و تقدم لنا أحد الأساطير الهندية القديمة بداية نشأة هذا الفن في الهند، فتروى أن الرجل الهندى الحكيم (نارايانا)قد خلقة لمنفعة الناس و لكى يثير دهشة بنات السماء ،فرسم بنتا مجميلة جدا و أطلق عليها فيما بعد (إيسارا الجميلة) و أصبحت فيما بعد أحد أشهر الموتيفات الجدارية الهندية "

<sup>ً ۔ ۔</sup> ثروت عكاشة:موسوعة تاريخ الفن:العين تسمع و الأذن ترى فنون الشرق الاقصى( <u>الفن الهندى</u> )– الطبعة الأولى – دار الشروق – ٢٠٠٥، ص٤٢ ص

Kramisch, stella: The Art Of India, Tradition Of Indian Sculpture, Painting and Architecture, p. 9)-

"و أقدم ما تبقى لدينا منها هى الرسوم المكتشفة فى مدخل إحدى المغارات القريبة من قرية (سنفامبير)قرب (زيجارا) بوسط الهند، وهى تتشابه مع الرسوم الجدارية الموجودة فى كهوف (كوجيل)بأسبانيا، وتمثل هذه الرسوم ثور جريح و رجال ملتفين حوله وقد إستخدم فى تنفيذها المغرة الحمراء مثلها مثل رسوم (ميزابور)التى تمثل مشاهد الصيد"

# الألوان و الأصباغ:

و قد عرف الإنسان الهندى البدائى الألوان و "كانت الأصباغ و الألوان المعروفة لدى إنسان العصور القديمة و إنسان الكهوف تتمثل فى:البنى والأحمر و الإسود و الأبيض، و التى عادة ما كان يحصل عليها من دماء الحيوانات و من مخلفات الطبيعة ،كما كانت الأصباغ تستخرج من الطبيعة أى من المواد المتوفرةأمام الإنسان مثل التربة و الفحم و الطباشير الكلسى و عصير الفواكهة و أغصان النباتات و أوراقها وعصير الورود والأزهار و الثمار إضافة إلى دماء الحيوانات التى إستخدمها الإنسان فى رسومه الأولى على جدران الكهوف" و قد إستخرج اللون الأزرق النيلى من نبتة (النيلة) و اللون الأحمر من (الفوة)

كما ذكر الأدب الهندى القديم أن الفنان الهندى قد إستخدم فى أعماله التصويرية الحديد المأكسد، و بودرة الذهب و اللازورد الأزرق، و الفضة و النحاس و الرصاص الأحمرو القصدير، و الزبك الأبيض و المرمر الأخضر و أخضر الملاكيت .

فإن الألوان التى إستخدمها الهنود فى المعابد كانت أما من اصل نباتى أو معدنى و لا يعرف إلى الآن تكوين هذه الألوان بصورة دقيقة فقد كان يتم تكوينها بطريقة معقدة و يعلمها الفنانون لتلاميذهم فقط ،كما وجدت ملونات أخرى من مصادر صناعية مثل أسود المصباح، والأسود العاجى والأخضر الزنجار (Verdigris) و هو عبارة عن صدأالنحاس و البرونز.

# كهوف أجانتا: (Ajanta)

نحتت في ديكان مجموعة من الكهوف تسمى كهوف أجانتا و قد نحتت في صخرة بركانية بهضبة (ماهاراشترا)، وسط منظر طبيعي رائع، و" تنتنمي لفترة إمتدت ثمانية قرون تبدأ من القرن الثاني قبل الميلاد ،و تستمر حتى القرن السادس الميلادي، وتتكون كهوف أجانتا البوذية من ثلاثين كهفا صخريا و،تتخذ شكل حدوة الحصان ، شكل (٢) و هي مليئة بالمنحوتات و الصور الجدارية الرائعة والتي تم نحتها على مرحلتين يفصلهما أربعمائة سنة كاملة و تتزامن هاتان المرحلتان المعماريتان مع أثنين من مدارس الفكر البوذي" هما الهينايانا و الماهايانا ،كما صورت مشاهد من حياته و قصص ولادته و كذلك بعض الشخصيات الخرافية. وقد دمجت صور أجانتا جميع التقاليد الفنية بتوارثها الهنود لقرون طويلة.

ا ـ لمياء مصطفى صديق-مرجع سابق-ص ٩٢

۲ - لمياء مصطفى صديق-مرجع سابق- ص٧٠

# مدارس التصوير الهندية:

"التصوير الهندى هو قبل كل شئ فن الخطوط المحوطة الخلابة و إن كان يعزوه الفهم الصحيح للبنية التشريحية في الإنسان و كذا قواعد المنظور و إدراكة للمناظر الطبيعية على حقيقتها فلقد عوض هذا كله بخطوطه المعبرة و المهارة في تناغم الألوان و شيوع العاطفة الحادة في مصوراته"، و المدارس الهندية القديمة موضوعاتها إما دينية تمثل صورا من حياة بوذا و بطولات الآلهة الهندوكية، و موضوعات عن الصيد و الحياة العامة.

# المدرسة البوذية: (٢ق م-٦م)

إنتشرت البوذية فى القرن السادس ق.م و إمتدت إلى خارج الهند وقد كان لها إسهاما كبيرا فى مجالات الفنون الهندية كما كان لفن التصوير دوره الكبير فى إنتشار البوذية وقد نشأت مدرسة خاصة ( المدرسة البوذية ) تضم أساليب الرسم فى وقتها .

"ومن أجمل أعمال التصوير البوذي تلك الذي نفذت في كهوف أجانتاوتننتمي للفترة من القرن الثاني قبل الميلاد إلى القرن السادس الميلادي" وتتميز هذه المدرسة بالدقة والمهارة في نقل الطبيعة وكذلك الدقة في رسم الأيدي والأرجل وموضوعاتها ذات طابع ديني وتصور مراحل متعددة من حياة بوذا كما تناولت ايضا مشاهد الحياة العامة مثل موضوعات الصيد (صيد الأفيال و الكلاب و الظباء) وموضوعات العاطفة مثل (صور العاشقين – الأمومة).

والألوان المستخدمة هي الأبيض ، الأحمر ، البني ، الاخضر الفاتح ، الأزرق ، الأسود ، واستخدام الأوضاع الجانبية للأجسام والبورتريه إلى جانب العين اللوزية التي تشبه عين الطائر.

# مدرسة بالا Pala : (8 م-١٢م)

وقد جاءت مدرسة بالا على غرار تقاليد التصوير الجداري فى أجانتا حيث ترسل الخطوط المحوطة للأشكال ومن ثم تشبع بالألوان ثم يؤكد الخطوط الخارجية بألوان أغمق ويتميز التكوين بالبساطة والتناسق .

# المدرسة الجاينية: (١١ م-١١م)

أو مدرسة البرامزا وقد "ازدهرت في جوجرات وراجستان ويضع مراكز فنية إبتداءا من القرن الحادي عشر الى السابع عشر ، وجميع مخطوطات هذه المدرسة جاينيه تتناول موضوعاتها المصورة

Dadabhai noors rood:Allistory of fine art in india and Ceylon,tresar house of books,Bombay,p.89 - \

النصوص الدينية الجاينيه ، كما تناولت في مراحلها المتأخرة تصوير الموضوعات الدينية البراهمانية ، وتتميز هذه المدرسة برسم الأشخاص بزاوية ثلاثية الأرباع وبعيون جاحظة وأنوف بارزة وذقن جلية ويتميز أسلوبها بالتحوير الشديد والألوان الزاهية ، كما استخدم الذهب والملازورد بسخاء "وقد اختلفت كل مدرسة عن الأخرى نتيجة لعدة عوامل منها التأثير والتأثر بالبيئة المحيطة. و يتضح ذلك من خلال لوحة تكريس ماهافيرة مؤسس الديانة الجاينية "و يبدو ماهافيره متقلدا وعقدا مرنينا وبالأساور و مرتديا وتنورة، على حين يشد شعره بُغية التخلص منه، جالسا وأمام الآله (تشاكرة) الذي يحمل حربتة ثلاثية الشعب و يستدل على الوهيتة و سلالتة الملكية بالهالة المحيطة برأسة و المظلة التي تعلوه. و جاء في المخطوطة التي تظهر بها هذه المنمنمة أن حفل التكريس جاء أعلى الجبل ، و من هنا ظهرت في أدني الصورة بعض القمم الجبلية ، و تبدو الشخصيتان في وضعة جانبة ثلاثية الأرباع، غير أن العين البعيدة تبدو –كما تقضى الأعراف الجينية –كاملة مواجهة بارزة الوجنة. "شكل (٧)

و يتضح من ذلك أن موضوعات المدارس الهندية القديمة تتمحور حول الديانات البوذية و الهندوكية و الجاينية و بعض الأساطير، و اللوحات تمتاز بالدقة في تمثيل الطبيعة و رسم الأيدى و الساق، و الأشكال محددة بخطوط سوداء و الملابس بيضاء ذات خطوط حمراء، مع محاولة تجسيد الأشكال و إظهار البعد الثالث، و رسم الأوضاع الجانبية و ثلاثية الأرباع للوجه و عين الطائر.

# مدارس الهند الإسلامية:

منذ أواخر القرن العاشر الميلادى ظهرت عدة مدارس تمثل إسلوب التصوير الهندى فى ذلك الوقت،حيث تأثرت بعض المدارس بالفن الأوروبى و الفارسى و التركى،كما ظلت متمسكة بقواعد الفن الهندى القديم وقد حاول الفنان المسلم صهر هذا التراث القديم و تحويله ليخدم التعاليم الدينية الجديدة.

# المدرسة الدكنية :Deccani School

ومعناها الجنوب ، وتقع ديكان على هضبة عليا فى الجزء الجنوبي من الهند ، "وسمي حكامها من المسلمين باسم الباهمانديين (١٣٤٧-١٥٧ م) ،و ينتسب حكامها للسلاطين العثمانيين، وقد دعواالباحثين و الرسامين من تركيا و غيران حيث إزدهر فن التصوير فى منتصف القرن السادس عشر وحتى الفتح المغولى فى (١٦٨٦-١٦٨٧م) وكانت أشهر المراسم فى بيجابور

أ ثروت عكاشة :الفن الهندى –مرجع سابق- ص٢٢٩

ثروت عكاشة: <u>التصوير</u> الإسلامي المغولي <u>في الهند \_</u> مرجع سابق ـص١٨

- أحمد شاجار - جولسوند" أو قد ظهرإسلوب متميز في التصوير بإقليم الدكن أطلق عليه المدرسة الدكنية وكان شبيها بإسلوب مدرسة الإمبراطور أكبر.

# أسلوب مدرسة ديكان:

إمتزجت أعمال الفنانين بالتقاليد الهندية المحلية ونماذج البلاط العثماني ،كما تأثرت بإسلوب اللوحات الغربية ، "وموضوعاتها تتناول الحياة العامة والموضوعات الهندوكيه ، المسيحية والحياة العاطفية المتمثلة في موضوعات راجمالا (الأكاليل الموسيقية) والمهرجانات والإحتفالات ، وتتميز المرحلة الأولى للمدرسة بثراء الألوان وبراعة الرسم كما تتميز بالإستطالة في الأشكال ورسم ثنايا الثياب على هيئة دوامات ، أما الخلفيات فتمتلىء بالأشجار والزهورفتغلب على هذه المرحلة النزعة الشكلية" وتأثرت المدرسة الدكنيه في المرحلة الأخيرة بالفن المغولي بعد إنتشار سلطان المغول ، وأصبحت بهذا فرعا من فروع المدرسة المغولية وتناولت مشاهد البلاط الملكي والبورتريهات كما تهتم بالمخطوطات والراجمالا.

# المدرسة المغولية ( القرن الخامس عشر الميلادي ) :

أدخل الغزو المغولى للهند فن التصوير الهندي فى مرحلة جديدة أكثر تتطورا ، حيث ربط فن التصوير بعقيدة جديدة هى الإسلام فأخذت التقاليد الهندية تتوارى شيئا فشيئا وإرتبط فن التصوير بحياة الناس سواء حكام أو محكومين فى جميع جوانبها ( الدينية والاجتماعية والثقافية ) وإهتم أباطرة المغول بتسجيل الأحداث التاريخية والشخصية وإصطحاب الفنانين معهم فى السلم والحرب لتسجيل الأحداث الهامة ، وإستمرت المدرسة المغولية قرابة قرنين من الزمان بتفوقها وتميزها وفرضت نفسها واستحقت أن تصنف ضمن مدارس التصوير الإسلامى .

"وقد كان التأثير الفارسي قويا على فن التصوير المغولى ، ويعتبر عصر جلال الدين أكبر (٢٥٥١ – ١٦٠٥ م) العصر الذهبي للفنون بصفة عامة والتصوير بصفة خاصة حيث أسس مدينة (فتح بورسكرى) وإستعان فى تجميل قصورها بفنانين من إيران والهند ، وكذلك ينسب له بداية ظهور التأثيرات الفنية الأوروبية بالإضافة إلى التأثيرات الفارسية فى البلاط المغولى."

و"المنمنمات التي صورت في عهد الدولة المغولية بالهند تلخص بدقة الأطوار التي مرت بها حضارة الإسلام في هذا الإقليم، وتبدأ هذه الأطوار بالإقتباس والإستعارة من أكبر الجيران وأقربهم وهى بلاد الفرس ولا فرق في ذلك بين لغة الفرس التي ظلت لبعض الوقت لغة رسمية للبلاط المغولي

<sup>ً -</sup> كريم حسين أحمد:دراسة مقارنة بين التصوير في مدرسة إيران و مدرسة الهند الإسلامية- رسالة ماجستير – كلية الفنون الجميلة-جامعة حلوان -١٩٩٢م- ص٨٥

<sup>ً -</sup> ثروت عكاشة التصوير الإسلامي المغولي في الهند-مرجع سابق-ص١٩

تروي مصور المسمور فرغل<u>ي: التصوير الإسلامي نشأته و موقف الإسلام منه و أصوله و مدر اسه-الطبعة الأولى - ١٩٩١-</u> الدار المصرية اللينانية-القاهر ة-ص ٣٦٤

والمفردات والعناصر البنائية السائدة في إيران أواسط آسيا، أما في مجال تصوير المخطوطات فكان الإعتماد كاملا على التقاليد الإيرانية بل وعلى الفنانين الإيرانيين، وبعد فترة الإستعارة من جيران الشرق الإسلامي أخذت ملامح الواقع الهندي في الظهور وقد تشربت الروح الإسلامية ولكن هذا الإتجاه سرعان ما إنزوى أمام الزحف الحضاري الأوروبي الذي أكسب التصاوير المغولية الهندية طابعاً أوروبياً ظاهرا و" تناولت موضوعات مجالس البلاط والقصور الملكية والنساء في البلاط المغولي والمعارك الحربية ومجالس الطرب والموسيقي والمواكب والأعياد ، وأيضا الزهاد والحكماء في كهوفهم.

شكل (٨) لوحة تمثل اسلوب التصوير المغولى :حيث صور الفنان بلشند" الأمير خورام منحنيا وبينما أبيه يضمه على صدره ليقبله من رأسه مودعا وإياه متمنيا وله التوفيق في المهمة التي أرسله لها، و يجلس الأمبراطور في شرفة القصر و يقف خلفه رجل من رجال البلاط و فوق العرش صورة أبيه أكبرمعلقة عللي الجدار المزخرف ، و باقي رجال البلاط و حملة الأعلام و قادة الجيش يقفون أسفل العرش رافعين أيديهم يودعون الأمير و يدعون له بالنصر و السلامة.

خارج السور يقف الحرس و الخدم بالأضافة إلى السائس الذى يمتطى فيلا ويبدو ضاحكا و مزركشا وعند عنقه و على رأسه كما وضع غطاء فخم على ظهره، و اللوحة مليئة بالتكوينات البسيطة ليست بها أى تعقيدات لا فى الحركات و لا الأنفعالات ولا فى الزخارف ، و الألوان منسجمة ليس بها أى تضاد أو تنافر، و وإضحة و صافية."

- جريدة الإتحاد: ٢٥ أبريل ٢٠١٥م ابو ظبي

<sup>-</sup> جريفه المحدود البرين على حابا م حابو تطبى المهند (في تسليات البلاط وحياة الشعوب في البلاط المغولي الهندي) الطبعة الأولى ص ٧١

# نتائج الدراسة

من خلال الدراسة النظرية لهذا البحث توصلت الباحثة إلى النتائج التالية:

- ا إن الفن الهندى كيان متكامل يضم كل الفنون من التصوير والنحت والرقص وهذا الكيان إعتمد على المعتقدات الدينية واسلوب الحياة في الهند ، وعلى مر الزمان حدثت له عدة تغييرات ليتواءم مع تغير المعتقدات الدينية والحياة الاجتماعية والعادات والتقاليد .
- خن التصوير الهندى هو جزء من بناء المجتمع والغرض منه ليس جمالياً فقط بل هو أيضا
   التعبير عن مشاعر الإنسن ومخاوفه وللتقرب للآلهة،
- ٣ إن العقائد الدينية ساهمت بشكل كبير في تشكيل وجدان الفنان الهندي فإنعكس أثر ذلك على الفن الهندي.

# التوصيات

- الاهتمام بدراسة المعتقدات الدينية في الهند والتي هي الأساس الذي يقوم عليه الفن والحياة
   عامة في الهند .
- معرفة أثر التطور التكنولوجي الحديث ووسائل الاتصال على الحياة في الهند وبالتالي على
   تطور الفن وعلى دخول أفكار جديدة وتطور أشكال المفردات التشكيلية للفن .
- ٣ -دراسة مدارس وإتجاهات الفن الحديث وتأثيرها على الفن الهندي مع الاحتفاظ بالهوية الهندية.

#### مراجع البحث

- أمل نصر: جماليات الفنون الشرقية وأثرها على الفنون الغربية آفاق الفن التشكيلي الهيئة العامة لقصور الثقافة الطبعة الأولى أبريل ٢٠٠٧
- ٢ أبو الحمد محمود فرغلى: التصوير الإسلامى نشأته و موقف الإسلام منه و أصوله و مدراسه –الطبعة الأولى ١٩٩١ –الدارالمصرية اللبنانية –القاهرة
- ٣ شروت عكاشة التصوير المغولى الإسلامى فى الهند -موسوعة العين تسمع والأذن ترى الجزء الثالث عشر الهيئة المصرية العامة للكتاب
- څروت عكاشة: موسوعة تاريخ الفن،العين تسمع و الأذن ترى فنون الشرق الاقصى ( الفن الهندى ) الطبعة الأولى دار الشروق ٢٠٠٥
  - ٥ جريدة الإتحاد:أبو ظبي-عدد ٢٠١٥ أبريل ٢٠١٥
- جفرى بارندر:المعتقدات الدينية لدى الشعوب ترجمة إمام عبد الفتاح إمام –عالم المعرفة
   العدد ١٧٣ –مايو ١٩٩٣م المجلس الوطنى للثقافة و الفنون و الآداب الكويت
  - ٧ معد المنصورى: محيط الفنون ،الفنون التشكيلية -الجزء الأول دار المعارف مصر
- مسماء محمد يحيي السيد:القيم الجمالية والتعبيرية لفنون حضارات وسط آسيا رسالة ماجستير كلية تربية فنية –جامعة حلوان –٢٠٠٨
  - ٩ الشهرستاني: الملل و النحل ،تعليق أحمد فهمي محمد ،المطبعة العصرية،بيروت، ١٩٩٢
- ١٠ علا زين العابدين محمد: الخصائص التشكيلية للمشغولات المعدنية الهندية و الإستفادة منها في إستحداث مشغولات معدنية -كلية التربية الفنية جامعة حلوان ٢٠٠٧
  - ١١ كريشنا شيتانيا المساهمة الإسلامية في الفن الهندي الحديث بحث منشور

- ۱۲ كريم حسين أحمد :دراسة مقارنة بين التصوير في مدرسة إيران و مدرسة الهند الإسلامية المستوير في مدرسة إيران و مدرسة الهند الإسلامية المستوير المستوي
- ۱۳ لمياء مصطفى صديق: جماليات التكوين فى الجداريات الدينية بالكهوف الهندية رسالة ماجستير كلية الفنون الجميلة جامعة حلوان ۲۰۰۲
- 1 ٤ منى سيد على حسن: التصوير الإسلامي في الهند (في تسليات البلاط وحياة الشعوب في البلاط المغولي الهندي) البلاط المغولي الهندي) البلاط المغولي الهندي
- ١٥ نعمت إسماعيل علام فنون الشرق الأوسط في العصور الإسلامية -دار المعارف ١٩٨٢م
- ١٦ يولا علي شاهين: التصوير المعاصر بين الحداثة والموروث في مصر وسوريا والهند رسالة ماجستير كلية الفنون الجميلة جامعة حلوان ٢٠٠٥

# قائمة الصور



شكل (١) تمثال بوذا



شكل(٢) نحت يمثل براهما



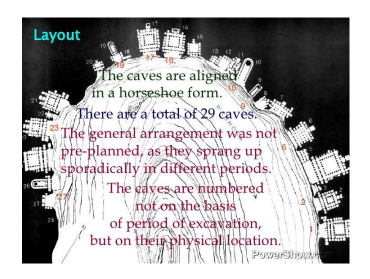
شكل (٣) نحت لفيشنو وزوجته لاكشمى في معبد هيزاليشوارا،هاليبيدو.



شكل (٤) نحت لشيفا و زوجتة بافارتى يمتطيان الثور ناندى – معبد شيفا – هاليبو – كارناتاكا – الهند.



شكل (٥) لوحة لكهف قديم أكتشف في منطقة باندا اوتار براديس - و تعرض اللوحة مجموعة محاربين يعقدون الرماح و أحدهم يركب حصاناً



شكل (٦) رسم تخطيطي لكهوف أجانتا



شكل (٧) تكريس ماهافيرة مؤسس العقيدة الجاينية – من مخطوطة (كالبا – سوتره) الجينية عام ١٤٠٤ م – جوجرات – المتحف البريطاني – لندن.



شكل (٨) جهانجير يحتفل بتوديع الأمير خورام لمعركة ميور في ١٦١٤م-ألوان مائية على ورق-٥٤×٨٨-المكتبة الملكية (قلعة وندسور) - الفنان بلشند-١٦٣٥م.