



أكتوبر ٢٠٠٨



| $\overline{}$ | $\overline{}$ | _ |  |
|---------------|---------------|---|--|
| 1 1           | П             | 1 |  |
|               |               |   |  |
| _             | _             |   |  |
|               |               |   |  |

د. على أحمد محمد السيد

- All Marie

#### -324

#### مُقتَلِمَّتُهُ

تأتى هذه الدراسة ضمن الأعمال التي تنصب على تاريخ العلاقات بين الشرق والغرب، والمقصود بالشرق في هذه الحالة دولة فارس تحت الحكم المغولي، أمّا الغرب فالمقصود به القوى الدينية والسياسية الأوروبية الرئيسة: الباباوية وفرنسا وإنجلترا فضلا عن بيزنطة. هذا من حيث المكان، أمّا الزمان فالدّراسة تتحصر في الفترة التي تولى فيها الخان أرغون أمّا الزمان فالدّراسة على ١٢٩١ م) ومن ثم تنصب الدراسة على فكرته في التحالف مع بيزنطة وقوى الغرب الأوروبي، مرتكزة على محاور ثلاثة: نشأة الفكر وتطورها التاريخي، والآلية التي اتبعها أرغون لتنفيذها، ثم أثر أوضاع غرب أوروبا السياسية فيما آلت إليه من نتائج.

وجديرُ بالذّكر أنّه خلال القرنين السابقين اهتم عدد من المؤرخين بنشر الأعمال المصدرية -من حوليات ووثائق وسجلات - التي من شأنها توفير المادة العلمية اللازمة لدراسة العلاقات المغولية الأوروبية، واهتم آخرون بكتابة أبحاثٍ في هذا المجال بشكل عام، أو في قضيةٍ بعينها ملقين الضوء عليها. ومع هذا الجهد الوافر المشكور هناك قضايا حساسة ومحوريّة لم تحظ بالتحليل والدراسة اللازمين (۱)، بما يتفق مع أهميتها. وما عنيت به هذه الدراسة يأتى في هذا الإطار؛ إذ تنصب على فكرة محدّدة هي فكرة تحالف أرغون خان مغول فارس بوذيّ الديانة (۱) مع الغرب الأوروبيّ تحالف أرغون خان مغول الأدنى الإسلامي المماليك. خاصة وأن هذه الكاثوليكي، ضد مسلمي الشرق الأدنى الإسلامي المماليك. خاصة وأن هذه الفكرة لم تكن تعكس رغبة هذا الخان وحسب، وإنما - حظيت بشكل أو بآخر - بصدى سياسي متفاوت لدى القوى الأوروبية ذات الصلة؛ كان من الضروري الوقوف عليه استكمالاً لدراسة الفكرة من جوانبها المختلفة.

#### - All Marie

ومما شجع الباحث أيضاً على الخوض في هذه الدراسة، أن الفترة المستهدفة فترة مصيرية في تاريخ الأمم التي عاشتها، بالرغم من أنها قصيرة، تمتد لحوالي سبع سنوات فقط، ومع هذا تزخر بأحداث جسام،إضافة إلى أحداث جسام أخرى كانت في الأفق تترقب ما تتمخض عنه فكرة تحالف أرغون مع الغرب، لتتم أو لا تتم، فإذا ما قدر نجاحها، فربما دبت الروح الصليبية، وانتعش المد المغولي من جديد في منطقة الشرق الأدنى بأسرها، الأمر الذي كان من شأنه قلب موازين القوى وتغيير الخريطة السياسية بأسرها في عالم العصور الوسطى، أما وقد حاق الفشل بفكرة التحالف فقد زال الكيان الصليبي في الشام، وأخذت قوة مغول فارس في التراجع، و التخلي عن دورها كقوة مضادة للمماليك، كما أخذت أوروبا تسعى للتحالف مع المغول مدفوعة بالرغبة في التبشير بالنصرانية بينهم بالدرجة الأولى، لتنتقل في مرحلة تالية نحو الإصلاح الديني والسياسي؛ مع تقاص الروح الصليبية، بينما استمرت دولة المماليك تمارس دورها التاريخي المعروف المقدّر لها.

وعلى ذلك، اعتمدت الدراسة على عدد من المصادر المعاصرة، سواء الحولية منها أم الوثائقية، فضلاً عن مجموعة من الدراسات التي من شأنها إبراز رأى أو توضيح معلومة، فأضافت زخماً وعمقاً إلى البحث. ولعل أهم هذه الحوليات ما كتب – في الأصل – باللغة السريانية عن رحلة الراهب النسطوري رابان ساوما Rabban Sawma المتوفى عام 179 م سفير أرغون إلى بيزنطة والقادة في الغرب الأوروبي (1740-1740) وقد نُشِرَت عام 1740-1740، أما أهم المراسلات بين قادة المغول و الغرب فتلك التي نشرها م. أبيل ريمسات Abel-Rémusat عام 100 في المتضمن الدراسة منها سوى الفصل السابع المتضمن كثير من الوثائق الخاصة بفترة حكم أرغون وأفاد منها ج. ب. شابو

## -324 1/30

Chabot و أضاف، إذ ترجمها عن اللاتينية، في مؤلفه القيِّم عن العلاقات بين أرغون والغرب، المنشور عام  $1\,\mathrm{A9}\,\mathrm{F}$ , وفضلاً عن الترجمة ساق ملاحظات مهمة من مصادر تاريخية أخرى توضيحاً للنصوص. ومن المهم أيضاً الإشارة إلى ما قدمه أ. س. مول A. C. Moule من وثائق ترجمها في كتابه عن المسيحية بين مغول الصين، المنشور عام  $1\,\mathrm{97}$ , أما الدراسات الحديثة، فمنها ما مسَّ هذا العمل من قريب أو بعيد بشكل أو بآخر (^)، و لكنها لم تنصب على فترة حكم أرغون و لا أفكاره حول التحالف إلا إنها ساعدت الباحث على فهم الخلفيات التاريخية للأحداث، بلورة الفكرة لدى الخان أرغون، وصدى هذه الفكرة لدى قادة الغرب الأوروبي – فضلاً عن بيزنطة – في رؤية شاملة.

#### أولاً: فكرة التحالف المغولي الأوروبي وأطوارها:

وقبل الخوض في دراسة فكرة التحالف مع الغرب الأوروبي عند الخان أرغون من خلال سفاراته، علينا أن نتتبع أطوار هذه الفكرة، منذ نشأت ثم تبلورت في أذهان قادة الغرب الأوروبي، من خلال نبذة تاريخية عن أحوال القوى المغولية والأوروبية زمن تلك السفارات. أسس المغول دولة عظمى كانت منغوليا غربى الصين قاعدة لها، ومع أواسط القرن الثالث عشر الميلادي بلغت أوج توسعها وقوتها، إلا أنها قُسمت إلى أربع أيلخانات كبرى، كانت لاثنتين منها علاقات مع الغرب الأوروبي، هما أيلخانية الصين، التي كان يحكمها الخان قوبيلاي Khublai (١٢٦٠- ١٢٩٤م.)، وأيلخانية أذربيجان وتضم كلاً من فارس والعراق وأرمينيا، وعاصمتها تبريز، وكان يحكمها هولاكو الماله الغان الغرب فأخذت فكرة وجود مملكة في تانجوت وسلالته حكماً وراثياً (٩). أما في الغرب فأخذت فكرة وجود مملكة في تانجوت المعاصر لأرغون هو الني اعتقاد أسطوري وهو أن ملكها جورج George المعاصر لأرغون هو

#### - All Light

الكاهن يوحنا Prester John الحليف القوي الذي سينتصر للمسيحيين (۱۰)، إلا أن خيبة آمال الأوربيين كانت كبيرة، حينما وجدوا شرق أوروبا عُرضة للاجتياح المغولى، بيد أن ذلك لم يحُل دون قيام علاقة بين المغول وأوروبا أفضل من تلك التي بين المغول والمسلمين، وكانت موقعة عين جالوت عام ١٢٦٠م. – التي هُزم فيها المغول – سبباً إضافياً لتدعيم هذه العلاقة، وبعد أن كانت البابوية وملوك أوروبا حريصين على التحالف مع المغول ضد المسلمين وأكثر إلحاحاً على ذلك، غدا المغول أكثر اهتماماً بتدشين هذا التحالف، بعد أن تخلو عن إدعاء السيادة العالمية، فضلاً عن الشقاق الذي دب بين هولاكو وجيرانه من المغول، وهو الأمر الذي شغله عن المماليك؛ مما أعطى لهؤلاء الفرصة لممارسة ضغوطهم العسكرية على كل من الصليبيين والمغول في الشام (۱۱).

وفي أثناء تواجد هولاكو في بلاد الشام في عام ١٢٦٢م.، وفدت إليه بعثة من قبل بطريرك بيت المقدس الاسمي في عكا برئاسة الراهب الإنجليزى داوود الإشبى David of Ashby، وتحدث رجالها إليه عن الكاثوليكية وباباوية روما، إلا أن هولاكو احتجز هذا الراهب لاستخدامه في مساعيه الدبلوماسية القادمة مع الغرب اللاتيني(١١). وهناك من يفيد بأن هولاكو أرسل سفارة تضم شخصاً يدعى جون الهنغاري John of هولاكو أرسل سفارة تضم شخصاً يدعى جون الهنغاري المستعدة المسلمين، وضرورة العمل البابا وملوك أوروبا بالتحالف معه ضد المسلمين، وضرورة العمل العسكري المشترك لانتزاع مدينة القدس منهم ومنحها للمسيحيين(١١). وحيال ذلك أرسل البابا إلى الخان المغولي يبلغه بأنه أرسل إلى بطريرك القدس (الصليبي) بعروضه لينظر فيها، بصفته ممثلاً للبابوية في الشرق اللاتيني(١١). وبذلك وضع هولاكو مع بابا روما أسس التعاون بين المغول وأوربا ضد المسلمين، في مرحلة ما بعد معركة عين جالوت.

# - 24 15

وفي الواقع لم يضع هولاكو أساس التعاون بين المغول والغرب الأوروبى في المرحلة التالية وحسب، وإنما رأى أيضاً أن التحالف مع الإمبراطورية البيزنطية أمر في غاية الأهمية لإحداث التوازن بين القوى في منطقة الشرق الأدنى، فضلاً على الحصول على دعم الإمبراطورية ضد المماليك ما أمكن. فأرسل الخان إلى الإمبراطور البيزنطى ميخائيل الثامن باليولوجوس Michael VIII Palaologus (١٢٥٩ - ١٢٨٦م.) (١٥٠) يسأله زوجة له، وأرسل له الأخير ابنة غير شرعية له هي ماريا Maria يسأله زوجة له، وأرسل له الأخير ابنة غير شرعية له هي ماريا وعندما وصلت ماريا إلى تبريز كان هولاكو قد توفى، في الثامن من فبراير عام ١٢٦٥م. المفولي باسم ديسبينا خاتون عام ١٢٦٥م. وجندك حلت ماريا – التي عرفت في البلاط المغولي باسم ديسبينا خاتون وبذلك حلت ماريا – التي عرفت في البلاط المغولي باسم ديسبينا خاتون النسطورية زوجة هولاكو التي كانت قد توفيت، ووجد فيها المسيحيون حامياً جديداً للمسيحية (١٢٠١)، وكان في هذا الزواج مدعاة إلى الظن بأن أبغا نفسه تم تعميده وأصبح مسيحياً (١٠٠٠)، وأياً ما كان الأمر، فقد أدى زواج ماريا من أبغا إلى تقارب المعسكرين المسيحي والمغولي بشكل أوثق ضد المماليك.

وفي الوقت الذي تولى فيه الخان أبغا حكم مغول فارس، كان السلطان المملوكي الظاهر بيبرس (١٢٦٠–١٢٧٧م.) – المحنك عسكرياً وسياسياً – يوجه ضربات متلاحقة ضد صليبيي الشام وأرمينيا الصغرى المتحالفة مع المغول، فراسل ملكها هيثوم الأول Hetoum I (١٢٦٥–١٢٦٦م) وأبغا، البابا كلمنت الرابع Clement IV (١٦٥–١٢٦٨م.) في أواخر عام ١٢٦٦م. يطلبان مساعدته ضد المسلمين (١٩٥)، و سرعان ما بارك – في العام التالى – خروج حملة صليبية، وأصدر أوامره إلى الكنائس الغربية كافة بتوفير أموال للمساعدة في إعدادها، أي أنّ رد فعل البابا كان مبشراً للمغول، خاصةً حينما أبلغ الخان باستعداد ملوك أوروبا وأمرائها أن يذهبوا إلى الأراضي المقدسة لمهاجمة المماليك، وأنه سوف يُبلغ هؤلاء القادة يذهبوا إلى الأراضي المقدسة لمهاجمة المماليك، وأنه سوف يُبلغ هؤلاء القادة

#### -24

بالنصائح التي ضمنها أبغا في خطابه إليه عند التحرك (٢٠). إلا أن أبغا انخرط، منذ اعتلائه العرش، في حروب ومنازعات مع مغول القبيلة الذهبية Golden Horde والأغطائيين من أبناء عمومته شرقاً (٢١)، فضلاً عن مهاجمة بيبرس أرمينيا مرة أخرى عام ١٢٦٨م. (٢٢)، الأمر الذي شغل الخان بالقدر الذي منعه عن عمل شئ يذكر في إطار التحالف مع الغرب لإنقاذ الصليبيين.

هكذا اكتوت أرمينيا الصغرى و اكتوى الصليبيون والمغول بحروب السلطان بيبرس، وشعروا جميعاً بالأهمية القصوى للتحالف ضده، ولذا وصلت سفارة مغولية إلى أوروبا عام ١٢٦٩م. ، و تنقلت بين قادتها بغرض إبلاغهم بأن جيوش مغول فارس على أهبة الاستعداد لغزو الشام بمجرد وصول القوات الأوروبية إليها(٢٠٠). وعليه خرجت من مملكة أراجون بمجرد وصول القوات الأوروبية إليها بيمس الأول James I (٢١٣) في سبتمبر ١٢٦٩م الذي أبحر بأسطول قوى من مدينة برشلونة Barcelona بغرض التوجه إلى الشام والانضمام إلى المغول، إلا أن العواصف دمرتها وأجهضتها (٢٠٠). في حين قصدت حملة فرنسية كبرى تونس عام ١٢٧٠م. وباءت بالفشل الذريع أيضاً بوفاة قائدها لويس التاسع Louis العدد، التي وصلت إلى عكا في العام التالى ولم تكن أحسن حالاً من العدد، التي وصلت إلى عكا في العام التالى ولم تكن أحسن حالاً من على فشل الذرجوانية والفرنسية (٢٠٠)، ولعل فشل هذه الحملات حمل معه الدليل على فشل التحالف المغولي الأوروبي حتى هذه المرحلة.

أثبتت الأحداث السابقة أيضاً مدى ضعف الكيانات الصليبية في الشام، وعجز القوى الأوروبية عن حمايتها من قوة دولة المماليك الفائقة، فأخذت دعوة شارل كونت أنجو Charles Count of Anjou ملك صقلية ونابولى (١٢٦٦– ١٢٨٢م.) لعقد هدنة مع المماليك تجد صدى لدى أمراء

## - 24 25

الصليبيين في الشرق اللاتيني، في حين تفرغ بيبرس لتأديب الخان أبغا على ما أبداه من تعاون مع الصليبيين ضد بلاده، ورفضه الصلح معه (۲۷٪). وفي ذلك الوقت انتقل بطريَرك بيت المقدس جريجوري العاشر Gregory X عام ۱۲۷۱م. إلى روما ليعتلى كرسى البابوية حتى وفاته عام ۱۲۷۱م. (۲۸٪) و كان يدرك الضعف الذي عليه الصليبيون فعقد مجلس ليون Councel و كان يدرك الضعف الذي عليه الصليبيون فعقد مجلس ليون المقدت أولى ملاسلته في أول مايو عام ۱۲۷٤م، وتمخضت تلك الجلسات، التي استمرت جلساته في أول مايو عام ۱۲۷٤م، وتمخضت تلك الجلسات، التي استمرت صليبية بالتحالف مع المغول، وجمع أعشار الدخول من أجل تحقيق هذا الهدف (۲۹٪). وما يهم الدراسة من هذا المجمع أن مغول فارس أرسلوا من قبلِهم وفداً للمشاركة في أعماله (۲۰٪)، وأن سفراء منهم توجهوا إلى عواصم الغرب الأوروبي الكبرى عقب انتهاء الجلسات (۲۰٪). ومن هذا نلمس مدى حرص الخان أبغا على خروج حملة مغولية صليبية مشتركة ضد المسلمين،وأنه كان المبادر إليها.

ولم يكن بد من أن يقدم المجمع الديني المسيحي الكبير في ليون الذي من شأنه تأليف قلوب الحاضرين فيه، على الرغم من اختلاف مللهم وأعراقهم – لم يكن بد من أن يقدم دفعة لفكرة التحالف المغولي الأوروبي، مما ينبئ بقيام حملة صليبية كبرى لردع المماليك واسترجاع القدس، تدعمها جيوش المغول، إلا أن هذا لم يحدث؛ إذ منيت مملكة أرمينيا الصغرى حليفة مغول فارس بهزيمة كبرى على أيدى المماليك في عام ١٢٧٥م، دون أن يجرؤ الخان أبغا على التقدم لمساعدتها (٣٢). وتكرر الموقف مع سلاجقة الروم الحليف الآخر لمغول فارس ؛ إذ تقدمت الجيوش المملوكية إلى آسيا الصغرى فبلغت سهل أبلستين Abulistin في إقليم مرعش (بلدة آل بستان الصغرى وأنزلت هزيمة كبرى بجيش المغول هناك في التاسع عشر من أبريل عام ١٢٧٧م. وعندما حضر الخان أبغا إلى ميدان المعركة انتحب

## - See List

من هول منظر القتلى من جنوده. ولم يتمكن من فعل شئ سوى أن عاد فأرسل سفارة عاجلة إلى المقر الباباوى في روما، وإلى ملك فرنسا فيليب الثالث وبنا الثالث Philip III ( $^{(77)}$ ) Philip III ( $^{(77)}$ ) Philip III ( $^{(77)}$ ) والواضح أن هؤلاء لم يسمعوا من سفراء البغا سوى ما سمعوه من قبل من وعود بالانضمام لقواتهم فور وصولها إلى الشرق ( $^{(77)}$ ). وعندما باءت بالفشل جهود الخان في التحالف مع قادة الغرب، قرر الاعتماد بشكل أوثق على القوى المحلية: الصليبين والأرمن والكرجيين ( $^{(77)}$ ) وشجعته على ذلك التغيرات السياسية في المنطقة، من وفاة بيبرس وتولى المنصور قلاوون السلطنة ( $^{(77)}$ 1 -  $^{(77)}$ 1 وما ترتب على ذلك من انشقاقات داخل الدولة المملوكية. وبينما استجاب الأرمن والكرج للتحالف مع المغول، آثر الصليبيون الوقوف على الحياد. ثم كانت معركة حمص، في أكتوبر  $^{(77)}$ 1 م، ودُحِرَ فيها جيش أبغا وحلفائه، مجسدا بذلك ضعف جبهة المغول، الناجم عن عدم وحدتهم ضد المماليك ( $^{(77)}$ ).

#### ثانياً: فكرة التحالف مع أوروبا لدى الخان أرغون وآليَّة التنفيذ:

ما لبثت محاولات التحالف المغولى الأوروبى أن هدأت، بل توقفت، عقب وفاة الخان أبغا في أول أبريل عام ١٢٨٢م، وولاية أحمد تكودار العرش (١٢٨٢– ١٢٨٤م.)، الذى تحول أخبراً للاسلام، حاول إنهاء حالة الحرب مع المماليك، مما جعل المنصور قلاوون يسعى إلى التحالف معه ( $^{(7)}$ ) لكنه فقد عرشه بسبب هذا التقارب، وقتله ابن أخيه الخان أرغون نصير الصليبيين، وخلفه على العرش ( $^{(1)}$ ) ( $^{(1)}$ ) ( $^{(1)}$ ) ( $^{(1)}$ ) بما يعكس اتجاهات هذا الخان وفكره، وبلغ النشاط السياسى والسفارات المتبادلة بينهما الذروة  $^{(7)}$ ، إذ أرسل إلى الغرب أربع سفارات متوالية على الأقل خلال سنوات حكمه

## - All Marie

السبع، بغرض إنعاش مشروع التحالف العسكرى، ودراسة التفاصيل الخاصة بذلك، مع تحديد موعد التقاء القوات المتحالفة. وفي المقابل أرسلت البابوية وملكا إنجلترا وفرنسا مبعوثين من قِبَلِهِم للرد على عروضه، في وقت أخذت فيه قلاع الصليبيين تتهاوى وتسقط في أيدى المسلمين الواحدة تلو الأخرى.

وكانت أولى سفارات أرغون إلى أوروبا . وفقاً لرأى المؤرخ شابو Chapot . قد حملت معها رسالة مؤرخة بالخامس عشر من مايو عام ١٢٨٥ . انسليمها للبابا هونوريوس الرابع Honorious IV (٢٠٥) (١٢٨٠ م.)، ويلاحظ أن الخان افتتحها بعبارة "باسم السيد المسيح" مذكراً بأن أمه ماريا البيزنطية كانت مسيحية، وأن المسيحيين في بلاد المغول يحظون بكل رعاية (١٤٠). ومن الباحثين من رأى أن في افتتاح الرسالة على هذا النحو إشارة إلى توجه أرغون نحو المسيحية (١٤٠)، ومن الملفت للنظر أيضاً أن الرسالة لم تكن موجهة للبابا فقط، وإنما شملت أيضاً ملك فرنسا وشارل كونت أنجو الذي حمل لقبا إضافيا "ملك بيت المقدس الاسمى" (١٢٧٧ حمل لقبا إضافيا "ملك بيت المقدس الاسمى" (١٢٧٠ للشخصيات التي يراسلها: البابا رأس العالم المسيحي، وملك فرنسا رائدة الحروب الصليبية على مدى القرنين السابقين، وشارل كونت أنجو صاحب القضية الأول التي في شأنها أرسل الخطاب.

وقد أوضح أرغون في هذه الرسالة أن رسل الخان الأعظم قوبيلاى جاءت لتبلغه رغبته في إنفاذ الهدايا للبابا، توطيداً لأواصر الصداقة بين الطرفين، ورغبته في حماية الأراضى المقدسة للمسيحيين في الشام، وأكدت الرسالة على أن أرغون يشارك قوبيلاى هذه الرغبة، كما أشار إلى أن مشروع التحالف مع أوربا قد تعثر بضع سنوات بسبب أحداث الصراع على عرش أيلخانية فارس، وحان الوقت لتنفيذه. واقترح أرغون أن تخرج الجيوش المغولية لمهاجمة المماليك في الشام، في حين تأتى حملة صليبية برعاية

#### - 24 M

من الباباوية وملوك الغرب لمهاجمتهم في مصر في آن واحد، وبذلك يوضعون بين شقى الرحى، وبالقضاء عليهم يصبح للعالم سيدان فقط، هما: بابا روما والخان المغولى الأعظم (٧٤)، وهكذا حاول أرغون المواءمة بين أفكاره وأفكار الباباوية بإقامة هذا التحالف المضاد للمماليك.

صورت كلمات أرغون جديته في إقامة التحالف مع الغرب بغرض تحطيم قوة المماليك، ولعل تفسير ذلك واضح وعلته واضحة؛ فما زالت هزيمة والده أبغا على يدى المنصور قلاوون ماثلة في الأذهان. بيد أنه لم يعثر على رد البابا على هذه السفارة في السجلات الباباوية، بالرغم من العثور على خطاب أرغون المذكور (١٤٠). وقد يرجع ذلك إلى أحوال أوروبا السياسية غير المواتية، في تلك الآونة، للمشاركة في عمل حربى ضد المماليك. وهو ما سيتضح في الصفحات التالية من هذه الدراسة.

لم يُلن موقف الباباوية المتجاهل لرسالة أرغون عريكته، فأخذ يعد لسفارة ثانية، لعلها تنجح في إتمام مخططه واستمالة أوروبا إليه، ولجأ إلى طائفة المسيحيين النساطرة في بلاد المغول، لعله يجد بينهم سفيراً يصلح لهذه المهمة وللتفاوض بشأنها (٤٩)، حيث وقع اختيار البطريرك النسطورى مار يبالاها الثالث Mar Yahbalaha III (١٣١٤ – ١٣١٧م.) على مار يبالاها الثالث المهمة. وبالفعل حمله الخان ببعض الهدايا وخطابات إلى الإمبراطور البيزنطي أندرونيكس الثاني باليولوجوس (١٠٠) Palaiologos (١٣١٨ – ١٣٢٨م.) وقادة الفرنج، كما زوده بالتجهيزات اللازمة، في حين حمله بطريرك النساطرة بهدايا وخطابات إلى الباباوية، واختار ساوما عدداً من الكهنة والشمامسة لمرافقته في تلك المرحلة. وما لبثت السفارة أن خرجت نحو الغرب الأوروبي في مارس من عام لبثت السفارة أن خرجت نحو الغرب الأوروبي في مارس من عام أنها وصلت إلى شاطئ البحر الأسود ثم بلغت القسطنطينية على متن

## - Al List

إحدى السفن، وهناك استقبل الإمبراطور أندرونيكس الثانى ساوما بحفاوة شديدة، وأجلسه إلى مائدته وتناول معه الطعام. إلا أن ساوما لم يسجل شيئاً عن مدى استجابة الإمبراطور لمطالب الخان أرغون، واكتفى بوصف الكنائس والمزارات، وعندما أنهى مهمته في القسطنطينية غادرها صوب إيطاليا (٥٢).

و ولّت سفارة أرغون وجهها شطر نابولى، ومنها إلى روما؛ لمقابلة البابا هونوريوس الرابع، بيد أنه كان قد توفى في الثالث من أبريل عام ١٢٨٧م، ولم يكن قد اختير بديل له بعد؛ وعلى الرغم من حسن استقبال الكرادلة لرابان ساوما، فإنهم آثروا الدخول معه في نقاش ديني حول النسطورية، ولم يتطرقوا إلى النواحى السياسية التي جاء من تبريز لمناقشتها، فاكتفى بزيارة كنائس روما الرئيسة وتأدية بعض الشعائر فيها، ثم قرر مغادرتها إلى جنوة Genoa، التي أبدى أهلها حفاوة كبيرة بالسفارة؛ لما علموه من الهدف منها؛ إذ توقعوا انتعاشاً تجارياً ومكاسب لهم في حوض البحر المتوسط (٢٥) إذا ما كتب لتحالف مولى أوروبي أن يكون.

وكانت المحطة التالية للسفير ساوما هي فرنسا؛ فبعد مغادرته جنوة قصد باريس، وبلغها في سبتمبر من العام ذاته، وكان يحكم فرنسا آنذاك فيليب الرابع Philip IV (الجميل) ( $^{3}$ ) ( $^{1}$ ) ( $^{1}$ ) ( $^{1}$ ) ( $^{1}$ ) الذي استقبله بحفاوة شديدة، ووعده بالاستجابة إلى مطالب الخان أرغون الخاصة بالتحالف وشن حملة صليبية ضد المماليك، وعين فيليب من قبله سفيراً من أبرز رجاله ليكون في رفقة ساوما حين عودته إلى فارس يقابل الخان أرغون  $^{(0)}$ ؛ ليناقش معه تفاصيل التحالف، دون أن يحدد موعداً لبداية العمليات العسكرية ضد المماليك.

ظن رابان ساوما أنه أتم مهمته في فرنسا بنجاح، وعليه أن يكلل هذا النجاح بسفارته إلى الملك الإنجليزي إدوارد الأول، الذي كان يقطن مدينة بوردو Bordeux – وكانت ضمن ممتلكاته – على شاطئ المحيط في

#### - 24 Light

اقليم جاسكونى Gascony. وفى الواقع لم تكن هذه هي السفارة المغولية الأولى التي يستقبلها الملك، فقد سبق له منذ عشر سنوات تقريباً أن استقبل سفير الخان أبغا للغرض ذاته، إلا أن السفير حينها لم يسمع من المفاوضين الإنجليز أكثر من نعت المماليك بالكفار الأعداء (٥٠)، أما بالنسبة لسفارة ساوما فقد اختلف الأمر؛ إذ استقبلها الملك بحفاوة بالغة، وسجل السفير كلمات الملك الإنجليزى في هذا الصدد، ومما نقله عنه: "نحن ملك هذه البلاد قد حملنا الصليب [٢٧١م.] على عاتقنا، ولا نفكر في شئ سواه، وإنه لينشرح صدرى حينما أعلم أن ما أفكر فيه هو ذاته ما يفكر فيه الملك أرغون". وأبدى إدوارد استجابة لمقترحات التحالف أرضت السفير ساوما، وعبر عن ذلك بالمشاركة في الاحتفالات الدينية والمناولة داخل الكنيسة مع حاشية الملك الملك.

غادر رابان ساوما بوردو عائداً أدراجه إلى جنوة، وكان وصوله إليها في أواخر عام ١٢٨٧م، والتقى هناك بالكاردينال جون أف توسكلوم Of Tusculum) (بلدة غرب روما) نائب البابا، الذي أبلغه باستعدادات المماليك للهجوم بغرض القضاء على ما تبقى للصليبيين من كيان في الشرق، وأن حكام الغرب الأوروبي مشغولون بالصراعات بينهم، وبأمورهم الشخصية، عن الاستعداد لمواجهة مثل هذا الخطر. وعلى ذلك قرر ساوما شق طريقه نحو روما لمقابلة البابا الجديد نيقولا الرابع Nicholas IV شمل المحابات المعابلة البابا الجديد نيقولا الرابع المه خطابات أرغون وبطريرك النساطرة وهداياهما، وعندما حل عيد القيامة Easter (في الريل) طلب ساوما إلقاء كلمة على مسامع الكرادلة المجتمعين، ورحب البابا بذلك، فلاحظ الحضور التشابه بين العقيدتين الكاثوليكية والنسطورية. وفي محاولة من البابا لتوحيد الكنيستين ناول ساوما – أي أطعمه وفقاً للطقوس الكنسية – بيده (٢٠٠٠). وفي السادس من أبريل عام ١٨٨٨م، سمح

## - 24 150

البابا لساوما بمغادرة البلاد، بعد أن حمّله بهدايا ذات مغزى دينى، وخطابات؛ وجه أحدها للخان أرغون، معبّراً فيه عن اعتقاده في أن الخان سوف يعتنق المسيحية في القدس عندما يستولى عليها الصليبيون (١٦). وهكذا لم يقدم البابا للسفير المغولى ما يشير إلى إرسال حملة صليبية إلى الشرق. وعليه قالت حولية يهودية معاصرة عما آلت إليه سفارة ساوما من نتائج، إنه على الرغم من التعهدات التي قطعها بابا روما بأنه سيتعاون مع أرغون للقضاء على المماليك، فإن الواقع جاء مخيباً للآمال؛ إذ لم يُمده بشئ (١٦).

ومرة ثالثة حاول أرغون إقناع الغرب الأوروبي بالدخول في تحالف عسكرى معه مستغلا الضربات الموجعة التي يتلقاها الكيان الصليبي على أيدى المماليك، فبعد أن سقطت طرابلس في يدى قلاوون في أبريل عام ١٢٨٩م (١٦٠)، اختار بعناية تاجراً وفارساً جنوياً يدعى بوسكاريللو أوف عيزولف Buscarelo of Gisolf ليكون سفيره الجديد إلى قادة الغرب الأوروبي، وكان ذا مصلحة بصفته تاجراً، كما كان له باع في الحرب بصفته فارساً، أي أنه كان شخصية علمانية، الأمر الذي يفسر ما كلفه به أرغون من مهام لا تمت للدين بصلة، كما يعكس إفادة الخان من الدرس الذي تلقنه من اصطباغ سفارة رابان ساوما السابقة بالصبغة الدينية (١٠٠٠)، الأمر الذي ساعد على فتح مجال للجدل حول الدين المسيحي والتبشير بالكاثوليكية بين المغول، وأبعد سفارة ساوما عن هدفها الدبلوماسي.

وكانت للسفارةالجديدة وجهات ثلاث: روما حيث الباباوية، وباريس، ولندن. وإذا كان بوسكاريللو قد حمل لملكي فرنسا وإنجلترا خطابات، فالواضح أن السفير اكتفى بالنقاش مع البابا نيقولا الرابع؛ إذ لم يعثر في السجلات الباباوية على خطاب يخصه من أرغون (٥٠٠). وغادر السفير المقر الباباوي في أول أكتوبر عام ١٢٨٩م، مزوداً برسائل إضافية من البابا للملك فيليب الرابع والملك إدوارد الأول، لعلها تحمل خلاصة ما انتهى

#### - 24 M

إليهالفارس الجنوى والبابا من رأى بعد النقاش معاً. وعندما وصل السفير إلى باريس سلم فيليب الرابع خطاب أرغون، الذى يبلغه فيه بأنه سيزحف بجيشه في يناير عام ١٩٦١م. كى يحصر دمشق في العشرين من فبراير من العام نفسه، وعلى القوات التي سترسِل بها أوروبا أن تباغت – في هذه الآونة – المماليك في مصر والشام، وأكد الخان على أنه سينفذ الشق الخاص به في الموعد المحدد، وإذا ما هزم المماليك فلسوف يمنح القدس للمسيحيين "أما إذا أهملتم الموعد وجعلتم جيوشنا تخوض عملية [عسكرية] فاشلة – وهذا أمر جائز – فحينئذ سوف تتدمون "(١٦). وإلى جانب هذه الرسالة الرسمية وردت عبارات من تدوين بوسكاريللو – في ملحق – تشير اليي بعض التفاصيل التي عليه نقلها شفاها، ومنها أن الخان ينوى أن يبيعه يمكنهما حشد عشرين ألف فارس، كما عرض على الملك الفرنسي أن يبيعه غيولاً للقتال بسعر مخفض، بدلاً من إحضارها معه من أوروبا، كذلك غرض عليه توفير ما تحتاجه قواته من إمدادات (١٠٠).

ثم وصل بوسكاريللو إلى لندن حيث بلاط إدوارد الأول، في الخامس من يناير عام ١٩٠٠م، وبرفقته ثلاثة من الرجال وطباخ، بالإضافة إلى ثمانية من ساسة الخيول وستة حمالين، وهناك عقد لقاءات (٢٨) مع الملك وحاشيته، وعومل معاملة طيبة ويُستدل من خطاب التزكية الذي حمله السفير من البابا إلى الملك على نية أرغون الصادقة في الخروج بنفسه على رأس حملة ضد المماليك، نصرة للصليب وحماية لما تبقى من ممتلكات للصليبيين بالشام، وفيه يوصى البابا الملك بضرورة الاستجابة لما يحمله السفير في جعبته من مقترحات الخان أرغون والرد عليها (٢٩). وفي الرد، الذي نشر ج. ب شابو نصه، أثنى الملك على أرغون وحماسه لمساعدة الصليبيين، وشكره على عروضه بتقديم الخيول والإمدادات للقوات الأوروبية

## - 24

حال وصولها إلى الشرق. وأنه سوف يرسل بسفير للخان لإبلاغه بموعد وصوله تحديداً إلى الشرق، وفقاً لتعليمات البابا في هذا الصدد (٢٠٠)، وقد استغرقت زيارة بوسكاريللو إلى إنجلترا عشرين يوماً مكث منها ثلاثة عشر يوماً في بلاط الملك (٢٠١)، ثم غادر لندن عائداً إلى المقر الباباوي لإبلاغ البابا بنتائج مهمته في باريس ولندن (٢٠١) التي عكست شك الغرب فيها وتهاوي فكرة التحالف.

وعلى الرغم من فشل أرغون في مساعيه السابقة، أرسل سفارة أخرى، على رأسها اثنان من المسيحيين المغول، هما أندرو زاجان Andrew على رأسها اثنان من المسيحيين المغول، هما أندرو زاجان Zagan وسبادين أرخون Sabadin Archon وكانت روما وجهة السفارة في البداية، وهناك استقبلها نيقولا الرابع استقبالاً حسناً، و زوّد السفارة برسائل من لدنه إلى الملك الإنجليزي إدوارد الأول، حُررت الأولى في الثاني من ديسمبر، و ورد فيها فضلاً عن اسم أندرو زاجان أسماء ثلاثة سفراء آخرين، هم: بوسكاريللو (صاحب السفارة الثالثة) ومارك Mark ودومنيك آخرين، هم: من الشهر ذاته تحمل اسم السفير سبادين أرخون وتنطوي الرسالتان على نص واحد مفاده توصية البابا للملك بحسن استقبال السفراء، والاستجابة لطلب أرغون بالتحالف وإرسال قوات إلى الشرق (ع).

والملاحظ أن المؤرخ ج. ب. شابو لم يُورد في سجلاته المتضمنة خطابات أرغون إلى غرب أوروبا خطاباً موجهاً إلى الملك الفرنسى فيليب الرابع ضمن الرسائل ذات الصلة بالسفارة الرابعة، إلا أن إحدى الحوليات المعاصرة تشير إلى أن أرغون أرسل بالفعل سفارة إلى الملك الفرنسى فضلاً عن سفارته إلى الملك الإنجليزى في عام ١٢٩١م، بغرض تقوية العلاقات معهما وتوضيح موقفه من الدخول في المسيحية، وتقديم المساعدة للأرض المقدسة (٥٠٠). إلا أن البابا نيقولا الرابع لم يهتم بتحرير خطاب تزكية يحمله السفراء للملك الفرنسى مثلما فعل مع الملك الإنجليزى إدوارد الأول، وقد

## - 24 kg

يرجع ذلك إلى إيمانه بعدم صدق نية فيليب الرابع في الاستجابة لمطالب أرغون، وفي المقابل كان يشعر بأن الملك الإنجليزي أكثر صدقاً فيما انتوى من حمل الصليب، والذهاب لإنقاذ الأرض المقدسة. الأمر الذي لا يساعد على التسليم بقدوم سفارة إلى الملك الفرنسي ضمن السفارة الرابعة، وحتى في حال حدوث ذلك، فريما تدخل البابا لدى السفراء، وحثهم على عدم التعريج على باريس؛ لإدراكه نتيجة ذلك من قبل حدوثه، ولعل يأس البابا من جهد يقدمه الملك الفرنسي في هذا المضمار جعله يهتم فقط بمباركة رد الملك الإنجليزي، ونقله إلى أرغون مع السفارة عند عودته.

ومع أوائل عام ١٢٩١م. وصل المبعوثان المغوليان إلى إنجلترا لمقابلة الملك إدوارد الأول، وهما محملان بخطابات أرغون والبابا، إلا أن الملك لم يكن عنده جديد يرد به على سفراء أرغون، فكرر كلماته السابقة، التي مفادها أنه سيلتزم بما يقرره البابا في هذا الشأن، وعاد المبعوثان بِخُقّى حُنين إلى روما ليبلغا البابا بما توصلا إليه (٢٦)، وبالفعل راسل البابا في السادس عشر من مارس ١٩٦١م، إدوارد الأول ليشجعه على الذهاب للأرض المقدسة، ويعده بأنه سيحظى بمجد حكمها، وسينعم بثرواتها، وحدد له يوم القديس يوحنا المعمدان St. John the Baptist الخروج الحملة (٢٧٠).

وبعد أن أمضت السفارة جانبا من فصل الصيف في روما، حمّلها البابا خطاباً في الحادى والعشرين من أغسطس ١٢٩١م، يرد به على خطاب أرغون و يطالبه بضرورة الإسراع بالدخول في المسيحية (٢٨١ دون الإشارة إلى موقف أوروبا من مطالب أرغون السياسية. وما لبث البابا أن أرسل بخطاب ثان إلى أرغون بعد يومين فقط، يخبره بأن ملوك العالم الكاثوليكي وعلى رأسهم الملك إدوارد، سينهضون لاستعادة الأراضي المقدسة، بعد الأخبار التي بلغتهم عن سقوط عكا (مايو ١٢٩١م.) وأكد

- All Light

الخان أنه واثق من أنه في حال التعاون التام بين المغول والغرب الأوروبى فإن جهودهما ستكلل بالنجاح، إلا أن البابا عاد إلى الإلحاح بضرورة تعميد الخان (٢٩).

# ثالثًا: أثر أوضاع غرب أوروبا في فشل فكرة التحالف عند الخان أرغون:

وفى الصفحات التالية تهتم الدراسة بالوقوف على أحوال القوى المختلفة، التي كانت تشكل أطراف الاتصالات، التي تمت بغرض عقد تحالف بين مغول فارس وأوروبا على عهد أرغون، الأمر الذي من شأنه التأثير على الفكرة. وفيما يختص بأيلخانية فارس المحرك الأصيل الساعي إلى التحالف يلاحظ أن حاكمها أرغون وضع لنفسه نهجاً لا يحيد عنه؛ هو أنه للاستيلاء على الشام والقدس لابد من أن يكون هذا بمساعدة قادة الغرب الأوروبي، المسيحيين (٨٠٠) وكان يُكن كراهية شديدة للمسلمين، بدليل أنه ارتقى العرش على أجداث عمه تكودار أحمد، وكثير من قادة المسلمين الذين قتلهم. وفي مشهد آخر أعدم أربعة أمراء مسلمين لمجرد أنهم أظهروا ابتهاجهم باسترداد المنصور قلاوون لطرابلس من الصليبيين عام ١٢٨٩م. وفي المقابل أبدي أرغون ميله نحو المسيحيين مظهراً ذلك بحضوره القداديس التي أقامها رعاياه المسيحيون داخل كنائسهم (١١١)، كما سمح لأمرائه بمشاركة المسيحيين طقوسهم الخاصة بالتتاول، و زوّج أخته إلى واختانج Wakhtang ابن داود David ملك جورجيا المسيحي، فاعتنقت الميسحية، وحملت اسم أولجا ( Oldjat ( ما السائد بين المسيحيين آنذاك، و ينبغى ألا ننسى فى هذا الصدد أن والدة أرغون هى ماريا البيزنطية الأرثوذكسية، التي ربما كانت وراء زواج أميرين من البيت الحاكم، هما سارو Saro وغازان Ghazan من أميرتين مسيحيتين من المغول، راسلهما البابا نيقولا الرابع يطالبهما باستخدام نفوذهيما في التأثير على توجهات

#### - All Marie

هذين الأميرين (٨٣). ولعل فيما سبق ما يفسر الدوافع الشخصية لأن يرى أرغون في العالم المسيحى حليفاً طبيعياً له. بيد أن موقف الغرب الأوروبى السلبى من عروض التحالف كان كفيلاً بأن يجعله لا يعول كثيراً على قادته، ويتضح ذلك من الخطابات التي حملتها سفارته الثالثة، التي تغيد إصراره على الخروج لقتال المماليك في أوائل عام ١٢٩١م، دونما انتظار لرد فعل هؤلاء على مقترحاته، الأمر الذي أظهره حاكماً لا يجيد التعامل مع الغرب، غير قادر على تقييم المواقف، فلم تكن فكرته تتناسب مع الأوضاع في الغرب آنذاك.

وفيما يتعلق بأحوال الإمبراطورية البيزنطية وموقفها من فكرة التحالف مع أرغون، ففي واقع الأمر لم يكن للإمبراطورية ثقلها السياسي والعسكري الحاسم في الربع الأخير من القرن الثالث عشر الميلادي، بيد أن العلاقات الخاصة المبنية على المصاهرات، وما رُتِب عليها منذ عهد الجد هولاكو والوالد أبغا، أضفت أهمية ما على دور الإمبراطورية البيزنطية، ومع ذلك لم تسمح طبيعة علاقة بيزنطة بالغرب الأوروبي السيئة في العادة بتكوين تحالف ثلاثي: مغولي بيزنطي أوروبي ضد المماليك، فحينما استولى ميخائيل الثامن على الحكم في القسطنطينية عام ١٢٦١م، لجأ آخر حكامها اللاتين بلدوين الثاني Balduine II إلى قريبه شارل كونت أنجو الإعادته في الحُكم، فأخذت فكرة توجيه حملة صليبية ضد القسطنطينية تختمر في الأذهان مرة أخرى، ولم يحل دون قيامها سوى موافقة ميخائيل على خضوع كنيسته للباباوية (<sup>٨٤)</sup>، وفي اختبار حقيقي لفكرة التحالف الثلاثي أرسل البابا كليمنت الرابع (١٢٦٥ - ١٢٦٥) Clement IV (١٠٥ خطاباً إلى الخان أبغا في عام ٢٦٧ ١م، يدعوه إلى الاشتراك في حملة صليبية، فكان ردّه إيجابياً، على أن تضم ملك فرنسا لويس التاسع وملك أراجون جيمس الأول وإمبراط ور بيزنطة ميخائيل باليولوجوس، فضلاً عن أخيه أجاى القائد

## - 24

المغولى في إقليم قيليقيا في آسيا الصغرى  $(^{(1)})$ . بيد أنه لم يكتب لمشروع هذا التحالف النجاح  $(^{(1)})$  لظروف ترجع بالدرجة الأولى إلى إنشغال أبغا في نزاعات مع أبناء عمومته المغول.

وفى المرحلة التالية حرص البابا جريجورى العاشر على إدخال بيزنطة إلى العقيدة الكاثوليكية، فدعا الإمبراطور إلى إرسال مندوب من قبله لحضور مجلس ليون الكنسى الثاني عام ٢٧٤م، وفي حضور المندوب أصدر البابا - على هامش المؤتمر - قراراً بعقد السلام بين الملوك والأمراء المسيحيين في أوروبا لمدة ست سنوات، ومن لا يمتثل منهم، يوقع عليه قرار الحرمان، وعلى أرضه قرار القطع (٨٨)، وهذا يعنى معارضة الباباوية لمشروع شارل كونت أنجو لغزو القسطنطينية، ويعنى أيضاً أنها حريصة على مشاركة الحكام المسيحيين جميعاً في الحملة الصليبية المرتقبة، بمن فيهم ميخائيل باليولوجوس (٨٩). وأمام عدم الانصياع تماماً لإعلان التبعية للكنيسة وارضاءً لشارل كونت أنجو الذي كان يناصب ميخائيل العداء لتشككه في تحالفه مع المماليك(٩٠)، أنزل البابا مارتين الرابع(٩١) IV (١٢٨١ - ١٢٨٥م.) قرار الحرمان على الإمبراطور، في نوفمبر ١٢٨١م. وأياً ما كان الأمر، فلم يكن قرار الحرمان يمس ميخائيل من قريب أو بعيد؛ لأنه تابع للكنيسة الشرقية، ولا يدين بالمذهب الكاثوليكي. إلا أن تأثير هذا القرار يكمن في حرمان حكام أوروبا وشعبها من التعامل مع الإمبراطور، مما يشجع شارل على مهاجمة بيزنطة (٩٢)، وما من شك في أن هذه الروح العدائية تحول دون ضم بيزنطة إلى المعسكر الأوروبي حال التحالف مع الغرب، على الرغم أن خانات فارس كانوا يضعون هذه الإمبراطورية في الحسبان في مخططاتهم ضد المماليك.

أما عن موقف بيزنطة من فكرة التحالف على عهد أرغون، فبالرغم من العلاقات الوطيدة بين البيتين الحاكمين في فارس وبيزنطة من خلال المصاهرات، فإن أندرونيكس الثانى لم يحظ إلا بتعريج سفارة رابان ساوما

#### - 24 M

عليه. ولعل إحجام السفير عن تدوين ما يساعد على فهم موقف الإمبراطور من التحالف، يوحى بأنه لم يحصل منه على شئ ذى بال، ولهذا ما يدعمه؛ إذ يذكر أن الامبراطور اتبع سياسة مخالفة لتلك التي اتبعها والده مع الباباوية، قامت على عدم الرضوخ لمطالب البابا بضم كنيسة القسطنطينية إلى كنيسة روما<sup>(٩٢)</sup> وتوحيد العالم المسيحى، مما جلب على الإمبراطورية مزيداً من العداء والتربص بها خاصة من قبل الباباوية وحليفها شارل كونت أنجو، الأمر الذى أدى إلى عزلها وتقليص دورها السياسي المتضائل أصلاً. ولما كان لكل معسكره، ففي ظل حكم أندرونيكس للقسطنطينية يصعب القيام بدور ما في التحالف في وجود الباباوية، وهو ما يفسر عدم تدوين ساوما لموقف معين للإمبراطور في أثناء زيارته له.

أما بالنسبة للباباوية، فقد عاصر البابا نيقولا الثالث الماسبة الباباوية، فقد عاصر البابا نيقولا الثالث ١٢٨٠–١٢٧٧م.) أواخر عهد الخان أبغا في حكم مغول فارس، ورداً من البابا على السفارة المغولية التي أرسلها الخان، أرسل عدد من الرهبان إلى فارس التبشير بالكاثوليكية وتعميد أبغا نفسه (٥٩)، وكان هذا بمثابة الحل الذي ارتآه، بغرض إقامة التحالف على أساس من الوحدة الدينية. وعندما اختير البابا مارتين الرابع – بدعم من ملك بيت المقدس الاسمى شارل كونت أنجو بعد أشهر من شغور الكرسي الباباوي – فقد انشغل بقضية توحيد الكنيستين الشرقية والغربية، من خلال دعمه الكامل لمشروع شارل الصليبي لاستعادة الحكم اللاتيني الكاثوليكي للقسطنطينية، وبارك إقامة تحالف بين البندقية وصقلية التي من ممتلكات شارل دعماً لهذه الحملة في يوليو ١٢٨١م (٢٩٠).

وإذا كانت الفقرات السابقة قد تناولت جانباً من الأحداث والظروف التي أحاطت بفكرة التحالف الفارسى الأوروبي، وخاصة فيما يخص بيزنطة، فيجدر بنا الوقوف – في الصفحات التالية – على الظروف السياسية في

## - All Light

أوروبا، التي كان من شأنها التأثير - بشكل أو بآخر - على الفكرة ذاتها، و كانت أحوالها قد ازدادت سوءاً عندما وقعت الحادثة المعروفة في التاريخ باسم المذبحة الصقلية (٩٧) The Sicilian Vespers في التاسع والعشرين من مارس عام ١٢٨٢م، وتتلخص في أن الباباوية كان لها دورٌ كبيرٌ في تعيين شارل كونت أنجو ملكاً على جزيرة صقلية ونابولي عام ۱۲۲۲م، عقب وفاة حاكمها مانفرد Manfred (۱۲۵۸ - ۱۲۲۱م.)، بغرض فصلهما عن الإمبراطورية الرومانية المقدسة في ألمانيا (٩٨) إلا أن شارل عامل أهل الجزيرة معاملة سيئة فراسلوا كونرادين Conradine دوق سوابيا Sawbia (١٢٥٢ - ١٢٦٨م.) للقدوم إليهم وتولى أمر الجزيرة، بصفته الوريث الشرعى لها بعد وفاة عمه مانفرد، إلا أن شارل أسره وأعدمه في نابولي. ولما كان مانفرد قد زوج ابنته كونستانس Constance من بطرس الثالث Peter III ملك أراجون (١٢٣٩ – ١٢٨٥م.) يكون الأخير بذلك صاحب الحق في عرش صقلية لا شارل، الذي ضم إليه - من خلال وضعه الجديد – عرش مملكة بيت المقدس الصليبية الاسمية (٩٩) (١٢٧٧ – ١٢٨٥م.). وعليه أصبح شارل والبابا في جانب، وشعب صقلية وملك أراجون والإمبراطور البيزنطى المحروم من رحمة الكنيسة في جانب(١٠٠٠). و وقعت القوى الأوروبية الدينية والعلمانية تحت تأثير تبعات هذه الأحداث، وهو أمر محوري في الدراسة؛ لأنها تشكل في مجملها الطرف الآخر في منظومة المفاوضات التي مرت بمراحل، من خلال رسل الخان أرغون طوال فترة حكمه.

كان الهدف من ثورة أهل صقلية عزل شارل وليستقر بطرس على عرش الجزيرة، وقد تمكن بالفعل من الاستحواذ على العرش مستنداً إلى أسطوله، الأمر الذي جعل البابا مارتين الرابع يصدر ضده قرار الحرمان وضد ثوار صقلية أيضاً في مارس عام ١٢٨٣م. كما أعلن قرار القطع على مملكة أراجون، التي منحها إلى شارل أف فالوا Charles of Voloi الابن

#### - 24 M

الأصغر لفيليب الثالث، ولم يكتف بذلك وإنما أعلن حرباً صليبية ضد أراجون، ومنح الغفران التام لمن يشارك فيها، وطالب بحشد القوات لنصرة شارل كونت أنجو (۱۰۱). و قاد شارل أسطوله ونازل بطرس بعد فشل مساعى الصلح بينهما، وفي المعركة تحطم أسطول شارل وتم أسر ابنه شارل كونت ساليرنو Charles Count of Salerno) الذي عرف بشارل كونت أنجو الثاني، فنشط البابا في جمع الأموال التي جهز بها شارل كونت أنجو الحملة ضد بطرس (۱۰۳).

والمتأمّل لهذه الأحداث المتلاحقة يلحظ مدى الجدية البالغة التي تعامل بها البابا مارتين الرابع مع التطورات، مؤازرة منه لحليفه شارل، إلى حد إشعال حرب صليبية ضد أراجون من أجل تأمين حملة صليبية أخرى تسترجع القدس، وخسر شارل والباباوية صقلية باعتبارها إقطاعاً باباوياً. كما تحطم أسطول شارل في العام التالى للثورة، وكان ذلك يعنى فقد الباباوية لمقومات أى حملة نحو الشرق ذات الموقع الاستراتيجى، عشية تولى أرغون للحكم. ولم يقتصر عجز الباباوية في هذا الإطار على السنوات الثلاث التي سبقت وفاة شارل كونت أنجو في السابع من يناير ١٢٨٥م، إنما تأثر دورها كذلك في السنوات التي أعقبت ذلك؛ إذ لم تجد الإمكانات أو القيادة التي تعوضها عن فقد إقطاعها في صقلية وحلفائها الأنجوبين.

بيد أن التجهيز لحملة صليبية ضد أراجون أصيب في مقتل لوفاة شارل كونت أنجو أثناء إعداده أسطوله للحملة، كما توفى كل من البابا وبطرس في خريف العام ذاته (١٠٤)، وبالرغم من وفاة الأطراف الثلاثة الرئيسة المتورطة في النزاع، إلا أنه امتد ليرثه خلفاؤهم.

وبينما يجرى هذا الزخم من الأحداث الأوروبية المضادة لإرسال حملة صليبية إلى الشام، توالت الأخبار من الشرق بتولى أرغون حكم فارس، فنالت فكرة التحالف مع الغرب دفعة قوية، بما أبداه هذا الخان من حماسة

# - 24 Light

غير مسبوقة، دللت عليها – بداية ً – سفارته الأولى إلى الباباوية عام ١٢٨٥م، وهو العام الذي شهد انتقال عرش الباباوية من مارتين الرابع إلى هونوريوس الرابع، الذي تسلم من سلفه أعباء المسألة الصقلية؛ وفي هذا الصدد لابد من أن نذكر أن ثورة الصقليين قبل بضع سنوات لم تكن ضد التاج الفرنسي وحسب، وإنما كانت أيضاً ضد سلطة الباباوية، ودورها في تعيين ملكهم، ويدلل على ذلك قبول الثوار أن يتولى واحد من بيت أراجون الملكي حكمهم، وهو ما كانت ترفضه الباباوية (١٠٠٠)، الأمر الذي جعل منها طرفاً أساسياً ومباشراً في الصراع الدائر.

واتصف عهد هونوريوس الرابع الذي لم يمتد سوى عامين تقريباً (١٢٨٥ – ١٢٨٧م.) بتراجع الاهتمام بالحملة الصليبية التي أعلنها جريجوري العاشر في مجمع ليون الثاني بغرض استرجاع القدس، كما أهدرت رؤوس الأموال، التي كان من شأنها تمويل تلك الحملة، و وجهت لتحقيق أهداف البابا السياسية، وتجهيز الحملة ضد أراجون بغرض إعادة صقلية للبيت الأنجوي، متبعاً سياسة سلفه مارتين الرابع في هذا الشأن، ومدفوعاً برغبة معظم الكرادلة الفرنسيين من حوله. وبعد وفاة شارل ومارتين الرابع وبطرس، لم يستثمر البابا الجديد الفرصة لفض المنازعات؛ إذ خلف ألفونسو الثالث Alfonso III أباه على عرش أراجون (١٢٨٥ - ١٢٩١م.) في حين خلفه على عرش صقلية ابنه الأصغر جيمس الثاني (١٠٦) II (١٢٨٥- ١٢٩٥م.) ومع ذلك لم يبطل البابا قرار الحرمان ضد ألفونسو، بل أصدر قراراً آخر بحرمان جيمس الثاني من رحمة الكنيسة؛ نظراً لأنه توّج نفسه في الثاني من فبراير ١٢٨٦ م ملكاً على صقلية، وبذلك رفض البابا اتفاقية برشلونة عام ٢٨٧ ام، التي قبل فيها شارل كونت أنجو الثاني التنازل عن ملك صقلية في مقابل فك أسره، مما دفع الطرفين إلى الاحتكام إلى السلاح ثانية (١٠٠١).

#### - 24 Ly

وفضلاً عن انشغال الباباوية بعرش صقلية على هذا النحو، كان هونوريوس الرابع طاعناً في السن، غير قادر على دعم فكرة التحالف المقترح مع المغول. وقد يفسر هذا عدم وجود رد منه على رسالة الخان في سفارته الأولى عام ١٢٨٥م. بل إن هناك من الباحثين من يرى أن إدراك البابا لسوء المناخ السياسي وتردى العلاقات بين ملوك أوروبا بسبب الصراعات بينهم، جعله يوعز لسفراء الخان بالعودة دون مواصلة مهمتهم في الغرب الأوروبي ومقابلة ملوكه، حتى لا يتأثر الخان بذلك، ويتسرب اليأس إلى قلبه، فلا يساعد الصليبيين في الشرق. ولعله يتمكن من عمل شئ ضد المسلمين مدعوماً بقوى أخرى (١٠٨)؛ ومصداقاً لذلك شاهد سفير أرغون رابان ساوما في أثناء مروره بنابولي في الرابع والعشرين من يونية عام ١٢٨٧م، قتالاً بين قوات جيمس الثاني ملك صقلية وقوات شارل كونت أنجو الثاني، وقدر عدد قتلي جيش شارل في هذه المعركة باثني عشر ألف مقاتل(١٠٩)، الأمر الذي يؤكد على أن البابا هونوريوس الرابع اتبع سياسة متصلبة، أدت إلى تأجيج مزيد من الصراعات بين القوى الأوروبية، مماأدى إلى استنزاف الغرب الأوروبي لقواته في التناحر والمنازعات، ويفسر جانباً من عدم استجابته لدعوة التحالف مع الخان أرغون. أما سياسته الصليبية المقرونة بعقد التحالف مع المغول فقد اكتفى بإتباع نهج أسلافه من الباباوات الذي يقوم على ضرورة دخول أرغون في الديانة المسيحية حتى يتحد المعسكر المضاد للمماليك في الديانة.

ولم ينته الأمر عند هذا الحد؛ فبعد وفاة هونوريوس الرابع في أبريل ١٢٨٧م. وتولى نيقولا الرابع كرسى الباباوية آثر مواصلة نهج سلفيه في المسألة الصقلية، فساند شارل كونت أنجو الثانى ضد حكام أراجون، ونجح إدوارد الأول في التدخل مرة أخرى بين أطراف النزاع وفك أسر شارل (١١٠)، وظل البابا نيقولا الرابع طرفاً أساسياً في هذا النزاع طوال فترة باباويته على

# - All List

أساس أن صقلية إقطاعية باباوية (١١١)، وهكذا تمزقت أوروبا إلى معسكرات متصارعة.

وبالرغم من أن نيقولا الرابع سار على نهج سابقيه في المسألة الصقلية، فإنه يمكن رصد بعض الاختلافات في سياسته تجاه المسألة الصليبية، ومن ثم قضية التحالف مع المغول، وبدا ذلك واضحاً في علاقته بملكى فرنسا وإنجلترا؛ إذ سعى إلى أن يجعل من الباباوية وسيطاً محورياً في الاتصالات بين أرغون والملكين عندما استقبل سفارة أرغون الثالثة في الاتصالات بين أرغون والملكين عندما استقبل سفارة أرغون الثالثة الأول، وحمله خطابات إليهما، ثم استقبله ثانية عند عودته؛ ليقف على ما تم الاتفاق عليه مما يشير إلى اهتمام أكبر بهذه المسألة. وفي هذا الصدد تلحظ إحدى الدراسات أنه في الوقت الذي أمعن فيه نيقولا الرابع في تلاحظ إحدى الدراسات أنه في الوقت الذي أمعن فيه نيقولا الرابع في سياسة سابقه تجاه إدخال أرغون في المسيحية وأنه كان الهدف الرئيس من تلك الاتصالات (۱۲۰۰)، وربما بنت الدراسة رأيها هذا على أن البابا كانت تساوره الشكوك في سياسة الخان أرغون نحوالصليبين، كما سبق له أن أبدى شكوكه في صدق النساطرة في هذا الشأن عند عودة سفارة رابان ساوما شكوكه في صدق النساطرة في هذا الشأن عند عودة سفارة رابان

ولم يُغفل أرغون الجانب الدينى تماماً؛ لأهميته في إقامة التحالف مع أوروبا، وهذا يتضح من موافقته على إرسال رابان ساوما –أحد أبناء الكنيسة النسطورية – ورفقائه، للتفاوض مع قادة أوروبا في هذا الشأن، ولعله أراد بذلك أن يعلن ولاء الكنيسة النسطورية للباباوية في روما إرضاءً لها، خاصة وأنه هدف سعت إلبه الباباوية لعقود خلت. ومن ناحية أخرى، ليفهم قادة أوروبا مدى عمق العلاقة مع الخان الأعظم قوبيلاى، من منطلق أن السفير كان من كبار الكنيسة النسطورية في حاضرته كمباليك Cambaleck (بكين) ومما يعضد الشعور بضرورة إقامة التحالف، أن يتحدث سفير

#### - 24 Ly

مسيحى مع الغربيين عن حسن معاملة المغول لرعاياهم المسيحيين في الشرق الأقصى (١٠١). ويبدو أن أرغون نجح في تأجيج المشاعر الدينية لدى البابا إلى حد خرج به عن المطلوب، فبدلاً من مباركة التحالف العسكرى والسياسى بين ملوك أوروبا ومغول فارس وتدعيمه، حرر البابا نيقولا الرابع خطاباً للخان في الثاني من أبريل عام ١٢٨٨م. أي قبل رحيل ساوما من روما بأربعة أيام . يعلمه فيه بموافقته على تعميده في القدس على المذهب الكاثوليكي (١٠٥)، لكن أرغون خيب أمل الباباوية في هذا الجانب وأكد في خطابه المرسل إلى البابا في الرابع عشر من مايو عام ١٢٩٠م، على أنه ليس في حاجة إلى اعتناق المسيحية، ولرعاياه الحق في اختيار الدين الذي ليس من الخان أرغون والبابا نيقولا الرابع، على الرغم من جدية كليهما فيما يتبناه من الخان أرغون والبابا نيقولا الرابع، على الرغم من جدية كليهما فيما يتبناه من فكر، بيد أن الوسيلة التي يقوم عليها التحالف عندهما اختلفت؛ فبينما تعامل الخان بمقاييس السياسة والحرب، تعامل البابا بمعيار وحدة الدين تحت لواء باباوية روما.

وفيما يختص بموقف البابا من سفارة الخان أرغون برئاسة بوسكاريللو (١٢٨٩ - ١٢٩٠م.)، فالملاحظ أنه حرص على تمريرها إلى الملكين فيليب الرابع وإدوارد الأول، بل دعّمها بخطابات تزكية تدل على اهتمامه؛ لأن أرغون أبلغ في رسائله تلك قادة الغرب بأنه عندما ينتزع بيت المقدس من المماليك سيسلمها إلى الباباوية (١١٧٠)، فأراد البابا . طالما أن الأمر يخص القدس . وضع الملكين موضع المسئولية، كما إنها فرصة كى يظهر زعامته على ملوك أوروبا؛ فبه بدأت السفارة وإليه انتهت. وكان على البابا أيضاً أن يتلقى رأى هذين الملكين لإعداد رده - الذي لم يصلنا - إلى الخان المغولي. ونظراً لعدم تضمن ردود الملكين إجابات مرضية -على نحو ما تقدم - فليس من المتوقع أن يأتي رد البابا على الخان بجديد، وربما اقتصر

## -324 155

كالمعتاد على مطالبة الخان بالدخول في الكاثوليكية، بالرغم من أن المقترحات التي حملها السفير من الخان أرغون كانت واضحة ومحددة، ومن بينها جدول زمني للحملة، التي سيبدؤها في يناير ١٢٩١م، بدخول الشام، والشهر التالي جعله لحصار دمشق. وبالرغم من تحديد موعد زحف جيوش أرغون والفارق الزمني الكافي الذي يصل إلى عام كامل بين وجود السفارة في الغرب وخروج الحملة المغولية المقترحة، فإن الباباوية ومن ورائها ملوك الغرب لم يكونوا قادرين على إنقاذ الصليبيين، ولم يغتنموا عرض الخان، ولم يتخذوا إجراءً عملياً يناسب هذا العرض.

ونلمس عجز الباباويية عن اتخاذ موقف ذى شأن يتناسب و مطالب أرغون، من نجاح البابا الهزيل في تجنيد جانب من أسطول البنادقة لنقل بضعة آلاف من المشاة الرعاع غير المدربين، الذين استأجرهم من شمالي إيطاليا، وسمح لهم البابا بحمل الصليب، والتوجه إلى الأرض المقدسة، بعد أن وضعهم تحت قيادة برنارد Bernard أسقف طرابلس وهم يعانون عجزاً في التسليح (۱۱۸)، الأمر الذى يؤكد على وجود قصور عام لدى حكام الغرب في التسليح المحرب الصليبية. وبالرغم من الهرج الذى اكتنف خروج هذه القوة، كانت أفضل ما عند الباباوية لتقدمه للصليبيين، كرد فعل على سقوط طرابلس عام ۱۲۸۹م. وحينما وصلت هذه القوة إلى عكا لم تقم بدور إيجابي لصالح الصليبيين، بينما استثارت غضب المماليك بحمق جنودها (۱۱۹)، وهكذا بدت الباباوية أقوى حليف للكيان الفرنجي في سنواته الأخيرة في الشرق، وأكثر الأطراف الأوروبية استجابة لمطالب أرغون بعقد التحالف،على الرغم مما اكتنف موقفها في هذا الصدد من عجز وتخاذل.

على ذلك اتُهم البابا نيقولا الرابع بإهماله للأرض المقدسة، وانشغاله منذ اليوم الأول لانتخابه بالصراعات حول عرش صقلية (١٢٠)، بل ذهب بعض الباحثين إلى اتهامه بأنه لم يكن متحمساً أصلاً لإرسال حملة صليبية للشرق، ومن ثم لم يكن حريصاً على التجهيز لها وتوفير الاعتمادات المالية

#### - 24 M

اللازمة لقيامها (١٢١)، وفي الواقع كان هذا البابا عاجزاً عن حشد قوى أوروبا للاستجابة لمطالب الخان أرغون بالتحالف معه لإنقاذ اللاتين في الشرق، شأنه شأن سابقيه، الذين حولوا موارد الباباوية وجانباً من موارد ملوك غرب أوروبا إلى دعم أنصار الباباوية في المسألة الصقلية، حتى قضوا على أي أمل في خورج نجدات من هناك لإنقاذ الكيانات الصليبية، ودعم التحالف مع المغول (١٢٢)، كما كانت لهذا البابا رؤيته التي قد تتواءم مع طبيعة عمله، إذ كان يرى ضرورة تتصير المغول أولاً قبل التحالف معهم، بيد أن هذه الرؤية ثبت قصورها؛ إذ لم تكن في صالح صليبي الشام، الذين كانوا في أمس الحاجة لهذا التحالف، دونما انتظار. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى كان على هذا البابا أن يستوعب الدروس السابقة، التي مفادها أن رجال الباباوية أصحاب المحاولات السابقة لتنصير حكام المغول كانوا يقدمون تقاريراً تفيد تنصير بعضهم من أمثال قوبيلاي (١٢٣)، الذي كانت أمه نسطورية المذهب (١٢٤)، وأنهم كانوا مبالغين فيما زعموا وكان على البابا أن يتعامل بصورة عملية سريعة مع فكرة التحالف مع أرغون، خاصة وأنه وعد بأن يقبل التعميد في القدس، وهذا -في حد ذاته- يشكل إرضاء كافِ للبابا، لا من الناحية الدينية وحسب، وإنما السياسية أيضاً.

وأخيراً عدّل نيقولا الرابع من سياسته تجاه فكرة التحالف مع أرغون، بعد أن تواترت على مسامعه في أغسطس ١٩٦١م، أخبار سقوط عكا، في الثامن عشر من مايو ١٦٩١م، على يدى الأشرف خليل، وتلتها سائر مدن الصليبيين وقلاعهم، مثل بيروت وصور وصيدا وجبيل وعتليت وطرسوس، بعد فرار سكانها إلى جزيرة قبرص دون منقذ (١٢٥). وعندئذ أرسل في الثالث والعشرين من أغسطس إلى أرغون ليفيده بأنه زكّى طلبه في سفارته الرابعة التحالف مع الغرب، وأن الملك الإنجليزي تعهد بأنه سيلتزم بالموعد الذي حدده بالرابع والعشرين من يونيو ١٢٩٣م. للخروج بالحملة الصليبية،

## - 24

موضحاً له أن تأخره النسبى يرجع إلى حاجة الملك إلى الأموال اللازمة للإنفاق على الحملة (١٢٦)، في حين أرسل إلى فيليب الرابع وأساقفة فرنسا يناشدهم أن يرسلوا البارونات والفرسان بل وعامة الشعب للانخراط في صفوف حملة صليبيّة، إلا أتهم لم يستجيبوا لمطالبه ودامت الصراعات بين ملوك الغرب كما دام انشقاق بيزنطة. (٢٢٠). ومن هذا يمكن إدراك كيف تغيّرخطاب البابا مع المغول من الخطاب الديني إلى الخطاب السياسي والعسكري، وكانت هذه هي المرة الوحيدة التي ردت فيها البابوية على مقترحات أرغون من خلال سفاراته الأربعة، لكن هيهات؛ فقد كان المماليك قد أجهزوا على ما كان البابا يسعى إلى التحالف من أجل الإبقاء عليه.

وإذا ما انتقلنا لدراسة موقف فرنسا من التحالف مع أرغون، تبيّنا أنه أمر يضرب بجذوره لعقود خلت، منذ تواصلت السفارات بين الملك لويس التاسع ومغول فارس، إبان حملاته على الشرق العربي في مصر والشام ١٢٤٩ - ١٢٥٣م. وعلى تونس عام ١٢٧٠ تلك الحمالات التي تركبت آثارها النفسية والسياسية والاقتصادية السيئة على الدولة (١٢٨)، وفي عصر فيليب الثالث تدخلت الباباوية لتوجه فرنسا مرة أخرى قبل الأرض المقدسة، بأن سعى البابا جريجوري العاشر إلى توحيد التاج ليحكم شارل كونت أنجو كلاً من عكا وصقلية ونابولي، دعماً للأرض المقدسة، وإعادة لدور فرنسا الرائد في القضية الصليبية، وحاول البابا استخدام فكرة نقل المقر الباباوي إلى فرنسا لتجسيد هذا الدور (١٢٩) إلا أنه حينما أرسل أبغا بسفارته إلى ملك فرنسا عام ١٢٨١م، اكتفى باستقبالهم وابداء الحفاوة بهم، والاستماع إليهم، و وداعهم (١٣٠). ولعل عزوف فرنسا عن إتمام التحالف مع المغول في هذه المرحلة، يرجع إلى انشغالها بنزاعاتها المستمرة مع إنجلترا حول المقاطعات الفرنسية الخاضعة للتاج الإنجليزي(١٣١)، انطلاقاً من أن ملوك أوروبا في أواخر العصور الوسطى كانوا يتجهون اتجاهاً محلياً، ويرفضون فكرة الخضوع لسلطة إمبراطورية عليا.

#### - 24 M

وفى أعقاب المذبحة الصقلية واصل شارل كونت أنجو السعى لقيادة حملة صليبية، مدفوعاً من الباباوية التي أخذت تجمع ضريبة العشور من فرنسا لتقديمها له، و واصل مارتن الرابع دعم شارل بالأموال، لا للاستيلاء على القدس، وإنما للعمل ضد بطرس ملك أراجون وصقلية، وسعت مرة أخرى لدى فيليب الثالث الذى حصل الأموال بدوره لتأجير المقاتلين والسفن اللازمة للحملة ضد أراجون، التي تقرر قيامها عام ١٢٨٥م (١٣٢١). وهكذا لم يكن يهم الملك الفرنسى فيليب الثالث من أمر الصليبيين شيئ إلا بالقدر الذى يحفظ علاقته بالباباوية.

أما عن موقف فرنسا من فكرة التحالف مع أرغون على عهد ملكها فيليب الرابع، فقد كانت هناك ثلاث قضايا من شأنها أن تشغل بال الملك الفرنسي في آن واحد، هي: تدبير الأموال اللازمة للقيام بحملة صليبية إلى الشرق، عوضاً عن تلك التي لم يوفق فيها شارل كونت أنجو، ثم وفاته في العام ذاته الذي تولى فيه فيليب، دون الوفاء بوعده في هذا الصدد. كما كان على ملك فرنسا الاستمرار في دعم قضية الأنجويين في صقلية، و التصدي لسياسة مملكة أراجون المعادية. إلا أن فيليب لم يحرك ساكناً حيال أي من هذه القضايا (۱۳۳). فمن ناحية، لم يكن صادقاً كجدّه القديس لويس التاسع في روحه الصليبية (۱۳۳)، ومن ناحية أخرى كانت السياسة الخارجية لهذا الملك الطموح ترمى إلى توحيد فرنسا جغرافياً (۱۳۵)، ومعنى ذلك طرد الإنجليز من الأراضى التي يسيطرون عليها، وتحقيق زعامة فرنسا على مجمل أوروبا، وهذا الاتجاء من شأنه أن يؤدي إلى الصدام مرة أخرى مع إنجلترا.

وحينما قدمت سفارة رابان ساوما ١٢٨٨م، لمقابلة الملك الفرنسى عارضة التحالف، وعد الملك أفرادها بالقدوم على رأس حملة صليبية، ولم يف بوعده، وتظاهر بالجدية فأرسل سفارة من طرفه صاحبت ساوما إلى الخان أرغون في أثناء عودته للوقوف على تفاصيل التحالف، إلا أنها كانت

## - 24 15

مكبلة؛ ليست لها صلاحيات واسعة في اتخاذ أى قرار بشأن التحالف، واكتفت بالتأكيد على وعود فيليب الرابع بقيادة حملة صليبية. ومرة أخرى حملت سفارة بوسكاريللو مقترحات أرغون إلى الملك الفرنسى، مشفوعة بتوصيات البابا في أكتوبر ١٢٨٩م. وكانت مفعمة بجدية الخان المغولى في اتخاذ موقف من المماليك، وتضمنت المقترحات تفاصيل لها أهميتها، تشمل زمان التحركات ومكان العمليات الحربية بدمشق، بل وحددت بدقة القوى المحلية المتحالفة المشاركة: ملكى جورجيا و أرمينيا الصغرى، والدعم اللوجستى الذى سيقدمه الخان لجيوش أوروبا حال قدومها إلى الشرق. إلا أن واقع الأمر يثبت أن هذا الملك لم يكترث كثيراً بدعاوى أرغون أو البابا، التي كانت بمثابة فرصة ذهبية للخلاص من المماليك العدو المشترك. ويرجع أحد الباحثين هذا الموقف السلبى من ملك فرنسا إلى تشككه في ويرجع أحد الباحثين هذا الدعم، خاصة في حال سقوط القدس في أيدى المغول؛ فمن الصعب أن يسلمها أرغون إلى الباباوية بعدما ما سيتكبده من عناء في إسقاطها (١٣٦١)، ومع أن هذه الإشارة لم تستند إلى أدلة مصدرية، لكن تبقى عبارات الباحث منطقية ومقبولة.

على كلً، دلل فيليب الرابع على تشككه في صدق الخان أرغون في التحالف، بإرسال خطاب إلى البابا نيقولا الرابع في التاسع من ديسمبر ١٢٩٠م، يطلب منه إعفاءه من الذهاب للأراضى المقدسة (١٣٧)، متذرعاً بأن كل ما كان يجمعه من أموال لهذا الهدف المقدس قد حصدته الفدية التي دفعها لإطلاق سراح شارل كونت أنجو الثاني من الأسر (١٣٨)، ويشير طرده في العام التالي لرجال المال والصيارفة اللمبارديين الإيطاليين ومصادرة ممتلكاتهم (١٣٩) إلى حاجته الملحة للمال، وأن هناك من المشكلات الداخلية ما يمنعه من الاستجابة لمطالب البابا بالتحالف مع أرغون، فضلاً عن أنه كان رافضاً لمبدأ تدخل رجال الدين في الشئون الدنيوية في البلاد، حتى إنه أجبر رجال الدين في بلاده على دفع الضرائب (١٤٠٠)، ويجدر التويه هنا إلى

## - Sel List

أن تاريخ تحرير الخطاب إلى البابا كان في شهر ديسمبر، أى قبل الموعد الذى حدده أرغون لوصول قواته إلى الشام بشهر واحد، الأمر الذى يشير إلى تنصل الملك الفرنسى من مسئولياته ووعوده، لا حيال خان فارس المغولى وحسب، وإنما أمام البابا والقضية برمتها.

أما عن أحوال الكيان اللاتيني في الشرق . وهو الابن الشرعى لدولة فرنسا . فقد أحدثت هزيمة المغول في عين جالوت ٢٦٠ ١م، تغييراً واضح المعالم في مجمل أحوال الشرق الأدني الإسلامي؛ إذ أخذت دولة المماليك تتنامى عسكرياً وسياسياً، وأخذت تفرض سياستها فرضاً على المغول والقوى المتحالفة معهم. وما لبثت الاستغاثات الصليبية بحكام الغرب أن تلاحقت لتعكس قدر العجز الصليبي في مواجهة المماليك (١٤١)، ويلاحظ أنه خلال عهدى هولاكو وابنه أبغا تراجع صليبيو الساحل الفلسطيني عن سياسة التحالف مع المغول إلى الالتزام بالحياد (١٤٢) كما حدث في معركة حمص بين المماليك والمغول في أواخر عهد أبغا، وما لبث الكيان الصليبي أن شهد على عهد أرغون مزيداً من العوامل التي أدت إلى ضعفه؛ إذ تولى شارل كونت أنجو عرش مملكة بيت المقدس اسمياً حتى وفاته فجَرّها إلى دائرة صراعاته في البحر المتوسط. وفي الداخل نازعه على العرش يوحنا الأول John I (١٢٨٤ – ١٢٨٥) ابن ملك قبرص هيو الثالث -۱۲۸۰) Henry II (۱۲۸۰ م.) ثم أخوه هنرى الثاني Henry III) ١٢٩١م.). وإبان ذلك أسقط المنصور قلاوون حصن المرقب الصليبي في مايو ١٢٨٥م (١٤٣٠). دون أن يجد له نصيراً الضعف الصليبي وهو الحدث الذي استغله الخان أرغون لإقناع ملوك أوروبا بضرورة التحالف معه ضد المماليك. وهذا كله يصب في معنى واحد ألا وهو أن الكيانات الصليبية المتبقية في الشام لم يكن لها حول ولا قوة، وأنها عكست في سنواتها الأخيرة واقع التشرذم الأوروبي.

## - Sel Light

وأخيراً وفيما يخص أصداء فكرة التحالف مع إنجلترا على عهد أرغون، فقد عاصر هذا الخان جانباً من فترة حكم الملك إدوارد الأول لإنجلترا. وهناك من الدواعي ما يكفي لجعل من هذا الملك شخصية أساسية، من شأنها تقرير مصير إقامة هذا التحالف من عدمه إذ أنه في أثناء ولايته للعهد عزم غير مرة عزماً صادقاً على محاربة المسلمين و شرع في الانضمام إلى لويس التاسع في حملته على تونس نوفمبر ١٢٧٠م. ولما آلت إلى الفشل(١٤٤)، قاد أسطوله متوجهاً إلى الشام في حملة صليبية قوامها حوالي ألف فارس في مايو ٢٧١م. ومن ثم كان متحمساً للدخول في تحالف مع المغول بغرض استرداد القدس (١٤٥)، وبالرغم من أن دور الأمير الإنجليزي يعد ضئيلاً في تاريخ الحركة الصليبية إلا أن هذا الدور يشكل حلقة مهمة بالنسبة لحياته كملك إذ ذاع صيته بسببها باعتباره المقدام الذي حمل الصليب حتى وهو مجرد أمير ولذا ظل أمل القدوم على رأس حملة بمثابة الأمنية طوال حياته (١٤٦). هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى اقترنت هذه الحملة بقضية التحالف مع المغول حيث أرسل بثلاثة مبعوثين إلى الخان أبغا يطالبه بإرسال جيوشه بناءً على وعد سبق وأن قطعه. ونظراً لانشغال أبغا بتأمين بلاده داخلياً أبلغ الأمير الإنجليزي أنه بإمكانه التسيق مع أحد قادته في آسيا الصغري لغزو الشام، وتقدمت قوت القائد المغولي التي بلغت عشرة آلاف فارس واستولت على حلب وشقت طريقها صوب عكا إلا أنها تراجعت إلى العراق بمجرد ظهور قوات الظاهر بيبرس في فلسطين. في حين اقتصرت جهود قوات إدوارد على شن غارة على قرية البُعنة بالقرب من عكا(١٤٧).

ظلت فكرة التحالف بين فارس وإنجلترا مختمرة في الأذهان، وعبر أبغا عن حرصه على إتمامه (١٤٨٠ حينما أرسل في مارس ١٢٧٧م. بسفارة لإدوارد (بعد أن غدا ملكاً) ليعتذر له عن عدم اكتمال دوره في التحالف الذي كان له أن يتم أثناء تواجده في الشام منذ ست سنوات ويطالب بإقامة

#### - All Marie

تحالف جديد ضد المماليك وأتبع الخان هذه السفارة بأخرى إلى إدوارد أيضاً عام ١٢٨٠م. بغرض توثيق العلاقات (١٤٩). و في المقابل ظل الملك الانجليزي يتتبع أخبار الشرق اللاتيني والمغول لحين العودة. (١٥٠) كما سبق له أن تعامل مع خانات فارس من خلال سفارات متبادلة في السبعينات والثمانينات وكان من شأن نجاح محاولات التحالف خلال هذه الفترة تكوين حلف قوى بمثابة الأمل الأخير في إنقاذ الأراضي المقدسة. إذ كانت الفكرة في تلك الآونة قابلة للتنفيذ نظراً لأن الإسلام لم ينر قلوب حكام المغول بعد كما أن عنصر التواجد النسطوري داخل البلاط المغولي كان مؤثراً، ولعل في اختيار رابان ساوما رئيساً لوفد السفارة المغولية إلى الغرب الأوروبي -وهو الشخصية الثانية في الكنيسة النسطورية . الدليل على قوة تواجد هذا العنصر. كذلك كانت رغبة المغول في إيجاد حليف لهم القضاء على المماليك جادة لما تعرضوا له من هزائم وضرب للمصالح على يد المسلمين. وبرغم توافر هذه الدوافع لإقامة التحالف في ذلك الوقت إلا أن استجابة إدوارد الأول لعرض أرغون من خلال سفارة رابان ساوما إلى جاسكوني كانت ظاهرية إذ إنه كان غير آمل في التحالف مع المغول ولا في قيام حملة صليبية جديدة ضد المماليك. فضلاً عما جد من أحداث شغلته عن التحالف والقضية الصلبيية.

لقد ازدحمت الساحة الإنجليزية بالأحداث وتفاقمت المشاكل الداخلية حيث كان الملك الإنجليزي إدوارد الأول حريصاً على جعل مملكته دولة قوية بتوحيد إنجلترا وويلز Wales واسكتلندا Scotland (۱٬۵۱۱)، ذلك أن إنجلترا كانت قد دخلت في صراع مع ويلز منذ ما يزيد عن قرنين من الزمان، بغرض ضمها، إلا أن حكامها المحليين حملوا لقب أمير ويلز، مكتفين بإقامة علاقة طيبة مع إنجلترا، وفي عام ۱۲۸۲م. حاول الملك إدوارد غزو ويلز، ونجح بعد عامين في ضمها إلى إنجلترا(۱٬۵۱۲). أما إسكتلندا

# - All Light

ققد شهدت أحداثاً متشابكة نظراً لوفاة ملكها الكسندر الثالث Margaret شقيقة الدوارد ونظراً لوفاتها هي وابنيها أصبح لا وريث للعرش سوى أختهما إدوارد ونظراً لوفاتها هي وابنيها أصبح لا وريث للعرش سوى أختهما مارجريت التي تزوجت من إريك مجنسون Erik Magnusson (١٢٨٠) Erik Magnusson ما توفيت التي تزوجت من إريك مجنسون الموريت ثالثة وسرعان ما توفيت هي أيضاً في سن السابعة وهي في الطريق لاستلام العرش فتفجر الصراع بين الملكين الإنجليزي والنرويجي على إسكنلندا (١٥٠١)، وواكب هذه الأحداث عدة أحداث داخلية مهمة حيث اهتم الملك بوضع تشريعات كان لها مكانة عظيمة في تاريخ إنجلترا حيث نظمت الحياة النيابية والقضائية والمالية والعلاقة بالكنيسة والنشاط التجاري (١٥٠١)، كما مرت المملكة باختناقات مالية غير مرة ولدعم الباباوية لموقفها خصصت لها جمع ضريبة العشور من صيرافة إيطاليا وتجارها إلا أنهم آثروا في عام ١٢٩٠ – ١٢٩١ المتخدامها في دورة رأس المال (١٥٠٠).

وفى غمرة هذه الانشغالات دلل الخان أرغون من خلال سفارته الثالثة على شديد إيمانه بضرورة إقامة التحالف مع الغرب فتعامل معها إدوارد الأول بدبلوماسية شديدة، حيث استقبل بوسكاريللو بحفاوة وأعلن رغبته في التحالف مع أرغون من أجل الصليبيين بيد أنه ربط بالحصول على إذن من البابا الذى يدرك الأحوال السياسية في أوروبا(٢٥٠١)، وذلك في محاولة منه لكسب مزيد من الوقت لتأجيل الحملة الصليبية، وإلى أن يتم ذلك فهو حريص على إقامة علاقات جيدة بالمغول. ويبدو أن هذا الموقف الدبلوماسي جعل أمر التحالف معه أمراً وارداً لدى الخان ولذا أتت السفارة المغولية الرابعة التي تضم أندرو وسبادين إلى البلاط الإنجليزي في يناير المعولية الرابعة التي تضم أندرو وسبادين إلى البلاط الإنجليزي في يناير

وقد حاول إدوارد الأول أن يصدق القول مع البابا نيقولا الرابع ومع الخان أرغون بالاستعداد للخروج بحملة صليبية فجهز سفارة حصل على

# - 24 List

تكلفتها من الباباوية ووضعها تحت قيادة جيوفري دي لانجلي Geoffrey de Langly الذي حرص على اصطحاب عدد من المترجمين معه والتزود بالهدايا التي كان أرغون قد طلبها من الملك وهي عبارة عن عدد من صقور الصيد (١٥٧). كما أرسل في يونيو عام ١٢٩١م. إلى ملك المجر أندريا الثالث Andras III (١٣٠١ – ١٣٠١م.) وملك النرويج إريك مجنسون بخطاب لكل منهما يحملان المعنى ذاته يقر فيهما بعزمه على قيادة حملة صليبية. وعندما وصلت السفارة فارس علمت بوفاة أرغون وتولى أخوه جايخاتو Gaikhatu من بعده (١٢٩١ - ١٢٩٤م.) العرش وهو أمر اعتبره الرحالة ماركوبولو Marco Polo حينما عرج على فارس في رحلة العودة أمراً غير شرعي (١٥٨). ونظراً لعدم استقرار الخان الجديد في مكان بعينه صعب على جيوفري الالتقاء به وحينئذ عاودت السفارة أدراجها بخفي حنين في عام ١٢٩٢م. ومن ثم تم القضاء على الآمال المعقودة على الجهود الدبلوماسية من أجل الإعداد لقيام حملة صليبية (١٥٩). وعليه نلحظ مدى الاختلاف الذي طرأ على فكرة التحالف عند أرغون وخليفته جايخاتو الذي لم يهتم بمجرد استقبال السفارة الإنجليزية التي ربما شغلته عنها أحوال فارس المضمحلة بعد وفاة أرغون. وهكذا طويت صفحة التحالفات في هذه المرحلة، أما وقد ظلت الفكرة في أذهان خلفاء أرغون فيما بعد فقد كانت تعوذها الجدية والواقعية من الطرف الأوروبي إذ أن المعادلة اختلفت إلى حد كبير بعد فقدان قاعدة اللاتين في الشرق بالقضاء على الكيان الصليبي في الشام.

# -324 155

#### الخاتمة

هكذا هدفت هذه الدراسة إلى إبراز فكرة التحالف العسكرى عند الخان المغولى أرغون ومدى استجابة القوى الغربية لها، وفى واقع الأمر لم تأت هذه الفكرة من فراغ إنما كانت لها أطوارها؛ إذ بدأت فكرة باباوية تبناها أكثر من بابا فترة ما قبل معركة عين جالوت ٢٦٠٠م. الفارقة، ثم تبناها المغول على عهدى هولاكو وابنه أبغا ومن ثم ظلت الفكرة قائمة برغم اختلاف المواقع. ولايمكن إغفال تأثير إعتقاد الأوروبيين في أسطورة الكاهن يوحنا في سعيهم الدءوب في الإفادة من إمكانات الشرق العسكرية بالتحالف دعما للقضية الصليبية.

وقد وضعت الدراسة نصب عينيها تتبع موقف القوى السياسية في أوروبا من فكرة التحالف عند أرغون، وبينت النتائج أن الإمبراطورية البيزنطية التي شغلت اهتمام أرغون بحكم الصلات الدينية والقرابة لم تكن عند حسن ظنه عندما ثبت له من خلال سفارة رابان ساوما١٢٨٧-١٢٨٨م

# - 24 Mar

أنها أضعف من أن تسد له احتياجاته. وذلك ليس لأسباب تخصها بالدرجة الأولى وانما لمواقف الغرب الأوروبي المضادة لها خاصة بعد تبني إمبراطورها أندرونيكس الثاني سياسة عدم الرضوخ للكنيسة الغربية. أما بالنسبة للقوى الرئيسة في الغرب الأوروبي فقد اهتمت الدراسة بإيجاد الأسس التي ارتكزت عليها مواقف كل واحدة من هذه القوى، الدينية منها والعلمانية، فق كان من شأن المحاولات التي جاءت منفذة لقرارات مجمع ليون الكنسي الثاني ٢٧٤م أن تعكس احتياجات الطرفين المغولي والاوروبي الملحة لعقد التحلف العسكرى فيما بينهما، وهو أمر لم يتم. وخلصت الدراسة في هذا الاتجاه إلى أن المذبحة الصقلية ١٢٨٠م. قد أثرت بعمق في سياسات دول الغرب الأوروبي وزعزعت الثقة فيما بينها بل أشعلت نار الحرب الصليبية ليست لاستعادة القدس وإنما لمحاربة أراجون لاسترجاع عرش صقلية بغرض التفرغ لإنفاذ حملة تحارب المماليك. وبدا كل من البابا مارتين الرابع والبابا نيقولا الرابع طرف أساسى في الصراع الدائر مما شغل الغرب عن القضية الصليبية وعن التحالف مع المغول. وفي إطار ذلك التتبع عنيت الدراسة بتفنيد الملابسات والظروف التي أحاطت بكل قوة على حدة في الغرب الأوروبي بهدف إبراز التفاصيل الدقيقة الخاصة بمدى استجابة هذه القوى لفكرة التحالف. وتم التوصل إلى أن جميع القوى المذكورة لم تكن على مستوى الجدية والمسئولية لحماية الصليبيين في الشام من خلال التحالف مع المغول، إلا أن إنجلترا أثبتت أنها أكثر هذه القوى اهتماماً بالقضية الصليبية ولو ظاهريا إبان فترة الدراسة المواكبة لعهد الخان أرغون.

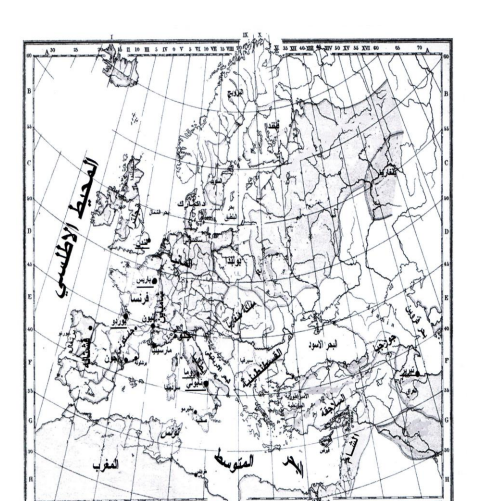
وبناء على ما سبق فبرغم الاهتمام الكبير الذى أبداه الخان أرغون تجاه إقامة تحالف عسكرى مغولى أوروبى هدفه كسر قوة المماليك التي ضجت مضاجع المغول والصليبيين على حد سواء، قبيل توليه الإيلخانية

# -----

وأثنائها إلا أن أفكاره في هذا الصدد ذهبت هباء منثوراً وشهد عام ١٢٩١م. فشل هذه المحاولات عملياً لأسباب عدة؛ أولها أن الخان أرغون الذي عرف بشدة كراهيته للمسلمين وحبه للمسيحيين - امتدادا لما اتصفت به اتصالات جده هولاكو وأبيه أبغا بالغرب الأوروبي - ومن ثم كان أشد القادة حرصاً على إتمام التحالف، توفى في مارس من هذا العام. وثانيها أن ملكى فرنسا وانجلترا المعاصرين انشغلا بأمورهما الخاصة والمشاكل التي عمت أوروبا عقب المذبحة الصقلية في ١٢٨٢م. وثالثها أن الباباوية عجزت عن أن تمارس دورها السابق عندما تبنت الفكرة الصليبية منذ البداية وأخذ ترعى الكيان اللاتيني طوال القرنين السابقين من خلال ثقلها الديني عند الملوك والأمراء العلمانيين فضلاً عن انجرافها طرفاً في توابع المذبحة الصقلية، كما اتبعت في قضية التحالف سياسة التبشير بين المغول بالكاثوليكية الأمر الذي أثر سلبيا على فكرة التحالف عند أرغون حيث اضطر إلى الجنوح الى الدعائية بالتعميد في القدس مما أثار شكوك ملوك الغرب حول دوافعه الحقيقية في التحالف، ورابعها أن القوات الأوروبية الرئيسية عجزت عن تدبير الأموال اللازمة لإنفاذ حملة بالتحالف مع المغول في حين تمكنوا من تدبيرها فقط لمحاربة بعضهم البعض، وخامسها ما آل إليه الكيان الصليبي لمزيد من الضعف دلل عليه سقوط المرقب ١٢٨٥ وطرابلس ١٢٨٩ ثم عكا ١٢٩١ مما جعل منه عالمة على من يتحالف معه. الأمر الذي جعل الصليبيين في أمس الحاجة للدعم الأوروبي الآخذ في الانحسار، وسادسها وهو الأهم أن المماليك شكلوا في تلك الآونة قوة ذات بأس في ظل حكم الظاهر بيبرس والمنصور قلاوون والأشرف خليل الذين كانوا على درجة عالية من الحس السياسي والعسكري فقاوموا قيام الحلف المغولي الأوروبي، بأن ضيقوا الخناق على الكيان الصليبي في الشام وتربصوا بالمغول وهزموهم في عدة مواقع وأتقنوا استخدام الدبلوماسية لإيجاد نوع من توازن

- 24

القوى في منطقة الشرق الأدنى الإسلامى وانتهى الأمر بأن أعلن الأشرف خليل الجهاد ضد مغول فارس بعد أن فرغ من جهاد الصليبيين .





خريطة تتضمن البلاد التي توجهت إليها سفارات أرغون بغرض التحالف مع أوروبا

### الهوامش

- (1) D. Sinor, "The Mongols in the West", in: JAH, vol. 33, no. 1, (1999), p. 50
- (٢) ينتسب معتنقوا عقيدة البوذية إلى الزعيم الديني بوذا Budha المتوفى عام ٤٧٠ ق.م وتتلخص في أن الألم جزئي لا يتجزأ من طبيعة الحياة وتكوينها، وأن الإنسان يستطيع الخلاص منه بالتطهير الذاتي في الناحيتين الأخلاقية والعقلية، وتتشر هذه العقيدة في أجزاء كبيرة بشرقى آسيا ومنها بعض أقاليم الصين قاعدة المغول الأولى رغم ظهورها أول الأمر في الهند. راجع:
- T. Ralph, The Great Cultural Traditions, the Foundations of Civilization, The Classical Empires, (2 vols.), (New York, 1949), I, pp. 378-403.

العدد الثامن والعشرون العدد الثامن العدد العد

# - 24 May -

- (٣) اسمه يعنى الحَبْر الصائم عاش بين عامى ١٢٢٥ و ١٢٩٣، ولد في مدينة كمباليك (بكين) في الصين وكان نسطورياً Nestorian شغوفاً بالعلوم خاصة الكنسية منها. وتم ترسيمه راهباً فحرص على الحج للقدس وبعد عودته تم تعيينه في عام ١٢٨٠م. زائراً متجولاً لكل الكنائس النسطورية في آسيا، واختاره أرغون بناءً على توصية بطريق النساطرة ليكون سفيره لأوروبا عام ١٢٨٧م. ولمعرفة المزيد راجع:
  - N. Mclean, "An Eastern Embassy to Europe1287-1288", HER,vol.XIV (London, 1899), pp. 301, 302.
  - (4) Rabban Sawma, The Monks of Kublai Khan.. or the History of the life and travels of Rabban Sawma, trans. by: Wallis Budge, (London: Religion Tract Society, 1928).
- (5) M. Abel-Rémusat, "Relations Diplomatiques de Princes Chrétiens avec les Rois de Perse de La race de Tchinggis, depuis Houlagou, jusqu'au régne d'Abousaïd", en: HMIRF, tome VII, (Paris, 1822), (pp. 334-438).
- (6) J. B. Chabot, "Notes sur les Relations du roi Argun avec L'Occident", ROL, II, (Paris, 1894), pp. 566-644.
- (7) A. C. Moule, Christians in China Before the Year 1550. (London, 1930).
  - (٨) و سوف يشير الباحث إلى هذه الدراسات كل في موضعه.
- (9) N. Mclean, op. cit., p. 301.
- (10) P. Alphandery, A. Michel, La Chrétiente et L'ideé de Croisade, (Paris, 1959), p. 210

اعتبر الصليبيون غزو زعيم قبائل القراخطاى جورخان Ghorkan لمدن إسلامية مثل بخارى وسمرقند في منتصف القرن الثانى عشر الميلادى نصراً لهم، حيث تصوروا جورخان وقد تحول إلى أمير مسيحى عظيم اسمه الكاهن يوحنا وما لبثت أن انتشرت الأساطير حول هذه الشخصية أو من يخلفها، ومع هزيمة الصليبيين

في الرها عام ١١٤٤م.، ثم هزيمة مملكة كاثاى على يد السلاجقة تراجعت الأسطورة مرحلياً، ومع حاجة الصليبيين إليها سيطرت على أذهانهم مرة أخرى في الحملة الخامسة (١٢١٨- ١٢٢١م.) وظلت أمل الصليبيين حتى أواخر العصور الوسطى. راجع:

John of Monte Corvino, The Second letter to brother Peregrine and Andrew of Perugia, Given in 8th Jan 1305 A. D., in: C. Dawson, The Mongol Mission Narratives and letters of the Franciscan Missionaries in Mongolia and China in the Thirteenth and Fourteenth Centuries, (New York: Sheed and Ward, 1955), p. 225; "Christians in China under the Mongol Empire, Item: King George", in Christians in China Before the Year 1550, ed. by: A. C. Moule, pp. 236-237.

- (11) S. Runciman, A History of Crusades, 3 vols., (Cambridge, 1951), III, pp. 320, 331-332
- (12) "Un Episodio delle relazioni tra la Santa Sende ei Mongoli (1274)" ed. by: G. Borghezio in: Rome, (vol. 4), 1936, p. 370 نشر هذا الباحث ذلك التقرير بلغته اللاتينية ويمكن مراجعته مترجماً إلى العربية عند: عادل إسماعيل هلال، العلاقات بين المغول وأوروبا وأثرها على العالم الإسلامي، (القاهرة: عين للدراسات، ١٩٩٧م) ، الملحق رقم (٢)، ص ٢٧٧-
- (13) J. A. Boyle: "The 11th. Khans of Persia and the Christian West" in: History Today, XXXIII, 8, 1973, p. 556
- (14) H. H. Howorth, History of the Mongols: from the 9<sup>th</sup> to the 19<sup>th</sup> Century, 3 vols. (London 1888), III, p. 210
- (١٥) اتسمت حياته بالازدواجية، حمل لقب الإمبراطور مع بداية عام ١٢٥٩م. وتم تتويجه بعد عامين ونصف عام في القسطنطينية بعد التخلص من الحكم اللاتيني، فأسس أسرة باليولوجس الحاكمة في بيزنطة، حتى فتحها العثمانيون عام ١٤٥٣م. ناصبته الباباوية والبنادقة بصفة خاصة العداء بسبب مطالبة آخر أباطرة اللاتين

# - 24 M

بلدوين الثانى Baldwin II استعادة العرش، إلا أن ميخائيل كان دبلوماسياً نجح في امتصاص غضب العرب وإقامة علاقات دبلوماسية مع عدد من الدول بالمصاهرات. ولمعرفة المزيد راجع: اسحق عبيد، الدولة البيزنطية في عصر باليولوغوس (١٢٦١–١٢٨٢)، (بيروت: دار الكتب، د-ت) ص ١١٣–١١٥ دونالد نيكول، معجم التراجم البيزنطية، ترجمة وتعليق: حسن حبشى، (القاهرة: المهيئة العامة، ٢٠٠٣م.)، ص ١٥٨–١٦٠

- (۱٦) ابن العبرى (ت ١٨٥هـ./ ١٢٨٦م.) غريغوريوس أبو الفرج ابن أهرون الطيب الملطى، تاريخ مختصر الدول، (بيروت، ١٨٩٠)، ص ٢٨٥.
- (۱۷) محمود سعيد عمران، المغول والأوربيون والصليبيون وقضية القدس، (۱۷) محمود المعرفة الجامعية، ۲۰۰۳).، ص ۱۱۸ ۱۱۹.
- (18) M. Horage, K. Mann, Lives of the Popes in the Middle Ages, vol. XVII, 1288-1294, (London, 1931), p. 38
- (19) H. H. Howorth, op. cit., III, p. 256
- (20) J. A. Boyle, op. cit., p. 556; cf. also:
- مصطفى الكنانى، حملة لويس التاسع الصليبية على تونس، (الإسكندرية: منشأة المعارف، ١٩٨٥)، ص ١٤٥- ١٤٥.
- (۲۱) عرفت القبيلة الذهبية بهذا الاسم نسبة إلى لون مخيماتهم الذهبي، وقد حكمها جورجي Georgy الابن الأكبر لجنكيز خان Khan الاكبر المخير خان Georgy وعرفت مدا باتو Batu وقد حكم بعده ولدن هما باتو Batu (۱۲۶۳–۱۲۵۱م.) وعرفت سلالته باسم القبيلة الزرقاء في جنوب روسيا وغرب بلاد القفجاق منذ عام ۱۲۲۷م. حتى ۱۳۸۰م، والثاني هو أوردا Urda الذي عرفت سلالته باسم القبيلة البيضاء وحكمت منذ ۱۲۲۱م. حتى ۱۲۲۱م، وحكمت في سيبريا وشرقي بلاد القفجاق أما الأغطائيين فهم مغول إقليم ما راء النهر وتركستان الشرقية من أتباع الجوتاي Ogotai الابن الثالث لجنكيز خان وسلالته التي امتد حكمها من ۱۲۲۷ الى ۱۳۷۰م، راجع: 332 -332, 331, 1۳۷م، راجع:

(٢٢) ابن عبد الظاهر، (ت ٦٩٢هـ/ ١٢٩٢م.) القاضى محيى الدين أبو الفضل، الروض الزاهر في سيرة الملك الظاهر، تحقيق عبد العزيز الخويطر (الرياض، ١٩٧٦م.)، ص ٣٠٨. راجع أيضاً:

Grigor of Akanc, History of Nation of the Archers, (the Mongols), The Armenian text, ed. with Eng. Trans, and notes by Robert Blak, and Richard Frye, HJAS, nos. 3, 4, (vol. 12) (Dec., 1949), pp. 269-443, reprinted by: Harvard University Press (Cambridge, 1954), (pp. 1-132), pp. 101-102.

- (23) J. Richard, "The Mongols and the Franks", in: JAH, (vol. III, 1969), pp. 52-53
- (24) James of Aragon, The Chronicle, trans. By:John Forster, (London, 1883), II, pp. 594-598
- (25) J. R. Strayer, "The Crusades of Louis IX", ed. by: K. M. Setton in: A History of the Crusades, 6 vols., (Wisconsin University Press, 1958-1989), II, pp. 513-516
- (26) M. Prestwich, Edward I, (England: Yale U. P., 1973), p. 66 ff. cf. also: J. A. Boyle, op. cit., p. 558
  - (۲۷) ابن عبد الظاهر: المصدر السابق، ص ۳۳۹– ۳٤۲، ۲۰۸– ٤٠٨.
- (٢٨) اسمه في الأصل ثيوبولد Theobold، جاء اختياره بعد شغور كرسي الباباوية حوالي ثلاثة أعوام، وضع في حسبانه ثلاثة أهداف؛ الخروج بحملة صليبية وتوحيد الممالك المسيحية بما فيها الإمبراطورية البيزنطية مما يعنى توحيد كنيستى روما والقسطنطينية وكذلك إجراء إصلاحات كنيسة من شأنها دعم مشاريعه. راجع: The Oxford Dictionary of Popes, by J. N. D. Kelly, (Oxford U. P. 1996), pp. 197-198.
- (29) H. J.Schroeder, (trans, Commentary, Rev.), Disciplinary Decrees of the General Councils text (London: B. Herber, 1937), pp. 330- 364

# -324 Jes

وقد حضر هذا المجلس خمسمائة من الأساقفة وسبعون من رؤساء الأديرة وألف من الرتب الدينية الصغيرة وملك أراجون وعدد من البطاركة الشرقيين وملوك أوروبا أو ممثليهم حيث أقروا في اجتماعهم على تسوية بعض الخلافات حول شرعية الحكم والقواعد الخاصة بانتخاب بابا جديد.

(٣٠) أرسل أبغا سفارة مكونة من ستة عشر عضواً على رأسهم الراهب داوود الأشبى المقيم طرفه لحضور جلسات مجمع ليون الثانى بغرض لفت أنظار الحضور إلى أهمية التعاون ضد المماليك وقام أحد أعضاء البعثة بتلاوة تقرير الخان في هذا الشأن في الجلسة الرابعة المجمع في السابع من يوليو والذى عرض فيه التحالف مع المسيحيين ضد المسلمين مشيراً إلى جهود مغول فارس بغرض دحر المسلمين منذ عهد سابقه هولاكو. راجع:

"Un Episodio delle relazioni ...", pp. 361-372;

عادل إسماعيل هلال، المرجع السابق، ص ١١٤- ١١٥، ٢٧٧- ٢٨٢.

(31) H. H., Howorth, op. cit., p. 280.

(٣٢) عادل إسماعيل هلال، المرجع السابق، ص ١٦٦- ١١٩.

- (33) P. Sykes, History of Persia, 2 vols, (London: Macmillan, 1958), II, p. 102
- (34) Florence of Worcestre, The Chronicle of Florence of Worcester, Trans. from Latin by Thomas Forester, (London: H. G. Bohn, 1854), p. 357.

ورث فيليب الثالث عن أسلافه دولة قوية وإدارة منظمة ساعدت على إظهاره بشكل أكبر من واقعه نجح في تقويه الملكية المركزية وضم عديد من المقاطعات دعماً لوحدة فرنسا، راجع:

J. Evans, Medieval France (Oxford U. P., 1925), p. 30. (٣٥) ولى حكم إنجلترا وهو في السابعة والثلاثين من العمر، وكان ملكاً طموحاً قوى الإدارة، على جانب وافي من العلم له خبرته العسكرية من خلال نشاطاته الحربية منذ أن كان أميراً. وتبوأت تشريعاته مكانة رفيعة في تاريخ إنجلترا بل وباقى القارة الأوروبية. وخلا عهده بانعقاد البرلمان النموذجي في عام ١٢٩٥. راجع:

Matthew of Westminister, Flowers of History, trans. C. D. Yonge, 2 vols., (London, 1853) II, pp. 470- 476; cf. also: M. Prestwich, op. cit, Passim.

(36) H. H. Howorth, op. cit., p. 281

(٣٧) الكرجيون هم أهالى مملكة جورجيا المسيحية ومكانها إقليم القوقاز حالياً خضعت لحكم المغول في عام ١٢٢٦م. أما ملكها الذى عاصر الأحداث أعلاه فهو ديمترى الثانى Demetrius II (١٢٦٩– ١٢٨٨م.) وقد اتسعت حدود مملكته حتى ضمت قبائل عديدة أهمها من الأرمن، وشهد القرنان الثانى عشر والثالث عشر الميلاديين نهضة في شتى المجالات. راجع:

K. Salia, A History of the Georgian Nation, (Paris, 1983), pp. 83-85.

(38) Het'um the Armenian, The Flower of Histories of the East, Trans. by: Robert Bedrosian, (New Jersy: Long Branch, 2004), ch. 36: 2.

لم تشر المصادر المهتمة بسرد تفاصيل المعركة إلى دور للفرنجة فيها مما يؤكد التزامهم بموقف الحياد، ولمزيد من التفاصيل عن المعركة راجع: الهمذانی، (ت ١٩٧هـ/ ١٣٢١م.) رشيد الدين فضل الله، جامع التواريخ (تاريخ المغول) مج ١- ٢ تعريب: محمد صادق نشأت، محمد موسى الهنداوى، فؤاد عبد المعطى الصياد، مراجعة: يحيى الخشاب، (القاهرة، ١٩٦٠م.)، م ٢ جـ ٢ ص ٨٣، ٤٨؛ ابن العبرى، المصدر السابق، ص ٤٠٠؛ أما الخطاب فراجعه في:

Joseph de Cancy, "A Crusader's Letter from the Holy Land" dated May 1282 A.D. in: PPTS, vol. V, part 3, by: C. W. Wilson, (London, 1890), p. 12.

- (39) D. Sinor, op. cit., pp. 49-50
- (40) Marco Polo, The Travels of Marco Polo (The Venetian), Revised from Mardsen's Translation, and edited with Introduction by: Manuel Komroff, (New York: Liveright Co., 1930), pp. 342, 343.

العدد الثامن والعشرون العدد الثامن والعدد العدد العدد



- (41) M. Abel-Rémusat, op. cit., pp. 355-356.
- (42) C. Caben, "The Mongols and The Near East", in: A History of the Crusades, (ed.) K. M. Setton, (Wisconsin U. P., 1969), II, p. 722
- (43) J. B. Chapot (tr), "Histoire de Mar Jabalaha III et du Moine Rubban Saum", ROL, Tomes, I- II, (Paris 1893- 1894), I, pp. 185- 193.

ينتمى هونوريوس الرابع إلى أرستقراطية، حمل اسم هونوريوس تشبهاً بعمه البابا هونوريوس الثالث (١٢١٦- ١٢٢٧م.) كان من المؤيدين لحزب الأنجوبين The هونوريوس الثالث (Angivenes شارل كونت أنجو حيث كان أحد الذين عينوه ملكاً لصقلية، وبصفة عامة فترت الروح الصليبية في عهده، وللمزيد راجع:

The Oxford Dictionary of the Popes, pp. 204-205.

- (44) argon (can) A letter to the Pope..., dated 15<sup>th</sup> May 1285 AD, in: Christians in China before 1550, ed. by: A. C. Moule, (London: Macmillan, 1930), pp. 105- 107.
- (45)W.M.Baldwin, "Missions in the Province of Sultaniyeh", in: A History of the Crusades, ed. by: K. M. Setton, (6 vols.), (Wisconsin University Press, 1958- 1989), III, p. 530.
- (46) Argon (can), A letter to the Pope..., op .cit., p. 106
- (47) Ibid., pp 106-107
- (48) J. B. Chabot, "Notes sur les relations du roi Argun avec L'Occident", pp. 569- 571
- (49) P. Bedjan, The History of Mar Jab-Alaha and Rabban Sawma: Gorgias Historical Texts (14), (Gorgias Press, 2007), pp. 22-23.

(٥٠) هو الابن الأكبر لميخائيل الثامن كانت فيه جميع نقائض أبيه وهى التهور والخيانة والقسوة، أضف إلى ذلك نقائض أخرى لم تكن في أبية وهى الجبن والميل

إلى الخرافات. سادت الإمبراطورية في عهده نحو الخراب وتعددت الكوارث، شجب سياسة أبيه الراحل الداعية إلى الاتحاد مع الكنيسة الغربية مما أكسبه حب بطاركة القسطنطينية وشعبه. راجع: شارل أومان، الإمبراطورية البيزنطية، تعريب: مصطفى طه بدر، (القاهرة: دار الفكر العربي، ١٩٥٣)، ص ٢٤٢ - ٢٤٥؛ دونالد نيكول، المرجع السابق، ص ٨١ - ٨٣.

- (51) Rabban Sawma, op. cit., p. 64.
- (52) Rabban Sawma, op. cit., pp. 167-170.
- (53) Rabban Sawma, op. cit., pp. 171-182.
- (٥٤) عُرف بهذا الاسم لجماله، سار على نهج أسلافه في حكم فرنسا من تقويه السلطة المركزية واخضاع كافة الطبقات من رجال الدين والأشراف والعامة لحكم القانون، وأحدث تتمية واضحة في مجال الاقتصاد حيث شجع الصناعة والتجارة إلى جانب الزراعة معتمداً على رجال القانون. وكانت الباباوية ومؤسساتها أكبر خصومة في الخارج، عُرف ببعد نظره وقوة عزيمته ومهارته السياسية، ولحاجته المستمرة للمال اتخذ بعض الإجراءات التعسفية. ولمعرفة المزيد راجع:
- A Biographical Dictionary, The late Medieval Age of Crisis, and Renewal, 1300- 1500, ed. by: Clayton J. Drees, (London: Green Wood 2001), art Philipe IV.
  - (55) Rabban Sawma, op .cit., pp. 182-185
    - (٥٦) محمود سعيد عمران، المرجع السابق، ص ٣٥٤.
  - (57) The Chronicle of Bury st Edmunds 1212- 1301, Ed. & trans. from Latin by A. Gransden, (London, 1964), p. 63.
  - (58) N. Mclean, op. cit., pp. 301, 302.
  - (٥٩) تم انتخابه بإجماع الكرادلة فاعتلى الكرسي في الثاني والعشرين من فبراير، فكان أول من اعتلاه من الرهبان الفرنسيسكان، أدار شئون الباباوية من خلال قصر أقامه بجوار كنيسة اللاتيران Lateran، وعرف بلقب "أبو المهام" نظراً لإفادة الراهب جون أف مونت كورفينو John of Mont Corvino (ت ١٣٢٨م.) للتبشير بين المغول في الصين، كما أرسل بمبشرين فرنسيسكان آخرين إلى البلقان

### - 24 Line

والشام وفارس، كما أجرى بعض الإصلاحات داخل الكنيسة. وعن تلك الشخصية راجع:

- J. Richard, "Le de'but des relations entre la Papaute et les Mongols de Perse" JA 237 (1949) (pp. 291- 297).
- (60) Rabban Sawma, op. cit., p. 189; وتغيد إحدى الدراسات بأن البابا كان حريصاً على علاقته برابان ساوما وبزيارته إذ من خلالها يمكن تكوين تصور ما للمداخل التي من خلالها يمكنه النبشير بين المسيحيين الشرقيين النساطرة. راجع:
  - J. D. Ryan, The Interrelation of the Oriental Mission and Crusade Activities of the Papacy under Nicholas IV (1288-1292), (unpublished ph. D. Dissertation, New York University, 1972), p. 16.
- (61) Rabban Sawma, op. cit., pp. 195-197.
- هذا وقد قام المؤرخ شابو Chabot بنشر الرسائل التي عاد بها ساوما، وعددها تسع، نقلاً عن سجلات الفاتيكان. يمكن مراجعتها في:
  - J. B. Chabot, "Notes dur les relations du roi Argun", pp. 609-618.
- (62) Bar Hebraeus, The Chronography of Gregory Abu'l Faraj, The son of Aaron, trans. W. Bndge, (2 vols.), (Oxford up 1976), I, p. 492.
- (۱۳۳) ابن أيبك الدوادارى: (ت ۷۳۲هـ./ ۱۳۳۱م.) أبو بكر عبد الله بن أيبك، كنز الدرر وجامع الغرر، ج ۸، الدرة الزكية في أخبار الدولة التركية، تحقيق: أولرخ هارمان، (القاهرة ۱۳۹۱هـ./ ۱۹۷۱م.)، ص ۲۳۱؛ المقريـزى، (ت ۸٤هـ./ ۲۰ ۲۵ ۲م.) تقى الدين أحمد بن على: السلوك لمعرفة دول الملوك، ٤ ج، حـ ۱- ۷٤٪ تحقيق: مصطفى زيادة (القاهرة، ۱۹۳۱م.)، ج ۱، ق ۳، ص ۷٤٧– ۷٤٪. (64) J. B. Chabot, op. cit., p. 608.
- (65) M. Horage, K. Mann, op. cit., XVII, p. 51

- (66) E. Haenish, "Zu den Briefen der Mongolis chen II- Khane Argen und Oljeitu an den Philipp den Schonen von Frankreich (1289 u. 1305, Oriens, II, 1949, pp. 216- 235), p. 220
- ويمكن مراجعة النص الكامل لهذا الخطاب مترجماً إلى اللغة العربية عند عادل إسماعيل هلال، المرجع السابق، ملحق رقم ٣، ص ٣٨٣- ٢٨٤.
- (67) J. B. Chabot, op. cit., pp. 612, 613.
- (68) H. Turner, "Unpublished Notices of the Times of Edward I, Especially of his Relations with the Monghul Sovereigns of Persia", from: The Archives of the Tower of London, (ed.), in: The Archaeological Journal, (London, 1851), vol. VIII, pp. 45-46; cf. also: J. B. Chabot, op. cit., pp. 614-615.
- (69) Matthew of Westminster, op. cit., II, pp. 482-483.
- (70) J. B. Chabot, op. cit., pp. 615- 616; cf. also: M. Horage, K. Mann, op. cit., XVII, p. 51
- (71) H. Turner, op. cit., pp. 47-51
- (72) J. D. Ryan, op. cit., pp. 80, 81
- (۷۳) تألفت هذه السفارة من خمسة أفراد فقد اصطحب زاجان ابن أخيه جورجى Georgi ورافقهما سبادين الذي كان في صحبة رابان ساوما في سفارته وشخص رابع ذو أصول مغربية أما خامسهم فكان بوسكاريللو رائد السفارة الثالثة. راجع:

  J. B. Chabot, op. cit., pp. 617-618.
- (74) Loc. cit.
- وترى إحدى الدراسات أن السفارة واحدة وأنها قسمت إلى اثنتين لظروف أعاقت سبادين عن الخروج مع الدفعة الأولى منها راجع:
- J. D. Ryan, op. cit., p. 118.
- (75) The Chronicle of Bury St Edmnuds, p. 97; cf. also: عادل هلال، المرجع السابق، ص ۱۲۸
- (76) S. Runciman, op. cit., III, p. 401
- (77) M. Horage, K. Mann, op. cit., p. 56





- (78) J. B. Chabot, op. cit., p. 619
- (79) M. Horage, K. Mann, op. cit., p. 60
- (80) Rabban Sawma, op. cit., p. 165
- (81) J. B. Chabot, op. cit., p. 612
- (82) Loc. cit.; H. H. Howorth, op. cit., III, p. 330
- (83) M. Horage, K. Mann, op. cit., XVII, p. 59
  - (٨٤) دونالد نيكول، المرجع السابق، ص ١٥٩.
- (٨٥) انقسم الكرادلة بشدة حول انتخابه ودرس القانون ولذا كان حريصاً على الالتزام بالقواعد في الإدارة وكان وراء تعيين شارل كونت أنجو ملكاً في صقلية ونابولى عام ١٢٦٦م. وإذا كان قد نجح في الحد من نفوذ أسرة الهوهنشتاوفن Hohenstaufen نجده قد ساهم بقوة في توسيع نفوذ أسرة الأنجوبين في أوروبا بعامة وإيطاليا بخاصة. راجع:

Oxford Dictionary of Popes, pp. 196-197.

- (86) Kirakas Ganjakets, History of the Armenians, trans. By: Robert Bedrosian, (New York, 1986), ch: 65: 13-14
- (87) P. Jackson, The Mongols and The West: 1221- 1410 (The Medieval World), (England: Longman, 2005), p. 167
- (88) The Decrees of the Second Council of Lyons on the Crusade 1274, in Housley Norman: Documents on the Later Crusade 1274- 1580, (London; Macmillian Press, 1996), pp. 19, 20. تطورت قرارات الحرمان في العصور الوسطى حتى أصبحت على درجتين:
  - \* قرارات حرمان صغرى: تحرم الفرد من أن يؤدى الشاعر والطقوس الكنسية.
- \* قرارات حرمان كبرى تبعد الفرد تماماً عن الإيمان وتحرمه من جميع المزايا التي يتمتع بها المسيحيون، وفى كلتا الحالتين يكون الحجم هو مصير الفرد المحروم من رحمة الكنيسة وأى مسيحى يتعامل معه يكون هو الآخر معرض لتوقيع قرار الحرمان عليه. أما قرار القطع Interdiction فهو حرمان أيضاً من

رحمة الكنيسة إلا أن البابا ينزله على المجتمعات وربما الأمم بشكل جماعى. راجع:

Catholic Encyclopedia, (ed.) Doglas S. Potter, vol. IV, Robret Appleton Co. online, 2003, Art. Excommunication; A. Boudinhon, vol. VII, 2004, Art. Interdiction.

- (89) M. N. Donald, Byzantium and Venice, A study in Diplomatic and Cultural relations, (Cambridge U. P., 1999), pp. 188, 189
- (90) E Duffy, Saints and Sinners: A History of the Popes, (Yale U. P., 1997), p.119

وكان الإمبراطور البيزنطى قد أرسل بسفارتين إلى الظاهر بيبرس في عامى ١٢٦٨ و ٢٧٢م. بل وعقد معاهدة مع المنصور قلاوون في عام ١٢٨١م. هدف السلطان منها تحييد بيزنطة في صراعه مع الصليبيين في حين يتولى المماليك الدفاع عنها أمام أى هجوم بحرى. راجع: القلقشندى (١٢٨ه. / ١٤١٨م.) أبو العباس أحمد بن على بن أحمد عبد الله: صبح الأعشى في صناعة الإنشا، ١ج، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٨٧م.) ح ١٤، ص ٨٨.

(٩١) تم انتخابه في أجواء ملؤها المكائد وبضغط من شارل كونت أنجو على الكرادلة وكان أكثر الباباوات في القرن الثالث عشر الذين بدلوا سياسيات من سبقهم. ومكافأة الشارل سلمه صلاحيات وظيفته ووافق أن يكون حراسه من الصقليين. ولمعرفة المزيد راجع:

Oxford Dictionary of Popes, pp. 202-204.

- (92) Giovanni Villani, Villani's Chronicle being selection from the first Nine Books of the Chronicle Fiorentine of Giovanni Villani, trans., Rose E., Self (ed.) by: Archibald Constable and LTD co., (London: 2<sup>nd</sup> ed., 1906), pp. 267- 270
- (93) G. Ostrogorsky, History of the Byzantine State, trans. by: Joan Hussy, (London: Basil Blackwell, 1956), pp. 432-433

# - 24 Light

(4 ٤) كان من أسرة نبيلة وكان قادراً بخبرته الواسعة على التصدى لنفوذ شارل كونت أنجو في إيطاليا مما أشعل بعض الصراعات وينسب إليه أنه أوسع حدود الدولة الباباوية إلى أقصى مساحة لها. راجع:

Oxford Dictionary of Popes, pp. 201-202.

- (95) H. H. Howorth, op. cit., p. 281
- (96) J. R. Strayer, "The Crusade against Aragon", Speculum 28, (1953), pp. 102, 103
- (٩٧) والكلمة تعنى صلاة الغروب، وقد اتخذت شكل ثورة مركزها مدينة باليرمو Palermo الصقلية حيث نهض الأهالي مع دقات أجراس الكنائس لتعلن صلاة الغروب وذبحوا كل من هو فرنسي في خطة محكمة. ولمعرفة المزيد راجع الدراسة المتخصصة في هذه المذبحة عند:
  - S. Runciman, The Sicilian Vespers, (Cambridge, 1958), pp. 237-238.
- (98) Giovanni Villani, op. cit., pp. 267-268
- (99) H. D. Sedgwick, Italy in the Thirteenth Century, (New York: Houghton Mifflin Co., 1912), pp. 387-388
- (100) S. Runciman, The Sicilian Vespers, p.24
- (101) Martin IV (The Pope), A letter to Girard Bishop of Sabina, 5<sup>th</sup> April 1274 A. D., in: Documents on the Later Crusades 1274- 1580, by: Norman Housely, (London, Macmillian Press, 1996), pp. 27, 28
- (102) Primat, Chronique de Primat, Tradiute par Jean du Vignay, en: RHGF Tome XXIII, (pp. 1- 106), pp. 101- 102
- (103) J. R. Strayer, op. cit., pp. 103-105
- (104) Giovanni Villani, op. cit., p. 275; cf. also: S. Runciman, The Sicilian Vespers, p. 242- 243; Abulafia, The Western

Mediterranean Kingdoms 1200- 1500, (London, 1997), pp. 87-88

(105) J. D. Ryan, op. cit., p. 8

B

- (106) Abulafia, op. cit., pp. 111- 1112; cf. also: Oxford Dictionary of Popes, pp. 204- 205
- (107) Giovanni Villani, op. cit., pp. 294-299
- (108) M. Horage, K. Mann, op. cit., p. 51
- (109) Rabban Sawma, op. cit., pp. 170-172
- (110) M. Pristwich, op. cit., p. 318
- (111) Giovanni Villani, op. cit., pp. 298-299
- (112) J. D. Ryan, "Nicholas IV and the Evolution of the Eastern Missionary Effort", A. H. P., XIX (1981), p. 89

لاحظ تغلب النهج التبشيرى لدى البابا نيقولا الرابع على توجهه الصليبى باعتبار أن التشير بين المغول بالمسيحية يدعم الحرب الصليبية وذلك من خلال جهوده التبشيرية بإرسال الراهب جون أف مونت كورفينو إلى الصين تحقيقاً للهدف. راجع: على أحمد السيد، جهود جون أف مونت كورفينو التبشيرية في الصين، بحث منشور في مجلة الإنسانيات تصدرها كلية الآداب فرع دمنهور جامعة الإسكندرية، العدد ٢٥، (نوفمبر، ٢٠٠٧م.)، (ص ١٩٥ – ٢٦٨).

- (113) J. B. Chabot, op. cit., pp. 616-326
- (114) J. D. Ryan, The Interrelations..., pp. 16, 18
- (115) Nicholas IV (The Pope) A letter to Argon can dated on 2<sup>nd</sup> April 1288 A. D. in: Christians in China before 1550, ed. by: A. C. Moule, (London: Macmillian, 19630), p. 114
- (116) J. J. Saunders, "The Decline and Fall of Christianity in Medieval Asia", in: Muslims and Mongols, ed. by: G. W. Rice, (Newzealand, whitcolls, 1977), pp.81-82
- (117) E. Haenish, op. cit., p. 220

# - 24 Jan

- (118) Arnold, The Chronicle of Amaldi, in: BTS, (2 vols.), (ed.) by: G. Golubovich, (Quaracchi, 1906, 1913) II, pp. 156, 479
- (119) J. D. Ryan, The Interrelations..., pp. 80, 81
- (120) P. Alphandery, A. Michel, op. cit., p. 209
- (121) P. Throop, A Criticism of The Crusade: A study of public opinion and crusade propaganda, (Philadelphia, 2<sup>nd</sup>, ed. 1975), p. 28
- (122) D. Jacoby, "The Kingdom of Jerusalem and the Collapse of Hohen-staufen power in the Levant", in: DOP, vol. 40, (Harvard u.p., 1986), (pp. 83-101), p. 83
- (123)John of Mont Corvino, The Second letter, op. cit.,p. 225
- (124) J. Richard, "La Papuate et Les Missions d'Orientals au Moyen Age (XIII<sup>e</sup>- XV<sup>e</sup> Siécles)", (ed.) in: CMV, (London: Variorum, 1983),

p. 86

(۱۲۰) أبو الفدا، (ت ۷۳۲هـ/ ۱۳۳۱م.) إسماعيل بن على محمود، الملك المؤيد صاحب حماه، المختصر في أخبار البشر، أربعة أجزاء في مجلدين، بيروت (ب – ت)، ج ٤، ص ۲۲، ۲۰؛ المقريزي، المصدر السابق، ج ١، ق ٣، ص ۷٥٤،

- (126) J. B. Chabot, op. cit., pp. 619, 62
- (127) J. Delaville le Roulx, La France en Orient ou XIV siécle Expéditions du maréchal Boucicaut, Sér. I, XLIVXLV, 2 vols, (Paris, 1885-1886), I, pp. 14-15
- (128) J. Riley Smith, What were the Crusades, (London, 1977), p. 45

(129) Pierre Dubois, the Recovery of the Holy Land, trans. With an Introduction and Notes by Walter I. Brandt, (U. S. A.: Colombia U. P., 1956), pp. 167, 168

وعن دور شارل أف أنجو الصليبي في السبعينات من القرن الثالث عشر راجع: محمود سعيد عمران، "شارل كونت أنجو بين القسطنطينية وتونس والقدس"، مجلة المؤرخ العربي، العدد السادس، المجلد الأول، القاهرة، ١٩٩٨م.، (ص ١٦٠ – ۱۹۲)، ص ۱۷۲، ۱۸۰ – ۱۸۲، ۱۸۲ – ۱۹۲

H. H. Howorth, op. cit., III, p. 281 (17.)

(131) H. D. Sedgwick, op. cit., p. 336, cf. also:

سعيد عاشور، أوروبـا العصـور الوسـطـي، جـ ١، التـاريخ السياسـي، (القـاهرة: الأنجلـو المصرية، ط ٦، ١٩٧٥)، ص ٢٦٥.

- (132) S. Runciman, The Sicilian Vespers, pp. 265-266
- (133) J. B. Chabot, op. cit., II, p. 58
- (134) B. Z. Kedar, Crusade and Mission: European Approaches towards the Muslims, (Princeton U. P., 1988), p. 164

(١٣٥) أعلن فيليب الرابع عند اعتلائه العرش أن الحدود الطبيعية لبلاده هي الراين والألب والبرانس، وعليه أخذ يعمل على ضم الجهات الخارجة عن نفوذه. فمن قبل كان قد ضم بالزواج اقليم شامباين وتطلع أيضا إلى ضم جوين وجاسكوني المملوكتين لملك انجلترا. واصطدم به ثانية حول النشاط الاقتصادي لإقبيم فلاندرز وحول قضايا أخرى. ولم تتته المنازعات مرحليا بين الدولتين إلا بعقد صلح عام ١٣٠٣ م . راجع: سعيد عاشور ، المرجع السابق، جـ١، ص ٢٦٦-٢٦٨.

(136) J. D. Ryan, op. cit., pp. 89-9

- (137) S. Schein, "Philip IV The Fair and the Crusade: A Reconsideration", in: Crusade and Settlement, ed. by: P. W. Edbury, (Cardiff University Press, 1985), (pp. 121-126), pp. 121, 122
- (138) Registers de Nicholas IV, (ed.) Ernest Langlois, part of the Series Registres des Papes des XIII et XIV Siecles, (Paris,

# - 24 Light

- 1905) nos. 613, 1634; cf. also: J. D. Ryan, The Interrelation..., p. 80
- (139) J. Evans, op .cit., p. 31; J. L. La Monte, The World of Middle Ages (New York, 1949), p. 470; A Biographical Dictionary, by: J. D., Clayton Art. Philipe IV
- (140) C. Stephenson, Mediaeval History, (New York, 1951), p. 386
- انجو (۱٤۱) من ذلك أن أرسل صليبيو الشرق الأتينى باستغاثاتهم إلى شارل كونت أنجو (۱٤۱) من ذلك أن أرسل صليبيو الشرق الأتينى باستغاثاتهم إلى شارل كونت أنجو لنجدتهم من المماليك من خلال خطاب عام ۱۲٦٠م. راجع النص والتقديم له في:

  Un Lettre des Chretiens de Terra Sainte a Charles D'Anjou dans 22

  Avril 1260 A. D. in: ROL, ed.: Thomas Angi, (Paris, 1894) II, (pp. 201-216), p. 207.
- (۱٤۲) حسن عبد الوهاب حسنين، تاريخ جماعة الفرسان التيوتون في الأراضى المقدسة (۱۱۹۰ ما ۱۲۹۱م) (الاسكندرية: المعرفة الجامعية، ۱۹۸۹) ص ۳۲۰. (۱٤۳) ابن عبد الظاهر، تشريف الأيام والعصور في سيرة المنصور، حققه: مراد كامل
- (القاهرة، ١٩٦١م.)،ص٥٧- ٨٠ (القاهرة، ١٩٦١م.)، (144) J. R. Strayer, op. cit., pp. 516- 520
- (145) "Gestes des Chiprois", RHCDoc. Arm., 2 vols., (Paris, 1906), II, p. 777; cf.also: Matthew of West Minister, op. cit., II, p. 450; المورزي، المصدر السابق، ج ١، ق ٣، ص ٢٠٠٠.
- (146) M. Prestwich, op. cit., pp. 66-72
- (۱٤۷) العمرى (ت ۷٤٩هـ/ ۱۳٤٩م.) ابن فضل الله شهاب الدين، مسالك الأبصار في ممالك الأمصار: دولة المماليك الأولى، تحقيق: دورو تياكرافولسكى (بيروت: المركز الإسلامي للبحوث، ط ۱، ۱۹۸٦م.)، ص ۱۰٤. راجع أيضاً:
- D. Sinor, op. cit., p. 32.
- (148) P. Sykes, op. cit., II, p. 103
- (149) Florence of Worcester, op. cit., pp. 357, 363

- (150) Joseph de Cancy, op. cit., pp. 1-16
- (151) W. M. Baldwin, op .cit., p. 531
- (152) C. Stephenson, op. cit., pp. 379-381
- (153) M. Prestwich, op. cit., pp. 356-375
- (154) Matthew of Westminster, op .cit., II, pp. 470-475
- (155) W. E. Lunt, Financial Relations of the Papacy with England to 1327, (Cambridge: Mass, 1939), pp. 339-344
- (156) J. B. Chabot, op. cit., pp. 592-593; B. Supler, History of the Mongols, (Los Angeles, 1972), pp. 144-142
- (157) Howorth, op. cit., p. 343
- (158) Marco Polo, op. cit., pp. 343, 344
- (159) Michael Pristwich, op. cit., pp. 313-314, 330

# بيان بأهم المختصرات الواردة في البحث

• **AHP**: Archivum Historiae Pontificum.





- **BEFAR**: Bibliothéque des Ecoles Française d' Athènes et de Rome.
- **BTS**: Biblioteca Bio-Bibliografica della Terra Santa.
- CMV: Croisades et Missionaires et Voyages.
- DOP: Dumbarton Oaks Paper.
- **HER**: English Historical Review.
- **HJAS**: Harvard Journal of Asiatic Studies.
- **HMIRF**: Histoire et Memoire de L'Insitut Royal de France, Academie des Inscriptions et Belles- Lettres.
- **JA**: Journal Asiatique.
- **JAH**: Journal of Asian History.
- RHC Doc. Arm: Recuiel des Historiens des Croisades Documents Armeniens.
- **RHGF**: Recueil des Historiens des Gaules et de France.
- **ROL**: Revue de L'Orient Latin.
- **PPTS**: Palestine Pilgrims Texts Society.

# بيان بمصادر ومراجع البحث

### أولا: المصادر الأجنبية:

- M. Abel-Rémusat, "Relations Diplomatiques de Princes Chrétiens avec les Rois de Perse de La race de Tchinggis, depuis Houlagou, jusqu'au régne d'Abousaïd", en: HMIRF, tome VII, (Paris, 1822).
- The Chronicle of Bury St. Edmunds 1212- 1301, Ed. & trans. from Latin by A. Gransden, (London, 1964).
- Argon (can) A letter to the Pope, dated 15th May 1285
  AD, in: Christians in China before 1550, ed. by: A.
  C. Moule, (London: Macmillan, 1930).
- Bar Hebraeus, The Chronography of Gregory Abu'l Faraj, The son of Aaron, trans. W. Bndge, (2 vols.), (Oxford up 1976).
- J. B. Chabot, "Notes sur les Relations du roi Argun avr L'Occident", ROL, II, (Paris, 1894), pp. 566-644.
- "Christians in China under the Mongol Empire, Item: King George", in Christians in China Before the Year 1550, ed. by: A. C. Moule, (pp. 234- 240).
- The Decrees of the Second Council of Lyons on the Crusade 1274, in Housley Norman: Documents on the Later Crusade 1274- 1580, (London; Macmillian Press, 1996).



- "Un Episodio delle relazioni tra la Santa Sende ei Mongoli (1274)" ed. by: G. Borghezio in: Rome, (vol. 4), 1936, (p.p. 361- 372).
- Florence of Worcestre, The Chronicle of Florence of Worcester, Trans. from Latin by Thomas Forester, (London: H. G. Bohn, 1854).
- "Gestes des Chiprois", RHC Doc. Arm., 2 vols., (Paris, 1906).
- Giovanni Villani, Villani's Chronicle being selection from the rift Nine Books of the Chronicle Fiorentine of Giovanni Villani, trans., Rose E., Self (ed.) by: Archibald Constable and LTD co., (London: 2<sup>nd</sup> ed., 1906).
- Grigor of Akanc, History of Nation of the Archers, (the Mongols), The Armenian text, ed. with Eng. Trans, and notes by Robert Blak, and Richard Frye, HJAS, nos. 3, 4, (vol. 12) (Dec., 1949), pp. 269-443, reprinted by: Harvard University Press (Cambridge, 1954), (pp. 1- 132).
- E. Haenish, "Zu den Briefen der Mongolis chen II-Khane Argen und Oljeitu an den Philipp den Schonen von Frankreich (1289 u. 1305, Oriens, II, 1949).

- Het'um the Armenian, The Flower of Histories of the East, Trans. by: Robert Bedrosian, (New Jersy: Long Branch, 2004).
- James of Aragon, The Chronicle, trans. By: John Forster, (London, 1883).
- John of Monte Corvino, The Second letter to brother Peregrine and Andrew of Perugia, Given in 8<sup>th</sup> Jan 1305 A. D., in: C. Dawson, The Mongol Mission Narratives and letters of the Franciscan Missionaries in Mongolia and China in the Thirteenth and Fourteenth Centuries, (New York: Sheed and Ward, 1955), (p.p. 224-227).
- Joseph de Cancy, "A Crusader's Letter from the Holy Land" dated May 1282 A.D. in: PPTS, vol. V, part 3, by: C. W. Wilson, (London: 1890), (pp. 1-16).
- Kirakas Ganjakets, History of the Armenians, trans. By: Robert Bedrosian, (New York, 1986).
- Un Lettre des Chretiens de Terra Sainte a Charles D'Anjou dans 22 Avril 1260 A. D. in: ROL, ed.: Thomas Angi, (Paris, 1894) II, (pp. 201- 216).
- Marco Polo, The Travels of Marco Polo (The Venetian),
   Revised from Mardsen's Translation, and edited with Introduction by: Manuel Komroff, (New York: Liveright Co., 1930).
- Martin IV (The Pope), A letter to Girard Bishop of Sabina, 5<sup>th</sup> April 124 A. D., in: Documents on the



Later Crusades 1274- 1580, by: Norman Housely, (London, Macmillian Press, 1996).

- Matthew of Westminister, Flowers of History, trans. C. D. Yonge, 2 vols., (London, 1853).
- Nicholas IV (The Pope) A letter to Argon can dated on 2<sup>nd</sup> April 1288 A. D. in: Christians in China before 1550, ed. by: A. C. Moule, (London: Macmillian, 19630).
- Pierre Dubois, the Recovery of the Holy Land, trans. With an Introduction and Notes by Walter I. Brandt, (U. S. A.: Colombia u. p., 1956).
- Primat, Chronique de Primat, Tradiute par Jean du Vignay, en: RHGF Tome XXIII, (pp. 1- 106).
- Rabban Sawma, The Monks of Kublai Khan.. or the History of the life and travels of Rabban Sawma, trans. by: Wallis Budge, (London: Religion Tract Society, 1928).
- H. J. Schroeder, (trans, Commentary. Rev.), Disciplinary Decrees of the General Councils text (London: B. Herber, 1937).
- H. Turner, "Unpublished Notices of the Times of Edward I, Especially of his Relations with the Mongols Sovereigns of Persia", from: The Archives of the Tower of London, (ed.), in: The Archaeological Journal, (London, 1851).

# - All light

#### ثانيا: المصادر العربية:

- ابن أيبك الدوادارى: (ت ٧٣٢هـ/ ١٣٣١م.) أبو بكر عبد الله بن أيبك، كنز الدرر وجامع الغرر، ج ٨، الدرة الزكية في أخبار الدولة التركية، تحقيق: أولرخ هارمان، (القاهرة ١٣٩١هـ/ ١٩٧١م.).
  - ابن عبد الظاهر (ت ٦٩٢ه/ ١٩٢م.) القاضى محيى الدين أبو الفضل، تشريف الأيام والعصور في سيرة المنصور، حققه: مراد كامل (القاهرة، ١٩٦١م.).
- الروض الزاهر في سيرة الملك الظاهر، تحقيق عبد العزيز الخويطر (الرياض، ١٩٧٦م.).
  - ابن العبرى (ت ١٨٦هـ/ ١٨٦م.) غريغوريوس أبو الفرج ابن أهرون الطيب الملطى، تاريخ مختصر الدول، (بيروت، ١٨٩٠).
- العمرى (ت ٧٤٩هـ/ ١٣٤٩م.) ابن فضل الله شهاب الدين، مسالك الأبصار في ممالك الأمصار: دولة المماليك الأولى، تحقيق: دورو تياكرافولسكى (بيروت: المركز الإسلامى للبحوث، ط ١، ١٩٨٦م.).
- أبو الفدا، (ت ٧٣٢ه/ ١٣٣١م.) إسماعيل بن على محمود، الملك المؤيد صاحب حماه، المختصر في أخبار البشر، أربعة أجزاء في مجلدين، بيروت (د ت).
- القلقشندى (٨٢١ه. / ١٤١٨م.) أبو العباس أحمد بن على بن أحمد عبد الله: صبح الأعشى في صناعة الإنشا، ١ج، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٨٧م.).

# - 24 M

- المقریزی، (ت ۸٤٥هـ/ ۱٤٤٢م.) تقی الدین أحمد بن علی: السلوك لمعرفة دول الملوك، ٤ ج، ح ١- ٢، تحقیق: مصطفی زیادة (القاهرة، ۱۹۳۲م.).
- الهمذانی، (ت ۷۱۹ه./ ۱۳۲۱م.) رشید الدین فضل الله، جامع التواریخ (تاریخ المغول) مج ۱-۲ تعریب: محمد صادق نشأت، محمد موسی الهنداوی، فؤاد عبد المعطی الصیاد، مراجعة: یحیی الخشاب، (القاهرق، ۱۹۲۰م.).

### ثالثا: المراجع الأجنبية:

- Abulafia, The Western Mediterranean Kingdoms 1200-1500, (London, 1997).
  - P. Alphandery, A. Michel, La Chrétiente et L'ideé de Croisade, (Paris, 1959).
- W. M. Baldwin, "Missions in the Province of Sultaniyeh", in: A History of the Crusades, ed. by: K. M. Setton, (6 vols.), (Wisconsin University Press, 1958-1989).
- P. Bedjan, The History of Mar Jab-Alaha and Rabban Sawma: Gorgias Historical Texts (14), (Gorgias Press, 2007).
- A Biographical Dictionary, The late Medieval Age of Crisis, and= Renewal, 1300- 1500, ed. by: Clayton J. Drees, (London: Green Wood 2001).

- J. A. Boyle: "The 11th. Khans of Persia and the Christian West" in: History Today, XXXIII, 8, 1973, (pp. 551- 562).
- C. Caben, "The Mongols and The Near East", in: A History of the Crusades, (ed.) K. M. Setton, (Wisconsin U. P., 1969).
- Catholic Encyclopedia, (ed.) Doglas S. Potter, vol. IV, Robret Appleton Co. online, 2003, Art. Excommunication; A. Boudinhon, vol. VII, 2004.
- J. Delaville le Roulx, La France en Orient ou XIV siécle Expéditions du maréchal Boucicaut, Sér. I, XLIVXLV, 2 vols, (Paris, 1885-1886).
- M. N. Donald, Byzantium and Venice, A study in Diplomatic and Cultural relations, (Cambridge U. P., 1999).
- E Duffy, Saints and Sinners: A History of the Popes, (Yale U. P., 1997).
- J. Evans, Medieval France (Oxford U. P., 1925).
- M. Horage, K. Mann, Lives of the Popes in the Middle Ages, vol. XVII, 1288- 1294, (London, 1931).
- H. H. Howorth, History of the Mongols: from the 9<sup>th</sup> to the 19<sup>th</sup> Century, 3 vols. (London 1888).
- D. Jacoby, "The Kingdom of Jerusalem and the Collapse of Hohen staufen power in the Levant", in: DOP, vol. 40, (Harvard u.p., 1986), (pp. 83-101).



- P. Jackson, The Mongols and The West: 1221- 1410 (The Medieval World), (England: Longman, 2005).
- B. Z. Kedar, Crusade and Mission: European Approaches towards the Muslims, (Princeton U. P., 1988).
- J. L. La Monte, The World of Middle Ages (New York, 1949).
- W. E. Lunt, Financial Relations of the Papacy with England to 1327, (Cambridge: Mass, 1939).
- N. Mclean, "An Eastern Embassy to Europe in the years 1287- 1288", HER, XIV,
- (London: 1899)(pp. 299-318).
- G. Ostrogorsky, History of the Byzantine State, trans. by: Joan Hussy, (London: Basil Blackwell, 1956).
- The Oxford Dictionary of Popes, by J. N. D. Kelly, (Oxford U. P. 1996).
- M. Prestwich, Edward I, (England: Yale U. P., 1973).
  - T. Ralph, The Great Cultural Traditions, the Foundations of Civilization, The Classical Empires, (2 vols.), (New York, 1949).
- J. Richard, "Le de'but des relations entre la Papaute et las Mongols de Perse" JA 237 (1949).
- -, "The Mongols and the Franks", in: JAH, (vol. III, 1969), (pp. 49-57).

- - , "La Papuate et Les Missions d'Orientals au Moyen Age (XIII<sup>e</sup>- XV<sup>e</sup> Siécles)", (ed.) in: CMV, (London: Variorum, 1983), (pp. 65- 94).
- J. Riley Smith, What were the Crusades, (London, 1977).
- S. Runciman, A History of Crusades, 3 vols., (Cambridge, 1951-1954).
- --, The Sicilian Vespers, (Cambridge, 1958).
- J. D. Ryan, The Interrelation of the Oriental (Mission and Crusade Activities of the Papacy under Nicholas IV (1288- 1292), (unpublished ph. D. Dissertation, New York University, 1972).
- J. J. Saunders, "The Decline and Fall of Christianity in Medieval Asia", in: Muslims and Mongols, ed. by: G. W. Rice, (Newzealand, whitcolls, 1977), (pp. 77-98).
- H. D. Sedgwick, Italy in the Thirteenth Century, (New York: Houghton Mifflin Co., 1912).
- S. Schein, "Philip IV The Fair and the Crusade: A Reconsideration", in: Crusade and Settlement, ed. by: P. W. Edbury, (Cardiff University Press, 1985), (pp. 121-126).
  - D. Sinor, "The Mongols in the West", in: JAH, vol. 33, no. 1, (1999), (pp.1-64).
- C. Stephenson, Mediaeval History, (New York, 1951).

# - 24 M

- J. R. Strayer, "The Crusade against Aragon", Speulum 28, (1953)
- K. Salia, A History of the Georgian Nation, (Paris, 1983).
- -, "The Crusades of Louis IX", ed. by: K. M. Setton in: A History of the Crusades, 6 vols., (Wisconsin University Press, 1958- 1989), II, (pp. 487- 522).
- B. Supler, History of the Mongols, (Los Angeles, 1972).
- P. Sykes, History of Persia, 2 vols, (London: Macmillan, 1958).
- P. Throop, A Criticism of The Crusade: A study of public opinion and crusade propaganda, (Philadelphia, 2<sup>nd</sup>, ed. 1975).

### رابعا: المراجع العربية والمعربة:

- اسحق عبيد، الدولة البيزنطية في عصر باليولوغوس (١٢٦١- ١٢٨٢)، (بيروت: دار الكتب، د- ت).
- حسن عبد الوهاب حسنين، تاريخ جماعة الفرسان التيوتون في الأراضى المقدسة، (١٩٠٠-١٢٩١) (الاسكندرية: المعرفة الجامعية، ١٩٨٩).
  - دونالد نيكول، معجم التراجم البيزنطية، ترجمة وتعليق: حسن حبشى، (القاهرة: الهيئة العامة، ٢٠٠٣م).
    - سعيد عاشور، أوروبا العصور الوسطى، ج ١، التاريخ السياسى، (القاهرة: الأنجلو المصرية، ط ٦، ١٩٧٥.

# -324 155

- شارل أومان، الإمبراطورية البيزنطية، تعريب: مصطفى طه بدر، (القاهرة: دار الفكر العربي، ١٩٥٣).
- عادل إسماعيل هلال، العلاقات بين المغول وأوروبا وأثرها على العالم الإسلامي، (القاهرة: عين للدراسات، ١٩٩٧م).
- على أحمد السيد، جهود جون أف مونت كورفينو التبشيرية في الصين، بحث منشور في مجلة الإنسانيات تصدرها كلية الآداب فرع دمنهور جامعة الإسكندرية، العدد ٢٥، (نوفمبر، ٢٠٠٧م.).
- محمود سعيد عمران، "شارل كونت أنجو بين القسطنطينية وتونس والقدس"، مجلة المؤرخ العربى، العدد السادس، المجلد الأول، القاهرة، ١٩٩٨م.، (ص ١٦٠- ١٩٢).
- \_، المغول والأوربيون والصليبيون وقضية القدس، (الإسكندرية: المعرفة الجامعية، ٢٠٠٣).
  - مصطفى الكنانى، حملة لويس التاسع الصليبية على تونس، (الإسكندرية: منشأة المعارف، ١٩٨٥).