

# فلسفة الروز عند فناني الونونوات الإسلاوية The symbolic philosophy in the Islamic miniature art

**تُريـــــاً وحـــــود صبيــــــــــــــــــــ** استاذ وساعد قسم الجرافيك - كلية الفنون الجويلة جاوعة حلوان

باحث بقسم الجرافيك - كلية الفنون الجويلة - جاوعة حلوان

اسواء هشاو وحود وهابة

## الهلخص:

عانت الفنون الدينية في أغلب الأحيان من السلطوية الدينية والسلطوية السياسية ولهذا اتخذت الفنون الدينية من الرموز منفذاً للتعبير عما يكتَب لتوضيح الفكرة بشكل أبسط للمتلقي في الكتب.

يتحدث البحث عن فلسفة الرمز عند فناني الفن الإسلامي تحديداً فناني الكتاب والمنمنمات والتي هي جزء لا يتجزأ من رسوم الكتب التوضيحية.

ولأن الفن الإسلامي تأثر كثيراً بالمذهب الصوفي فهو يهتم بالروح والذات العليا والارتقاء بالمسلم من الحياة الزائلة الى الحياة الآخرة فقسم البحث الرموز الى رموز عامة استخدمها فناني الكتاب في الفن الإسلامي بشكل عام ورموز أخرى تأثر بها الفنان من فلسفة المذهب الصوفي.

ويستعرض البحث هذه الرموز ودلالاتها واثبات استخدامها من خلال بعض الأمثلة للمنمنمات التي تواجدت فيها تلك الرموز معبرة عن ثقافة الفنان وفلسفته الدينية وطريقة ترجمته للكلمات والمشاهد في صفحات الكتب والمخطوطات.

الكلوات الوفتاحية : فنون الكتاب - الرسوم التوضيحية - الونونوات - الفنون الإسلاوية

#### تعريف الونونوات:

المنمنمات عبارة عن صور إيضاحية لمضمون المخطوطات والكتب، مهمتها التعبير عن النص بشكل مبسط، والمنمنمات الإسلامية حفظت لنا صور الحياة والبيئة، والعادات، والطقوس، والتقاليد، وأنماط السلوك، والأعياد، والأحداث التاريخية، وطبيعة المناخ، والعمارة، والزي، والفنون، ومفردها «منمنمة» ، تتميز المنمنمات بقوة معانيها ومدلولاتها، وهي تعني الإنتاج الفني برسم صغير الحجم و الأبعاد يتصف بالعناية والإحكام في تنفيذه، واطلق هذا اللفظ على الرسوم التوضيحية التي وجدت في الوثائق والكتب القديمة المجملة باللوحات المرسومة أو الخطوط، أو الهوامش المزخرفة على (العظام – الأخشاب العاج – الجلود – الكرتون – الورق – المعدن) وغير ذلك من المواد وهو فن اول من انفرد وتميز به هو الفن الإسلامي وتطور لأشكال عدة حتى وصل لشكله في العصر الحديث.

#### تاريخ فن الونونوات:

هو فن إسلامي خالص أول من بدأ به كانت المدرسة العربية والتي يزعم البعض انها تأثرت في بادئ الأمر بالفن الفارسي والنماذج المسيحية الشرقية السريانية والفن الإغريقي ثم ما لبس أن تطور مع الزمن ليصل لشكله المعهود على يد المدرسة المغولية والإيرانية والعثمانية ويزعم آخرين أن الفن الإسلامي كان هو صاحب الأثر في الفن المسيحي الذي تأثر بمدرسة بغداد العربية التي كانت شائعه في الشرق الأدنى فيما بين القرنين الحادي عشر والثالث عشر ولكل حجته. أ، وعلينا ان نعترف انه كان هناك تأثراً وتأثيراً متبادلاً ما بين المدرسة الفنية الإسلامية والمدرسة المسيحية الشرقية وما بين المدرسة الفارسية والصينية والتركية والأوروبية وما بين الفن الإسلامي، فقد تأثر كل واحد بالأخر وأثر فيه، ولا يعيب هذا أي الفنون في شيء، فالفن يملك ثمة العلوم تأخذ من السابقين وتبنى وتطور عليه، وهذا هو حال كل المعرفة الإنسانية فما هي الا خبرات متراكمة متأثرة بما سبقها وما جاورها وما يقابلها ومؤثرة به.

تعريف الرمز اصطلاحاً يعنى الإماءة والإشارة ورمز بالشيء أي دل به عليه، وهو العلامة في علم البيان والكناية الخفية التي يستدل بها على شيء آخر ليدع للمتذوق نصيباً في تكميل الصورة او تقوية العاطفة حين إدراك الرمز وربطه بمضمون فكرى او تعبيري والرمز في بعض الأحيان يكون نابعاً من بعد ديني او من موروث ثقافي انساني او يرجع الى عوامل نفسية. 2

<sup>1</sup> موسوعة التصوير الإسلامي- د. ثروت عكاشة- مكتبة لبنان ناشرون- الطبعة الأولى- 2001م- ص34،36.

<sup>2</sup> مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، 2014 م ص 372.



اما الرمزية فهي مذهب في الادب والفن وهو التعبير عن المعاني بالرموز والإيحاء ليترك للمتذوق نصيباً في فهم واستيضاح الصورة وتقوية العاطفة بالخيال.

يستعرض البحث تلك الرموز من خلال استعراض المنمنمات المصورة في الفن الإسلامي التي استخدم فيها الرمز بشكل واضح وتنقسم لدينا الرموز الى رموز عامة استخدمت لدى جميع فناني الفن الإسلامي ورموز خاصة استمدها الفنانين من المذهب الصوفي أو الشيعي.

#### الوقدوة:

حمل القرآن للفنان صورا ذهنية منقطعة النظير قدمها من خلال الوصف البلاغي والتي قدمت درجات عليا من الشرح والفهم والتي دفعت الفنان الى الشعور بأهمية الصورة البصرية وتأثيرها في عمليات الفهم والإدراك لذلك لجأ الفنان الى صياغة لغة بصرية تتصف بالبلاغة أيضا والإيجاز والتي تتسق مع المنهج الرباني ومع مرور الزمن قد عولج وجود رسوم آدمية في الفن الإسلامي بأسلوب خاص مما أضفى عليه تعبيراً روحياً يبتعد عن الواقعية ويتسم بالرمزية هروبا من تجسيد الأنبياء والذات الإلهية والملائكة وكل ما يجول في خاطر الفنان من روحانيات لا يمكنه التعبير عنها بالرسوم الصريحة فكان على الفنان استخدام الرمز في فن الكتاب تحديدا المنمنمات.

## وشكلة البحث:

تكمن مشكلة البحث في مدى تأثير البعد الفلسفي والديني للرمز على فناني الكتاب من خلال فن المنمنمات، ومدى ارتباطه بتلك الرموز المستخدمة واستعراضها وايضاح دلالاتها الفكرية ومدى انعكاسها على المنمنمات الفنية بشكل خاص.

## أهوية البحث:

الاتاحة للمتلقي بالإلمام بالرموز التي استخدمت في الفن الاسلامي بشكل عام والمنمنمات بشكل خاص والتأكيد على المرجعية الفلسفية والفكرية للفنان وتأثيرها على الفن الإسلامي مما انعكس على المنمنمات من خلال اثبات هذا باستعراض هذه الرموز في بعض صور المنمنمات.

#### أهداف البحث:

القاء الضوء على الرموز التي تأثر بها فناني الكتاب من خلال استعراض فن المنمنمات.

توضيح دلالات تلك الرموز الفكرية التي استخدمها الفنان.

اثبات الى أي مدى أثرت تلك الرموز على فن المنمنمات بشكل خاص عن طريق تحليل بعض المنمنمات.

#### حدود البحث:

يتحدث البحث عن الرموز ودلالاتها في الفن الإسلامي في المنمنمات.

الحدود المكانية: الدول العربية والإسلامية.

الحدود الزمانية: من القرن العاشر وحتى القرن التاسع عشر الميلادي.

#### ونمج البحث:

يتخذ البحث منهجاً فلسفياً تحليلياً.

### أولا: الرووز العاوة التى استخدوها فنانى الونونوات ودلالاتها:

## الرقش العربي:

هو عبارة عن نماذج معقدة من الزخارف المتداخلة والمتقاطعة من العناصر النباتية والهندسية تستخدم للتزيين استخدمها الفن الإسلامي وقد بدا هذا في العمارة الإسلامية وفي تزيين المنمنمات شكل(1)،(2)، والرقش العربي في حد ذاته عبر عن رمز واتخذ من فنون سابقة له حتى كون هوية خاصة به وبتحليله نجد أن الرقش العربي "يتكون من شكلين الاول هندسي ويطلق عليه تسمية (الخيط) وينطلق من المثلث أو المربع، وشكل آخر يسمى (الرمي) وهو مستوحى من النباتات وعروقها وفيه تظهر جلية عفوية وإبداع الفنان ، وتشترك رموز العناصر الزخرفية بالعناصر الطبيعية كالأزهار والنباتات والأوراق ، فإذا كان نظام الرقش الهندسي متشابك وفق إسقاطات الأشعة البصرية الإلهية، فان (الرمي) تتواجد فيه رموز الطبيعة والكون لكي تؤكد العلاقة المستمرة بقوة علوية لا مناص من الارتباط بها ، فغالباً ما تجلت كلمات الله من خلال العروق المورقة والمزهرة بالخط الكوفي أو الخط اللين ، في تأكيد على هيمنة الله من خلال كلامه المقدس

شكل (1) منمنمة ابى زيد السروجي يخطب في الناس-مقامات الحريري –مدرسة بغداد العربية – محفوظة في باريس المكتبة الوطنية- تصوبر كربستوفيل- مجموعة الصور العالمية-1237م- وكان السروجي شيخاً بليغاً وسحر الناس بفصاحته في مسجد بني حرام وهو يسألهم أن يعينوه في فك ولده من أسر الروم ولم يعرف حتى الان هل كان

شكل (2) محمد يضع الحجر الأسود في الكعبة المشرفة-كتاب جامع التواريخ- المدرسة المغولية- 1314-1315م-تمثل المنمنمة قصة وضع الرسول صلى الله عليه وسلم للحجر الأسود في الكعبة بعد ان اختلف القبيلة جميعها من ينول هذا الشرف فحكم بينهم ان يحمل الحجر

بقطعة قماش من الناحيتين ثم يأخذه وبضعه بيده.

شخصية حقيقية ام من وحى خيال المؤلف



على هذا النظام الكوني الفردوسي، فإذا كان نظام الخيط الرقشي قد عبر عن الملأ الأعلى بأبعاده اللامتناهية فانه هنا يعبر عن الفردوس الأرضى ملجأ الإنسان المؤمن إلى الملاذ الامن"3.





نماذج للزخارف والرقش العربى تزين المنمنمة





## النحوة:

من العناصر المعروفة النجمة السداسية والتي تمثل خاتم سليمان وتشتهر بنجمة داوود وقد تم استخدامها كثيراً في الزخرفة الإسلامية من مدارس مختلفة شكل (3-4-5) ، اما النجمة الثمانية و ما يسمى بالكوكب الدري، هو نجمة ثمانية الرؤوس مشعة وسطية تحيط بها مجموعة من النجوم المتلألئة الصغيرة المتساوية الأحجام واستخدم هذا الرمز في كل الدول الإسلامية إلا في بلاد إيران والعراق فقد اختارا رمزاً آخر للكوكب الدري مؤلفا من 12 رأساً تيمناً بعدد الأئمة الاثنى عشر سلام الله عليهم شكل (6)، والكوكب الدري له دلالة رمزية فهو مؤلف من 8 شعب تنتج عن تقاطع صليبين متساوبين والصليب يدل على رمز الشمس الذي يبعث بنور أشعته إلى أجزاء العالم الأربعة، إما الدائرة الوهمية التي تحوي الشعب فهي ترمز لله الواحد الأحد لأن منه البداية وإليه النهاية، لذا اتخذت هذه النجمة رمزاً إسلامياً، حيث ترافق الهلال في الكثير من تشكيلات الفنان المسلم بزخرفته. 4





النجمة السداسية

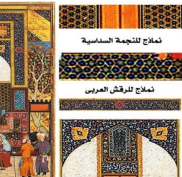
شكل (3) منمنمة من كتاب مختار الحكم ومحاسن الكلم صورة غالينيوس محفوظة في متحف طوب قابو بإسطنبول- المدرسة العربية بغداد - القرن الثالث عشر - نفذت المخطوطة بأمر من السلطان احمد الثالث العثماني لكنها نفذت على أسلوب المدرسة العربية ويتضح هذا فى اسلوبها وجمع المخطوطة حياة أشهر الفلاسفة واقوالهم كأرسطو وهوميروس وكثيرون من حكماء الاغربق.

<sup>·</sup> مقال الرمزية في الفن الإسلامي (الحلقة الثانية) - تحرير وجمع سامر قحطان القيسي-المكتبة الرقمية للعتبة الحسينية المقدسة-2017/71/24 -اقتباس.

<sup>4</sup> الدلالات الفكرية والرمزية للفن الإسلامي في التصميم المعاصر –معتز عناد غزوان –بحث–مجلة كلية الأداب العدد101–جامعة بغداد.

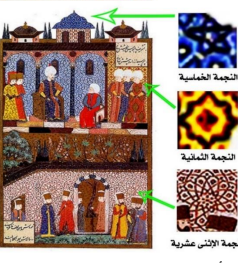
من موقع











شكل (4) - منمنمة من كتاب كلستان (بوستان) السعدى نسخة اخرى-المدرسة المغولية- كمال الدين بهزاد-1488 م-تجمع المنمنمة بين الرقش العربي يزبن كافة الخلفية وبين النجمة السداسية في تشكيل يشبه الوردة الإسلامية الهندسية-هي منظومة شعرية لشاعر متصوف عن مدينة فاضلة في خياله فقد عاصر محنه السلطان خوارزم شاه والمغول.

شكل (5) مخطوطة فارسية - ورقة مستوحاة من قصة سيدنا سليمان عليه السلام ومحكمته مع الجن والطيور والحيوانات -أواخر القرن الخامس عشر، تم رسمها بألوان الغواش على الورق وتم تذهيبها بماء الذهب بها 3 سطور من النص بخط النستعليق (النسخ تعليق) في عمود واحد في الزاوية اليسرى العليا- 31 × 20 سم، نلاحظ النجمة السداسية أسفل اللوحة تم تزبين الأرضية بها وهي نجمة داوود عليه السلام أبو سليمان عليه السلام لتتناسب مع موضوع المخطوطة.

شكل (6) المدرسة التركية- استقبال السلطان سليم قائد القوات البحرية بارباروس خيرالدين باشا-القرن السادس عشر - في خلفية اللوحة وضع الفنان زخارف نجمية فأعلى اللوحة نجد نجمة خماسية- ومن تحتها على اليمين نجد النجمة الثمانية- وبالجانب منها وفي أسفل اللوحة نلاحظ النجمة الاثنى عشربة ووضعوا جميعهم في تكوبن هندسي مترابط يمثل زخارف لحوائط الخلفية للرسم

تعد النجمة من أهم الرموز الإسلامية التي ترتبط بالعظمة والعطاء كما استعملت بوصفها تكويناً هندسياً متميزاً من حيث التقارب والتناظر والتوازن في تكوين النوافذ والشبابيك، ولاسيما في العصور الإسلامية ولاسيما في العصر الأموي5.

#### الملال:

الهلال هو من الرموز الإسلامية الخالصة وهو من العلامات الدالة على شخصية المسلم أينما وجد وأينما ذهب، فهذا الرمز لا يتغير لا بالمكان، ولا بالزمان، أول ما ظهر في البيارق والأعلام البطولية في زمن الدولة الأيوبية في القرن السابع الهجري، واستمر رمزا للإمبراطورية العثمانية لمدة 4 قرون حيث أضافت إلى وسطه رمز النجمة الخماسية، كذلك أصبح من الرموز الأولية لشعار البلاد وأعلامها ليدل على انها دول إسلامية فكان علم مصر في القرن التاسع عشر ومنذ الخلافة العثمانية على مصر واخذ شكله يتطور في حكم محمد على وحتى ثورة 19 ليظهر الهلال بجانب الصليب ثم تطور الى علم الضباط الاحرار وهو علم مصر بألوانه الحالية داخله

<sup>5</sup> النجمة الثمانية في الزخرفة الإسلامية- رقية بن داوود- مقال نشر في مجلة العمق المغربي- 2019/5/22- بتصرف. https://al3omk.com/?p=421689



نسر كبير وقلبه هلال وثلاثة نجوم ثم اختفى الهلال في علم الجمهورية المتحدة وظهرت النجمتان في القلب ثم تحول عام 1984 الى شكله الحالي.<sup>6</sup>

تواجد الهلال والنجمة أحياناً رمزاً لدين الدولة قديماً وحديثاً في عدة اعلام أخرى كعلم الأردن والذي به نجمة سباعية وترمز سورة الفاتحة وتسمى بالسبع المثاني لأنها تتكون من سبع آيات، و في قول آخر تدل النجمة على جبال عمان السبع وعلم تونس به هلالاً يحتضن نجمة خماسية وكان من قبل في القرن التاسع عشر هلالين متجاورين كذلك علم الجزائر به هلالا يحتضن نجمة خماسية وعلم جيبوتي به نجمة خماسية كذلك علم سوريا به نجمتين والصومال به نجمة خماسية في منتصف العلم.

اتخذ هذا الرمز شعارا مقدسا فتمركز على رأس القباب ومآذنها، وعلى أعتاب المنازل والأضرحة للتبرك شكل (7)، واستخدم زخرفا مع النجمة في الهندسة الموزاييك للجدران ولا ننكر ان الهلال ظهر في عدة حضارات قديمة كالساسانية لكنه تغير وتطور الى ان وصل لشكله المعهود في الفن الإسلامي وأصبح جزء من الثقافة البصرية التي تعبر عن المجتمعات والشعوب الإسلامية بعد ذاك، واستخدم احياناً كرمز لعلامات الساعة شكل (8).

ويُعدّ الهلال تقويماً لحياة المسلمين فهم يحددون أوقاتهم بحسب الشهر العربي (القمري) كما في قوله تعالى (يَسْأَلُونَكَ عَن الأهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجّ) (البقرة، الآية 189)، وعُدّ مباركاً لأنه يرمز إلى شهر رمضان المبارك الذي أنزل فيه القرآن، ولأن رؤية الهلال تعني بدء شهر الصوم وهو شهر التوبة والغفران للمسلم المؤمن شكل (9).7





الهلال في مآذن المساجد



شكل (7) منمنمة الملك النعمان – المدرسة العربية بحلب – المخطوطة معنونة بالكتاب الثاني من ألف ليلة وليله الملك عمرو النعمان وأولاده وشركان وضوء المكان ونزهه الزمان– محفوظة بمكتبة جامعة توبنغن–المانيا–كانت تنتمي الى مكتبة الحاج رباط الحلبي–1640م.



العلال



شكل (8) مشهد من منمنمة أحوال القيامة – مدرسة بغداد العربية– أواخر القرن السادس عشر - نفذت في عهد السلطان العثماني محمد الثالث -مكتبة ولاية برلين- 1596م- تعبر عن الآية الكريمة في سورة القيامة (فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ وَخَسَفَ القمر وَجُمِعَ الشمس وَالْقَمَرُ) - قال عطاء بن يسار: يجمع بينهما يوم القيامة ثم يقذفان في البحر، فيكونان نار الله الكبرى لهذا نجد أسفل اللوحة بحر يعوم فيه البشر - وفي اللوحة استخدم الهلال للتعبير عن علامة من علامات يوم القيامة.

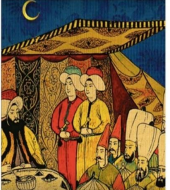
و رقولوندن عام يسك لونول من المورد وريد قال ويد

<sup>6</sup> مراحل تطور العلم المصرى بالصور.. تعرف على مراحل تطور العلم المصرى من الملكية للاحتلال ثم الجمهورية - اليوم السابع (youm7.com) (4-20)

الهلال ورحلة تطوره من رمز وثني الى رمز اسلامي | النهار (annahar.com) (2019/4/20).

شكل (9) مخطوطة عثمانية محفوظة في قصر توبكابي بإسطنبول- القرن





# السادس عشر - تصور السلطان العثماني وقت الافطار مع حاشيته في شهر رمضان ونجد هنا في المنمنمة الهلال يدل على بداية الشهر في اعلى يسار اللوحة.

## زهرة اللالة:

الهلال

زهرة "اللالة" او التيوليب شكل (10) من مخطوطة الف ليله وليله العربية 8وشكل (11) و(12) و سنجدها منتشرة بشكل ملحوظ في المنمنمات العربية والعثمانية عن غيرها من المدارس الفنية ذلك لأن العثمانيين احضروها من وسط أسيا واعتادوا زراعتها وتمثل جزء من اقتصادهم وترمز عندهم الى الحب الإلهي عند ثقافة الدولة العثمانية قديماً، لتشابه حروفها مع لفظ الجلالة "الله"، من هنا انطلق كثرة استخدامها بأشكال عديدة ومتنوعة في الفنون العثمانية قديماً، فتظهر في فن الموزاييك والمنسوجات والمعلقات بعدة خامات أو على البسط، والأهم من ذلك وجودها في المنمنمات بشكل كبير وملحوظ9.، ويدل تشكل وريقاتها حسب رؤية الفنان المسلم على كلمة (الله) وقد كثر استخدامها في المدرسة العربية في حلب والمدرسة العثمانية في تركيا عن غيرها، فزينت بها الجوامع والقصور مشكلة وحدة زخرفية تمجد اسم الخالق جل وعلا.













شكل (11) منمنمة عثمانية- تمثل السلطان محمد - القرن السادس عشر - محفوظة في متحف مكتبة جامعة إسطنبول - وهذه صورة السلطان محمد جالس في وليمة وخلفه زرعت زهرة اللالة حمراء وينفسجية أحضروها من وسط أسيا وانتشرت زراعتها بعد ذلك في تركيا.

الزهرة في جميع رسوم المخطوطة بشكل ملحوظ.

شكل (10) منمنمة الملك النعمان- المدرسة العربية بحلب- المخطوطة معنونة بالكتاب الثانى من ألف ليلة وليله الملك عمرو النعمان وأولاده وشركان وضوء المكان ونزهه الزمان- محفوظة بمكتبة جامعة توبنغن-المانيا-كانت تنتمى الى مكتبة الحاج رباط الحلبى-1640م - وتنتشر

شكل (12) منمنمة عثمانية - تمثل السلطان مراد الثالث - القرن السادس عشر - محفوظة في متحف مكتبة جامعة إسطنبول - وهذه صورة السلطان محمد جالس في وليمة وسط خدمه ووضعت زهور اللالة في قوارير زجاجية تزين منضدة الطعام أمام السلطان.

<sup>8 &</sup>lt;u>http://idb.ub.uni-tuebingen.de/opendigi/MaVI32</u> للاطلاع على صور المخطوطة.

º زهرة اللالة (من زاق عرف) - يحيى وزير<del>ي- مجلة نسماتُ للد</del>راسات الاجتماعيةُ والحضارية -مقال2020/12/20.



شجرة (السرو): وهي رمز إسلامي استوحي منها بناء المآذن الاسلامية المرتفعة بسبب تكوينها البنائي الصلب، واتخذت فيما بعد رمزاً للمآذن في التصوير الفني فجاءت على جدران القصور تمثل إلى جانبها وريقات زهرة (اللالة)، لذا استوحى البناء من تلك الأشجار الشاهقة شكل المآذن التي مازالت رمزاً وسمة يتخذونها في بناء مآذن الجوامع الإسلامية، ونقشت شجرة السرو على البسط المخصصة للصلاة حتى أصبحت تقليداً مسلماً للزينة والتعبد، واتخذت رمزا في لشواخص القبور والاضرحة الدينية المقدسة وزينت بها المخطوطات  $^{10}$  والمنمنمات شكل (13) و(14).











شكل (13) لقاء زال (ابن سام ابن نوح) مع روضة (رودابا) - ورقة مزخرفة ومزخرفة من نسخة من الشاه نامه للفردوسي- منسوبة إلى بلشند- المدرسة المغولية - عام 1610م- وهي قصة حبه لروضه بنت محراب دون ان يراها من وصفهم عنها انها جميله وقد كان هو ذو شعر ابيض وعارض اهل البلدة زواجه منها فصنعت ملحمة بعد ذلك من قصة حبهم.

شكل (14) منمنمة عثمانية-النبي يونس في بطن الحوت- نهاية القرن السادس عشر-المنمنمة تصف يونس عليه السلام والملاك ينقذه من بطن الحوت وتظهر شجرة السرو تلتف بسيقان الازهار في خلفية اللوحة

شكل (15) منمنمة لسراى طوب قابى الشهير باسم الباب العالى- في عصر السلطان سليم- القرن السادس عشر -يمثل رسما تخطيطيا لشكل السراية وتمتلئ الحديقة الامامية في المبنى بشجر السرو.

### ثانياً : الروز عند فنانى الصوفية في الفن الإسلامي:

وهناك رموز أخرى لدى الفنانين الذين اعتنقوا الصوفية مذهباً لهم لا يمكننا أن نغفلها وهي تمثل جزء لا يستهان به في الفن الإسلامي والرموز لدى الصوفية ثلاثة ذهنية وحسية ومجازية، اما الذهنية فهي ما تتمثل في التراكيب اللغوية تقص احداث كناية عن علاقة الصوفي بريه، واما الحسية فيما يتمثل في الكلمات وهي رموز مباشرة، اما الرموز المجازية هي الاستعانة بالرمز والمجاز في المعنى أي انه يحول الأمر الباطن الى أمر ظاهر حسى وهو ابتكاراتهم التي تعكس أفكارهم الوليدة.

الوردة الزخرفية: رمز الوردة الزخرفية سواء في تكوين هندسي او نباتي فهي لدى الصوفية ارتقاء الروح في السماء لله تعالى وصعودها الى الأعلى فرسمها الفنان بعدة اشكال مرة بخطوط منحنية مطعمة بالزخارف الصغيرة في صورة متكررة متتابعة فدائرة داخل دائرة ووردة داخل وردة ومرة بشكل هندسي متداخل كأن كل شيء ينبع منها واليها يعود فالدائرة تولد من خلال حركة شعاع منطلق من المركز في مستوى فراغى محدد يأخذ في الدوران حول هذه النقطة ملتزماً بإيقاع ثابت لا يتغير شكل (16) وشكل (17) وشكل (18) $^{11}$ 

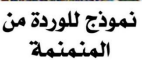




<sup>10</sup> عبد العزيز محمود لعرج- العناصر الرمزية في زخارف المنشآت والأدوات الصناعية الجزائرية في العهد العثماني- بحث-دراسات في اثار الوطن العربي-

<sup>11</sup> محمد يحيى محمد عبده- رؤية فنية معاصرة لكتاب كليلة ودمنة – رسالة دكتوراة - جامعة حلوان- قسم جرافيك-1987م.









نموذج لنصف وردة من المنمنمة استخدم لتزيين القبة



شكل (17) منمنمة بعنوان لصوص عرب مأسورين امام الملك - بوستان (كلستان) السعدى- الفنان محمد مذهب- ببخاري- منتصف القرن السادس عشر - غواش مذهب على ورق كتبت بخط النستعليق- وقد كانت المنمنمة تتحدث عن جدال حول اعدام بعض المأسورين من العرب في غارات كانت تتم على اهل القربة والاعفاء عن صبى صغير بينهم وتعليمه الحكمة.

شكل (18) منمنمة من شاه نامة بايسونغور - المدرسة التيمورية -هراه-إيران-1430م- تم عمل الشاه نامة بتكليف من السلطان بايسونغور وقد كان خطاطاً أيضا وراعيا للعمارة والفنون في بلاد فارس.

#### الأنث:

هناك أيضاً رمز ا**النثي** كانت الأنثي ولا تزال مصدر فرح وألم للرجال وقد رأى فيها الفنان تجلي الكمال الإلهي في خلقها وجمالها، ولهذا فقد شبه الفنان الصوفي حبه وشوقه للمرأة وعذابه ومعاناته في هذا الحب رمزاً لمعاناتهم في حبهم الإلهي وكان لقصة قيس وليلي نصيب الأسد من الغزل الصوفي خاصة عند الفرس وقصة بياض ورياض عند المغرب والاندلس شكل (19).

واتخذوا من المرأة رمزاً لا لذاتها انما كمثال للحب والشوق حبهم لله عز وجل وعبروا حتى عنها في أشعارهم كشعر رابعة العدوية ثم توالت قصائد الغزل في الحب الإلهي، كذلك نجد ان الكثير من فناني الفن الإسلامي من رسامي المنمنمات رسموا الملائكة في هيئة اناث شكل (20)،(22)، ومثلت الانثى رمزاً احياناً لإغواء الحياة الدنيا في مخطوطة يوسف وزليخة وهي تراوده عن نفسه وهو يستعصم، ورسم البراق بوجه أنثى وجسد أسد شكل (21) مع ان هذا منافى عقيدتهم الدينية في ظاهره الا انه متناسب مع مذهبهم الصوفى فالملائكة  $^{12}$ عندهم تمثل كمال الخلق فهي تمثل النور وطاعة الله بلا جدال ولا نقاش ولهذا شبهوهم بالنساء في جمالهم وعطائهم.









شكل (19) رياض يصرح لبياض بحبه- من كتاب رياض وبياض - مخطوطة عربية صوفية - المدرسة العربية في المغرب والاندلس-القرن الثالث عشر الميلادي-تحكى قصة شاب ابن تاجر دمشقي يعشق فتاة من الاندلس ويحاول الالتقاء بها ولا نجهل ان العشق عند شعراء الصوفية واللوعة في الحب يشبهوها بالعشق الإلهي، بل وكلما تعذب الرجل في حبه كلما أدت المعنى والوظيفة المطلوبة.

شكل (21) منمنمة بعنوان البراق الرائع من مخطوطة ديكان-المدرسة المغولية في الهند- محفوظة في متحف كاليفورنيا-بداية القرن السابع عشر - البراق له وجه انثى وجسد اسد.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> حمزة حمادة– الرمز بين الرؤية الصوفية والإبداع الفني– كلية الإلهيات –جامعة9 أيلول–ازمير –تركيا–2014– بتصرف.





الملائكة في هيئة اناث

شكل (20) صعود محمد إلى الجنه من خمسه نظامى-رسم سلطان محمد- المدرسة المغولية (حوالي 1539-1543) - محفوظة في المكتبة البريطانية - تم تنفيذها في بلاد فارس - وتتكون المنظومة من خمس منظومات شعرية على غرار اركان الإسلام الخمسة.



شكل (22) صعود محمد صلى الله عليه سلم الى الجنه - متحف قصر توبكابى - إسطنبول- المدرسة العثمانية - القرن الثامن عشر (نسخة من عمل يعتقد أنها صنعت في القرن الثامن)

# الخهر(الشراب):

أيضاً ا**لخمر** وكأس الخمر فالخمر يذهب العقل وحب الله والذوبان في العشق يذهب العقل أيضاً فيتبخر الانسان في ملكوت الله سابحاً متفكراً منقطعاً عن الحياة وما فيها من متاع، فمثلت الخمر بديلا أرضياً يوازي السكر الصوفي الذي نتبينه في غياب التوازن وذهاب العقل وحضور الرعونة والتهتك والشطح والذي يعيشها الصوفي اثناء طقوس الذكر لله وذكرت الخمر تحت كلمة الشراب ابتعاداً عن كراهية الكلمة في نفس المسلم لتحريمها ورسم الكؤوس والأباريق التي تحمل الشراب في مجالس العلم ومجالس الصحابة مع الرسول صلى الله عليه وسلم ورحلة المعراج كما في الأشكال (23)، (24)، (25).



قارورة الشراب



ابريق الشراب



ابريق الشراب



شكل (24) منمنمة الرحلة الليلية للنبى محمد (صلى الله عليه وسلم) - مخطوطة فارسية - المدرسة الصفوية -أصفهان-منتصف القرن السابع عشر - والتي سنجد فيها الملائكة تقدم الشراب ترحيبا بالرسول صلى الله عليه وسلم.

شكل (25) الملاك جبريل ينزل السورة الثامنة من القرآن لمحمد - رسم توضيحي لسير النبي (حياة النبي) - بتكليف من السلطان العثماني مراد الثالث - 1594م -1595م.

شكل (23) منمنمة من مخطوطة يوسف وزليخة -منسوب إلى سالم نيسابوري - إيران - المدرسة الصفوية - 1492م - المنمنمة تشرح دخل يوسف عليه السلام على النساء وفي يده الشراب لتقديمة وهم ينظرن اليه في ذهول تام- يحمل الشراب كناية عن اذهاب العقول فقد قطع النساء ايديهن برؤيته وكأن عقلهم ذهب والشراب يذهب العقل وهذا هو وجه التشابه بين المشهد ووظيفة الخمر.

#### :टागा

أيضا من الرموز التي كانت عند فناني الصوفية ا**لماء** بكل مصادره من انهار وبحار ومنابع ومثل رمزا للحياة والوجود والآخرة فهو عنصر من عناصر الجنة فاستخدموه للتعبير عن اتساع العلم والمعرفة الإلهية ونبع ذلك من الآية الكريمة (قُل لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا

شكل (26) رياض ينام على النهر ينتظر بياض- من

كتاب رياض وبياض- مخطوطة عربية صوفية- المدرسة العربية في المغرب والاندلس-القرن الثالث عشر الميلادي- وهنا رياض ينام وهو منتظر لبياض يأتيه شيخاً كبيراً يحاول ان يثنيه عن حبه لبياض والنهر هنا

كنايه عن كثرة العشق وجريانه واستمراره والساقية هنا

لتسقى اليابسة فهو يحتاج ان يرتوى من العشق ويحمل

شكل (27) السماء تمطر كتب الأعمال يوم القيامة - مجهول أحوال القيامة - منمنمة عثمانية أواخر القرن السادس عشر المكتبة الحرة فيلادلفيا - وهنا تعبر عن تلقى كل انسان يوم القيامة كتاب أعماله - وهنا يغرق الجميع في بحر ذي موج عالي يحاول النجاة فالبحر هنا كما قلنا يعبر عن الأعمال الصالحة والغير الصالحة وهو يتناسب مع كتاب الأعمال التي

معنى اقتراب اللقاء وفك كرب الحبيب.

يتلقاه المؤمن يوم القيامة



لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنَفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ حِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا (109) سورة الكهف، فكان البحر رمزاً لاتساع علم الله ورمزاً للمجاهدات الروحية. <sup>13</sup> ، أيضا تغلغل الماء في كل شيء وسريانه في الطبيعة جعل منه عنصراً مقدساً يعبر عن وجود الله في كل شيء وتعلق كل الحياة وكل مظاهر الطبيعة بالله تعالى وايضاً يتعلق في ذهن الفنان بالعرش الإلهي فقد قيل ان عرش الله يسبح فوق الماء قوله تعالى: {وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ} [هود: 7]، وفسر العرش احياناً انه العلم اللامتناهي والمالكية والحاكمية الإلهية في أحياناً أخرى واستشفوها من الآية الكريمة: {وَسِعَ كُرْسِيّةُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ} [البقرة: 255] أي وسع علمه كل شيء.

سنجد الماء في آيات أخرى كمعنى للفرج والخير وفك الكرب شكل (26)، (فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا (10) يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا (11) وَيُمْدِدْكُم بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَّكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَل لَّكُمْ أَنْهَارًا (12) سورة (نوح)، ومتأثراً بقوله تعالى أيضاً (فَدَعَا رَبَّهُ أَنِي مِّدْرَارًا (11) وَيُجْعَل لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَل لَكُمْ أَنْهَارًا (12) سورة (نوح)، ومتأثراً بقوله تعالى أيضاً (فَدَعَا رَبَّهُ أَنِي مَغْلُوبٌ فَانْتَصِرْ (10) فَقَتَحْنَا أَبُوابَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهُمِرٍ (11) وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْثَقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ) سورة (القمر). 14 ثم اتخذ الصوفي من السفينة التي في البحر رمزاً للنجاة فمثلت المراكب العبادات الظاهرة وهي الاعمال الصالحة وغير الصالحة واعماق البحر هي وظلمته هي الباطن في النفس والواحها هي الشوق والمحبة التي توصل الى الله، اما الحيتان في البحر فهي العقبات في الطريق الوسط بين الظاهر والباطن شكل (27).



نموذج لنهر من المنمنات









مياه (البحر)

# لطبر:

تشبيه الانفس بالطير نبع من عدة أشياء واولها هي الهجرة التي تقوم بها الطيور فتترك بيوتها الاصلية وتتشابه هنا مع أرواح البشر التي تترك السماء موطنها الأصلي ونزلت الى الأرض لتحيا في رحلة قصيرة تذوق فيها عذاب الغربة والشوق لوطنها ثم تعود مرة أخرى الى السماء بعد الموت، وتعود أحياناً بأرواحها أثناء الذكر لتلقى ربها.، يُتَخذ الهدهد كقائد روحياً لهذه الطيور وهو رمز رسول الغيب وحامل الاسرار الإلهية وهو الذي نبأ نوح عليه السلام بظهور اليابسة وهو الذي يأتي سليمان عليه السلام بأنباء القوم شكل (28)، واستمد ربط

<sup>13</sup> وضحى يونس- لقضايا النقدية في النثر الصوفي حتى القرن السابع الهجري- اتحاد الكتاب العرب-دمشق-2006 صـ105- بتصرف.

<sup>14</sup> حمزة حمادة – الرمز بين الرؤية الصوفية والإبداع الفني – مرجع سابق – بتصرف.



الطير بالرمز والتبرك لدى الصوفية من القرآن الكريم، وارتبط الطير عند الصوفية بمعنى القدر الذى قدر للإنسان في علم الغيب، حتى كلمة الطير في القرآن أحياناً ما ذكرت بمعنى التشاؤم عندما تذكر بلفظ الطيرة او التطير واتت من الجاهلية قديماً وهى أشياء نهى الإسلام عنها وقد كان العرب قديما يتطيرون عندما يروا ببغاء يطير اثناء الصفر او عند سماع صوت البومه او رؤيتها ويسمونها الهامه وهى طائر الليل وعند رؤية الغراب وسماع صوته وأيضا طائر الواق وهو ذو صوت مدويا مزعجاً فكانوا يتشاءمون ويتفاءلون بالطيور قديما، ويستبشرون بالديك لسماع الأذان شكل(29).

بينما كان العرب في الجاهلية يتشاءمون بالغراب قدسه الصوفيون واجلوه بسبب لونه الأسود فالأسود لديهم يعنى البعد وهو بعد الله عنهم ورمز الغربة وحزنهم في البعد أيضا اتخذوا طائر العنقاء من رموزهم في الطير حيث مثل لديهم اصل المادة التي تشكل الكون لان العنقاء اسطورية واصل المادة لا يرى بالعين المجردة كذلك الله لا يعلم أحد شكله ولا ماهيته، والعقاب لشدته مثل لديهم العقل الذي يخطف الورقاء (الحمامة) من عالمها السفلى الى العالم العالم العلوى والحمامة هي رمز قلب العالم واللوح المحفوظ والكتاب المبين وهي حواء مقابل آدم فهي تمثل القلب مقابل العقل ونهاية فإن رمز الطير لدى الصوفيين هو رغبة عارمة في التحليق بحرية غير محدودة في سماوات لا نهاية لها. <sup>15</sup> كان من أشهر الكتب التي قدمت والتي عبرت عن الطير (منطق الطير) لفريد الدين العطار، وهي مخطوطة غنية بالمنمنمات الفنية ورمز فيها العطار للنفوس البشرية بالطيور وأن كل نفساً تمتلك معرفة تتناسب مع الطير الذي يمثلها شكل (30).





لهدهد

شكل (28) - أبوزيد يحاول ان يروى للناس قصة ابنه- مقامات الحريري - يحي محمود الواسطي- محفوظة في المكتبة الوطنية الفرنسية - باريس- القرن الثالث عشر الميلادي- نجد الهدهد رمز الحكمة يستمع الى الحديث يحاول كشف الخداع الذي يحدث في قصة ابوزيد.







شكل (29) - مناقشة بقرب البلدة - مقامات الحريري المقامة رقم 43 - يحي محمود الواسطي - محفوظة في المكتبة الوطنية الفرنسية - باريس - القرن الثالث عشر الميلادي - نجد هنا الديك مجاور للمسجد وقبته ومأذنته والديك هو رمز اذان الفجر في الطيور.

شكل (30) منمنمة فارسية من كتاب "منطق الطير" - تنفيذ الفنان حبيب الله - القرن السادس عشر الميلادي - يبدو فيها طائر الهدهد وهو يحادث الطيور الأخرى يخطب ويرحب ب ثلاثة عشر طائراً، ويقرروا انتخاب مرشداً لهم أثناء بحثهم عن السيمرغ حتى يعثروا عليه ثم يقع اختيارهم على الهدهد الذى يبدأ بالحديث معهم عن الطريق وصعوبته وضرب الامثال لهم حتى لا ييأسوا في رحلة البحث ويختلف الطيور في درجة إصرارهم على الوصول إلى السيمرغ، وفي هذا تشبيه في الصوفية برحلة البحث عن الله وتفاوت درجات الايمان بين البشر وتفاوت الحجج في فتور الهمم في طريق البحث عن الله.

217

<sup>.</sup> وضحى يونس- لقضايا النقدية في النثر الصوفي حتى القرن السابع الهجري- مرجع سابق صـ116- بتصرف.



يعد منطق الطير منظومةً شعرية رمزية عددها أربعة الأف وخمسمائة بيت نظمها فريد الدين العطار، جعل محور موضوعها هو بحث الطيور عن الطائر الأسطوري المعروف سيمرغ (العنقاء)، والطيور هنا ترمز الى جمهور المتصوفة، وأما السيمرغ فترمز إلى الله جل وعلى عن أي تشبيه عند فلسفتهم فالعنقاء طائر أسطوري لا يدرك شكله ولا ماهيته شكل(31).







زال ابن ساء ابن نوح

شكل (31) منمنمة فارسية من كتاب "منطق الطير"- تنفيذ الفنان حبيب الله - القرن السادس عشر الميلادي-واللوحة هنا تتحدث عن زال بن سام بن نوح والذى تُرك صغيراً لأنه ولد ابيض الشعر فاستقبحوه ثم رباه السيمرغ (العنقاء) فى عشه واصبح يحضر اليه الطعام والشراب مع أولاده فوق الجبل وعندما رأه سام في المنام ذهب ليحضره واستأذن السيمرغ فيه حتى أعطاه إياه واعطاه معه ريشه من ريشه اذا احتاجه يحرقها فيحضر له.

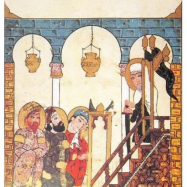
## النور وهصادره:

واستمد تقديسه في الفن الإسلامي من القرآن وله دلالة رمزية لنور الله ، في قوله تعالى (الله نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْض مَثَلُ نُورِه كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبَارِكَةٍ زَيْتُونِةٍ لَّا شَرْقَيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاس وَاللَّهُ بكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ)( النور ،الآية 35).16

كذلك كان أي مصدر للنور ذا قدسية عند الصوفى خاصة المصباح والمشكاة اللذان يرمزا الى النور الساطع في قلوب المؤمنين وهو من أهم الرموز الإسلامية الأساسية وقد استخدم في القرن السادس الهجري مرسوماً ومحفوراً على محاريب بعض المساجد وفي المنمنمات شكل (32) شكل (33) دائما ما استخدم في مكان العبادة دلالة على الحضور الإلهي وقدسية دور العبادة، وإحياناً ما استخدم في داخل المنازل المباركة التي يتواجد بها الأنبياء والشيوخ، ومازال يستخدم وخاصة في ليالي شهر رمضان واستخدمه الفنان في العصر الحديث.







شكل (32) - الحارث يصغى الى موعظة يلقيها أبوزيد في مسجد سمرقند- مقامات الحريري - يحي محمود الواسطي- محفوظة في المتحف البريطاني - باريس- 1300م - نجد المشكاة معلقة في المسجد وقد ذكرنا ان هذا فيه حضور وتواجد إلهى فى دار العبادة.



المشكاة في لوحة خطبة الوداع



شكل (33) - شكل (17) خطبة الوداع- منمنمة من مخطوطة الاثار الباقية في القرون الخالية-المدرسة المغولية - أبو الربحان البيروني- مكتبه باريس الوطنية- 1307 م وهو يمثل جزء من رسمه داخل منمنمه تمثل النبي محمد صلى الله عليه وسلم يلقى خطبه الوداع لتابعيه في عرفه في مكة وتظهر المشكاة اعلى الصورة

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> م.س ديماند – الفنون الإسلامية –ترجمة أحمد محمد عيسي–مراجعة د احمد فكرى– دار المعارف مصر –الطبعة الأولى 1958م– صـ67. اقتباس بتصرف.

شكل (34) مخطوطة سير النبي- ميلاد النبي صلى الله عليه وسلم - المدرسة التركية العثمانية- متحف الفنون التركية والإسلامية - إستنبول-1595م- المشكاة معلقة في السقف في خلفية الرسم دلالة

على الحضور الإلهى في اللوحة.









#### نتائج البحث:

توصل البحث الى أن فناني الكتاب في الفن الإسلامي استخدموا الرموز مثل (النجمة – الهلال– زهرة اللاله او التيوليب– شجرة السرو– الوردة الزخرفية الإسلامية- الانثي- الماء- الطير - النور - الخمر ) للتعبير عن فلسفتهم الدينية بشكل فني يتماشي ويتناسب مع عقيدتهم، وكان لكل رمز دلالة فكرية ترجع الى ثقافة الفنان الدينية والحسية وتتأثر بحالة من التجلى ومحاولة الفهم العميق للغيب والوجود معاً، وأثر كل ذلك على فن الكتاب الإسلامي بشكل عام والمنمنمات بشكل خاص في طريقة الرسم والتعبير وتواجدت هذه الرموز بشكل صربح في رسوم المنمنمات التي تخللت المخطوطات القديمة والحديثة، حاملة معاني لما بين السطور تعبر عما ينقله الكاتب للمتلقى.

#### التوصيات:

خرج الباحث بعدة توصيات من البحث:

- الاستمرار في اجراء التدقيق والبحث عن الرموز التي استخدمها الفنان في التعبير فلسفته الدينية للتعبير عن النص المطروح في الكتب.
- الاضطلاع على الرموز الأخرى في الفنون التي تأثرت بالأديان الأخرى كالفن القبطي وغيره ومقارنتها بالرموز التي في الفنون الإسلامية وقياس مدى تأثر كل واحدة بالأخرى.
  - البحث عن الدلالات اللونية في المنمنمات ومدى ارتباطها بثقافة وفلسفة فناني الكتاب الإسلامي.
    - الاستكمال في هذا المجال من البحوث فقد تتضح رموز جديدة استخدمها فناني الكتاب.



#### الوراجع:

#### رسائل اكاديمية:

• محمد يحيى محمد عبده- رؤية فنية معاصرة لكتاب كليلة ودمنة – رسالة دكتوراة – جامعة حلوان- قسم جرافيك-1987م.

## كتب:

• وضحى يونس- لقضايا النقدية في النثر الصوفي حتى القرن السابع الهجري- كتاب-اتحاد الكتاب العرب-دمشق-2006م.

## أبحاث علمية:

- الدلالات الفكرية والرمزية للفن الإسلامي في التصميم المعاصر –معتز عناد غزوان –بحث –مجلة كلية الأداب العدد 101 جامعة بغداد.
- عبد العزيز محمود لعرج- العناصر الرمزية في زخارف المنشآت والأدوات الصناعية الجزائرية في العهد العثماني- بحث- دراسات في اثار الوطن العربي- 2010م.
  - حمزة حمادة الرمز بين الرؤية الصوفية والإبداع الفنى الأدبى كلية الإلهيات -جامعة 9 أيلول ازمير تركيا 2014م.

#### المقالات:

- مقال الرمزية في الفن الإسلامي (الحلقة الثانية) تحرير وجمع سامر قحطان القيسي –المكتبة الرقمية للعتبة الحسينية المقدسة 2017/7/24م.
  - النجمة الثمانية في الزخرفة الإسلامية- رقية بن داوود- مقال نشر في مجلة العمق المغربي- 2019/5/22م.
  - زهرة اللالة (من زاق عرف) يحيى وزيري مجلة نسمات للدراسات الاجتماعية والحضارية -مقال2020/12/20م.

## المراجع الكترونية:

- الهلال ورحلة تطوره من رمز وثني الى رمز اسلامي | النهار (annahar.com) (2019/4/20).
- مراحل تطور العلم المصرى بالصور تعرف على مراحل تطور العلم المصرى من الملكية للاحتلال ثم الجمهورية اليوم السابع(youm7.com) (youm7.com).

# مراجع الأشكال المستخدمة:

http://ftpmirror.your.org/pub/wikimedia/images/wikipedia/ar/4/40/

http://www.sothebys.com/it/auctions/ecatalogue/2012/arts-of-the-islamic-world-2012/lot.68.pricehl.html

https://efendidergi.com/icerik/mantik-ut-tayr-kus-dili

http://fotografia.islamoriente.com/ar

https://monadist.tumblr.com/post/157410434299/an-ottoman-miniature-portraying-the-whale-ejecting

https://www.thevintagenews.com/2018/08/17/sultan-bans-coffee/

 $\frac{\text{https://snappygoat.com/s/?q=bestof\%3AMahmudiye+\%281829\%29.jpg+Mahmudiye+1829+ordered+by+the+Ottoman+Sultan+Mahmudiye+1829+ordered+by+the+Ottoman+Sultan+Mahmudiye+1829+ordered+by+the+Imperial+Naval+Arsenal+on+the+Golden+Horn+in+Istanbul+was+for+many#,1,84.}$ 

https://digital.staatsbibliothek-

<u>berlin.de/suche/?DC=orientalische.handschriften&fbclid=IwAR0\_xFBZ2n4ptoX59xhfdCEumLNPSsfNqlfV4p0SJ8Ay4xruLeJO6ByeToMhttps://quod.lib.umich.edu/a/ars/13441566.0044.004/--signs-of-the-hour-eschatological-imagery-in-islamic-book?rgn=main;view=fulltexthttps://history.eco/komogorczev\_korni\_kosmicheskoj\_mechty</u>

https://web.archive.org/web/20160122184726/http://www.qantara-

med.org/qantara4/public/show\_document.php?do\_id=230&lang=ar

http://idb.ub.uni-tuebingen.de/opendigi/MaVI32#p=134