حَوْلِيَّةُ سِمِنَارِ التَّاريخِ الإِسْلَامِيَّ وَالْوَسِيط

الهيئة المصرية العامة للكتاب رئيس مجلس الإدارة د. هيثم الحاج علي الجمعية المصرية للدراسات التاريخية رئيس مجلس الإدارة أ.د. أيمن فؤاد سبد

# حَوْلِيَّةُ سِمِنَارِ التَّاريخِ الإِسْلَامِيَّ وَالْوَسِيط

مجلة سنوية محكمة تعنى بالتاريخ الإسلامي والوسيط يصدرها سمنار التاريخ الإسلامي والوسيط بالجمعية المصرية للدراسات التاريخية

كالجقوق محفوظتة

للهيئة المصرية العامة للكتاب

رقم الإيداع بدار الكتب 2013/18750 الترقيم المطبوع 2735-3923

الترقيم الإلكتروني 2735-4725

موقع المجلة على بنك المعرفة: hsew.journals.ekb.eg

۲۰۲۱

قطعة ٤ بلوك ٧ - المنطقة التاسعة - شارع د. رؤوف عباس - مدينة نصر - القاهرة تليفون: ٢٤٧٢٨٦٩١ - فاكس ٢٤٧٢٨٦٩٨ - فاكس ٢٤٧٢٨٦٩٨

Email: Seehist1945@yahoo.com





# حَوْلِيَّةُ سِمِنَارِ التَّاريخِ الإسلاميَّ والوسيط

مَجلة عِلميَّة مُحَكَّمة

تُصدرها الجمعية المصرية للدِّراسات التاريخية المصرية للدِّراسات التاريخية المراسلات: الأستاذ الدكتور أيمن فؤاد سيد رئيس مجلس إدارة الجمعية المصرية للدراسات التاريخية eegyptian.historical2021@gmail.com

العدد التاسع القاهرة القاهرة ٢٠٢١ م

### رئيس مجلس الإدارة أ.د. أيمن فؤاد سيد

الهيئة الاستشارية الدولية هيئة التحرير رئيس التحرير: أ.د. حسين سيد عبدالله مراد أ.د. إبراهيم عبدالمنعم سلامة (مصم) أ.د. اسحق تاوضر وس عبيد (مصر) مدير التحرير: د. محمد فوزي رحيل أ.د. صلاح الدين على عاشور أ.د. حاتم عبدالرحمن الطحاوى (مصر) أ.د. عبر زكريا سليان أ.د. عبدالقادر بوباية (الجزائر) أ.د. نهلة أنيس مصطفى أ.د. عبدالله بن سعيد الغامدي(السعودية) د. عبدالناصر إبراهيم عبدالحكم أ.د. عبدالهادي ناصر العجمي (الكويت) أ.د. عفاف سيد صبرة (مصر) أ.د. فتحى عبدالفتاح أبو سيف (مصر) ا.د. قاسم حسن السامرائي (العراق) ا.د. لطفی بن میلاد (تونس) أ.د. محمد أحمد بديوي (مصر) أ.د. محمد عيسى الحريري (مصر) أ.د. محمد الناصر صديقي (تونس) Prof. Dr. Albrecht Fuess (Germany) Prof. Dr. Sylvie Denoix (France)

المحرر الفنى أ. ياسر السيد عبدالعزيز

الآراء الواردة بهذه المجلة تعبر عن وجهة نظر أصحابها ولا تعبر بالضرورة عن وجهة نظر الجمعية أو السمنار أو الناشر

(Japan)

Prof. Dr. Tetsuya Ohtoshi

# شروط النشر بالمولية

- ترحب الحولية بنشر البحوث العلمية المبتكرة في التاريخ الإسلامي والوسيط باللغتير. العربية والإنجليزية.
- يفضل أن يكون البحث في حدود ٣٥ صفحة، بما في ذلك الحواشي اللازمة والملاحق وقائمة المصادر والمراجع.
- ترسل البحوث على موقع الحولية على بنك المعرفة ولر. يلتفت إلى الأبحاث التي ترسك عر. طريق آخر.
- يرفق الباحث مع البحث سيرة علمية مختصرة (CV)، وملخصًا للبحث باللغة العربية ولغة أجنبية في حدود (١٥٠) كلمة لكل منهما والكلمات المفتاحية.
- يقدم الباحث إقرارًا كتابيًّا بأن البحث لم يسبق نشره في أكب مجلة علمية أو غيرها، وعدم الدفع به إلى النشر في جهات أخرى بعد موافقة الحولية على نشره.
- تقدم الخرائط والأشكاك والرسوم البيانية بأصولها الصالحة للطباعة، وفي حاك رغبة الباحث نشرها ملونة يلتزم بدفع تكاليفها.
- تتمتع الحولية بحق الملكية الفكرية للبحوث التي تنشرها، ويمكر للباحث إعادة نشر بحثه في جهة أخرى بعد مرور خمس سنوات على النشر بالحولية، وبموجب أذن كتابي مر رئيس تحرير الحولية.

- لا تقبل الحولية البحوث التي سبق نشرها في أكب مجلة علمية أو غيرها.
  - توضع الهوامش مرتبة بطريقة متسلسلة في أسفل البحث.
- تخضع البحوث قبل النشر للتحكيم العلمي على نحو سركب (معمى).
  - يتم تقويم البحث وفقًا للعناصر التالية:
  - أن يكون البحث مبتكرًا، ومضمونه متكامل علميًّا.
    - وضوح المنهج، وملائمته لموضوع البحث.
    - رعاية الإخراج العلمي وتوزيع عناصر البحث.
    - سلامة اللغة ووضوح الصياغات والعبارات.
- كفاءة المراجع وصحة التوثيق، وسلامة الهوامش، ودقة استخدام المصادر والمراجع.
- البحوث التي يقترح المحكمون إجراء تعديلات عليها تعاد إلى أصحابها لإجرائها، حتى وإن كانت طفيفة، وفي حال ما إذا رأت الحولية عدم نشر البحث، تخطر صاحبه بالاعتذار عر. عدم النشر مع بيان الأسباب.

## مُقتكلِّمْتها

يسعد أسرة تحرير حولية سمنار التاريخ الإسلامي والوسيط بالجمعية المصرية للدراسات التاريخية، أن تقدم للمتخصصين في الدراسات التاريخية وكافة القراء العدد التاسع من الحولية؛ والذي يصدر في جزئين، وقد شارك في إعداده مجموعة من المؤرخين والباحثين على اختلاف أجيالهم من المتخصصين في التاريخ الإسلامي والوسيط.

وكما تفتح الحولية صفحاتها لبحوث الأساتذة، فإنها تفتح صفحاتها أيضًا لشباب الباحثين المستوفين للشروط العلمية للنشر.

ويتضمن هذا العدد والذي يصدر في مجلدين اثنى عشر بحثًا، عالجت موضوعات شتى في التاريخ الإسلامي والوسيط منها خمسة أبحاث في التاريخ الوسيط في العصر البيزنطي.

وسبقه بحوث في التاريخ الإسلامي؛ منها ثلاثة في المشرق الإسلامي، ومثلها في المغرب الإسلامي، والبحث السابع عالج موضوعًا مهمًّا في التاريخ الإسلامي لأفريقيا جنوب الصحراء والتي تسمى السودان الغربي وتشمل غرب أفريقيا حاليًّا.

وتأمل هيئة تحرير الحولية بالجمعية المصرية للدراسات التاريخية أن يحوز هذين المجلدين مع العدد التاسع على قبول المهتمين بالدراسات التاريخية. ونشكر كل الزملاء الذين شاركوا ببحوث جادة في هذا العدد.

ونأمل أيضًا أن يوافينا الباحثون بأبحاثهم الجادة للنشر في الأعداد القادمة للحولية حتى تستمر في أداء رسالتها في خدمة البحث العلمي والدراسات التاريخية.

واللهُ ثم الوطن العزيز من وراء القصد،،،

المشرف على السيمنار ورئيس التحرير أ.د. حسين سيد عبد الله مراد مقرر السيمنار ومدير التحرير د. محمد فوزى رحيل

# المُحَتَّوَيَاتٌ

# العدد التاسع – الجزء الأول

|              | ١ - المقاومة الشعبية في القسطنطينية ضد الهون عـــام  |
|--------------|------------------------------------------------------|
| VY-11        | ٨٥٥– ٥٥٩                                             |
|              | أ.د. وديع فتحى عبد الله                              |
|              | Y - الوسيط الديني «الرهبان» بين حاجة المجتمع وتطلعات |
| 107-74       |                                                      |
|              | د. مصطفی محمو د محمد محمد                            |
|              | ٣- الأميرة الكارولنجية دودا Dhuoda (٨٠٣-٨٤٤م.)       |
|              | دوقـة سبتمانيا Septimania، مـن خـلال مصـنفها:        |
| Y • • - 10V  | "الكُتيب " <i>Liber Manualis</i>                     |
|              | د. عمر عبد المنعم إمام إبراهيم                       |
|              | ٤- غارات النورمان على وادى نهر السين والسوم خلال     |
| Y0 • - Y • 1 | حكم الملك شارل الأصلع (٨٥٦-٨٦٦م)                     |
|              | د. جمال فاروق الوكيل                                 |
|              | ٥ - شيطان الإناث غيللو من منظور المعتقدات الشعبية في |
| 107-101      | الإمبراطورية البيزنطية                               |
|              | د. محمد عبدالشافي محمد محمود المغربي                 |
|              | ٦- المؤرخ محمد بن أحمد النسوي (ت: ٦٤٧ه/١٧٤٩م)        |
|              | ورسالته: نفثة المصدور في فتور زمان الصدور وزمان      |
| 117-799      | صدور الفتور                                          |
|              | د. وائل أحمد إبراهيم طوبار                           |
|              | ٧- الأسرة في السودان الغربي عصر. مملكتي مالي وصنغي   |
| 713-353      | (۱۳۲–۱۰۰۱ه/۱۳۲۱–۱۹۰۱م)                               |
|              | د. إبراهيم رجب محمود عبدالمجيد                       |

# المحتويات

# العدد التاسع - الجزء الثاني

| ٥٢٤-٠٨٤          | ٨- المخزن في معيار الونشريسي                           |
|------------------|--------------------------------------------------------|
|                  | أ.د. ناريهان عبد الكريم أحمد                           |
|                  | ٩ - التعليم في عصرى الرستميين والأغالبة «دراسة مقارنة» |
| 113-470          | (۱۲۰ – ۲۹۲هـ /۷۷۷ – ۸۰۹م)                              |
|                  | د. محمد على محمد عبدالرحمن                             |
|                  | ١٠- أسواق سجستان وحواضرها في العصر ـ الصفاري           |
| 778 - 377        | (۳۵۲–۸۶۲ه/ ۲۲۸–۱۱۹م)                                   |
|                  | د. محمد زين العابدين محمد مريكب                        |
|                  | ١١ - المقابر الإسلامية ومجتمع إفريقية (من ق٢هـ/٨م إلى  |
| ٥٢٢ – ٢٨٧        | ق٥ه/١١م)                                               |
|                  | د. كريمة عبدالرؤوف محمد رحيم الدومي                    |
|                  | ١٢ - حرفة الخياطة في العصر العباسي (١٣٢ -              |
| <b>۸۲۰ – ۷۸۳</b> | ٢٥٢ه/٠٥٧-٨٥٢١م)                                        |
|                  | د. عبد الحميد جمال الفراني                             |

# الأسرة في السودان الغربي عصر مملكتي مالي وصنغي (٦٣٦- ١٠٠٠هـ/١٣٢١ - ١٥٩١م)

د. إبراهيم رجب محمود عبدالمجيد(١)

### الملخص:

ترجع أهمية دراسة موضوع" الأسرة في السودان الغربي عصر علكتي مالي وصنغي (٦٣٦- ١٠٠٠ هـ/١٣٦١ - ١٥٩١م)"، في تأثر البناء الأسري في المجتمع الأفريقي الغربي وخصوصًا في مملكتي مالي وصنغي كثيرًا بتعاليم الإسلام ومبادئه بعد انتشار الإسلام هناك، ومن ثم حدث تغيير كبير على مستوى الأسرة في تلك البلدان بعد انتشار الإسلام في أفريقيا مقارنة بها كان عليه الحال قبل ذلك، وبالتالي أبرزت الدراسة بشكل تفصيلي جوانب تأثير الإسلام على حياة الأسر في مملكتي مالي وصنغي من خلال المخطوطات والمصادر الأصلية والمراجع الحديثة التي تناولت ذلك.

<sup>(</sup>١) دكتوراه في التاريخ والحضارة الإسلامية، كلية الآداب - جامعة الإسكندرية.

#### Abstract:

The importance of studying the topic "The Family in Western Sudan in the Era of the Kingdoms of Mali and Singhi (636-1000 AH/1236-1591AD)" is due to the influence of family structure in West African society, especially in the two kingdoms of Mali, and Singhi it was greatly influenced by the teachings and principles of Islam after the spread of Islam there, and then there was a change The study highlighted in detail the aspects of the influence of Islam on the lives of families in the kingdoms of Mali and Singhi through manuscripts, original sources and modern references that dealt with that.

#### مقدمة:

استهدفت الأديان السهاوية ضبط معايير الحياة للإنسان والتي من خلالها يستطيع أن يعيش في ظروف معيشية واجتهاعية صحيحة، (٢)، والانسان مدني بالطبع منذ نشأته الأسرية الأولى، وقد دعم ابن خلدون هذا القول وقام بضرب مثل على أهمية الحياة الاجتهاعية للإنسان، حيث قال إن الإنسان عاجز عن الحصول على رغيف من الخبز بمفرده، (٣) وفى هذا الخصوص، فإن دراسة التقسيهات الطبقية في المجتمع وعلاقتها ببعضها البعض لا تتم إلا من خلال إبراز دور الأسرة باعتبارها النواة الأولى لتشكيل المجتمع. (٤)

<sup>(</sup>۲) البخارى: صحيح البخاري، دار ابن كثير، كتاب المظالم والغضب، حديث رقم ٢٤٤٦، دمشق - سوريا، ٢٠٠٢م، ص ٥٩١٥.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون: مقدمة ابن خلدون وهي الجزء الأول من كتاب ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوى الشأن الأكبر، تحقيق/ خليل شحاذة، سهيل زكار، دار الفكر، بيروت- لبنان، ٢٠٠١م، ص٥٥، ٥٥.

<sup>(</sup>٤) عبد المنعم سلطان: الحياة الاجتهاعية في العصر الفاطمي، دار الثقافة العلمية، الاسكندرية، ١٩٩٩م، ص٢.

وعلى هذا أيضًا فإن الأسرة هى مجموعة من الأشخاص ارتبطوا بروابط الزواج أو الدم أو التبني، مكونين الحياة الاجتماعية كل مع الأخر، ولكل من أفرادها دور اجتماعية خاصة به، ولهم ثقافة مشتركة ومميزة (٥).

ويكاد يكون من المسلم به أن الدراسة الاجتهاعية الشاملة لأي مجتمع من المجتمعات لاتتم دون معرفة عناصره البنيوية الصغرى المكونة لهذا المجتمع، وتعتبر الأسرة هي أهم هذه العناصر البنيوية في المجتمع لما من طابعها المميز في عاداتها وتقاليدها ولدورها الأساسي في تكوين المجتمع باعتبارها نواته الأصيلة والفاعلة في فهم عادات وتقاليد المجتمع ككل. (٦)

## أهمية الموضوع وأسباب اختياره:

لعل أهمية موضوع الأسرة في السودان الغربي عصر مملكتي مالي وصنغي (٦٣٦- ١٠٠٠ه/١٣٦١ م ١٥٩١م) ترجع بصفة أساسية إلى الاهتهام بالتاريخ السياسي لمهالك السودان الغربي على حساب التاريخ الاجتهاعي، ويعزو السبب في ذلك لندرة المصادر التي تناولت التاريخ الإجتهاعي بصفة عامة والأسرة بصفة خاصة في مجتمع السودان الغربي.

ومن ثم فسوف تتناول هذه الدراسة الأسرة في السودان الغربي عصر عملكتي مالي وصنغي لمحاولة الوقوف على سمات حياة الأسرة في مملكتي مالي وصنغي وتتبع أثر الإسلام عليهما، وكان اختيار مملكتي مالي وصنغي تحديدًا لأن مملكة غانة التي سبقتهما كانت حديثة عهد بالإسلام،

<sup>(</sup>٥) بهاء الدين خليل تركية: علم الاجتماع العائلي، دار المسيرة، القاهرة، ٢٠٢١، ص٢٣.

<sup>(</sup>٦) هشام شرابي: مقدمات لدراسة المجتمع العربي، بيروت- لبنان،١٩٨٥م، ص٧٠.

حيث سهاها البعض "المرحلة الجنينية" لإنتشار الإسلام، وبالتالي يصعب رصد الأثر الذي أحدثه الإسلام فيها، بينها كانت مملكة مالي تعد الإنطلاقة الحقيقية للإسلام في تلك البلاد، وتعد مالي مرحلة التمكين للإسلام في العقد الثالث من القرن السابع الهجري، ويمكن من خلالها رصد أوضاع الأسرة بإعتبارها النوة الصغرى للمجتمع في بلاد السودان الغربي، أما بالنسبة لمملكة صنغى فقد شهدت انتشارًا واسعًا للإسلام وبرزت خلال تلك الفترة آثار الإسلام على واقع الأسرة متمثلًا في مناسباتها واحتفالاتها ورسومها في المأكل والمشرب والملبس والزينة.

#### تمهيد:

يطلق مصطلح السودان الغربي الذي أطلقه الجغرافيون والرحالة المسلمون على المنطقة التي تقع جنوب الصحراء الكبرى والممتدة بين المحيط الأطلنطي غربًا وبحيرة كوري (بحيرة تشاد) شرقًا كما تقع شمال خط الاستواء وجنوب الصحراء الكبرى بين خطي عرض ١١ ° و ١٧ ° شمالًا، وتمثل هذه المنطقة الظهير المتاخم لبلاد المغرب وتفصل بينها الصحراء الكبرى، وهي منطقة شبه استوائية مرتفعة الحرارة تكثر بها الأمطار، ويجري بها نهري السنغال والنيجر، وتبلغ هذه المنطقة في مساحتها نحو سبعة ملايين كيلو متر مربع. (٧).

<sup>(</sup>۷) ابن رسته: الأعلاق النفيسة، مطبعة بريل، ليدن، ١٨٩٢م، ص٩٩؛ العمري: مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، تحقيق/ محمد عبدالقادر خريسات وآخرون، مركز زايد للترث والتاريخ، أبوظبي - الامارات العربية المتحدة، ٢٠٠١م، ص٢٧؛ ابن سعيد: كتاب الجغرافيا، تحقيق/ إساعيل العربي، المكتب التجاري للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ١٩٧٠م، ص ١١٢، ١١٤؛ حسن أحمد محمود: الإسلام والثقافة العربية في أفريقيا، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٩٨م، ص١٣٧؛ الشيخ الأمين عوض الله وآخرون: تجارة القوافل ودورها الحضاري، الطبعة الأولى، مؤسسة الخليج للطباعة، الكويت، ١٩٨٤م، ص ١٩٨٤، نور الدين شعباني: محاضرات في ممالك السودان الغربي، الجزائر (د. ت)، ص٤.

ويضم السودان الغربى: التكرور (١٠)، مملكة غانة (٩)، ومملكة مالى (١٠)، وعلى خميع ومملكة صنغى (١١)، وعلى ذلك يطلق اسم السودان الغربي على جميع الأقاليم الواقعة جنوب الصحراء الكبرى التي انتشر فيها الإسلام، بيد أنه لم ترد في كتابات ابن بطوطة (ت٩٧٥/١٩٧٥م) وابن خلدون (ت٨٠٨ه/ ٢٠٤٢م)، بيل وحتى في كتابات المؤرخين والجغرافيين والرحالة المسلمين الذين سبقوهما بالاهتهام بهذه المنطقة مسمى بلاد السودان الغربي، ولاعند هؤلاء الذين جاءوا بعدهما في القرون الخمسة التالية، لأن هذه العبارة لم تظهر إلا في القرن التاسع عشر الميلادي عندما تم اكتشاف منابع نهري النيل والنيجر، وعرف حينئد أنها نهران منفصلان عن بعضها كل الانفصال وليسا نهرًا واحدًا كها كان يعتقد من قبل، وقد أطلق الأوروبيون اسم « السودان الغربي» على منطقة نهري السنغال والنيجر . (١٢)

(٨) كلمة تكرور ليست الاسم الأصلى للملكة، ولكن أطلق عليها البربر هذا الإسم، وعرف عند الفرنسيين باسم" توكولور". القلقشندي: صبح الأعشى في صناعة الإنشا، الجزء الخامس، المطبعة الأميرية، القاهرة، ١٩١٥م، ص٢٨٦؛

Delafosse, Maurice Haut Sénégal-Niger:édition:Emil la rose

librairie, Paris 1912, P.5.

<sup>(</sup>۹) ابن حوقل: صورة الأرض، مكتبة الحياة، بيروت لبنان،١٩٩٢م، ص٦٤، ٥٥؛ الإدريسى: نزهة المشتاق في إختراق الآفاق، المجلد الأول، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة (د. ت)، ص١٠٨، عبد القادر زبادية: مملكة سنغاى في عهد الأسيقين، الجزائر، (د. ت)، ص١٠٥.

<sup>(</sup>١٠) يحي بوعزيز: تاريخ أفريقيا الشمالية من مطلع ق٦١ إلى ق٢٠، الجزائر،١٩٩٦م، ص٢٨.

<sup>(</sup>۱۱) محمود كعت التنبكتي: تاريخ الفتاش في أخبار البلدان والجيوش وأكابر الناس وذكر وقائع التكرور وعظائم الأمور وتفريق أنساب العبيد من الأحرار، تحقيق/ آدم بومبا، مؤسسة الرسالة، بيروت - لبنان، ۲۰۱۵م، ص۹۱.

<sup>(</sup>۱۲) أحمد صديقى: السودان، بحث منشور في دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة / أحمد الشنتناوى، القاهرة، ۱۹۷۳ م، ج۱۲، ص ۳۳۷-۳۳۸.

وتعد كل من مملكتي مالي وصنغي من أقسام بلاد السودان الغربي، وهما من ضمن أقسام بلاد السودان الكبرى، تلك البلاد التي سهاها الجغرافيون العرب المسلمين ببلاد السودان نسبة لسواد لون سكانها وبشرتهم، ويحد بلاد السودان الكبرى من الشهال الصحراء الكبرى ومن الجنوب الغابات الاستوائية، ومن الشرق البحر الأحمر، ومن الغرب المحيط الأطلسي، وقد قسمت المنطقة إلى سودان شرقى وأوسط وغربي. (١٣)

وبدأت مملكة مالي تظهر كقوة كبرى فى منطقة السودان الغربى منذ بدايات القرن السابع الهجري /الثالث عشر الميلادي حين توسعت وسيطرت على أملاك مملكة غانة، واخضعت الصنغى أيضًا لسيطرتها واستمرت فى الوجود حتى القرن التاسع الهجرى/ الخامس عشر الميلادى. (١٤)

وتعد قبائل الماندينجو (الماندينغ) (۱۰) في مالي من أكثر القبائل تحمسًا للإسلام، وقد تميزت عن غيرها من خلال الدور الكبير الذي نهضت به من أجل توحيد المالك الافريقية داخل مملكة كبرى، حتى تمكن

<sup>(</sup>۱۳) عثمان بناني: السودان الغربي عند ابن بطوطة وابن خلدون، مقال بمجلة دعوة الحق، وزارة الأوقاف والشؤون الاسلامية، المملكة المغربية، العدد ٢٦٩، أبريل١٩٨٨م، ص٥-١٠.

<sup>(</sup>١٤) البكرى: المغرب في ذكر بلاد أفريقية والمغرب، باريس،١٩٦٥م، ص١٩٨٠ الغلقشندي: المصدر السابق، ج٥، ص٢٨٢، ٢٨٣؛ بشار أكرم جميل الملاح: الجيش على عهد إمبراطورية مالي الإسلامية، المجلد الأول، العدد الثاني، المجلة الجزائرية للدراسات الإنسانية، الجزائر،٢٠١٩م، ص٢٤٣؛ أحمد الشكرى: الإسلام والمجتمع المعوداني، المجمع الثقافي، أبوظبي - الإمارت العربية المتحدة،١٩٩٩م، ص٢٤٠.

<sup>(</sup>١٥) الماندينجو: هم من أرقى أجناس أفريقيا، وأكثرهم ذكاءً، وأجدرهم بالاحترام والتقدير، وكانوا أكثر الفئات السكانية في أفريقيا تحمسًا للإسلام. الهادي المبروك الدالي: مملكة مالي الإسلامية وعلاقاتها مع المغرب وليبيا، دار الملتقى للطباعة والنشر، بيروت-لبنان، ٢٠٠١م، ص٢٤.

زعمائها من إقامة مملكة إسلامية عرفت بهالي، ويقال أن كلمة ملى هي تحريف لكلمة ماندنجو، ومعناها المتحدثين بلغة الماندى المحلية، حيث أطلق الفولانيون عليهم اسم مالي، وقد ورد شيء من الاختلاف في كلمة مالي فقد أطلق عليها اسم ملل أو ملي، أما البربر فهي عندهم مل أو مليت، بينها نجد أن المؤرخين العرب اطلقوا عليهم اسم مليل، وبالنسبة نجد أن قبائل الهوسا اطلقت عليهم اسم أو لقب الونجاره (١٦) وفي الواقع أن هذه الأسماء أو المسميات الخاصة بهالى ظهرت نتيجة لاختلاف اللهجات والألسن، وهي كلها أسماء لكيان سياسي قائم تتمثل بمملكة واحدة هي في النهاية مملكة مالى التي استمرت حتى سقوطها (١٧).

ومن أشهر حكام مملكة مالى منسا موسى(٧١٢-٧٣٨هـ/ ١٣١٢-١٣٣٧م) (١٨)، حيث تميز عصره بالازدهار لما امتلكته مالى من

(١٦) أحمد سيد حسين درويش: دور المرأة السياسي والحضاري في دولتي مالي وصنغي، رسالة ماجستير، معهد البحوث والدراسات الأفريقية - جامعة القاهرة،٢٠٠٧م، ص ١٧.

<sup>(</sup>۱۷) القلقشندي: صبح الأعشى، ج٥، ص٢٨٢، ٢٨٣؛ بشار أكرم جميل الملاح: الجيش على عهد امبراطورية مالى الإسلامية، ص٢٤٣.

<sup>(</sup>۱۸) منسا موسى: هو موسى بن أبي بكر بن سالم التكروري ويلقب بالأشرف، وقيل بشرف الدين، أما كلمة منسى فمعناها في لغتهم الملك أو السلطان، ولم يكن منسى موسى عند قبائل المانديك ملكًا يحكم الناس والأرض فحسب، وإنها كان من أولياء الله وهي مكانة دينية رفيعة دخلت إلى قلوب شعوب وقبائل الماندينك الذين كانوا يؤمنون بأن الله قد ألهم موسى القدرة على حكم أكبر إمبراطورية إسلامية سوداء في فترة العصور الوسطى، وامتد حكمه من سنة (٧١٧-٧٣٨هـ/ ١٣١٢ لابار على وصفه ابن خلدون بأنه كان رجلًا صالحًا وملكًا عظيًا له في العدل أخبار توثر عنه، كها ذكره عبد الرحمن السعيدي بأنه صالح عادل لم يكن فيهم مثله في =

وفرة الذهب والاتجار فيه خلال تلك الفترة، مما عاد بأطيب الأثر على الصلات الخارجية لمملكة مالى فى الشرق والغرب، وبالتالى احتلت مملكة مالى انذاك مكانة كبيرة وعظيمة بهاتحويه من مساجد وتوافد التجار المسلمين عليها، وأضحت قبلة للتجارة فى العالم الاسلامى وقتذاك (١٩١)، وبعد وفاة هذا السلطان دخلت مالى فى طور جديد شهدت خلاله الضعف والوهن، اذ تفرقت أراضيها بين ممالك جديدة نشأت حينئذ، وأبرزها مملكة صنغى. (٢٠)

أما مملكة صنغى، فقد أسسها شعب صنغى Songhai، الذى ينسب إلى قبيلة زنجية عرفت بهذا الاسم، وكان لها دور بارز في تاريخ بلاد السودان الغربي، وقامت إمارة صنغى الأولى في إقليم داندى(٢١)، الذى

<sup>=</sup> الصلاح والعدل، وقد كانت رحلة حج منسى موسى من أشهر الرحلات التي قام بها في عهد مملكة مالي، وقد كانت في سنة ٢٤هـ/١٣٢٣م. ابن خلدون: العبر،ج٢، ص٠٠؛ السعيدي: تاريخ السودان، فرنسا، ١٩٨١م، ص٧؛ زليخة عبدالرحمن، أسهاء عبدالهادي: مملكة مالي على عهد منسى موسى، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية العلوم الانسانية والاجتهاعية – جامعة ادار، الجزائر، ٢٠٢٠م، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>١٩) أحمد بلعراف التكنى: إزالة الريب والشك والتفريط فى ذكر المؤلفين من أهل التكرور والصحراء وأهل شنقيط، تحقيق/ الهادى المبروك الدالى، طرابلس- ليبيا، ٢٠٠٠م، ص٤؛

Daniel Chu and Elliott, Skinner, AGlorious Age in Africa, The story of three great Africa Empires, New york, 1965, p.51.

<sup>(</sup>٢٠) عبد القادر زبادية: مملكة سنغاى في عهد الأسيقين، ص٢٤، ٢٥.

<sup>(</sup>٢١) إقليم دندي: حيث يقع جنوب شرق النيجر، ويحتوى على العاصمة التاريخية لمملكة صنغي، وهي كوكو، وكذلك العاصمة السياسية وهي مدينة جاو، وكان هذا الإقليم نقطة تجمع وتمركز لقبائل صنغي عامة. أنظر: السعيدي: تاريخ السودان، ص٣٣، إبراهيم طرخان: دراسات في تاريخ أفريقية الإسلامية قبل عهد الاستعار إمبراطورية صنغي الإسلامية، مجلة كلية الآداب، العدد الثامن، جامعة الرياض السعودية، ١٩٨١م، ص٧.

يقع على نهر النيجر، حيث يعد هذا الإقليم الموطن الأصلي لهذا الشعب، واستقبلت صنغى هجرات بربرية صنهاجية من بربر لمطة والطوارق (٢٢) الذين اندمجوا مع السكان المحليين، بالإضافة إلى استقبالهم لهجرات زنجية من قبائل الماندينجو والفولاني، وهناك من يرى أن أول مملكة منظمة ظهرت في صنغى في القرن الأول الهجري/ السابع الميلادي، واتخذت من مدينة كوكيا (٢٣) عاصمة لها، وكان أول من أسلم من حكامها "زاكسي " Za kossoi في عام ٠٠٠٥/٩، وأطلق عليه في لغة الصنغى " مسلم دام " أي أسلم طوعًا بلا إكراه، وعمل على نشر الإسلام بين الوثنيين بالمملكة، وقد أشرفت هذه المملكة على تجارة القوافل الصحراوية، وتعاقب على حكمها الكثير من الحكام من أشهرهم القوافل الصحراوية، وتعاقب على حكمها الكثير من الحكام من أشهرهم سنى على (ت١٤٩٣/٥١٩) الذي اتسعت في عهده امبراطورية سنى على (ت٤٩٣/٥٩) الذي اتسعت في عهده امبراطورية

(۲۲) الطوارق: هم "مسوفة ينتسبون إلى قبيلة صنهاجة ونسبهم يرفع إلى حمير من بلاد اليمن"، وهم على دين الإسلام، وإتباع السنة الشريفة. أنظر: السعيدي: المصدر السابق، ص ۲۰؛ أحمد مختار العبادي: تاريخ المغرب والأندلس، بيروت- لبنان، ١٩٧٩م، ص ١٦.

<sup>(</sup>٢٣) كوكيا: تقع كوكيا في جزيرة بنتيا في النيجر على بعد ٦٠ ميلًا جنوب مدينة جاو، وهي مدينة قديمة وترتفع على ضفاف نهر النيجر في بلاد صنغي، وهذه المدينة موجودة منذ عهد فرعون مصر (فرعون موسى) ويقال أنه أتى منها فرعون بالسحرة وذلك في جداله مع سيدنا موسى عليه السلام. السعيدي، المصدر السابق، ص٤؛ أحمد بابير الأرواني: جواهر الحسان في أخبار السودان، مخطوطة بمعهد البحوث في العلوم الإنسانية، نيامي – النيجر، رقم١٠٦، ورقة ٢ب.

<sup>(</sup>٢٤) سني علي: سني علي أو شي عال هو السلطان التاسع عشر من سلسلة سلاطين أسرة سني، وهو ابن السلطان سني سلمن دام، وعلى الرغم من قبح سيرة سني علي، وكذلك ظلمه وفجوره، فلا غرو بأنه يعتبر المؤسس الحقيقي لإمبراطورية صنغي، فقد قام بالتوسعات وذاع صيته وصيت إمبراطوريته في بلاد السودان، وكان محاربًا شجاعًا، وكان عهد حملات عسكرية حيث جعل الخدمة العسكرية إلزامية، وقد لقب =

صنغی اتساعا کبیرا، ثم جاء من بعده ملوك الأساکی، الذین حکموا صنغی لمدة قرن( $\Lambda = 1.847 - 1.847 - 1.041$ م)، و کان من أشهرهم أسكیا محمد الأول ( $\Lambda = 1.847 - 1.847 - 1.047$ م) ثم تولی من بعده الکثیر من أفراد أسرته ولم یلبث أن دخلوا فی صراع و نزاع علی العرش حتی مجيء الغزو السعدي الذی قضی نهائیًا علی حکم هذه الأسرة و مملکة صنغی معًا ( $\Lambda = 1.847 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 - 1.047 -$ 

ومن أشهر مدن مملكة صنغى: جاو<sup>(۲۷)</sup> وهي عاصمة سلطنة صنغى أشهر مدن مملكة صنغى العاصمة عن مدينة كوكيا

<sup>=</sup> بلقب "دالي" أي القائد المنصور. أنظر. محمود كعت: تاريخ الفتاش، ص٤٣؛ السعيدي: تاريخ السودان، ص٢٦؛ إبراهيم طرخان: دراسات في تاريخ أفريقية الإسلامية ، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٢٥) أسكيا محمد الأول: هو أبي عبدالله أسكيا محمد بن أبي بكر الطورى أو السنكلي، أخذ السلطة غصبًا من يد أبى بكر داعو بن سنى عام ٩٩٨ه/ ٩٩٣ م وخلال فترة حكمه استطاع ضم عدد كبير من القبائل والمدن بالسودان الغربى، وظل بالحكم إلى أن قام ابنه موسى بعزله عام ٥٩٥ه/ ١٥٩٩ م. السعيدى: المصدر السابق، ص ٧١- ٨١.

<sup>(</sup>٢٦) السعيدى: المصدر السابق، ص٣- ٨؛ حسين سيد عبدالله مراد: مملكة صنغاى، مجلة قراء آت، العدد الثالث عشر، يوليو ٢٠١٣م، ص١٣- ١٩؛ إبراهيم طرخان: الإسلام واللغة العربية في السودان الأوسط والغربي، مجلة جامعة أم درمان الإسلامية، السودان، العدد الثاني، ١٩٦٩م، ص ١٩.

<sup>(</sup>۲۷) جاو: هي العاصمة الأولى لمملكة صنغي، وذلك منذ القرن الخامس الهجري/الحادي عشر الميلادي، وقد جاءت نشأتها قبل نشأة مدينة تنبكت، حيث قال عنها البكري"... وأهلها مسلمون ويحيط بها المشركون....."، وكانت تعرف بعدة مسميات مثل كوكو وكاغ وجاغ، وهي تقع حاليًا بجمهورية مالي على الضفة اليسرى لنهر النيجر على بعد ٤٤٠ كلم من مدينة تنبكت. أنظر. اليعقوبي: تاريخ اليعقوبي، مطبعة ليدن، ١٩٨٣م، ص١٩٤٠ البكري: المغرب، ص١٩٩٠ عبدالقادر زبادية: مملكة سنغاى في عهد الأسقين، ص٢٥.

<sup>(</sup>٢٨) ديفدسون باسيل: أفريقيا القديمة تكتشف من جديد، ترجمة/ نبيل بدر وسعد زغلول، الدار القومية، القاهرة، ١٩٧٢م، ص٥٥.

الواقعة إلى الجنوب منها (۲۹)، وضمت جاو عناصر سكانية عديدة منها قبائل الصنغى، والتى كان موطنها الأصلى يتركز فى المناطق الواقعة على الجزء الشرقى شاطىء نهر النيجر، وأنقسمت إلى قبائل السوركو التى اشتغلت بحرفة الصيد، بالاضافة إلى قبائل جبيبى التي اشتغلت بحرفة الزراعة، بالإضافة إلى قبائل لمطة والطوارق والعناصر السودانية من السكان الأصليين (۳۰)، وجنى (۳۱) التى تأسست في القرن الثالث الهجري / التاسع الميلادى، واشتهرت بتجارتي الملح والذهب (۳۲).

# المبحث الأول:

# تكوين الأسرة

تعد الأسرة من منظور الشرع الإسلامي ضرورة اجتهاعية وثقافية أخلاقية وحياتية، فالفطرة تقتضي علي الإنسان أن يعيش حياته الاجتهاعية في أسرة متحابة ومتعاونة، وتعد الأسرة اللبنة الأولى والأساسية لتواجد المجمعات، لذلك جاء تشريع الإسلام بالزواج نقطة البدء في تكوين الأسرة، وتبدأ الأسرة في التكوين، من خلال الخطبة التي يتبعها الزواج.

<sup>(</sup>۲۹) زمان عبيد وناس: الحياة الاجتهاعية والثقافية في مدينة جاو، مج٣، العدد الرابع، مجلة جامعة كربلاء العلمية-العراق،٢٠٠٦م، ص١٠١.

<sup>(</sup>۳۰) نفس المرجع، ص۱۰۱ – ۱۰۶.

<sup>(</sup>٣١) جني: مدينة عظيمة مباركة ذات سعة، جعل الله في أرضها خلقًا وجبلة، وطبيعة أهلها التراحم والتعاطف والمواساة، وهي سوق عظيم من أسواق المسلمين، وفيها يلتقي التجار من مختلف الأقطار والجهات، وهي جزيرة في الدلتا الوسطى لنهر النيجر، وتقع حاليًا في مملكة مالي إلى الجنوب من مدينة تنبكت. أنظر. الحسن الوزان: وصف أفريقية، الجزء الثاني، تحقيق/ محمد حجى، محمد الخضر، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، ١٩٨٣م،،ص١٦٣٠؛ السعيدي تاريخ السودان، ص١١؛ سينسكي مودي سيسوكو: الصنغي من القرن الثاني عشر إلى القرن السادس عشر، تاريخ أفريقيا العام، مج٤، اليونسكو، باريس – فرنسا، ١٩٨٨م، ص١٩٨٠٢٠.

<sup>(</sup>٣٢) المراكشي: المعجب في تلخيص أُخبار المغرب، مطبعة الاستقامة، القاهرة ١٩٥٩م، ص٤٧.

## ١- مراسم الخطبة والزواج:

يعتبر الزواج هو أساس تكوين الأسرة، باعتباره من أهم النظم الاجتهاعية وأخطرها لما له من تأثير واضح فى المجتمع، وتختلف طبقًا لذلك نظم الزواج فى المجتمعات الانسانية، حيث تتحدد العلاقة بين الرجل والمرأة وفق النظام الاجتهاعي السائد فى كل مجتمع. (٣٣)

وقد كانت التقاليد الوثنية في افرقيا جنوب الصحراء توسع من دائرة الأشخاص الذين يحرم الزواج منهن، إذ لا تكتفي تلك التقاليد بتحريم الزواج بين الأصول والفروع الذين هم على درجة قرابة قريبة بل يمتد التحريم حتى يشمل العشيرة التي تنتمي إليها الأم، وفي هذه الحالة لا يجوز للرجل أن يتزوج من إمرأة تنتمي إلى عشيرة أمه (٣٤).

ولما جاء الإسلام حدد الأمر، فالمحرمات في الإسلام بسبب قرابة النسب جاءت في سياق الآية الكريمة، بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ أَمَّهَ ثَكُمُ وَبَنَا ثُكُمُ وَأَخَوَا تُكُمُ وَعَمَّنَكُمُ وَكَلَتُكُمُ وَاخَوَا تُكُمُ وَعَمَّنَكُمُ وَكَلَتُكُمُ وَبَنَا ثُ الْأُخْتِ وَأُمّهَا ثُكُمُ الَّتِي الْرُضَعَنَكُمُ وَرَبَيْهِ فَي الرَّضَعَنَكُمُ الَّتِي فِي وَأَخَوَا ثُكُم مِّن الرَّضَعَةِ وَأُمّهَا ثُن نِسَآيِكُمُ أَلَّتِي فِي وَأَمّهَا ثَن اللَّهُ اللَّهِ مَن اللَّهُ اللَّهِ وَكُنْ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّه

<sup>(33)</sup> Lewis,R:primitive Society,Routledge&Keganpaul,London 1944, P.105.

<sup>(</sup>٣٤) محمود سلام زناتي: الإسلام والتقاليد القبلية في أفريقيا، بيروت- لبنان ١٩٦٩م، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٣٥) القرآن الكريم: سورة النساء، أية ٢٣.

ولاشك أن البناء الأسرى فى المجتمع الأفريقى تأثر كثيرًا بتعاليم الإسلام ومبادئه، ومن ثم حدث تغيير كبير فى مراسم وطقوس الزواج فى تلك البلدان بعد إنتشار الإسلام فى أفريفيا مقارنة بها كان عليه الحال قبل ذلك. (٣٦)

وكانت مراسم الخطوبة والزواج في مملكتي مالى وصنغى عامة تبدأ بعقد القرآن متمثلًا في الخطبة وعقد القران واعلان القبول، ثم قراءة الفاتحة واعلان القبول، ثم كتابة العقد باحضار الشهود لتوثيقه لتبدأ احتفالات الزواج ممثلة في ليلة الحناء والتي كانت من العادات التي انتقلت اليهم من بلاد الغرب، لينتهى الأمر باقامة حفل الزفاف ومد الوليمة. (٣٧)

بيد أننا لانكاد نجد عند ابن بطوطة في رحلته شيئا يذكر عن العادات والتقاليد الخاصة بالخطوبة والزواج في مجتمع مملكة مالي، أثناء زيارته لها في عهد منسا سليهان(٧٤١-٧٦١ه/١٣٤١-١٣٦٠م) وربيا كان ذلك راجعًا إلى أنه لم يتصادف إقامة حفل للخطوبة أو الزواج في تلك البلاد التي مربها ابن بطوطة في رحلته، ومن المرجح أنه شاهدها ولم يتكلم عنها للتشابه بينها وبين عادات الزواج في بلاد المغرب الإسلامي.

بينها أوضح الحسن الوزان ضربًا من بعض عادات وتقاليد هذا

<sup>(</sup>٣٦) شوقى عطالله الجمل: دور العرب الحضارى فى أفربقيا، مقال ضمن ندوة العرب فى أفريقيا الجذور التاريخية للواقع المعاصر، تحرير/ رؤوف عباس أحمد، كلية الاداب- جامعة القاهرة،١٩٨٧م، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>۳۷) زمان عبيد وناس: الحياة الاجتماعية، ص١١٠

Trimingham, j.s: The influence of Islam upon Africa (London, 1968), p.72-73

<sup>(</sup>۳۸) ابن بطوطة: تحفة النظار في عجائب الأمصار وغرائب الأسفار، القاهرة، ۱۳۲۲ه/ ۱۳۸۰ م. م. ۱۳۲۲ - ۲۵۰.

المجتمع فيها يتعلق بالخطوبة، فنراه عند حديثه عن عادات العرب القاطنين بصحراء السودان الغربي يوضح أنه كان من عادة النساء عندهم قبل الزفاف إلى أزواجهن أن يعمدن إلى تخضيب وجوهن وصدورهن وأذرعهن وأيديهن إلى رؤوس الأصابع بالحناء لأن ذلك كان مستحسناً لديهن، وقد اتخذ العرب المستعجمة هذه العادة عندما انتقلوا للسكن في هذه البلاد الأفريقية، حيث لم تكن معروفة لديهم من قبل، ولكن مع ذلك لم يتبع أهل الحضر وأشراف البلاد هذه العادة، حيث ظلت نساؤهم محتفظات بالبياض الطبيعي، واستخدمن في زينة الخطوبة والزواج في بعض الاحيان عتن لوز العصفة والزعفران لرسم الزينة المستديرة في خدودهن وشكلًا مثلثا بين الحاجبين، وشكل ورقة الزيتون على الذقن، وكان النساء يستحسنونها ويعتبروها عادة أنيقة لأنها تزيد من جمالهن، إلا أن هذه الزينة كانت لا تبقى على أجسامهن اكثر من يوم أو يومين لأنهن لم يكن يستطعن أن يخرجن لمقابلة أقاربهن بهذه الهيئة. (٢٩)

ومماهو جدير بالذكر أن بعض الأسر التي هاجرت إلى تنبكت مثل أسرة أقيت، والتي كان موطنها الأصلى بلدة ماسنة (١٠٠) ثم هاجرت إلى

<sup>(</sup>٣٩) الحسن الوزان: وصف أفريقية، ج١، ص٦٤، ٦٥.

وترمس"، فكان فيه سلطان يقال له (جاجي بن سادي) وله شقيقان مغن و يك، فهات وترمس"، فكان فيه سلطان يقال له (جاجي بن سادي) وله شقيقان مغن و يك، فهات يك عن زوجته فأراد السلطان جاجي الزواج منها فرفضت لأنها تريد الزواج من أخيه مغن، والأخير لا يقدر على شئ خوفًا من أخيه السلطان، إلا أن البعض أوقع بين الأخوين عن طريق الوشاية عند السلطان، وقد ارتحل مغن وفرسانه حتى وصلوا إلى ريوة تسمى ماسنة، وهي في أرض باغن فاري فوجدوا فيه الصنهاجيين، وهي مسكنهم فسكنوا معهم في تلك الربوة. أنظر: السعيدي: تاريخ السودان، ص١٨٥،١٨٤.

بلدة بير (١٤) ومنها إلى تنبكت، حيث أن سبب مهاجرتهم هو عدم رغبته في التزواج من عشائر الفلانيين الذين كانوا يجاورونه في المسكن في ماسنة قبل هجرتهم منها، حيث لم يشأ أن يتزواج أبنائهم منهم، ومن ثم قرروا الهجرة إلى بلاد السودان الغربي حتى استقر بهم الحال في تنبكت. (٢١)

وفى مملكة مالى احتفل الناس بالزواج احتفالًا صاخبًا، وكانت احتفالاتهم تمتاز باستمرارها فترة طويلة بالعناء والرقص مصاحبًا لقرع الطبول (٣٤)، وفي مدينة تنبكت أشار ابن الوزان إلى حشمة النساء اللآتى يتلثمن في هذه المناطق ومحتجبات، باستثناء الجوارى في تنبكت (٤٤) اللآتى

Niane, Djebil:TamsirLe Soudan Occidental au Temps des Grands Empires, XIe-XVIe

siecles. Paris. Presence Africaine, 1975. p.17.

(٤٤) تنبكت: أسس تنبكت الطوارق حوالي عام ٤٩٤ه / ١١٠٠م، واستقروا بها، فهي تقع في نهاية الإنحناء الغربي من نهر النيجر، وكان لموقعها المتميز دور في إذدهارها كمركز تجاري مهم وذلك لمرور الحركة التجارية بها طوال العام، وذلك بسبب ارتفاع أرضها وعدم اجتياح فيضان نهر النيجر لها، وقيل أن كلمة تنبكت تعني "السيدة العجوز"، وقد ذكرها السعيدي بقوله "... ما دنستها عبادة الأوثان، ولا سجد على أديمها قط اغير الرحمن...". أنظر: السعيدي: تاريخ السودان، ص ٢١،٢٠؛ عبدالحميد الهرامة: تنبكتو نافذة على التاريخ والتراث الإسلامي، مجلة الدعوة الإسلامية، العدد الرابع، طرابلس،١٩٨٧م، ص ٢٢٨٠.

<sup>(</sup>٤١) بير: وهي تحمل اسم اخر (ولاتة) معناها (الأرض المرتفعة)، وهو اسم قبيلة مستخدم حتى الآن في شرق السنغال الحالية. الحسن الوزان: وصف إفريقيا، ١٩٨٠م، ص١٦١؛ حسين مؤنس: ابن بطوطه ورحلاته، دارالمعارف، القاهرة، ١٩٨٠م، ص٢٢٦؛ عبدالله سالم محمد بازينة: انتشار الإسلام في أفريقيا جنوب الصحراء، الطبعة الأولي، دار الكتب الوطنية، بنغازي - ليبيا، ٢٠١٠م. ص١٤٧٠.

<sup>(</sup>٤٢) أبوبكر اسماعيل محمد ميقا: أشهر علماء تمبكت وجنى وغاو وأثرهم في ازدهار الحياة العلمية والثقافية في مدن السودان الغربي في القرون الثامن والتاسع والعاشر الهجرية، مجلة الإمام محمد بن سعود الاسلامية، العدد الحادي عشر، محرم ١٤١٥/٥٩٥م، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٤٣) جعفر خلف الله محمد شبو: الحياة الاجتماعية والثقافية والعلمية في دولة مالى الإسلامية في العصور الوسطى بين ٥- ٨ه/١٢- ١٥م، رسالة دكتوراة، كلية الآداب- جامعة أم درمان الإسلامية- السودان، ٢٠٠٨م، ص ١، ٩.

يبيعن الطعام، وكانت مسألة زواج النساء في تنبكت من الأجانب المقيمين في مملكة صنغى أمرًا عاديًا، فقد زوج ملك تنبكت بنتيه لتاجرين من الأجانب المقيمين بالبلاد، (٥٤) وبصفة عامة كان الطابع الاسلامي يغلب على مراسم الزواج في تنبكت. (٢٦)

أما في مملكة صنغى فقد كان هناك بعض الأعراف الاجتهاعية التي سار عليها الناس في أمور الخطوبة والزواج، ففي مملكة صنغى كان والد الفتاة مجبرًا على تقديم تجهيزات واحتياجات بناته، فقد طلب(الفع كعت)(١٤٠) من أسكيا داوود(٢٥١) (١٥٨٩ه / ١٥٤٩ه / ١٥٨٢-١٥٨م) عندما أراد تزويج بناته الأربع أربع زرابي وأربع إماء وأربع كلات وبقية جهازهن (٤٩٠).

وقد كان للأفارقة في مملكة صنغي عادة اعتبرها الحسن الوزان من عاداتهم المستحسنة أن الشاب إذا تعلق بفتاة لا يستطيع أن يتحدث عن الحب أو الفتاة التي يهواها في وجود أبيه أو عمه، ومرد ذلك لتحريهم الحشمة والأمانة في حديثهم واحترام صغيرهم لكبيرهم في أية مناسبة، (٥٠)

<sup>(</sup>٤٥) الحسن الوزان: وصف أفريقيا، ج١، ص١٦١ - ١٦٦.

<sup>(</sup>٤٦) موسى بن أحمد السعدي: زهور البساتين، مخطوطة بمكتبة الهادى المبروك الدالى، ورقة ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤٧) الفع كعت: هو أحد علماء السودان الغربي لاسيما في عهد دولة الصنغاي وهو جد الحاج محمود كعت تاريخ الفتاش، ص٢٦.

<sup>(</sup>٤٨) أسكيا داوود: وتعني كلمة أسكيا السلطان، وهو سلطان دولة الصنغاي في السودان الغربي حكم البلاد للفترة من (٩٥٦هـ ٩٩٠-١٥٤٩ - ١٥٨٢م)، وكانت له اليد الطولى في مجال العمران وتشجيع الثقافة. محمود كعت: المصدر السابق، ص

<sup>(</sup>٤٩) محمود كعت: تاريخ الفتاش ، ص٢٦.

<sup>(</sup>٥٠) الحسن الوزان: وصف أفريقيا ، ج١، ص٨٦.

وذلك من منطلق تأكيد الإسلام على ضرورة عدم الاختلاط بين الرجل والمرأة الأجنبية، حيث حدد خطوطًا حمراء لا يمكن تجاوزها، كما حدد طبيعة العلاقة بين الرجل والمرأة في فترة خطوبتهما. (١٥)

وشهد حفل الزفاف في مملكة صنغي إقامة حفلات الرقص على أنغام طبول التم تام، وهي الموسيقي الشعبية الافريقية، وكان الاحتفال يدوم نحو أسبوع او اكثر، وقد تستمر النسوة في احتفالاتهن أكثر من ذلك، حيث كن يحملن قطعة القهاش الملوثة بالدماء والتي تثبت شرف عائلة الفتاة ويتجولن في الأحياء بالزغاريد. (٢٥)

كما كانت تختلف مراسم الخطبة من منطفة لأخرى داخل مملكة صنغى، ففى مدينة جنى كانت تتم مراسم الزواج بأن يخطب الرجل الفتاة من وليها أو من ينوب عنها، ثم يقدم العريس لعروسه صداقًا يختلف من شخص لاخر طبقا لمقدرته، وقد يقدم المهر في هيئة ذبيحة أو أصناف من الحلى والاطعمة، وتزف العروس لزوجها على حصان مسرج. (٥٣)

وكان الرجال في هذه المجتمعات يسعون إلى تقوية علاقتهم بأقارب زوجاتهم، إذ تنطوي تلك العلاقة على حقوق والتزامات متبادلة، وكلما زاد الرجل من عدد زوجاته اتسعت شبكة العلاقات، والتي ستؤدي بالتالي إلى تقوية مركزه الاجتماعي، وصيانة حياته أمام أي اعتداء خارجي،

<sup>(</sup>٥١) البستي: صحيح أبن حبان، الجزء العاشر، بيروت- لبنان،١٩٩٣م، ص ٤٣٦؛ النيسابوري: المستدرك على الصحيحين، الجزء الأول، بيروت- لبنان،١٩٩٠م، ص ١٩٧٠.

<sup>(</sup>٥٢) نعيم قداح: أفريقيا الغربية في ظل الإسلام، دمشق- سوريا،١٩٦٠م، ص ١٨١،

<sup>(</sup>٥٣) الطرابلسى: يبعث برسالة إلى أحمد بابا التنبكتي، مخطوطة بمكتبة الهادى المبروك الدالى، ورقة ١؛ مجهول: نبذة من تاريخ جنى، مخطوط بمكتبة الهادى المبروك الدالى، ورقة ٧.

إذ يستطيع طلب المساعدة من أولئك الأقارب متى شاء. (٤٥)

وكان للمرأة في بعض المجتمعات السودانية في هذه المناطق الحق في طلب الطلاق إذا شعرت أنها لا تتساوى مع بقية زوجات زوجها، وهذا الحق كان يجعل الرجل مراعيًا لحقوق زوجاته دائمًا، فللمرأة حق مساوي للرجل في إنهاء الزواج. (٥٥)

## ٢- الاحتفال بالمولود الجديد:

كانت تبدأ مرحلة الترحيب بحلول الطفل المولود على العائلة مبكرًا منذ الاعتناء بالأم الحامل، وقد فرضت المجتمعات السودانية عمومًا على المرأة الحامل العناية بنفسها وهملها، ورعايتها لضهان سلامتها وسلامة جنينها، وكانت عملية الولادة تتم على أيدي النساء الكبيرات السن، في حين يقمن الأخريات بقراءة آيات من القرآن الكريم والدعاء لها بالتيسيير في عملية الولادة، وفي مالى وبعد الوضع بسلام كان يتم التضحية بشاة أو بها يتيسر لدى العائلة تقربًا للله تعالى وابتهاجًا بسلامة الأم والمولود وختانه. (٥٧)

ونجد في كتاب تاريخ السودان للسعيدي، وفي معرض حديثه عن

<sup>(</sup>٥٤) محمود سلام زناتي: تعدد الزوجات لدى الشعوب السودانية، دار المعارف، القاهرة،١٩٦٣م، ص١٩٦٠.

<sup>(</sup>٥٥) محمود سلام زناتي: الإسلام والتقاليد القبلية في أفريقيا، ص٧٧.

<sup>(</sup>٥٦) الإدريسي: صفة المغرب وأرض السودان ومصر والأندلس، مأخوذة من كتاب نزهة المشتاق في أختراق الأفاق، مطبعة بريل، ليدن،١٩٦٨م، ص ١٣.

<sup>(</sup>٥٧) جعفر خلف الله محمد شبو: الحياة الاجتهاعية والثقافية والعلمية في دولة مالي الاسلامية، ص١٠٩.

مملكة صنغى، أنه فى أثناء ولادة محمد بن محمود بن عمر ابن أقيت (٥٨) تم الاحتفال بقدوم المولود، حيث قام أهل المدينة بالتجمع والذهاب إلى منزل المولود الجديد بعد أن جمعوا مبلغًا من المال يقدر بحوالى ألف مثقال ذهب وذلك على سبيل تقديمها للمولود الجديد، وهو مايعبر عن الفرحة بقدوم المولود الجديد.

وفى جاو عاصمة صنغى كان يتم الاحتفال بالمولود الجديد من خلال دعوة الأقارب وعمل الحلوى المعروفة عند أهل صنغى، فضلًا عن ذبح العقيقة المعدة لذلك، ويتم خلالها دعوة بعض الخطباء وعلماء المساجد القريبة للتعبير عن الفرحة بالمولود الجديد، وتستمر تلك الاحتفالات حتى منتصف الليل.(١٠)

أما عن تسمية المولود في صنغي، فكان كثيرًا مايطلق الاسم الواحد على أكثر من شقيق من الاخوات داخل الأسرة الواحدة، مثلها حدث مع أسكيا الحاج محمد بن أبي بكر الذي كان له كان له الكثير من الأولاد ذكورًا واناتًا، وبالنسبة للأولاد فقد تسمى الكثير منهم بنفس الاسم مثل أسكيا موسى، موسى ينبل، كرى فرم موسى. (١٦)

وفيها يخص ختان الأولاد، فقد احتفل الأفارقة المسلمون في مالي

<sup>(</sup>٥٨) كان هذا الرجل قاضيًا لتنبكت، وكان ذا فهم ثاقب وذهن صاف، وتولى القضاء بتنبكت بعد ابيه، فنال الرئاسة ووجاهة الدنيا حتى وفاته عام ١٥٦٦/٥٩٧٣م. أحمد بابا التنبكتي: نيل الابتهاج بتطريز الديباج، تحقيق/ عبدالحميد عبدالله الهرامة، طرابلس - ليبيا،١٩٨٩م، ص ٥٩٧٠.

<sup>(</sup>٥٩) السعيدى: تاريخ السودان، ص٣٤.

<sup>(</sup>٦٠) زمان عبيد وناس: الحياة الاجتماعية، ص١١٠.

<sup>(</sup>٦١) السعيدى: تاريخ السودان، ص١٣٣.

وصنغى احتفالًا شيقًا، وعادة ما كان الختان فى سن العاشرة، وقام بهذه العملية شخص يسمى الحداد أو القصاص، ثم تقرع طبول التام تم، وتعلو أصوات الفرح بين المدعوين، حيث كان الختان فى نظرهم دلالة على بدء مرحلة الشباب. (٦٢)

كما حرصت الأسرة في صنغى على الاحتفال بيوم الختان من خلال ذبح العقيقة وتقديم الأطعمة، وكان يتم تقديم الهدايا لاسرة الطفل، واختتن الأولاد بعد نهاية الاسبوع الأول من الأولاد، ومنهم من اختتن بعد مضى أربعين يومًا من ولادته، ومنهم من يختتن في عمر الخامسة أو السادسة، وعندما يختتن الطفل يوضع العضو في صفار البيض حتى يلتئم الجرح بسرعة. (١٣)

أما بالنسبة لحضانة الأبناء في حالة الطلاق، فانه بحسب طبيعة المذهب المالكي السائد في بلاد السودان الغربى فإنه كان للأم الحق في حضانة أولادها اذا طلقت حتى احتلام الذكر ونكاح الأنثى والدخول بها، بشرط أن لا تتزوج الأم وإلا انتقلت الحضانة إلى غيرها من ذوي الرحم (الجدة والخالة)، وفي حالة عدم وجود أحد منهن يؤول هذا الحق إلى القريبات من جهة الأب (الأخوات والعمات) وفيما يخص النفقات على الأولاد، فإن الشريعة الإسلامية ألزمت الأب بهذا الأم. (١٤)

<sup>(</sup>٦٢) نعيم قداح: أفريقيا الغربية، ص١١٤.

<sup>(</sup>٦٣) كرم الصاوى باز: البيت والعائلة السنغائية زمن الاسكيين،٩٩٥ه/ ١٠٠٠م، بحث ضمن ندوة المجتمعات الافريقية تطورها التاريخي ودورها الحضاري حتى مطلع القرن الحادى والعشرين، معهد البحوث والدراسات الأفريقية - جامعة القاهرة، ٥٠٠٥م، ص٢٤.

<sup>(</sup>٦٤) محمد شمس الحق العظيم أبادي: عون المعبود على سنن أبي داود، الجزء السادس، بروت- لبنان، ١٤١٥ه/١٩٩٥م، ص٢٦٧.

وفيها يخص تعليم الأطفال، فقد حرص أهل مملكة مالى على التعلم الديني وتثقيف الأطفال وتنبيههم إلى أمور دينهم التي يأتي في مقدمتها قراءة وحفظ القرآن الكريم، والتي وصلت لدرجة وضع القيود في أرجل الأطفال حتى يكملوا الحفظ، وقد أشار ابن بطوطة إلى ذلك الأمر خلال زيارته لمنزل قاضي دولة مالي الإسلامية. (٥٥)

كما التحق أولئك الأطفال بالكتاب لحفظ القران الكريم لتلقى تعاليم الإسلام كطاعة الوالدين وعدم عصيانهم، ويشير المؤرخ السوداني محمود كعت إلى طاعة أولاد الأسكيا داوود لوالدهم حينها جمعهم استشارهم حول عتق عبيده السبعة والعشرين الذين حصل عليهم، فأبدوا جميعهم طاعتهم له في كل مايفعله. (١٦)

بيد أن تعلم الأطفال لم يحل دون عملهم، فكان الصبي منهم يرعى ماشيته خلال النهار، وبعد رجوعه إلى بيته في المساء يأخذ لوحه ويذهب ليتعلم، وكان على كل صبي أن يجمع الحطب يوميًا ليوقد النار، وعلى ضوئها يتلقى دروسه (٦٧).

كما حرصت بعض العائلات فى مدينة جاو على الابتهاج والاحتفال عند انهاء اطفالهم لمرحلة دراسيه ما، إلا أن ذلك لم يظهر بوضوح مميز بين ابناء الطبقات الميسورة الحال والمثقففة، حيث كان

<sup>(</sup>٦٥) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٢، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٦٦) محمود كعت، تاريخ الفتاش، ص٢١٥؛ نعيم قداح: أفريقيا الغربية في ظل الإسلام، ص١٤٤.

<sup>(</sup>٦٧) التونسي: تشحيذ الأذهان بسيرة بلاد العرب والسودان، تحقيق/ خليل محمود عساكر ومصطفى محمد مسعد، الدار المصرية للتأليف والترجمة والنشر، القاهرة،١٩٦٥م، ص٢٨٠.

يتجمع الأطفال في الدرس للاحتفال بحضور المعلم وذويهم، (١٨) وهذا يظهر الفوارق الطبقية في تربية وتعليم الأطفال في الأسر في مالى وصنغى وفق معيار الثروة والسلطة والثقافة.

## المبحث الثاني:

### المسكن

بعد وصول المسلمين إلى السودان الغربي حدث تغيير كبير في أنهاط البناء، فبعد أن كان المنزل مصنوع من القش والأعشاب والقصب المطلي بأحشاء الأبقار (٢٩)، أصبحت بعد ذلك تبنى بالطين (٢٠٠)، كها أن ذلك التغيير في أنهاط البناء تفاوت بين الريف والمدينة في مالى، فالدور في الأرياف كانت بسيطة دون أسوار وأغلبها مبني من الطين كمساكن مدينة تنبكت في بداية تأسيسها والتي كانت على شكل أكواخ مستديرة مبنية بأوتاد محاطة بالطين ولها سقف بالتبن (٢١)، ويوجد فناء أو زريبة أمام الدار لغرض إيواء الحيوانات فيها (٢٢)، ويبدو أن الحجارة أو اللبن أو الطين المستخدمين في البناء لم يكن في متناول الجميع (٣٢)، وبالتالي وجدت الفوارق الطبقية في المساكن كنوع من التفاوت في الحياة الاجتماعية الخاصة.

<sup>(</sup>٦٨) زمان عبيد وناس: الحياة الاجتماعية، ص١١٠.

<sup>(</sup>٦٩) القزويني: آثار البلاد وأخبار العباد، بيروت- لبنان،١٩٦٠م، ص٣٩؛ أكرم بشار جميل: أثر الحضارة العربية الإسلامية في مجتمع السودان الغربي، كلية الآداب- جامعة الموصل،٢٠٠٩م، ص١٦.

<sup>(</sup>٧٠) أكرم بشار جميل: المرجع السابق، ص١٦.

<sup>(</sup>٧١) الحسن الوزان: وصف أفريقيا، ج٢، ص١٦٣؛ نعيم قداح: أفريقيا الغربية في ظل الإسلام؛ ص١٦٦؛ أكرم بشار جميل: أثر الحضارة العربية الإسلامية، ص١٧.

<sup>(</sup>٧٢) عبد القادر زبادية: عملكة سنغاى في عهد الأسيقين، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٧٣) الحسن الوزان: وصف أفريقية، ج٢، ص١٦٣؛ نعيم قداح: المرجع السابق؛ أكرم بشار: المرجع السابق.

ومن الجدير بالذكر أنه ساهم وصول العديد من الخبرات الهندسية والفنية القادمة إلى السودان الغربي وخصوصًا في مملكة مالي في تطوير طرز البناء، لاسيها بعد وصول مهندس أندلسي- الأصل يسمى أبو إسحاق الساحلي الملقب بالطويجن (٤٠٠) إلى دولة مالي الإسلامية قادمًا مع السلطان موسى بن أبي بكر التكروري بعد عودته من أداء فريضة الحج سنة موسى بن أبي بكر التكروري بعد عودته من أداء فريضة تنبكت عمل على بناء قبة رائعة للسلطان في مدينة تنبكت تعجب من أمر بناءها السلطان لأنه لم يكن في دولتهم من يجيد البناء مثلها (٥٠٠).

كما تطور بناء المساكن في مملكة صنغى أيضًا، حيث كانوا في بداية أمرهم يبنون مساكنهم من أغصان الشجر وجلود الإبل على هيئة خيام، ثم تطور البناء فأصبح بالأحجار والطين والخشب العريض الطويل (٧٦)، ولكنها على كل الأحوال كانت أدنى مرتبة مما كانت عليه المساكن في مدينة تنكت. (٧٧)

وقد كانت حوائط البيوت في تلك البلدان مزينة ببعض التحف كأنياب الفيلة وبيض النعام وريشه أو آيات القرآن الكريم، أما عند مدخل البيت فكانت تعلق حدوة حصان أو رسم كف رجل، أو يوضع خطان

<sup>(</sup>٧٤) أبو إسحاق الساحلي: هو أبو إسحاق الساحلي، مهندس معهاري وأديب من بلاد غرناطة خرج من الأندلس في القرن الثامن الهجري/الرابع عشر الميلادي تجاه المشرق لتأدية فريضة الحج، وقد التقى خلالها بالسلطان منسا موسى سلطان دولة مالي والذي دعاه إلى بلاده فقبل دعوته ليشارك في النهضة العمرانية هناك وذاع صيته في السودان الغربي لما أدخله من إبداعات معهارية، وبقي هناك إلى أن توفى بمدينة تنبكت ودُفن فيها. السلاوي:الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، الجزء الثالث، تحقيق/ جعفر الناصرى، محمد الناصرى، دار الكتاب، الدار البيضاء – المغرب، ١٩٥٤م، ص ١٥٢ – ١٥٣.

<sup>(</sup>٧٥) السلاوي: الاستقصا، ج٣، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٧٦) كرم الصاوى باز:البيت والعائلة السنغائية زمن الأسكيين، ص ٤٣.

<sup>(</sup>۷۷) الحسن الوزان: وصف أفريقيا، ج٢، ص١٧١.

من القطران عند المدخل اتقاء لشر العين. (٧٨)

كما كان لريش النعام رواج كبير في مملكة صنغى على وجه الخصوص، حيث كان عليه إقبال كبير في الأسواق، واستخدم في حشو الأرائك والمخاد في البيوت، كما كانت تتخذ منه الأسر الموسرة مراوح للتهوية. (٧٩)

### المبحث الثالث:

### الملابس والأزياء

يكاد يكون من المسلم به أن لكل ديانة أثر على حياة المجتمع الذي تظهر فيه، وهذا الأثر يشمل كافة نواحي الحياة وكل ما يتعلق بالإنسان ومنها الملبس والزى، فمثلها كانت ظاهرة التعري سائدة بين الوثنيين في بلاد السودان قبل الإسلام، أثر الإسلام بشكل كبير في تحول شكل الملابس، فبعد العري الكامل للجسم في معظم أجزاء السودان (١٠٠٠)، صار الفرد يستر عورته بأي شيء مع البدايات الأولى لوصول الإسلام المنطقة (١٠١٠)، ومع انتشار الإسلام بشكل منظم بدأ السكان الأفارقة بارتداء الملابس المصنوعة من الجلد (٢٠٠١)، والتي كانوا يرتدونها على شكل مآزر في الشتاء (٢٠٠٠)،

<sup>(</sup>۷۸) السعیدی: تاریخ السودان، ص۲۰۶،۲۰۶.

<sup>(</sup>٧٩) عبدالقادر زبادية: مملكة سنغاى في عهد الأسبقين، ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>۸۰) ابن الفقیه: مختصر کتاب البلدان، لیدن،۱۸۸۵م، ص۷۸.

<sup>(</sup>٨١) الحميري: الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق/ إحسان عباس، مكتبة لبنان، بيروت- لبنان، ١٩٨٤م، ص ٢٩٩٠ أكرم بشار جميل: أثر الحضارة العربية الإسلامية في مجتمع السودان الغربي، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٨٢) أكرم بشار جميل: المرجع السابق، ص٩.

<sup>(</sup>٨٣) الحسن الوزان: وصف افريقية، ج٢، ص١٧٦.

وقد كان للتقسيم الطبقي في مالي أثره الواضح على نوعية الملابس، حيث انقسم أهل مالي إلى ثلاث طبقات اجتماعية مميزة، وكانت الطبقة الأولى تشمل الطبقة الحاكمة فلهم زي معين، حيث كان الملك يلبس سراويل نصفية لايجرؤ على لبسها أحد غيره، وهي من مميزات الملك القائم بالحكم (١٨)

ويمتاز الملك بأنه كان يرخى له عذبة بين يديه، ومن ثم كان الملك عيزًا عن بقية افراد الشعب في ملابسه وازيائه (٨٥٠).

بينها كانت الطبقة الثانية تتمثل في طبقة الفرسان، وكانت الفروسية تفرض عليهم زي معين، حيث أن الفارس كانت يلبس اساور من ذهب، والفارس المميز كان يلبس أطواقًا من ذهب وخلاخل تميزه عن أقرانه، وسراويل واسعة من أعلى وضيقة الساقين. (٨٦)

وتمثلت الطبقة الكبرى من المجتمع في طبقة عامة الشعب، وكانت ملابسها تشبه الزى العربي المغربي، وهي عائم تحنك مثل العرب، وجباب ودراريع، وقياش لونه أبيض مصنوع من القطن، وعرفت عندهم باسم الكميصا(٨٠٠)، ومن خلال مشاهدات ابن بطوطة للملابس في مالي يتضح أنهم كانوا يلبسون الثوب الأبيض الجميل يوم الجمعة، ولوكان أحدهم لم يملك إلا قميص واحد كان يقوم بغسله وتنظيفه لأداء صلاة الجمعة. (٨٨)

<sup>(</sup>٨٤) نفس المصدر، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٨٥) الهادي المروك الدالى: مملكة مالي، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٨٦) الهادي المبروك الدالي: مملكة مالي، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٨٧) نفس المرجع والصفحة.

<sup>(</sup>۸۸) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج۲، ص٤٤٢؛ محمد فتحى عبدالعزيز هويدى: ابن بطوطة في بلاد السودان (۷۳۱-۱۳۵۳ - ۱۳۵۳ م)، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 4۲۰۲، ص٢٠١٧.

وفى عصر الماليك ( ٦٤٨ – ٩٢٣ ه / ١٢٥٠ – ١٥١٥ م ) كان للعلاقات بين مصر ومملكتي مالي وصنغي دور كبير في انتقال المنسوجات الجميلة إلى متناول سكان دولة مالي ومن ثمّ الصنغاي  $^{(\Lambda \Lambda)}$ ، ويشير العمري إلى أن حجاج مالي الذين قدموا مع منسا موسى تهافتوا على شراء الملابس المصرية حتى أن الثياب المعروضة لم تكف لتلبية طلبات المشترين، مما أدى إلى إرتفاع ثمن الثياب المصرية خمسة أضعاف  $^{(\Lambda \Lambda)}$ .

وفي تنبكت كان السكان يرتدون الملابس القطنية، ومن ثم كثرت بها محلات نساجي القطن، وكانت تصل إلى تنبكت أيضًا الملابس الأوروبية التي حملها إلى تلك المناطق تجار البربر، وكانت نساء المدينة يرتدين الحجاب باستثناء الجواري (٩١)، كما كان أهل تادمكة (٩٢) يجلبون مضر الثياب الحسنة. (٩٣)

وكان اللثام منتشرًا في بعض مناطق بلاد السودان الغربي عامة لاسيا في مالي خاصة بعد وصول الطوارق إلى بلاد السودان، إذ يذكر ابن بطوطة، أن أكثر سكان مدينة تنبكت هم من قبيلة مسوفة والذين من

<sup>(</sup>٨٩) محمد محمد أمين: علاقات دولتي مالي وسنغاي بمصر في عصر سلاطين الماليك، بحث منشور في مجلة الدراسات الأفريقية، العدد الرابع، القاهرة،١٩٧٥م، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٩٠) عبد القادر زبادية: مملكة سنغاى في عهد الأسيقين، ص١٣٢؛ أكرم بشار جميل: أثر الخضارة العربية الإسلامية في مجتمع السودان الغربي، ص١٢.

<sup>(</sup>٩١) الحسن الوزان: وصف أفريقيا، ج٢، ص١٦٥، ١٦٦.

<sup>(</sup>٩٢) تادمكة: هي مدينة كبيرة واسعة تقع في بلاد السودان الغربي، وهي شبية الشكل بمكة المكرمة ببلاد الحجاز، وتعني كلمة "تاد" هيئة أي هيئة مكة. الحميري: الروض المعطار، ص١٢٨.

<sup>(</sup>٩٣) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٢، ص ٢٤٩.

عادتهم لبس اللثام (٩٤)، كما تلثم سكان جني بلثام كبير مصنوع من القطن يغطون به حتى رأسهم، وكان الأئمة والفقهاء يتلثمون بلثام أبيض. (٩٥)

وقد اهتمت المرأة في مملكة مالى بالحلى والزينة، وكانت النساء تضع على رؤوسهن العصائب المصنوعة من الذهب والفضة خاصة أثناء الاحتفال بعيدى الفطر والاضحى (٩٦)، واستخدمت المراة في مالى الحناء في الزينة وفي الخضاب. (٩٧)

وفي مملكة صنغي كان للعامل المادي دور كبير في التمييز بين ملابس الأسر، إذ كان أبناء الاسر الغنية يلبسون أكثر من جلباب واحد ويتفننون في زركشتها، وغالبًا ما تكون مصنوعة من أقمشة ناعمة جدًا بيضاء أو سوداء اللون، أماالطبقات الفقيرة في بلاد صنغي فكانوا يرتدون في بعض الأحيان قمصان ممزقة، وفي الغالب كانوا يكتفون بلبس جبة واحدة وبرنس، وكان بعض أطفالهم الصغار يمشون عراة، أما الكبار وبفضل الإسلام فقد اجتازوا مرحلة العري، وبدءوا يرتدون الملابس كل حسب قدرته، إلا أنه عامة كان أبناء الأسر الفقيرة في صنغي يلبسون ثيابًا خشنة. (٩٨)

وفى مملكة صنغى أيضًا كانت النسوة ولاسيها أيام الأعياد، يتزين بودع يلصقنه في رؤوسهن وصدورهن وبأقرطة عريضة يضعنها في آذانهن وبخلاخل يضعنها في أرجلهن، كها كن أيضا يتحلين بقطع أخرى خفيفة

<sup>(</sup>٩٤) نفس المصدر والجزء، ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٩٥) الحسن الوزان: المصدر السابق، ج٢، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٩٦)عبدالله عبدالرازق إبراهيم: دور تنبكتو الجغرافي والاقتصادى في التجارة الصحراوية، بحث ضمن ندوة المؤتمر الدولي للإسلام في أفريقيا، نوفمبر٢٠٠٦م، ص ٩.

<sup>(</sup>٩٧) ابن فضل الله العمرى: مسالك الابصار، ص١١٢.

<sup>(</sup>٩٨) عبد القادر زبادية: مملكة سنغاى في عهد الأسيقين، ص١٣٢؛ أكرم بشار جميل: أثر الخضارة العربية الإسلامية في مجتمع السودان الغربي، ص١٢.

مستديرة أو مربعة في صدورهن، وهي غالبًا ما تكون مصنوعة من الزجاج أو النحاس، وكانت عادة وضع حلقة في طرف أحد المنخرين شائعة بين الحرائر من النساء في صنغي، (٩٩) وهكذا اختلفت الملابس والأزياء في صنغي بحسب مقدار الثروة ونوعية الطبقات الاجتماعية كنوع من التفاوت في الحياة الاجتماعية الخاصة بين الأسر.

وكانت الحلى التي تحمل إلى بلاد صنغى في عهد الأساكى تصنع من النحاس أو الفضة المشوبة بالذهب، وبعضها الأخر كان يصنع من الذهب الخالص المطعمة بالعقيق أو حبات الزجاج الملون، وكان التجار يجنون من وراء بيعها للنساء ثروات طائلة.(١٠٠)

ويتضح ذلك من اهتهام بعض كتب الفقه بزينة المراة، ففي باب أحكام الرضاع من مختصر خليل ابن إسحاق المالكي أن من حق المرأة عند التزيين ترك استخدام الكحل إذا أحدث لها ضررًا وكذلك الدهن والحناء (١٠١) التي كانت تستخرج من شجر يسمى تادموت (١٠٢)، وفي هذا الصدد استخدم الكحل للتزيين عند النساء وللمعالجة عند الرجل (١٠٣)

أما فيها يخص الأحذية، فقد اتخذت من جلد الماعز المدبوغة دباغة

<sup>(</sup>٩٩) عبد القادر زبادية: المرجع السابق، ص١٢٦؛ أكرم بشار جميل: المرجع السابق، ص١٣٦.

<sup>(</sup>١٠٠) عبد القادر زبادية: المرجع السابق، ص٣٢٣، ٣٢٤.

<sup>(</sup>۱۰۱) خليل بن إسحاق المالكي: مختصر خليل، تحقيق/ طاهر أحمد الزواووي، دار المدى الإسلامي، ليبيا، ٢٠٠٤م، ص١٣٤.

<sup>(</sup>١٠٢) ابن فضل الله العمرى: مسالك الابصار، ص١١٢.

<sup>(</sup>۱۰۳) مجهول: مكتوب في آداب الطعام والرقى، مخطوط رقم ۱۰۳۱، فهرست مخطوطات ماحيدره، ج۱، ص٥٥، ٥٥٠.

عجيبة، وتباينت أحذية الرجال واختلفت أنواعها وأشهرها البلغة، وكانت أحذية النساء في صنغى مميزة عن أحذية الرجال، فحذاء المراة كان ناعم أملس تضاف له قطعة جلدية في مؤخرته لستر القدم، وهي نوعان الأول يسمى (التلة) وهو خاص بالطبقة الثرية، والآخر يسمى (السلبى) وهو نوع صلب خاص بالمرأة البدوية والقبلية. (١٠٤)

ولم تقتصر الزينة على المرأة فقط، فقد كان الرجال في صنغى يحرصون على قص شعورهم في اشكال مختلفة من القصات مثل قصة كوربوتوريرين وقصة ديكوتي، وقصة الدازي، وقصة المانكا، وقصة البونو، وقصة النويو، وقصة ودين دبيتي، وهي كلها أشكال مختلفة من حلاقة شعر الرجال(١٠٠٠)، كما استعمل الرجال الخواتم والسلاسل وتقلدوا الأسلحة والخناجر وتطيبوا بالعطور العشبية والزيتية، وحرقوا أنواعًا من البخور كالعود، وقلدوا المغاربة في اتخاذ أواني البخور ومواقده.(١٠٦)

النام النام النام النام النام الم

<sup>(</sup>١٠٤) أبو حامد الاندلسى الغرناطى: تحفة الألباب ونخبة الاعجاب، ألمانيا،١٩٩٤م، ص٤٤ محمد الغربى: بداية الحكم المغربي في السودان الغربي، العراق،١٩٨٢م، ص٥٠٠٠.

<sup>(</sup>١٠٥) كرم الصاوى باز: البيت والعائلة السنغائية، ص٣٠؛ محمد الغربي: بداية الحكم المغربي في السودان الغربي، ص٠٦١، ٢١١؛

Dupuis(Y): Les Industries et Praipales Professions des Halitants de la Reglion de Toumbouctou, Paris1921,P.130.

<sup>(</sup>١٠٦) محمد الغربي: المرجع السابق، ص ٦١٢.

## المبحث الرابع:

## الأطعمة والأشربة.

شمل تأثير الإسلام جميع الجوانب في بلاد السودان الغربي، وكان لابد من تأثر المأكل والمشرب بذلك، وجلب المسلمون القادمون إلى بلاد السودان كل ما يتعلق بحياتهم اليومية والمعيشية (١٠٠٠)، فتأثرت تلك الشعوب بالإسلام في آداب الطعام والشراب بدءًا من طريقة تحضيره في مكان نظيف وملائم، واستخدام الأدوات النظيفة وكيفية الجلوس على المائدة والبسملة في أول الاكل والحمد في آخره. (١٠٠٠)

وقد كان الطعام الذي تتناوله الشعوب في بلاد السودان الغربي في أكثر مدنهم يمتاز بالبساطة وسهولة التحضير، إلا أنهم في نفس الوقت كانوا يبدون عناية كبيرة بها يأكلونه (۱۰۹) ولعب العامل المادي دور في تحديد نوع وكمية الطعام، ففي المدن مثل المدن والريف كان شائعًا بين السكان الاعتهاد على منتجات الماشية وخصوصًا اللحوم والألبان من الأغنام والماعز (۱۱۱)، بالاضافة إلى الذرة والدخن (۱۱۱)، والأرز الذي كان يزرع في بلاد السودان الغربي منذ القرن الأول الميلادي، وعرف باسم (أوريزا غلابريها)، وزرع خاصة في منطقة جنى والقرى التي

<sup>(</sup>١٠٧) أكرم بشار جميل: أثر الحضارة العربية الإسلامية في مجتمع السودان الغربي، ص١٥.

<sup>(</sup>١٠٨) بشار أكرم الملاح: التحولات التي أحدثها الاسلام في المجتمع الأفريقي، الأردن،٢٠١٣م، ص١٢٩.

<sup>(</sup>١٠٩) عبد الرحمن السعيدي: تاريخ السودان، ص٩٢.

<sup>(</sup>١١٠) ابن حوقل: صورة الأرض، ص٩٨.

<sup>(</sup>١١١) الدخن: هو جنس من الحبوب. ينظر: الغساني: المعتمد في الأدوية المفردة، دار المعرفة، بيروت- لبنان، ١٩٨٢م، ص١٥٥، ١٥٢.

حولها(۱۱۲)، والعصيدة التي تُصنع من شيء يشبه القلقاس يسمى القافي وهي مفضلة عندهم(۱۱۳)، والكسكسو، المكون من سميذ القمح أوالشعير أو الذرة مع اللحم(۱۱۲)، وكان يعد من الوجبات الرئيسية في علكة مالى(۱۱۵)، بالاضافة إلى استهلاكهم للحوم والأساك المستخرجة من الأنهار والبحرات والمصايد.(۱۱۲)

كما نجد من الأطعمة في مالى أيضًا البطيخ الأخضر، والأجاس والتفاح والخوخ والمشمشس، والتمر الذي يطبخونه والبقوليات كالفول الذي يقلونه ونحوه، والغرتي وهو ثمر كالأجاس شديد الحلاوة، ويطيب لسود البشرة مضرب بذوى البشرة البيضاء، ويستخرجون من عظمه المدقوق زيت لهم فيه منافع، ويستخدمونه في القلى والإنارة، (١١٧) ومن أطعمتهم أيضًا الفوني الذي يصنع من العصيدة والكسكسو ودقيق اللويا. (١١٨)

كما أن سكان مدينة تنبكت اعتمدوا في شرابهم على ما يسمى

<sup>(</sup>۱۱۲) جبريل ت. نياني: مالى والتوسع الثاني للماندنج، مج٤، اليونسكو،١٩٩٧م، ص١٠٢).

<sup>(</sup>١١٣) ابن بطوطة، تحفة النظار، ج٢، ص٢٣٧.

<sup>(</sup>١١٤) نفس المصدر والجزء، ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>١١٥) الهادي مبروك الدالي: مملكة مالي الإسلامية وعلاقاتها مع المغرب وليبيا، ص٦٨، ويرى الباحث أن هذه الأكلة ربها كانت من المؤثرات المغربية في الأطعمة والتي تسربت مع الهجرات المغربية إلى بلاد السودان الغربي، كها تسربت إلى مصر في العصر الفاطمي.

<sup>(</sup>١١٦) الادريسي: نزهة المشتاق، ج١، ص١٨ - ٢٠.

<sup>(</sup>١١٧) ابن بطوطة: تحفة النظار ، ج٢، ص٢٣٥.

<sup>(</sup>١١٨) نفس المصدر والجزء، ص٢٣٦.

بالدقنو المتكون من ماء فيه جريش الذرة ومخلوط بالعسل أو اللبن (١١٩)، واشتهرت في هذا الخصوص بقيام اعداد نساء مالي أطيب الطعام، وكن يستخدمن السمن في اعداد الطعام (١٢٠).

وفى مملكة صنغى تم إدخال شراب الزبيب إلى بـ الاد السودان و الاسيها أثناء حكم المغاربة للصنغي (۱۲۱)، و كانوا يشربون لبن الماعز ويعتمدون عليه كطعام وشراب، حيث كان اللبن المتحصل عليه من ماعز واحد يسقى خمسة عشر شخص، ويتبقى منه مايتم به صناعة الزبد. (۱۲۲)

ومن طعام الأسر الفقيرة في مملكة صنغى كذلك الزيت المستخرج من شجرة الريكان، ويستخدمونه بديلًا عن السمن الذي يأكله الأغنياء، وكان طريقتهم في ذلك أن يضعوا هذا الزيت في إناء واسع من الفخار ليحصلون منه الزبد.(١٢٣)

أما عن نوعية الآنية التي يُقدم بها الطعام، فقد كان البعض يضعون الطعام في الصحاف أو في أواني مصنوعة من قشور نبات القرع الكبيرة، بينها كان آخرون كبعض حكام السودان يستخدمون في تقديم الطعام في مأكلهم الخاص أو في خلال تقديم الطعام للضيوف والواردين عليهم أواني مصنوعة من الذهب (١٢٤).

<sup>(</sup>١١٩) نفس المصدر والجزء، ص٢٤٨.

<sup>(</sup>١٢٠) ابن فضل الله العمرى: مسالك الابصار، ص١١٢.

<sup>(</sup>١٢١) الهادي المبروك الدالي: مملكة مالي الإسلامية، ص٦٨.

<sup>(</sup>۱۲۲) محمود كعت: تاريخ الفتاش، ص١١٨؛ وداد نصر محمد السيد الطوخى: مدينة تنبكت منذ نشأتها وحتى دخول السعديين، رسالة ماجستير، معهد البحوث والدراسات الأفريقية – جامعة القاهرة،١٩٨٦م، ص١١٠.

<sup>(</sup>۱۲۳) بطل شعبان غریانی: العامة فی دولة صنغی، رسالة ماجستیر، معهد الدراسات والبحوث الأفریقیة - جامعة القاهرة ۲۰۱۱م، ص۱۳۳۰.

<sup>(</sup>١٢٤) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٢، ص٢٣٥؛ الحسن الوزان: وصف أفريقيا، ج٢، ص١٧٧.

ومن جانب أخر تم إدخال العديد من التقاليد المتعلقة بالطعام والشراب إلى بلاد السودان وبالذات إلى السودان الغربي، ومن ضمنها عادة إيقاف الخدم وفي أيديهم أباريق الماء بعد انتهاء الولائم. (١٢٥)

## المبحث الخامس:

### الاحتفالات والاعياد ووسائل التسلية

### ١- الاحتفال بشهر رمضان:

احتفلت الأسر الأفريقية في مملكتي مالى وصنغى بقدوم شهر رمضان المبارك، ومن مظاهر احتفالهم في هذا الشهر المبارك تجمعهم في المساجد لسماع كتب السيرة مثل كتاب الشفا بتعريف حقوق المصطفى للقاضى عياض وغيره من الكتب، حيث كان كثير من الفقهاء حريصين على سرده وتدريسه خلال ليالى رمضان، بالاضافة إلى الإعتكاف الذي كان يتم في المساجد المعروفة في مدن تنبكت وجاو وجني وغيرها، وفي ليلة القدر كانوا يقيمون الاحتفال بها في ليلة السابع والعشرين من الشهر الفضيل لماتحمله من تعظيم وإجلال، وكانت في ذلك مدن وقرى مالى وصنغى لاتنام ولاتهدأ ويتزاورون. (١٢٦)

كما كانت الأسر الغنية والفقيرة على حد سواء تستعد لاستقبال هذا الشهر الفضيل بمختلف أصناف الأطعمة والحلوى، ويحرصون على صيامه كاملًا، وكانت طقوس العامة في الاحتفال بهذا الشهر الفضيل متقاربة بين الأسر الغنية والفقيرة. (١٢٧)

<sup>(</sup>١٢٥) الهادي مبروك الدالي: مملكة مالي الإسلامية ، ص ٦٩.

<sup>(</sup>۱۲۲) محمود كعت، تاريخ الفتاش، ص۱۷۹، ۱۸۰؛ السعيدى: تاريخ السودان، ص١٢٦؛ بطل شعبان غرياني: العامة في دولة صنغي، ص١٤٣.

<sup>(</sup>١٢٧) بطل شعبان غرياني: المرجع السابق، ص١٤٣.

### ٢- الاحتفال بعيدي الفطر والأضحي:

ومن الاحتفالات التي كانت في مملكتي مالي وصنغي الاحتفال بعيدي الفطر والأضحى، ويوضح ابن بطوطة الاحتفال بهما في مالي، أنه كان يعمد شخص يسمى دوغا الترجمان بنسائه وجواريه، وعليهن الملابس الجميلة، وبالعصائب المذهبة ثم يجلس على كرسى وينشد الموسيقي ويغنى بشعر يمدح فيه السلطان، وتغنى معه النساء والجوارى(١٢٨)، واوضح ابن بطوطة انه كان اذا قدم العيد ارتدى الناس الثياب البيضاء وخرجوا الى المصلى القريب من قصر السلطان، ويخرج السلطان وعلى راسه الطيلسان الذي لايلبس الا في العيد فياعدا القضاة والفقهاء والخطباء الذين كانوا يلبسونه في سائر الايام، وشارك السلطان في مالي الرعية في الابتهاج بالفرح بالعيد وارتدى زيه الرسمي حفاظًا على هيبته ووقاره. (١٢٩)

وفي مملكة صنغى كان يقابل قدوم العيدين بابتهاج كبير وبمجرد رؤية هلال عيد الفطر المبارك، وكان الفقراء ينالون من التوسعة عليهم من الصدقات الكثير في هذه المناسبة، وفي عيد الأضحى كان يتم ذبح الأضاحي ويوزع جزء منها على الفقراء. (١٣٠)

كما كان للحرفيين والفلاحين والحدادين والنجارين والخزافين والحلاقين والخياطين والبنائين وصانعي الجلود في صنغي طقوسهم الخاصة في الاحتفال بالاعياد، حيث حرصوا خلالها على التزاور ومشاركة

<sup>(</sup>١٢٨) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٢، ص٠٤٠.

<sup>(</sup>١٢٩) نفس المصدر والجزء، ص ٢٤١، ٢٤١.

<sup>(</sup>١٣٠) السعيدي: تاريخ السودان، ص٥٨، ٥٩، ٢٦٦؛ بطل شعبان غرياني: العامة في مملكة صنغي ، ص١٤٤.

## ٣- الاحتفال بالمولد النبوى الشريف:

احتفل أهل السودان الغربى فى مالى وصنغى بالمولد النبوى الشريف لما لهذه المناسبة من عظيم الأثر فى نفوس المسلمين، وكان يتم الاحتفال به فى شهر ربيع الأول من كل عام، حيث كانوا يخرجون إلى الشوارع ابتهاجًا وفرحًا بهذه المناسبة، ثم يقوم المداحين بإقامة حلقات المديح أمام المساجد. (١٣٢)

## ٤- الاحتفال بركب الحجيج واستقباله:

ومن الاحتفالات المهمة في مملكتي مالى وصنغى الاحتفال بخروج ركب الحجيج وقدومه، وفي هذا الشأن كان الحكام يخرجون مع عامة الشعب لأداء الفريضة وكانوا يقدمون العون لرعاياهم وكل مايحتاجون إليه في الطريق إلى بلاد الحرمين وأثناء العودة، وأشهر رحلات الحج رحلة حج منسا موسى التي أشارت المصادر إلى أن من خرج معه من سكان مالى حوالى ثمانية آلاف (١٣٣)،

كما حرص الأساكى فى صنغى على استقبال وفد الحجيج، وكان الاحتفال باستقبال الحجيج لها ترتيبات خاصة متعارف عليها، فعندما تقترب القافلة من العاصمة كان يتم إرسال رسول ليبلغ الأسكيا بموعد الوصول ويطلب الإذن منه بدخولها إلى العاصمة، فيخرج الجميع فى مهرجان احتفالي لاستقبال وفد الحجيج القادم، ثم يوزع الأسكيا عليهم

<sup>(</sup>١٣١) بطل شعبان غرياني: المرجع السابق ، ص١٤٤.

<sup>(</sup>١٣٢) نفس المرجع والصفحة.

<sup>(</sup>۱۳۳) محمود كعت: تاريخ الفتاش، ص١١١.

الهدايا ويسألهم الدعاء.(١٣٤)

## ٥- الأسرة ووسائل التسلية:-

أما عن وسائل التسلية، فقد عرفت الأسر في مملكتي مالى وصنغى الغناء، وكانت الموسيقي والغناء والرقص والقرع على الطبول من وسائل التسلية والترفيه في تلك المجتعات الأفريقية، وفي تنبكت جبل أهالى المدينة على المرح، حيثوا كانوا يجوبون شوارع المدينة ليلًا يعزفون على آلات الطرب(١٣٥).

وفى مملكة صنغى فقد عرف أهلها المزمار والعود والغناء، وكان يوجد بها الكثير من المغنيينن، وعرف أهلها ضرب الدفوف وألآت اللهو والطرب كلها، وكانت طبيعة حرفة الموسيقيين في صنغى التخصص في العزف، فضلًا عن اتخاذهم رواية القصص من أجل التسلية. (١٣٦).

ومن الالات الموسيقية التي عرفت في صنغي ألة" قترفو"، ويقال أن أسكيا محمد بن داوود(ت٩٩٦هـ/ ١٥٨٨م) هو أول من أدخلها، وهي آلة تشبه البوق، وهناك آلة تسمى "كبتندا"ن وهي نوع من الطبول، واستخدمت الموسيقي على نطاق واسع في الاحتفالات والتسلية.(١٣٧)

<sup>(</sup>۱۳٤) نفس المصدر والصفحة؛ إبراهيم الشامى: الحج وأثره الحضارى فى دولتى مالى وصنغى، رسالة ماجستير، معهد البحوث والدراسات الأفريقية- جامعة القاهرة،٢٤٧م، ص٢٤٨، ٢٤٧.

<sup>(</sup>١٣٥) الحسن الوزان: وصف أفريقيا، ج٢، ص١٦٧.

<sup>(</sup>۱۳۲) محمود كعت: تاريخ الفتاش، ص٥٦، بطل شعبان غرياني: العامة في صنغي، ص١٤٦.

<sup>(</sup>۱۳۷) محمود كعت: المصدر السابق، ص۸٤؛ أحمد سيد حسين درويش: دور المرأة السياسي والحضاري في دولتي مالي وصنغي، ص٠٠٠.

### المبحث السادس:

## الأحزان والمآتم

أوضحت بعض كتب الإصلاح أنه كان هناك الكثير من العادات والتقاليد التي يعمل بها في المآتم والأحزان، والتي تخالف ماجاء في الشريعة الإسلامية، ومنها الجزع والهلع عند حدوث الموت واتشاح السواد، واللطم وشق الجيوب، وغيرها من القبائح التي تحدث في بعض المحتمعات. (١٣٨)

وقد دخل الإسلام إلى السودان الغربي، وفي هذا الشأن كانت العقيدة والثقافة الإسلامية أعظم اسهام رسم منهجًا قويمًا لحياة أفريقيا بصفة عامة (۱۳۹)، كما ساهم الكثير من الفقهاء في الدعوات الإصلاحية التي وجدت في مملكتي مالي وصنغي، والتي حاربت في مضمونها ماوجد من عادات خاطئة لاتتفق وتعاليم الدين الإسلامي، ففي مملكة مالي أقيمت مراسم الأحزان وفق الشريعة الإسلامية، فكانوا يغسلون الميت ويكفنونه ويشيعونه ويدفنونه وفق الطريقة الإسلامية، ولكن تستمر أيام المأتم والحزن لأيام أطول من المعتاد، وكان يتخللها تقديم الطعام والشراب كصدقة عن المتوفي. (۱۶۰)

(۱۳۸) ابن الحاج: المدخل إلى الشرع الشريف، الجزء الثالث، مطبعة دار التراث، القاهرة،(د. ت)، ص٣٣٥-٣٣٥.

<sup>(</sup>١٣٩) على عبدالله الخاتم: الإسلام في السودان الغربي: آثاره السياسية والثقافية، مجلة دراسات أفريقية، العدد الأول، ١٩٨٥م، ص١٨٤.

<sup>(</sup>١٤٠) جعفر خلف الله محمد شبو: الحياة الاجتماعية والثقافية والعلمية في دولة مالى، ص٩.٩٠؛

Deschambs, Hubert:: L'Afrique Noire Precoloniale 3eme ed Paris 1976, p.132

وأما في صنغى التي شهدت حركات الإصلاح من قبل الفقهاء والعلماء ولعل أكبر حركة إصلاحية ببلاد السودان الغربي هي التي قام بها الإمام المغيلي(١٤١٠)، ووضع في ذلك كتابه" أسئلة الأسقيا وأجوبة المغيلي"، وتناول خلاله مختلف الموضوعات السياسة والاجتماعية والدينية التي تتعلق بممكلة صنغي من منظور إسلامي.(١٤٢)

وفى صنغى كانت تقام فى المنازل مأدبة لطلبة القران، حيث كانوا يتلون آيات القرأن الكريم بمنزل الميت حتى وقت متاخر من الليل، وقد يستمرون على ذلك لعدة أيام لينتهى الأمر بتوزيع الصدقات والألبسة والدخن عليهم. (١٤٣)

وأما بالنسبة للمقابر، فقد كان من عادة أهل جاو في مملكة صنغى بناء مقابرهم بجوار المسجد، وكانت هذه العادة قد انتقلت إليهم من بلاد المغرب، وبالتالى وجدت مقابر خاصة بالعائلة الحاكمة قرب المسجد الكبير بجاو، وبجوارها مقابر أخرى للعامة والفقراء والعلماء (١٤٤١)، وبالتالى ظهرت الفوارق الطبقية في إقامة تلك المقابر من حيث قربها من المسجد و بعدها عنه.

<sup>(</sup>١٤١) المغيلي: هو محمد بن عبدالكريم بن محمد المغيلي التلمساني، الإمام العالم العلامة، وله عدد كبير من المؤلفات، ارتحل إلي عدد من البلاد ومنها بلاد التكرور واجتمع مع الأسكيا محمد الأول، وتوفي بها عام ٩٠٩هـ/١٥٠٣م. أحمد بابا التنبكتي: نيل الابتهاج بتطريز الديباج، ٥٧٦-٥٧٨.

<sup>(</sup>١٤٢) عبدالكريم فايزى: الأعمال الإصلاحية للإمام المغيلي بالسودان الغربي وتأثيرها، مجلة جيل العلوم الإنسانية والاجتماعية، العدد ٢٥، الجزائر،٢٠١٦م، ص٨٥.

<sup>(</sup>١٤٣) محمود كعت: تاريخ الفتاش، ص١٣٠؛ عبدالقادر زبادية: مملكة سنغاى، ص١٢٨.

<sup>(</sup>١٤٤) السعيدى: تاريخ السودان، ص٥٦- ٢٠؛ زمان عبيد وناس: الحياة الاجتماعية، ص٥٩- ١٠٠

#### الخاتمة:

بعد دراسة موضوع " الأسرة في السودان الغربي عصر مملكتي مالي وصنغي (٦٣٦- ١٠٠٠ه/١٣٦١- ١٥٩١م)"، الذي أمكن دراسته بالرغم من قلة مصادر تاريخ بلاد السودان الغربي بوجه عام والمصادر التي تعرض للتاريخ الاجتهاعي بوجه خاص، يمكن إبراز أهم نتائج الدراسة على النحو التالى:

۱- تأثر البناء الأسري في المجتمع الأفريقي الغربي كثيرًا بتعاليم الإسلام ومبادئه، ومن ثم حدث تغيير كبير في مراسم وطقوس الزواج في تلك البلدان بعد انتشار الإسلام في أفريفيا مقارنة بها كان عليه الحال قبل ذلك، وبالتالي احتفلت الأسر في مملكتي مالي وصنغي بالخطوبة والزواج بطابع إسلامي، وكانت احتفالاتهم تمتاز باستمرارها فترة طويلة بالعناء والرقص، ويحدثون الكثير من الجلبة والضوضاء، وعادة ما صاحب تلك الاحتفالات قرع الطبول.

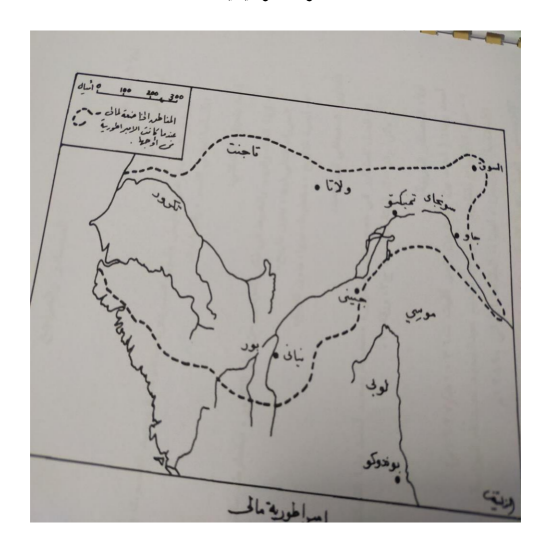
٧- بعد وصول المسلمين إلى السودان الغربي حدث تغيير كبير في أنهاط البناء، فبعد أن كان منزل الأسرة مصنوع من القش والأعشاب والقصب، أصبحت بعد ذلك مساكن الأسر تبنى بالطين فى بادىء الأمر، ثم تطورت أنهاط البناء وتفاوتت بين الريف والمدينة فى مالى، فالدور في الأرياف كانت بسيطة دون أسوار وأغلبها مبني من الطين كمساكن مدينة تنبكت في بداية تأسيسها، والتي كانت على شكل أكواخ مستديرة مبنية بأوتاد محاطة بالطين ولها سقف بالتبن، ويوجد فناء أو زريبة أمام الدار لغرض إيواء الحيوانات فيها، ويبدو أن الحجارة أو اللبن أو الطين المستخدمين في البناء لم يكن في متناول الجميع، وبالتالي وجدت الفوارق الطبقية في المساكن كنوع من التفاوت في الحياة الاجتماعية الفوارق الطبقية في المساكن كنوع من التفاوت في الحياة الاجتماعية

الخاصة بالأسر، وساهم وصول العديد من الخبرات الهندسية والفنية القادمة إلى السودان الغربي وخصوصًا في مملكة مالي في تطوير طرز البناء كما تطور بناء المساكن في مملكة صنغى أيضًا، حيث كانوا في بداية امرهم يبنون مساكنهم من أغصان الشجر وجلود الابل على هيئة خيام، ثم تطور البناء فاصبح بالاحجار والطين والخشب العريض الطويل، ولكنها في كل الأحوال كانت أدنى مرتبة مما كانت عليه المساكن في مدينة تنبكت، وكانت حوائط البيوت في تلك البلدان مزينة ببعض التحف كأنياب الفيلة وبيض النعام وريشه أو آيات القرآن الكريم، أما عند مدخل البيت فكانت تعلق حدوة حصان أو رسم كف رجل، أو يوضع خطان من القطران عند المدخل اتقاء لشر العين.

- ٣- كان للإسلام دوره الواضح فى تغيير نمط الملابس والأزياء فى السودان الغربى عصر مملكتى مالى وصنغى، وتحول الناس من العرى إلى ارتداء الملابس الجلدية والصوفية، خاصة بعد انفتاح مالى على ممالك العالم الاسلامى، ووصول الكثير من منسوجات الشرق إليها، ونفس الأمر وجد فى صنغى، وحرصت النساء على التزيين واستخدام الكحل وأدوات الزينة وحرص الرجال على حلاقة الشعر وارتداء الأحذية.
- ٤- شمل تأثير الإسلام جميع الجوانب في بلاد السودان الغربي، وكان لابد من تأثير المأكل والمشرب بذلك، وجلب المسلمون القادمون إلى بلاد السودان كل ما يتعلق بحياتهم اليومية والمعيشية، فتأثرت تلك الشعوب بالإسلام فى آداب الطعام والشراب، وكان الطعام الذي تتناوله الشعوب في بلاد السودان الغربي في أكثر مدنهم يمتاز بالبساطة وسهولة التحضير، إلا أنهم في نفس الوقت كانوا يبدون عناية كبيرة بها يأكلونه، ولعب العامل المادي دور في تحديد نوع وكمية الطعام.

- ٥- تنوعت احتفالات الأسرة في مالى وصنغى خلال العصر الإسلامي، وكان أبرزها ممثلًا في الاحتفال بقدوم شهر رمضان المبارك والاحتفال بعيدى الفطر والأضحى، بالاضافة إلى الاحتفال بمولد النبي صلى الله عليه وسلم واستقبال وفد الحجيج، وكان لتلك الأسر في مالى وصنغى رسومها التي تكاد تتفق أو تختلف مع ماهو معروف وسائد في تلك الاحتفالات في بقية العالم الإسلامي.
- 7- دخل الإسلامية أعظم السودان الغربي، وفي هذا الشأن كانت العقيدة والثقافة الإسلامية أعظم السهام رسم منهجًا قويعًا لحياة أفريقيا بصفة عامة، كها ساهم الكثير من الفقهاء في الدعوات الإصلاحية التي وجدت في مملكتي مالي وصنغي، والتي حاربت في مضمونها ماوجد من عادات خاطئة لاتتفق وتعاليم الدين الإسلامي في الأحزان والمآتم، وبالتالي أقيمت في مالي مراسم الاحزان وفق الشريعة الإسلامية، فكانوا يغسلون الميت ويكفنونه ويشيعونه ويدفنونه وفق الطريقة الإسلامية، ولكن تستمر أيام المأتم والحزن لأيام اطول من المعتاد، وكان يتخللها تقديم الطعام والشراب كصدقة عن المتوفى، بينها وجدنا في صنغي أنه كانت تقام في المنازل مأدبة لطلبة القرآن، حيث كانوا يتلون ايات القران الكريم بمنزل الميت حتى وقت متاخر من الليل، وقد يستمرون على ذلك لعدة أيام لينتهي الأمر بتوزيع الصدقات والألبسة والدخن عليهم.

# الخرائط التوضيحية

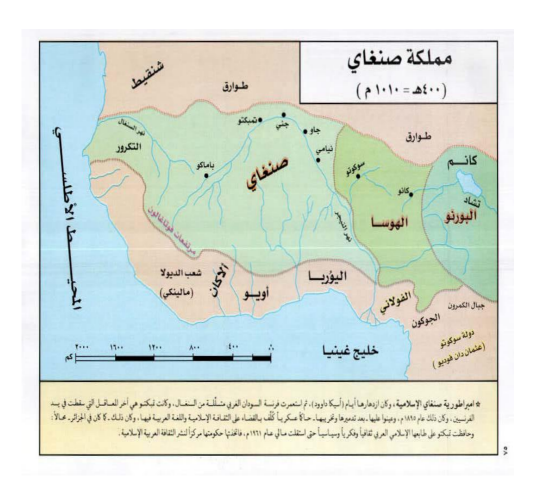


امبراطورية مالي

نقلًا عن:

#### الأسرة في السودان الغربي عصر مملكتي مالي وصنغي (٦٣٦ - ١٠٠٠هـ/١٢٣٦ - ١٥٩١م)

#### Bovill e.w: The golden Trad Of The Moors, London 1960.



## مملكة صنغي

نقلًا عن شوقى أبو خليل: أطلس التاريخ العربي الاسلامي، دار الفكر، دمشق - سوريا، ٢٠٠٥م.، ص٧٥.

### قائمة المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.

#### أولًا: المخطوطات

- ١- أحمد بابير الأرواني: جواهر الحسان في أخبار السودان، مخطوطة بمعهد البحوث في العلوم الإنسانية، نيامي النيجر، رقم ١٠٦٠.
- ۲- السعدى (موسى بن أحمد السعدى): زهور البساتين، مخطوط بمكتبة الهادى المبروك
   الدالى.
- ٣- الطرابلسي(على بوجمعة): يبعث برسالة إلى أحمد بابا التنبكتي، مخطوط بمكتبة الهادى
   المبروك الدالى.
  - ٤- مجهول: نبذة من تاريخ جني، مخطوط بمكتبة الهادي المبروك الدالي.
- ٥- مجهول: مكتوب في آداب الطعام والرقى، مخطوط رقم ١٠٣٤، فهرست مخطوطات مماحيدره.

#### المصادر الأصلية:

- الإدريسي(ت ٢٠٥ه/ ١١٦٤م) أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله بن إدريس:
   نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة (د. ت).
- ٢) أحمد بابا (ت ١٩٢١هـ/١٦٢٧م) أبو العباس أحمد بن أحمد بن عمر التكروري التنبكتي:
   نيل الإبتهاج بتطريز الديباج، عناية وتقديم/ عبدالحميد عبدالله الهرامة، طرابلسليبيا،١٩٨٩م.
- ٣) أحمد بلعراف التكنى: ازالة الريب والشك والتفريط فى ذكر المؤلفين من أهل التكرور
   والصحراء وأهل شنقيط، تحقيق/ الهادى المبروك الدالى طرابلس ليبيا، ٢٠٠٠م.
- ٤) البخاري (ت٢٥٦ه/٨٦٩م) محمد بن إسماعيل البخاري: صحيح البخاري، دار ابن

- الأسرة فی السودان الغربی عصر مملکتی مالی وصنغی (۱۳۳۶–۱۰۰۰ه/۱۳۳۱–۱۰۹۱م) کثیر، دمشق– سوریا،۲۰۰۲م.
- ٥) ابن بطوطة (ت٩٧٧ه/٧٧٧ م) أبو عبدالله محمد بن إبراهيم اللواتي الطنجي: رحلته
   تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار، القاهرة،١٣٢٢ه/ ه/ ١٩٠٥
- ٦) البستي (ت٣٥٤ه/ ٩٨٥م) أبو حاتم محمد بن حِبّان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن معبد
   بن سَهيد: صحيح ابن حبان، بيروت لبنان، ١٩٩٣م.
- ٧) البكرى (ت ٤٨٧هـ/١٠٩٤م) عبدالله بن عبدالعزيز البكري:المغرب في ذكر بلاد أفريقية والمغرب، باريس،١٩٦٥م.
- ٨) التونسي(ت١٢٧٤ه / ١٨٥٧ م) محمد بن عمر: تشحيذ الأذهان بسيرة بلاد العرب والسودان، تحقيق/ خليل محمود عساكر ومصطفى محمد مسعد، الدار المصرية للتأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٦٥م.
- ٩) ابن الحاج (ت٧٣٧ه/١٣٣٦م) أبو عبد الله محمد العبدرى: المدخل إلى الشرع الشريف،
   مطبعة دار التراث، القاهرة، (د. ت).
- 10) أبو حامد الاندلسي الغرناطي (ت٥٦٥ه/١٦٩م) أبو حامد محمد بن عبدالرحيم: تحفة الألباب ونخبة الاعجاب، ألم إنيا، ١٩٩٤م.
- ١١) ابن حوقل(ت ٣٦٧ ه /٩٧٧ م) أبو القاسم بن حوقل: صورة الارض، مكتبة الحياة،
   بيروت- لبنان، ١٩٩٢م.
- ۱۲) الحميري(۹۰۰هه/۱۶۹۶م) محمد بن عبدالمنعم الحميري: الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق/ إحسان عباس، الطبعة الثانية، مكتبة لبنان، بيروت- لبنان، ١٩٨٤م.
- ۱۳) ابن خلدون(۸۰۸ه/۲۰۱۹م) عبد الرحمن بن خلدون: ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوى الشأن الأكبر، تحقيق/ خليل شحاذة، سهيل زكار، دار الفكر، بيروت لبنان، ۲۰۰۱م.
- ١٤) خليل بن اسحق المالكي(ت٧٧٦م/١٣٧٤م) خليل بن اسحق بن موسى: مختصر

- خليل، تحقيق/ طاهر أحمد الزواووي، دار المدى الاسلامي، ليبيا،٢٠٠٤م.
- ١٥) ابن رسته (ت ٣٠٠هـ/٩١٢م) أبوعلي أحمد بن عمر: الأعلاق النفيسةن مطبعة بريل، ليدن،١٨٩٢م.
- ۱٦) السعيدي(ت ١٠٦٤هـ/١٦٥٥م) عبدالرحمن بن عبدالله بن عمران: تاريخ السودان، فرنسا،١٩٨١م.
- ۱۷) ابن سعید(ت۱۷۳ه/۱۷۷م) علی بن موسی: کتاب الجغرافیا، تحقیق/ إسهاعیل العربی، المکتب التجاری، بیروت لبنان،۱۹۷۰م.
- 1) السلاوى(ت١٨٩٥هم) أحمد بن خالد الناصري: الاستقصا لأخبار دولة المغرب الأقصى، تحقيق/ جعفر الناصري، محمد الناصري، دار الكتاب، الدار البيضاء-المغرب،١٩٥٤م.
- 19) العمري (ت٩٤٧هـ/١٣٤٨م) شهاب الدين أبو العباس أحمد بن يحيي: مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، تحقيق/ محمد عبدالقادر خريسات وآخرون، مركز زايد للتراث والتاريخ، أبوظبي الامارات العربية المتحدة، ٢٠٠١م.
- ٢٠) الغساني(ت ١٩٤ه/١٩٤٤م) الملك المظفر يوسف بن عمر بن رسول: المعتمد في الأدوية المفردة، دار المعرفة، بيروت لبنان،١٩٨٢م.
- ۲۱) ابن الفقيه الهمذاني (ت۲۰ ۲۹ ه/۹۰۳م) أبوبكر محمد بن محمد: مختصر كتاب البلدان، ۱۸۸۵م.
- ۲۲) القزويني(ت۱۸۲۰م/ ۱۲۸۳م) ابو عبد الله زكريا بن محمد بن محمود *القزويني*:آثار البلاد وأخبار العباد، بيروت- لبنان،۱۹۲۰م.
- ٢٣) القلقشندى (ت ٨٢١هـ/ ١٤١٨م) أبو العباس أحمد القلقشندى: صبح الأعشى في صناعة الإنشا، المطبعة الأميرية، القاهرة، ١٩١٥م.
- ٢٤) المراكشي(ت ١٢٤٧/٥٦٤٧م) أبو محمد عبد الواحد بن على التميمي: المعجب في

- الأسرة في السودان الغربي عصر مملكتي مالي وصنغي (٦٣٦-١٠٠٠هـ/١٣٦-١٥٩١م) تلخيص أخبار المغرب، مطبعة الاستقامة، القاهرة،١٩٥٩م.
- (٢٥) محمود كعت (ت٢٠٠١ه/١٩٩٣م) محمود بن الحاج المتوكل كعت التنبكتي: تاريخ الفتاش في أخبار البلدان والجيوش وأكابر الناس وذكر وقائع التكرور وعظائم الأمور وتفريق أنساب العبيد من الأحرار، تحقيق/ آدم بومبا، مؤسسة الرسالة، بيروت-لبنان،٢٠١٤م.
- ٢٦) النيسابوري(ت٥٠٥ه/١٠١م) أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابورى: المستدرك على الصحيحين، بيروت- لبنان،١٩٩٠م.
- ۲۷) الحسن الوزان(ت ۹۹، ۹۹، ۹۹۰ م) الحسن بن محمد الوزان: وصف إفريقيا، ترجمة/
   محمد حجي ومحمد الأخضر، الطبعة الثانية، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، ۱۹۸۳ م.
- ۲۸) اليعقوبي (ت ۲۸۶ه/ ۸۹۷ م) أبو العباس أحمد بن إسحاق بن جعفر بن وهب بن
   واضح اليعقوبي: تاريخ اليعقوبي، مطبعة ليدن، ۱۸۸۳م.

#### ثانيًا: المراجع العربية والمعربية:-

- أحمد الشكري: الإسلام والمجتمع السوداني، المجمع الثقافي، أبوظبي، الإمارت العربية المتحدة ١٩٩٩م.
  - ٢) أحمد مختار العبادي: تاريخ المغرب والأندلس، بيروت لبنان، ١٩٧٩م.
- ٣) أكرم بشار جميل: أثر الحضارة العربية الإسلامية في مجتمع السودان الغربي، كلية الآداب جامعة الموصل، ٢٠٠٩م.
- التحولات التي أحدثها الاسلام في المجتمع الأفريقي،
   الأردن،٢٠١٣م.
- ٥) الشيخ الأمين عوض الله وآخرون: تجارة القوافل ودورها الحضاري، مؤسسة الخليج
   للطباعة، الكويت، ١٩٨٤م.

- ٦) الهادي مبروك الدالي: مملكة مالي الاسلامية وعلاقاتها مع المغرب وليبيا، دار الملتقى
   للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ٢٠٠١م.
  - ٧) بهاء الدين خليل تركية: علم الاجتماع العائلي، دار المسيرة، القاهرة ٢٠٢١م.
  - ٨) جبريل ت. نياني: مالي والتوسع الثاني للماندنج، مج٤، اليونسكو،١٩٩٧م.
- ٩) حسن أحمد محمود:الاسلام والثقافة العربية في أفريقيا، دار الفكر العربي،
   القاهرة،١٩٩٨م.
  - ١٠) حسين مؤنس: ابن بطوطه ورحلاته، دارالمعارف، القاهرة، ١٩٨٠م.
- ١١) ديفدسون باسيل: أفريقيا القديمة تكتشف من جديد، ترجمة/ نبيل بدر وسعد زغلول،
   الدار القومية، القاهرة، ١٩٧٢.
- ۱۲) سينسكي مودي سيسوكو: الصنغي من القرن الثاني عشر إلى القرن السادس عشر، تاريخ أفريقيا العام، مح٤، اليونسكو، باريس- فرنسا،١٩٨٨م.
- ۱۳) شوقی أبوخليل: أطلس التاريخ العربی الاسلامی، دار الفكر، دمشق-سوريا،۲۰۰۵م.
  - ١٤) عبد القادر زبادية: مملكة سنغاى في عهد الأسيقين، الجزائر (د. ت).
- 10) عبد المنعم سلطان: الحياة الاجتهاعية في العصر الفاطمي، دار الثقافة العلمية، الاسكندرية، ١٩٩٩م.
  - ١٦) محمد الغربي: بداية الحكم المغربي في السودان الغربي، العراق،١٩٨٢ م.
- ۱۷) محمد شمس الحق العظيم أبادي:عون المعبود على سنن أبي داوود، بيروت- لبنان، ١٤١٥ هـ/١٩٩٥م.
- ۱۸) محمد فتحى عبدالعزيز هويدى: ابن بطوطة في بلاد السودان (۷۳۱–۷۵۴ه/ ۱۳۳۱ ۱۳۳۱ م)، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ۲۰۱۷

#### الأسرة في السودان الغربي عصر مملكتي مالي وصنغي (٦٣٦- ١٢٣٦ه/١٣٣١ - ١٥٩١م)

- ١٩) محمود سلام زناتي: الإسلام والتقاليد القبلية في أفريقيا، بيروت لبنان،١٩٦٩م.
- ۲٠)..... تعدد الزوجات لدى الشعوب السودانية، دار المعارف، القاهرة،١٩٦٣م.
  - ٢١) نعيم قداح: أفريقيا الغربية في ظل الإسلام، دمشق- سوريا، ١٩٦٠م.
  - ٢٢) نور الدين شعباني: محاضرات في ممالك السودان الغربي، الجزائر (د. ت).
  - ٢٣) هشام شرابي: مقدمات لدراسة المجتمع العربي، بيروت- لبنان،١٩٨٥ م.
  - ٢٤) يحي بوعزيز: تاريخ أفريقيا الشهالية من مطلع ق١٦ إلى ق٢٠ الجزائر،١٩٩٦م.

#### ثالثًا: الدوريات والمقالات الالكترونية: -

- ابراهيم طرخان: الاسلام واللغة العربية في السودان الأوسط والغربي، مجلة جامعة أم
   درمان الاسلامية، السودان، العدد الثاني،١٩٦٩م.
- ٢) إبراهيم طرخان: دراسات في تاريخ أفريقية الإسلامية قبل عهد الاستعار إمبراطورية
   صنغي الإسلامية، مجلة كلية الآداب، العدد الثامن، جامعة الرياض –
   السعودية،١٩٨١م.
- ٣) أبوبكر إسماعيل ميقا: اشهر علماء تنبكت وجني وغاو وأثرهم في إذدهار الحركة العلمية والثقافية في مدن السودان الغربي في القرن الثامن والتاسع والعاشر الهجري، مجلة الامام محمد بن سعود الاسلامية، العدد الحادى عشر، محرم ١٩٩٥/٥١٤٥م.
- ٤) أحمد صديقى: السودان، ترجمة / أحمد الشنتناوي، بحث منشور في دائرة المعارف الإسلامية، القاهرة، ١٩٧٣م.
- ه) بشار أكرم جميل الملاح: الجيش على عهد امبراطورية مالي الاسلامية، المجلد الاول،
   العدد الثانى، المجلة الجزائرية للدراسات الإنسانية، الجزائر، ٢٠١٩م.
  - ٦) حسين عبدالله مراد: مملكة صنغاى، مجلة قراءات، العدد الثالث عشر، يوليو ٢٠١٣م.

- ٧) زمان عبيد وناس: الحياة الاجتماعية والثقافية في مدينة جاو، المجلد الثالث، العدد الرابع،
   مجلة جامعة كربلاء العلمية، العراق، ٢٠٠٦م.
- ٨) شوقى عطالله الجمل: دور العرب الحضارى فى افريقيا، مقال ضمن ندوة العرب فى افريقيا الجذور التاريخية للواقع المعاصر، تحرير/ رؤوف عباس أحمد، كلية الاداب- جامعة القاهرة،١٩٨٧م.
- ٩) عبدالحميد الهرامة: تنبكتو نافذة على التاريخ والتراث الإسلامي، مجلة الدعوة الإسلامية،
   العدد الرابع، طرابلس،١٩٨٧ م.
- 1) عبدالكريم فايزى: الأعمال الإصلاحية للإمام المغيلي بالسودان الغربي وتأثيرها، مجلة جيل العلوم الإنسانية والاجتماعية، العدد ٢٥، الجزائر،٢٠١٦م.
- 11) عبدالله سالم محمد بازينة: انتشار الإسلام في أفريقيا جنوب الصحراء، الطبعة الأولي، دار الكتب الوطنية، بنغازي- ليبيا، ٢٠١٠م.
- 11) عبدالله عبدالرازق ابراهيم: دور تنبكتو الجغرافي والاقتصادى في التجارة الصحراوية، بحث ضمن ندوة المؤتمر الدولي للاسلام في افريقيا، نوفمبر ٢٠٠٦م.
- 17) عثمان بناني: السودان الغربي عند ابن بطوطة وابن خلدون، مقال بمجلة دعوة الحق، وزارة الاوقاف والشؤون الاسلامية، المملكة المغربية، العدد ٢٦٩، أبريل ١٩٨٨م.
- 1) على عبدالله الخاتم: الإسلام في السودان الغربي: آثاره السياسية والثقافية، مجلة دراسات أفريقية، العدد الأول،١٩٨٥م.
- 10) كرم الصاوى باز:البيت والعائلة السنغائية زمن الأسكيين،١٩٩٥ه/١٠٠٠م، بحث ضمن ندوة المجتمعات الأفريقية تطورها التاريخي ودورها الحضارى حتى مطلع القرن الحادى والعشرين، معهد البحوث والدراسات الأفريقية جامعة القاهرة،٢٠٠٥م.
- ١٦) محمد محمد الزلباني: تشكل الإنسان في صورة الحيوان في المعتقدات الشعبية السودانية

#### الأسرة في السودان الغربي عصر مملكتي مالي وصنغي (٦٣٦ - ١٢٣٦هـ/١٢٣٦ - ١٥٩١م)

على ضوء النظريات الأنثروبولوجية والإجتماعية، العدد الثالث، مجلة جامعة القاهرة بالخرطوم، السودان،١٩٧٢م.

١٧) محمد محمد أمين: علاقات دولتي مالي وسنغاي بمصر في عصر سلاطين الماليك، بحث منشور في مجلة الدراسات الأفريقية، العدد الرابع، القاهرة،١٩٧٥م.

#### رابعًا: الرسائل الجامعية:

- 1) ابراهيم الشامي: الحج وأثره الحضاري في دولتي مالي وصنغي، رسالة ماجستير، معهد البحوث والدراسات الافريقية، جامعة القاهرة، ٢٠٠٦م.
- ۲) أحمد سيد حسين درويش: دور المراة السياسي والحضاري في دولتي مالي وصنغي،
   رسالة ماجستير، معهد البحوث والدراسات الافريقية، جامعة القاهرة، ۲۰۰۷م.
- ٣) بطل شعبان غرياني: العامة في دولة صنغي، رسالة ماجستير، معهد الدراسات والبحوث الافريقية، جامعة القاهرة،٢٠١١م.
- 3) جعفر خلف الله محمد شبو: الحياة الاجتهاعية والثقافية والعلمية في دولة مالي الإسلامية في العصور الوسطى بين  $0 \Lambda \circ / 11 01$  م، رسالة دكتوراه، كلية الآداب جامعة أم درمان الإسلامية، السودان،  $\Lambda \circ \Lambda \circ \Lambda$  .
- ليخة عبدالرحمن، أسماء عبدالهادي: عملكة مالي على عهد منسى موسى، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية العلوم الانسانية والاجتماعية جامعة ادار، الجزائر،٢٠٢٠م.
- وداد نصر محمد السيد الطوخى: مدينة تنبكت منذ نشأتها وحتى دخول السعديين،
   رسالة ماجستبر، معهد البحوث والدراسات الافريقية، جامعة القاهرة، ١٩٨٦م.

### خامسًا: المراجع الأجنبية:-

- 1) Bovill e.w: The golden Trad Of The Moors, London 1960.
- 2) Daniel Chu and Elliott, Skinner, AGlorious Age in Africa, The story of three great Africa Empires, New york, 1965.
- 3) Delafosse, Maurice Haut Sénégal-Niger:édition:Emil la rose librairie, Paris 1912.
- 4) Dupuis(Y): Les Industries et Praipales Professions des Halitants de la Reglion de Toumbouctou, Paris1921.
- 5) Lewis,R:primitive Society,Routledge&Keganpaul,London 1944.
- 6) Niane, Djebil:TamsirLe Soudan Occidental au Temps des Grands Empires, XIe-XVIesiecles. Paris. Presence Africaine, 1975.
- 7) Trimingham, j.s: The influence of Islam upon Africa, london 1968.