# الدفن السماوي في الأناضول خلال العصر الحجري الحديث دراسة مقارنة مع هضبة التبت

#### د. زینب عبد التواب ریاض

مدرس الأثار المصرية القديمة كلية الأثار – جامعة أسوان أسوان – حمهورية مصر العربية



#### مُلَذِّم

اتسمت عادات الدفن في العصر الحجري الحديث في بلاد الأناضول بسمات خاصة ميزتها عن غيرها من الحضارات الأخرى التي ترجع إلى الفترة الزمنية نفسها، إذ ارتبطت بأمور عدة أسطورية وعقائدية ودينية، كان منها عبادة الأسلاف، والدفن السماوي إن صح التعبير. ارتبطت الممارسات الجنائزية والشعائرية في بلاد الأناضول بالمنشآت الدينية في أغلب الأحيان، إذ كثير ما عثر على دلائل ارتباط المعابد بأماكن دفن الموتى لاسيما وأن المعابد كانت في كثير من الأحيان عبارة عن جزء معزول داخل المسكن كمزار أو مصلى وكان أحيانًا يدفن الموتى في المساكن أو أسفل مصاطب بأماكن السكنى ويتم وضع الجمجمة بعد نزع اللحم عنها في مكان بأرضية المعبد. وعرفت الأناضول في العصر الحجري الحديث عادة أطلق عليها بعض الباحثين في العصر الحالي مسمى "الدفن السماوي"، ووضحت سمات تلك العادة أو الظاهرة من خلال الرسوم الجدارية التي عثر عليها في العديد من مساكن شاتال هويوك وغيرها من مواقع الأناضول التي ترجع للعصر الحجري الحديث، وكانت تلك الرسوم قد ركزت على إظهار النسور "أحد أنواع الطيور الجارحه" تلتهم جثث الموتى؛ وتنتزع اللحم عنها بحيث لا يتبقى إلا العظام التي كانت تدفن بعد ذلك. وكانت هذه العادة أقرب إلى ما يقوم به سكان جبال التبت في العصر الحالي من عمليات مفادها التخلص من جثث الموتى بتقديمها للطيور الجاحة كطعام فتصعد أجسام موتاهم إلى السماء بتحليق تلك الطيور عاليًا في السماء ويُعَدّ هذا في اعتقادهم أسمى تعبير عن احترامهم للموتى.

| بيانات المقال:       |    |        |        | كلهات هفتاحية:                    |                  |     |
|----------------------|----|--------|--------|-----------------------------------|------------------|-----|
| تاريخ استلام المقال: | ٠٢ | سبتمبر | ۲۰۱٦   | الأناضول, الدفن, النسور, التبت, ع | _ 51 ::-         |     |
| تاريخ قبـول النتتـر: | ۲٦ | مارس   | r - IV |                                   | ماتد             |     |
|                      |    |        |        | معرِّف الوثيقة الرقمي:            | 10.12816/0047299 | DOI |
| 1499 14              |    |        |        |                                   |                  |     |

#### الاستشماد المرجعي بالمقال:

زينب عبد التواب رياض. "الدفن السماوي في الأناضول خلال العصر الحجري الحديث: دراسة مقارنة مع هضية التبت".- دورية كان التاريخية. - السنة العاشرة - العدد الثامن والثلاثين؛ ديسمبر ٢٠١٧. ص٧٣ – ٨٠.

# مُقَدِّمَةٌ

"الدفن السماوي" عنوان يجمع في طياته بين الموت "كحدث أرضى" يرتبط بالإنسان الكائن الحي على الأرض، وبين السماء وانتقال الانسان وارتفاعه اليها، حيث حياة الروح في عالم أفضل بعد تخلصها من الجسد. والدفن السماوي أحد الطقوس الجنائزية التي عرفت في بلاد الأناضول في العصر الحجرى الحديث، والتي عبر عنها سكان الأناضول من خلال رسوم جدارية متنوعة ونقوش مختلفة تم اكتشافها سواء في جوبيكلي تبة أوشاتال هويوك، وكذلك من خلال عادات الدفن التي وضح

فيها دور النسر جنائزيًا في تلك الفترة. والدفن السماوى طقس لازال له شبيه لدى أصحاب الديانة البوذية وسكان التبت (دولة في جنوب أسيا قريبة من جبال الهيمالايا)، وفي هذا الطقس الجنائزى يرسل الميّت الى المناطق العليا المقدسّة في السماء بواسطة النسور عندما يصبح المتوفى طعامًا لها.

وهناك دراسة ترتبط بذلك الموضوع بعنوان:

Shah, B., Sky burial practice of Ancients from Anatolia to China (west to east), in: www, academia.edu.

تتناول هذه الدراسة موضوع الدفن السماوي، ولكن ركزت على أصحاب الديانات الوضعية أكثر من تركيزها على بلاد الأناضول، فقد أشارت فقط إلى بعض نقوش جوبيكلى تبة ولم تلقى بالاً إلى الرسوم الجدارية في شاتال هويوك التى أبرزت بوضوح الطقوس الجنائزية التي عرفها سكان الأناضول في العصر الحجرى الحديث، والتي كان للنسر دور هام فيها، والتي أوضحها "ميلارت" في كتاب له بعنوان:

J. Mellaart, the Neolithic of the Near East, London 1975.

ومن ثَمَّ آثرت تناول هذا الموضوع لإلقاء الضوء على ما أغفلته الدراسة الأولى، وذكرته الدراسة الثانية ولكن بشيء من التبسيط والإيضاح والمقارنة من خلال الأدلة الأثرية.

#### ١-تعريف الدفن السماوي

المقصود بالدفن السماوي هو خروج الروح من الجسد الأدمي الذي ما هو إلا وعاء لحفظ هذه الروح، وترك هذا الجسد لطيور السماء كي تتغذى عليه فتعيده مرة أخرى إلى الوجود، بينما تصعد الروح المقدسة إلى السماء بين مصاف الأسلاف والأرواح الطاهرة. ولقد تعددت تفسيرات طقوس الدفن من مجتمع لآخر، ومن ثقافة لأخرى وكانت أحد العناصر المشتركة في تاريخ الموت بين بلاد الأناضول ومنطقة التبت هو أن الجثث الموجودة لابد من إزاحتها؛ ولكن اختلفت طريقة تلك الإزاحة، إذ تطلب الأمر معاملة من نوع ما؛ كانت مختلفة عما كان سائدًا ومعروفًا من عادات الدفن المتبعة في عصور ما قبل التاريخ في أغلب الحضارات.

وتنوعت طرق إزاحة الموتى جسديًا من الحياة تنوعًا نسبيًا إبان التاريخ البشري، من الدفن في التراب إلى الحرق بالنار وهي ممارسات عرفت منذ أقدم العصور كنمط جنائزي؛ وهذه العمليات إذ تعكس معاملة شكلية من نوع ما للموتى، تستوجب التفسير بأنها نشاط طقسي، على افتراض أن كلمة «طقسي» تتضمن بالتالي «ديانة» تشتمل على اعتقاد ما بالحياة بعد الموت. (۱) وتُعد الطقوس الجنائزية أحد أكبر مظاهر الثقافة الإنسانية منذ البدء، كان لابد من الربط بين الماضي والحاضر، فالطقوس الجنائزية تُعد من أهم معطيات الواقع البشري، وإن اختلفت تفسراته وأنماط التفكير في التعامل معه. (۱)

## ٢- عادات الدفن في بلاد الأناضول

قبل البدء في الحديث عن موضوع الدفن السماوي في بلاد الأناضول، لابد من الاشارة أولاً إلى عادات الدفن التي عرفت في بلاد الأناضول في العصر الحجري الحديث بصفة عامة، والتي ارتبطت في مجملها بأمور عدة؛ أسطورية وعقائدية ودينية،

وضحت في مختلف دفنات مواقع هاتشيلار وجوبيكلى تبة وشاتال هويوك في العصر الحجري الحديث (الألف السابع هاتشيلار الذي يؤرخ بالعصر الحجري الحديث (الألف السابع ق.م) لم يعثر على مقابر صريحة ولكن عُثر على جماجم منفصلة في البيوت، تبعث على الاعتقاد بأنه كان هناك نوع من العبادات تخص سلالة الأجداد أو عبادة الأسلاف من خلال الاحتفاظ بجماجمهم داخل المساكن. في شاتال هويوك ارتبطت عادات الدفن أيضًا بالممارسات الدينية والشعائرية أن مما أدى بالعلماء إلى قول أن هذا الموقع كان منطقة معابد؛ وأن ما به من مساكن كانت تخص الكهنة في أغلب الأحيان، وكانت المنقوش رؤوس حيوانات لاسيما الثيران لانتشار عبادة الحيوان النقوش رؤوس حيوانات لاسيما الثيران لانتشار عبادة الحيوان آذاك. (1)

ولقد عُثر على إحدى عشر دفنه ملونة بالمغرة الحمراء "أكسيد الحديد" (١)، وذلك في مستويات من الثالث وحتى التاسع بشاتال هيوك والتي تؤرخ بالعصر الحجري الحديث، ستة من تلك الدفنات جاءت في مقاصير واضحة المعالم ومحددة، وثلاثة من تلك الدفنات عثر عليها في بقايا أبنية ربما كانت مقاصير، والاثنين الأخرين عثر عليهما في أبنية مفتوحة للعراء شيدت أعلى مقاصير من مرحلة سابقة عنها، ومن ثم فربما كان قد بزغ في الذهن آنذاك معتقدات دينية وجنائزية مرتبطة بمثل تلك الدفنات التي صبغت بالأحمر (١) والتي كان يتم وضعها فقط في الأماكن المحرمة أو مقاصير العبادة، ولم يعثر على مثل تلك الدفنات في أماكن السكن المعتادة (١٠). هذا بخلاف الدفنات الادمية منزوعة الجماجم والتي منها ما يوضحه (شكل: ١) إذ نرى ثلاثة من الدفنات الأدمية منزوعة الجماجم عُثر عليها في المبنى رقم (٢) بشاتال هويوك. (١٠)

ومما سبق يمكن استنتاج؛ أن مكان الدفن كان في نفس الوقت مقصورة العبادة المنزلية التي حوت دلائل وجود ممارسات طقسية خاصة، سواء من خلال ما عُثر عليه من دفنات أو من خلال ما أوضحته بعض الرسوم التي جاءت على جدران تلك المقاصير؛ وأن عادات الدفن آنذاك ارتبطت بعبادة الأسلاف وتقديس الموتى ومن ثَمَّ كان الاهتمام بأداء تلك المارسات الطقسية الجنائزية.

### ٣- الدفن السماوي في بلاد الأناضول\*)

كان الدفن السماوي -دون النظر إلى حرفية التعريف- أحد أهم السمات الجنائزية التي تميزت بها الأناضول، والتي عرفت منذ العصر الحجري الحديث إن لم يكن قبله، ولقد ربط بعض الباحثين بين الدفن السماوي وبين أعمدة ونصب معابد جوبيكلى تبة والتي أطلقوا عليها مصطلح الميجاليث (\*) والتي كثر العثور

عليها في مواقع جنوب بلاد الأناضول، والتي جاء عليها نقوش بارزة لحيوانات وطيور كان النسر من بينها، ويبين (شكل: ٢) أحد أعمدة معبد جوبيكلى تبة وعليه نقش لنسور ولهيئة مستديرة، ربما عبرت تلك النقوش عن الإلهة الأم والروح الآدمية. (۱۱) ولقد عُثر في بلاد الأناضول على العديد من الدلائل الأثرية التي تؤرخ بالعصر الحجري الحديث، والتي تنوعت ما بين المرسومة على الجدران، والملموسة من خلال اللقى الأثرية أشارت إلى عادات وممارسات طقسية ارتبطت بدفن الموتى، كانت أشبه بما يفعله اليوم سكان جبال التبت فيما يعرف بالدفن السماوي؛ حيث تأكل النسور جثث موتاهم لتدفن رمزيًا في السماء. (۱۲)

ففي شاتال هويوك بالأناضول عُثر على رسوم عدة لمناظر طقسية لعب فيها النسر دور هام، اذ صورت النسور محلقة بأجنحتها في الفضاء، وتقوم بمهاجمة جثث آدمية مقطوعة الرأس، وربما كان ذلك راجعًا إلى حرص سكان شاتال هويوك على الاحتفاظ بجماجم موتاهم كنوع من الإعزاز، وربما كان ذلك تأصيل لما عُرف بعبادة الأسلاف في عصور ما قبل التاريخ، وفى ذلك إشارة أيضًا إلى الأهمية الأسطورية للنسر في ذلك الوقت، (۱۲) تلك الأهمية التي تأكدت من خلال ما عُثر عليه في جوبيكلى تبة بالأناضول أيضًا؛ فعلى أعمدة معابد جوبيكلى تبة بالأناضول عُثر على نقوش بارزة ومجسمة لأنواع مختلفة من الحيوانات البرية والطيور الجارحة كانت النسور من بينها. (۱۲)

كان الدفن في العصر الحجرى الحديث في بلاد الأناضول يتم على مراحل، وارتبط في طياته بممارسات طقسية وعقائدية وضحت بشدة في شاتال هويوك اذ تكرر العثور على جماجم الموتى وعلى بعض الدفنات الآدمية أسفل أرضيات المساكن أو أسفل مصاطب وجدت في بعض المقاصير(١٠٠) التي زخرفت جدرانها برسوم مختلفة كان منها النسور المحلقة في الفضاء والتى صورت تنقض على جثث آدمية ملقاه أسفل منها لتأكلها وهي عملية قصد منها تنظيف وإزالة اللحم من جثث الموتى قبل عملية الدفن. ويعتقد بعض الباحثون أن معالجة الجثث كانت تتم بوضعها خارج القرية، أو في الأفنية الخلفية، حيث يتم تنظيف الجسد من اللحم بواسطة الطيور الجارحة، وذلك طبقًا لرسوم المعابد والتى تصور الطيور الجارحة تهاجم أجساد بشرية منزوعة الجماجم، إلا أن هناك بعض علماء الأنثروبولوجيا اللذين نفوا هذا التفسير، حيث أن الدراسة الأنثروبولوجية للعظام تدل على عدم وجود أى أثر لمناقير الطيور الجارحة على العظام، ويرى أصحاب هذا الرأى أن الجسد كان يترك في الخارج حتى يتآكل اللحم ثم تجمع العظام وتدهن باللون الأحمر أو الأخضر ثم تلف بالقماش. (١٦)

ويبين (شكل: ٣) أحد مقاصير العصر الحجري الحديث – الألف السابع ق.م – بالمستوى الثامن بشاتال هويوك ونرى الجدران المجصاة والتي زخرفت بجماجم ثيران ذات قرون حقيقة، وعلى اليسار نرى مناظر النسور المحلقة أعلى جثة أدمية، وأسفل ذلك المنظر توجد اثنين من الجماجم الآدمية، ولقد تكرر ذلك المنظر في بعض المقاصير الأخرى ولكن لسوء الحظ لم تكن تلك المناظر مكتملة، وبدراستها وبتكرارها سواء في شاتال هويوك أو هاتشيلار، وبارتباط تلك المناظر بوجود بعض الجماجم الآدمية في أغلب الأحيان؛ استطاع ميلات أن يستنتج الجماجم الآدمية في أغلب الأحيان؛ استطاع ميلات أن يستنتج يتركوا جثث موتاهم في الخلاء للنسور لإجلاء اللحم وتنظيف الجثة قبل اعادة دفن ما تبقى منها بتلك المقاصير، وكان يتم الاحتفاظ الجمجمة بعد تجصيتها في ركن ظاهر بالمقصورة (١١) أو بأحد أركان المنزل كنوع من التقديس لصاحبها وعرفت تلك المقصورة بمعبد الأسلاف. (١١)

وعرفت عبادة الأسلاف بأنها ممارسات تشير إلى تقديس وتوقير الأسلاف الموتى (طقسيًا أو بطرائق أخرى) اعتقادًا بأنهم يحيون في حيز غير منظور ويمكنهم أن يساعدوا أو يجلبوا الأذى للأحياء ولذلك يجب إرضائهم. (۲۰ وتأكيدًا على ممارسة الدفن السماوي في بلاد الأناضول تبين تفاصيل المنظر (شكل: ٤) إعادة تخيل للنسور المحلقة في السماء وكيف تهبط لتتغذى على الجثث الملقاة على الأرض "عملية إزالة لحم الجثث المدمية"، والنسر هنا ربما كان يلعب دور الإلهة الأم. (۲۱)

أما (شكل: ٥) فيوضح منظر مهاجمة النسور لجثث الموتى (٢٢) أعلى ما يشير الى برج، وأعلى هذا البرج وبين اثنين من النسور المحلقة نرى شكل مستدير، ربما كان رأس أدمية وربما كان اشارة لقرص الشمس، ويرى بعض الباحثين أنه ربما كان الساحة إلى الروح الآدمية التي كثيرًا ما كان يرمز إليها في الفن الصخري في الأناضول في عصور ما قبل التاريخ بالهيئة المستديرة. (٢٦) وصورت تلك النسور العملاقة أحيانا تهاجم شخص بلا رأس وممسكا بعصا، وفي مناظر أخرى كانت تصور مجموعة من الأشخاص تحاول محاربة تلك النسور الضخمة وهو من التصاوير التي تبعث على الحيرة. ويبين (شكل: ٦) مهاجمة النسور لمجموعه من الموتى منزوعي الجماجم الأمر الذي دعا إلى الحيرة وإلى ضرورة إلقاء الضوء على الدور الديني والأسطوري للنسر في الأناضول. (٢٠)

# ٤- النسور وعلاقتها بالدفن السماوي في بلاد الأناضول

كان للنسر أهمية كبرى في بلاد الأناضول، إذ كان سكان الأناضول يعتبرونه طيرًا مقدسًا، ورمزًا قوميًا لهم، وكان يعتبر ظل الأرواح الحامية، وروح الإله في آسيا الوسطى، فالنسر يرمز إلى الشمس والقوة والنفاذ، وكان سكان الأناضول يؤمنوا قديمًا أن النسر عندما يرفرف بأجنحته يغير الفصول، ولقد عُثر على أدلة ارتباط النسور بالعبادة والدين في مواقع عدة ترجع للعصر الحجري الحديث كان منها شاتال هويوك وجوبيكلى تبة ونيفالى كورى. (٢٠) ولقد كان النسر أحد رموز ثالوث ألهة شاتال هويوك، وقد ظهر بكثرة في معابد ومقاصير العبادة فيها، ويتألف هذا الثالوث غالبًا من الإلهة الأم (وهي إما على شكل صليب أو نسر) والإله الأب (وهو على شكل صليب أو ثور)، والإله الابن (وهو على شكل رأس ثور في الغالب). (٢٦)

ولم يكن هذا التقديس مجرد مشاعر وعواطف وأحاسيس نابعة من أثر هذا الطائر في حياة الإنسان وحسب، باعتباره مثالاً للقوة، وإنما يرتد في جانب كبير منه إلى ماضي أسطوري موروث لدى سكان الأناضول، كان فيه النسر إلها أو شبيها بالإله، يقترن بالجن، ويرتبط بالروح، ويتصل بالموت والخلود، ومعرفة الغيب والتنبؤ بالمجهول، وحين نقّلب صفحات ما قبل التاريخ، نرى النسر ماثلاً في ثقافة (شاتال هيوك) النيوليتية رمزًا للأم الكبرى، "نجده في جميع معابدها، وقد ملأ جناحاه جدار المعبد المقابل لتمثال الإلهة، وهناك من الأدلة (\*) ما يشير إلى أن السحرة أو العرافة في عصور ما قبل التاريخ كانوا يلبسون أردية من ريش النسور، ويضعون أقنعة على هيئة رؤوس النسر خلال الطقوس وتقديم القرابين". (\*\*)

وتكرر الأمر نفسه في الطقوس المرتبطة بالشامانية وعبادة الأسلاف إذ كان للنسر أيضًا رمزيته التي ربطت ما بينه وبين الشامانية، وعبادة الأسلاف، وقد عُثر على أدلة ما يؤكد ذلك إذ استخدمت أجنحة النسور من قبل الشامان أو الكهنة في شاتال هويوك في أداء بعض الرقصات الطقسية ذات الصلة بعبادة الأسلاف. (٢٨) إذ كان الشامانيون يؤمنون بأن الأرواح المساعدة كانت تأتي إلى جانبهم على صورة نسر، وفي حال شوهد النسر طائرًا في منطقة ما فهذا يعني أن الشامانية ستمنح لتلك المنطقة (٢١). وكان للنسر أيضًا أهميته الدينية في حضارات عدة ترجع لعصور ما قبل التاريخ ففي بلاد الرافدين، وضح دور النسر عقائديًا منذ العصور الحجرية؛ ففي كهف زاوى شيمى شانيدار بالعراق عُثر على بقايا أجنحة لحوالي سبعة عشر من الطيور الجارحة الكبيرة بدراستها تبين انها لنسور، (٢٠) عُثر الطيور الجارحة الكبيرة بدراستها تبين انها لنسور، (٢٠) عُثر

عليها جنبًا إلى جنب مع بقايا عظام حيوانية وجماجم لماعز وأغنام برية، (٢٦) ولا شك أن في ذلك إشارة إلى قدسية معينة ارتبطت بالنسور.

# ه- طقوس الدفن السماوي لدى سكان جبال التبت

وقد جاء آنفًا كيف أن الدفن السماوي نوع من طقوس عادات الدفن التي ظهرت ارهاصاتها الأولى في بلاد الأناضول في عصور ما قبل التاريخ، ثم أعاد التاريخ نفسه لتظهر مرة أخرى لدى بعض الشعوب في جنوب أسيا، من خلال طقس ديني جنائزي يتبعه سكان التبت الصينية ومنطقة منغوليا عرف باسم الدفن السماوي، يعمدوا فيها الى ترك جثث موتاهم للنسور كي تتغذى عليها، ففي اعتقادهم أن الجسد ما هو إلا وعاء يحوي الروح التي تصعد في السماء (۲۳). ولقد أطلق على هذا الطقس أيضًا باللغة المحلية لسكان التبت "إعطاء الوعاء الطعور"، وهي عادة تعبر عن احترام الميت، وتسود لدى أغلب أصحاب الديانة البوذية والزرادشتية. (۲۳) فأصحاب تلك الديانات الوضعية يؤمنون بتناسخ الأرواح وتحتم عليهم تلك الديانات يتصفوا بالسخاء لذلك نجد أن طريقتهم في التخلص من جثث الموتى يعتبرونها نوعًا من الكرم فهم يقدمون الجثث طعام الحيوانات والطيور. (۱۹۶)

وفى طقوس ذلك الدفن السماوي يتم تقديم جثث الموتى إلى تلك الطيور "النسور"، في أغلب الأحيان يجري تقديم الجسم كاملاً للطيور الكبيرة، وعندما لا يبقى إلا العظام يكون الهيكل محطمًا بمخالب الطيور الكبيرة القوية، فتقدم طعام إلى الطيور الأصغر. (<sup>(7)</sup> وفي بعض المناطق التي تقوم بالدفن السماوي تؤدى بعض الرقصات الطقسية مستخدمين عصا (\*) ربما كانت طقسية من أجل تحفيز الطيور على الأكل. (<sup>(7)</sup>)

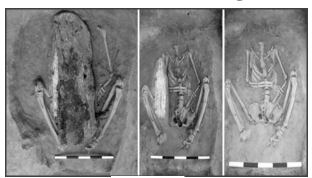
ويبين (شكل: ٧) ما يُعرف بـ" قبر نسور البحر" وهو أحد صور الدفن السماوي حيث يتم وضع الجثة في مكان معلوم مرتفع قرب البحر ليقوم طائر النسر بتنظيف الجثة ونزع اللحم عنها، إذ يعتقد أن إزالة اللحم تمكن الروح من مغادرة الجسد، وهي رمزية عقائدية لعب فيها النسر الدور الأكبر بحمله رفات الموتى إلى السماء، (٢٠٠٠) تمامًا كما كان عليه الوضع في الأناضول في عصور ما قبل التاريخ. ويتطابق هذا النوع من الدفن مع المضمون الإنساني للديانة الهندوسية التي تقوم على الانسجام والتكافل بين مكونات الطبيعة، حيث يكون الناس سعيدين أن يتكرموا بجعل جسدهم طعامًا لاستمرار الحياة عوضًا عن العمل على تحنيطه وحفظه، ففي المفهوم الهندوسي

والشعوب توقفنا على دلائل نعرف بها أمور لم نكن لنعرفها يكون الجسد بعد أن غادرته الروح مجرد لحم فقط، لم يعدّ له وظيفة أخرى.(۲۸) لولا دراسة هذا الماضي ومقارنته بالحاضر.

# نتائج الدراسة

- يتبوأ الفكر الديني والجنائزي في بلاد الأناضول أهمية ومكانه خاصة، لاسيما في العصر الحجرى الحديث، وجاءت دلائل ذلك في مواقع جوبيكلى تبة وشاتال هويوك.
- الأسطورة هي الوسيلة المبكرة التي عبرت عن فكر وعقيدة الإنسان الأول، والتي عكست تخيله عن العالم الآخر، وهي الخيط الرابط بين العديد من الشعوب البدائية في الوقت الحالى، وبين حضارات عصور ما قبل التاريخ.
- كان للنسور دور هام جنائزيًا وعقائديًا، أوضحته الأعمال الفنية في العصر الحجرى الحديث في بلاد الأناضول، وأوضحته كذلك عادات الدفن الحالية لدى سكان هضبة التبت.
- "الدفن السماوى": مسمى ابتدعه بعض أصحاب الديانات الوضعية في العصر الحالي، ولكنه كان معروفًا في العصر الحجرى الحديث في بلاد الأناضول.
- الدفن السماوى في العديد من الديانات الوضعية مظهرًا من مظاهر الرغبة في إظهار "الاحترام للموتى".
- كان الدفن السماوي في بلاد الأناضول يتم من خلال ترك جثة المتوفى على مكان أو ربوة مرتفعة حيث تهبط عليها طيور السماء الجارحة "النسور" وتنزع عنها اللحم، ثم يتم دفن عظام المتوفى المتبقية بعد ذلك.
- أما الدفن السماوى في منطقة التبت فيتم فيه تقديم المتوفى للنسور كى تتغذى عليه بالكامل، حتى يضمنوا أن المتوفى تحول الى السماء؛ فبقاء جزء منه معناه أن طريقه الى السماء غير مأمون.
- لايزال هناك الكثير في غياهب الظلام وهو ما لم يستطع البحث العلمي بعد من تسليط الضوء عليه، إلا أن ثمة شيئا أكيدا هو أنه لم يكن الإنسان في عصور ما قبل التاريخ بدائيًا يلتحف فرو الحيوانات ويقطن المغارات فقط، بل كان على درجة عالية من التأمل والتفكير مكّنه من نسج الأساطير ووضع أسس وقواعد لعادات وممارسات أعادت نفسها مرة أخرى في العصر الحالى فيما نراه في حياة العديد من القبائل البدائية التي لازالت تحيا على الفطرة، ولدى العديد من الشعوب ذات الديانات الوضعية.
- كأن التاريخ يعيد نفسه، وكأننا بحاضرنا نحيا الماضي ولكن بصورة تتماشى مع مستجدات العصر، فدراسة ماضى الأمم

#### الملاحق



شكل رقم (١)

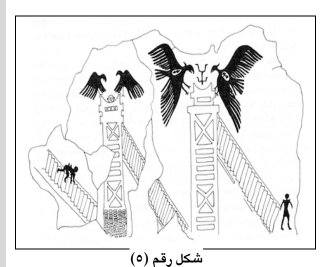
دفنات آدمية الجثث فيها عديمة الجماجم - المبنى رقم ٦ ىشاتال ھوپوك.

Meskell,L., The nature of the beast: curating animals and ancestors at Catalhöyük,in: World Archaeology ,8, 2008.,p.379, plate 4.

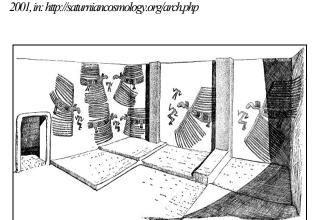


شكل رقم (٢)

نقوش بارزة لحيوانات ونسور - من أعمدة معبد جوبيكلي تبة -Ibid., p.376, plate 1.



النسور تنقض على جثث الموتى أعلى الأبراج
- Cook J., Recovering the lost world, chapter 12: startum and archaeology,

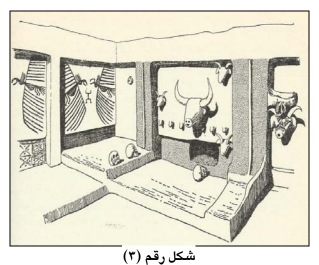


شكل رقم (٦) النسور تهاجم جثث الموتى – شاتال هويوك – العصر الحجري الحديث

Ruether, R.R., Goddesse and the define feminine, p.33, fig.5.



شكل رقم (V) – قبر نسور البحر Archaeology Course book, Religion and Ritual, Chapter 6, London, 2001, p.144, fig. 6.11.



مقصورة للعبادة زخرفت بجماجم الثيران، ومناظر مهاجمة النسور لجثث الموتى Mellaart, J., Çatal Hüyük, A Neolithic town in Anatolia, New York, 1967, p.83.



شكل رقم (٤) شكل رقم الثور ومنظر إعادة تخيل لمقصورة بشاتال هيوك ونرى جمجمة الثور ومنظر النسور التي تهاجم الموتى http://popular-archaeology.com/

- (12) Yılmaz, D., BURIAL CUSTOMS OF THE CHAMBER TOMBS IN SOUTHEAST ANATOLIA DURING THE EARLY BRONZE AGE Anadolu / Anatolia 31, 2006, pp.71-82
- (١٣) نائل حنون، عقائد ما بعد الموت في حضارة وادي الرافدين القديمة، ط١، سوريا، ١٩٧٨، ص١٨٩.
- (14) Schimidt, K., Fruhe tier und Menschenbilder vom Gobekli Tepe, Istanbuler Mitteilungen des Deutschen Archaologischen Instituts, 49, 1999, pp.5-21
- (١٥) خزعل الماجدي، أديان ومعتقدات ما قبل التاريخ، عمان، ١٩٩٧، ص ١٩٩٧.
- (١٦) أحمد أمين سليم، العصور الحجرية وما قبل الأسرات في مصر والشرق الأدنى القديم، الإسكندرية، ٢٠٠٠، ص٣٣٤.
- (17) Mellaart, J., Op.Cit., p.83; Kvæstad ,C.F., House Symbolism and Ancestor Cult in the Central Anatolian Neolithic, M.A. thesis in Archaeology , Department of Archaeology, History, Cultural Studies and Religion University of Bergen ,2010,p.79.
- (18) Mellaart, J., Op.Cit., p.94. (١٩) أحمد أمين سليم، المرجع السابق، ص٣٣٥، شكل رقم (٩٥).
- (٢٠) عن عبادة الأسلاف، انظر: مي نديم الحايك، عقائد الدفن وعبادة الأسلاف في بعض مواقع شرق البحر المتوسط في عصور ما قبل التاريخ، رسالة ماجستير غير منشورة كلية الآثار جامعة القاهرة. ٢٠٠٦
  - (٢١) خزعل الماجدي، المرجع السابق، ص١١٩.
- (22) Mckenna, T., food of the gods, New York, 2014, p.48-50; Adair ,J., Op.Cit.,p.12,fig.5
- (23) Dohot, M., Gobekli Tepe's Cosmic Blueprint Revealed, http://mihaidohot-2.blogspot.com.eg/2013.
- (24) Ruether, R.R., Goddesse and the define feminine, 1, gender and the problem of prehistory, London, (n.d), p.33, fig.5.
- (25) Erdogu,B., Ritual symbolism in the early chalcolithic period of Central Anatolia, in: Journal for Interdisciplinary Research on Religion and Science, No. 5, July 2009, p.129 -139.
  - (٢٦) خزعل الماجدي، المرجع السابق، ص١٠١.
- (\*) عُثر في العديد من دفنات شاتال هويوك التي اكتشفت في المزارات أو مقاصير العبادة على دفنات لنساء زودت ببعض الحلى ولونت جماجمهم باللون الأحمر، وعثر معها أحيانًا على بقايا عظام حيوانات وبقايا أجنحة نسور مما أكد أنها دفنات لكاهنات. وتكرر الأمر نفسه في بعض الدفنات الذكورية مما أكد على دور الرجال "ككهنة أو شامان" في أداء طقوس مرتبطة بالنسر وعبادة الأسلاف

- (١) دوغلاس ج. ديفيس، الوجيز في تاريخ الموت، مترجم، دمشق، ۲۰۱٤، ص۲۹.
- (2) See: Alekshin, V. A. "Burial Customs as an Archaeological Source", Current Anthropology 24. 2, 1983, 137-149.
- (٣) ميسون الحوراني، الطقوس والمعتقدات في العصر الحجري الحديث في الشرق الأدنى القديم (حوالي ٨٥٠٠ – ٤٥٠٠ ق.م)، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة اليرموك، ١٩٩٨، ص١٢-
- (٤) رمضان عبده على، تاريخ الشرق الأدنى القديم وحضاراته منذ فجر التاريخ حتى مجيء الإسكندر الأكبر، ج٢، الأناضول -بلاد الشام، القاهرة، ۲۰۰۲، ص۸.
- (5) Adair, J., Certain aspects of the goddess in the Ancient near east (10,000 - 330 BCE), submitted in part fulfillment of the requirements for the degree of master of arts with specialisation in Ancient language and cultures, university of south Africa, 2008,p.7-11
  - (٦) رمضان عبده السيد، مرجع سابق، ص٩٠.
- (7) Wreschner, E.E., (1980). Red Ochre and Human Evolution: A Case for Discussion. Current Anthropology 21 (5): 631-644.
- (8) Godlove.I.H., The Earliest Peoples and their Colors, London, 2011,p.1ff
- (9) Mellaart, J., Çatal Hüyük, A Neolithic town in Anatolia, New York, 1967, p.79.
- (10) Meskell,L., The nature of the beast: curating animals and ancestors at Çatalhöyük,in: World Archaeology ,8, 2008.,p.379, plate 4
- (\*) تعرف الأناضول بشبه جزيرة أسيا الصغرى، ويشبه التكوين الجيولوجي إلى تكونها من كتلة صخرية يزداد ارتفاعها كلما اتجهنا شرقًا ليتراوح ما بين ٢٥٠٠ - ٥٠٠٠ قدم، وهي تقع الى الشمال والشمال الغربي من سوريا وبلاد الرافدين في مفترق الطرق بين أسيا وأوروبا، تحيطها البحار من ثلاثة جوانب؛ البحر الأسود شمالاً والبحر المتوسط جنوبًا والأرخبيل غربًا: حسن محمد محى الدين السعدى، تاريخ الشرق الأدنى القديم، ج٢، (العراق - إيران - أسيا الصغرى)، الاسكندرية، ١٩٩٥، ٢٧٥.
- (\*) الميحاليث قوائم حجرية تنصب في أماكن معينة قد يكون المغزى منها ديني أو جنائزي ويقصد بالميجاليث هنا أعمدة معابد جوبيكلي تبة والتي كانت أشبه بقوائم حجرية متخذة شكل حرف T وكانت تحمل نقوش بارزة ومجسمة لحيوانات متنوعة وطيور جارحة كان النسر من بينها، ومن ثُمَّ ربط البعض بينها وبين طقوس الدفن السماوي التي ربما كانت تجرى مراسم طقوسها في هذا
- (11) Shah,B., Sky burial practice of Ancients from Anatolia to China (west east),in:www,academia.edu.,

- (۲۷) إحسان الديك، أسطورة النسر والبحث عن الخلود في الشعر الجاهلي، دراسات العلوم الاجتماعية والانسانية، المجلد ۳۷ العدد ۲،۲۰۱۰، ص۳۵۸.
- (28) Russell,N.,& McGowan,K.J., Dance of the Cranes : Crane symbolism at Çatal Hüyük and beyond,in: Anyi Quity ,vol.77,no.297,2003,pp.٤°r.
- (29) Bohnet, U., Crisis Needs Shamans, as Shamans Need Crisis?, In: NEO-LITHICS 2/13,2010, p.53-55; Winkelman, M., Shamanism in Cross-Cultural Perspective, in: Studies 31(2), 2013, pp.47-62.
- (30) Solecki, R., "Predatory Bird Rituals at Zawi Chemi Shanidar," Sumer 33 (1977), pp. 42-7.
- (31) Solecki, R. L., and Solecki, R.S., "The Zagros Proto-Neolithic and Cultural Developments in the Near East", in Solecki, Solecki, and Anagnostis, pp. 114-58.
- (٣٣) التبت هضبة تقع في آسيا الوسطى معدل ارتفاعها يفوق ٤٠٠٠ م فوق مستوى سطح البحر وهي الأعلى من نوعها في العالم ولارتفاع تلك الهضبة يتم وصفها عادةً بأنها أقرب بقعة على الأرض من الشمس، ومن ثَمَّ أطلق على الطريق المبنى في مكانها اسم "الطريق السماوى".
- (٣٣) الباحثون السوريون، أغرب طقوس الدفن في العالم، الفن والتراث، ٢٠١٤، ص٤.
- (34) Avar, R., unlocking the mysteries of calcolithic ossuaries, Excavation: food for Vultures, in: Biblical Archaeology Review, November/December, 2011, p.49.
- (35) Avira, R., unlocking the mysteries of chalcolithic ossuaries, Excavation: food for vultures, in: Biblical Archaeology Review, November / December, 2011, pp.40-49.
- (\*) وربما فسرت مثل تلك الأعمال المناظر المحيرة التي جاءت على جدران مقاصير شاتال هويوك حيث مهاجمة النسور لرجل ممسكًا عصا في يده، وربما فسرت أيضًا دور الرقص الذي كان يمارسه الشامان والكاهنات بارتدائهم أجنحة النسور.
- (36) http://wn.com/Tibetan\_Odyssey\_\_Sky\_Burial\_ Site\_73
- (37) Archaeology Course book, Religion and Ritual, Chapter 6, London, 2001, p. ١٤٤, fig. 6.11.
- (38) See: Tweg, S., Sky burial, China, 1999, p.1ff; Rinpoche,S., The Tibetan Book of Living and Dying, Rider, London, 1995