

# الئولياء

# في مصر القديمة

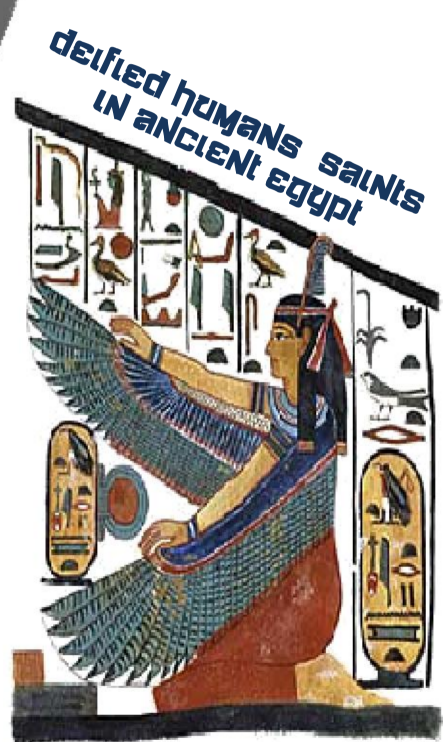


# د.عائشة وحوود عبد العال

أستاذ مساعد الحظارة والآثار القديمة كلية البنات – جامعة عين شمس جمهورية مصر العربية nfrt111a@yahoo.com

# الاستشهاد الورجعى بالدراسة:

عائشة محمود عبد العال ، الأولياء في مصر القديمة.- دورية كان التاريخية.- العدد الرابع ؛ يونيو ٢٠٠٩. ص ٨ –١٣٠ (www.historicalkan.co.nr)



هرمس (تحوت)" إن مصر هي صورة السهاء بل هي مقر السماء ؛ حيث تتركز فيها كل القوى، والحقيقة أن أرضنا مصر هي معبد الكون "". كها

ذكر هيرودوت قبل تلك العبارة بنحو ستة قرون مقولته الشهيرة بأن المصريين أكثر شعوب الأرض تديناً  $^{7}$  ؛ و يعد هذا البحث محاولة لإلقاء بعض الضوء على فكرة التقديس التي نالها بعض العامة من الشعب خلال العصر المتأخر  $^{7}$  ، حيث برزت تلك العبادات بشكل مكثف ، مع ميل لإبراز - وصل لحد التعصب - للسمات ، والأفكار المصرية الخالصة في فترة اشتدت ظلمتها مع توالى النكبات السياسية ، والعسكرية و الاقتصادية على مصر ؛ فنجد في البداية إنه مع ضعف هيبة الملكية - التي حافظت ظاهرياً على مكانتها - أن حظيّ بعض الأفراد ممن تمتعوا بقوى خاصة بوصولهم إلى مرتبة قد يفضل أن نطلق عليهم "الأولياء" بقوى خاصة بوصولهم إلى مرتبة قد يفضل أن نطلق عليهم "الأولياء" يعبر بدقة أكثر عن الفكر المصري ، بعكس لفظ "إله" الذي يطلقه يعبر بدقة أكثر عن الفكر المصري ، بعكس لفظ "إله" الذي يطلقه الدارسون الأجانب دون فهم لحقيقة النفسية المصرية.

إذ أدرك المصري القديم أن هناك رباً أعلى متربعاً على عرشه بعدما خلق الكون ، و أقر الأقوات ، و ناصر الضعفاء و أقتص للمظلوم  $^{\circ}$  , وربها أن المصري قد شعر بهدى قدسية المعبود ، و تساميه فأراد صورةً أكثر قرباً لخياله تكون الوسيط إلى الرب الأعلى فاختار الملك الذي سرعان ما تسامى هو الآخر ، و هنا لجأ إلى الأكثر قرباً ، والتصاقاً به وهم مجموعة من البشر جعلهم نظراً لمكانتهم الخلقية و الأدبية "أولياء " يرعون مصلحته ، و يكونون صورة حقيقية للوساطة بين الرب الأعلى و البشر ؛ و يتقرب عن طريقهم للمعبود و الملك في آن واحد ؛ ويبدوا أن هؤلاء الأولياء - القديسين - لم يصلوا إلى المرتبة الفعلية للأرباب ولكن تم تقديسهم خلال فترة زمنية معينة.

## أولاً النولياء من كبار الموظفين

### أ. إيهحوتب

و هو الشخصية التي كان يـذكرها الناس جميعاً ، و التي بقيت ذكراها على مر التاريخ المصري القديم ، و هو الحكيم ، و الأديب ، والمهندس المعماري الفذ ، و الفلكي ، و كبير الرائين في معبـد "رع" بعين شهس ، على عهد الملك "زوسر" ، الذي يعد من أكثر الشخصيات ذات المواهب العقلية المتميزة ٦، و هو أول الشخصيات العامة التي تتبوأ تلك المكانة ، حيث أعتبر سيداً للمتعلمين والكّتاب منذ الدولة الحديثة ، وجاء في بردية الملوك المحفوظة في تورين أنه ابناً لبتاح من أم أرضية "بشرية" تدعى "غردو عنخ"- وفي أحيان أخرى كان ينسب لبتاح من المعبودة سخمت - ، ومن هنا أعتبر بهثابة نصف معبود ، ثم أصبح منذ الأسرة السادسة و العشرين معبوداً كاملاً له عبادة محلية في منف ، شمال سقارة بالقرب من السيرابيوم ، وله كهنته و شعائره القائمة في ذلك المكان بشكل خاص منذ العصر البطلمي حين أصبحت مقصورته تلك مزاراً صحياً يقصده المرضى للاستشفاء ، وتقدم له التماثيل النذرية المصنوعة من البرونز ، وقد توحّد مع المعبود إسكلبيوس رب الطب عند اليونان ، و شاعت مراكز عبادته ، و شعائره في جميع أنحاء مصر '.

كما عبد و أقيمت له الشعائر خارج مصر ، وبصفة خاصة في ، Puteoli ، حيث عثر على تمثال للكاهن أحمس ، في مدينة الميناء الشهير في مقاطعة ، Campania ، وهو يمثل كاهناً يحمل

ناووساً به تمثال لايمحتب ، و النص المسجل على عمود الظهر منقوش في سطرين رأسيين بدايته مفقودة و كذلك جزء من الخاتمة ، و يذكر في العمود الأول :



الكاهن المطهر للأرباب في إنب حج ، كاهن بتاح ،" العرق إنسو" لإيزيس أم الأرباب ، (و كاهن) ملك الجنوب و الشمال "جسر نثرى غت" في تادهنة في عنخ تاوى (منف) ، كاهن إيمحوتب بن بتاح في بيت الأرباب.

أما النص المسجل على واجهة الناووس فيذكر:

المبجل من إيمحتب بن بتاح و كاهن بتاح ...... ^

هذا و يعد التمثال و هو من العصر المتأخر ، أحد الأمثلة النادرة التي تشير إلى شعائر خاصة تقام من أجل إيمحتب الذي بدأ اعتباره معبوداً بشكل تام منذ هذا التاريخ بالفعل أ.

و قد عثر في موقع هذا التهثال على عدد آخر من تهاثيل المعبودات المصرية الشائعة في العصر المتأخر مها رجح أن يكون هذا الموضع مقصورة أو ربها معبد لعبادة بعض المعبودات المصرية في روما أ. و لقد عثر على عدد من المواقع في أوروبا بصفة عامة بها معابد أو مقاصير لعبادة الآلهة المصرية القديمة خاصة إيزيس التي استمرت عبادتها في أوروبا حتى بداية القرن الرابع الميلادي أأ و وؤكد هذا التمثال أنه إلى جوار المعبودات المصرية التي عبدت خارج مصر كان لايمحوتب مكانة ببارزة ، حيث ربطه الإغريق برب الطب عندهم وهو إسكليبيوس

جدير بالذكر أن المعبود "إيمحوتب" ظل يمثل في هيئة بشرية خالصة من غير أن يضاف له تاج أو صولجان أو اللحية المميزة، وغالباً ما كانت تقام الطقوس الخاصة به في مقابر الموتى بصفة عامة بالإضافة إلى مقصورته في سقارة.





## ب. اُهون حتب بن حابو

وكان من أهم الشخصيات التي نالت القداسة ، بعد إيمحتب ، وهو وزير و صاحب درجة وظيفية عليا في بلاط الملك آمون حتب الثالث <sup>17</sup> ( ١٣٧٩ - ١٣٥٨ ق. م ) من الأسرة الثامنة عشرة.

وقد شغل عدداً من الوظائف، من أهمها رئيس الكهنة، و الكاتب الملكى، و المهندس المعمارى، وظل في مدينته أثريب حتى بلغ الخمسين من عمره حينها أحضره الملك إلى طيبة، حيث أصبح رئيساً للمهندسين، و رئيساً للكهنة الملكين، وكذلك الناصح الحكيم للملك، وظل في خدمة ملكه حتى بلغ الثمانين، وتوفي قبل ملِكه بعدة أعوام، ودفن في مقبرة ذات طراز ملكي في طيبة، وكان له أثناء حياته مكانة عظمى يستدل عليها من وجود تمثاله في معبد آمون رع بالكرنك كوسيط بين الناس و آمون وكذلك بينهم وبين الملك.

وهو يصور غالباً في وضع الكاتب مهسكاً بأدوات الكتابة و لفة البردي ، ومرتدياً شعراً مستعاراً و نقبة ، و قد ازدهرت عبادته في العصر الصاوي ، و إن لم يعتبر إلهاً بالمعنى الكامل وإنها ظل دائما كاهناً طيباً ( ولياً ) . وكان تقديسه في عصر بطليموس الثالث  $^{\circ}$  ( ولياً ) . وكان تقديسه في عصر بطليموس الأله العظيم في عصر بطليموس السادس  $^{\circ}$  ( ١٨٠ - ١٢٤ ق.م ) ؛ و أصبح له تماثيل كمعبود شاف ، وسيد للأطباء  $^{\circ}$  .



و يلاحظ أن تقديسه جاء متأخراً عن إيمحتب كما كان أكثر محلية حيث لم يعثر \_ حتى الآن \_ على مراكز لعبادت خارج منطقة الأقصر  $^{11}$ : وقد ارتبط كلاهما بالقدرة على الشفاء أثناء نوم المريض حيث تتراءى له بعض الرؤى التي يشفي بعدها و يخرج من مقر هذا الولى ( المؤله) و قد تعافى  $^{19}$ .

#### ج .بادي سبك

يندرج تحت هذه الجزئية عدد آخر من الأولياء منهم المدعو "بادى سبك" الذي عاش حوالى عام ٩٠٠ ق.م ؛ من منطقة الفيوم حيث شاع هناك تقديس الملك أمنهحات الثالث ؛ و من ثم كان تقديس هذا الشخص مندمجاً في صورة أمنهحات الثالث ، و صور في هيئة التمساح رب الفيوم . "

#### د. جد حر

ثم يأتي المدعو " جد حر " كبير كهنة منف خلال الأسرة الثلاثين ، الذي ارتبط بكل من إيمحتب و آمون حتب بن حابو كما حمل لقب "با هب " أيبس " ، الطائر المقدس رمز المعبود جحوتى رب الحكمة <sup>11</sup> ، و قد شيد له بطليموس إيروجيتيس الثاني مقصورة في معبد هابو <sup>71</sup>.

### ه . بيتوزيريس

"بادى أوزير " في تونا الجبل "٢"؛ الذي عاش في النصف الثاني من القرن الرابع قبل الهيلاد ، و هو ينحدر من عائلة كهنوتية من الأشهونين ، و شغل عدد من الوظائف الكهنوتية و الإدارية بها ، لعل أهمها كبير كهنة جحوتى بالأشهونين ؛ و قد حافظ على مدينته وثرواتها خلال الفترة العصيبة زمن الاحتلال الفارسي الثاني وحتى دخول الإسكندر مصر ( ٣٤٢-٣٣٢ ق.م ) أن ؛ و يبدو أنه لم يصل فقط إلى مكانة تقارب مكانة كل من لإيمحتب و أمنحتب بن حابو بل ارتبط تقديسه بهما أيضاً "و قد يكون السبب وراء رفعه إلى مصاف الأولياء إلى جانب ما تميز به من سلوك قويم بعد وفاته بنحو نصف قرن ، استطاعته المحافظة على إقليمه خلال الفترة التي وصفها بأنه لم يعد اسمه لقب شيء في مكانه في وجود الحاكم الأجنبي ؛ و أضيف بعد اسمه لقب " با هب " كسابقه . "

يلاحظ في الأولياء (المؤلهين) السابق ذكرهم ارتباطهم بالمعبود "جحوتى "رب الحكمة، وهو الأمر الذي يؤخذ بعين الاعتبار إذ إنه من المعروف تقديس المصري القديم للكلمة التي كانت في أحد مذاهب الخلق المصرية القديمة هي العامل المؤثر في نشأة الوجود " وبالتالي فإن من يملك الحكمة وهو منزه عن الصغائر فيما يأتي به من أفعال و يحتفظ الناس بذكرى طيبة له بل يرفعوه مكاناً علياً قد يتراءى لغير المتفهمين لحقيقة الشخصية و اللغة المصرية القديمة كأنه رب، وهو في واقع الأمر عالِم، وحكيم وقد قال المولى عز و جل " يُؤتى الحكمة من يشاء و من يؤت الحكمة فقد أُتِيَ خيراً كثيراً و ما يَذَكر إلا الألباب. " "

## ثانياً النولياء من الغرقى

أعتبر المصري القديم من مات غريقاً بمثابة الشهيد و تلقب بـ " حِسِى " بمعنى المبارك ، فنالته القداسة <sup>٢٩</sup> ؛ كما يوجد عدد من الألقاب التي

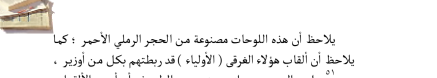
أطلقت على الغريق حيث شاع استخدام لفظ ﴿ ﴾ ﴾ ﴿ اللهاء و من منذ الدولة القديمة و الوسطى " ؛ و الذي يعنى أنه امتلأ بالهاء و من هنا كان ارتباط الغريق بأوزير ، كما استخدم مجموعة أخرى من الألفاظ التي تعبر عن نفس المعنى أي الامتلاء أو الانغماس في الماء

مثل: هرب" ؛ و المسلم ا

يبدو أن الغريق و كذلك من مات محروقاً كان يعد ميتاً سيئ الحظ ، حتى تغيرت النظرة إلى الغريق خلال نهاية الدولة الحديثة فاعتبر هذا النوع من الموت هو قدر أوزيريس بل قدر رب الشمس ذاته الذي يغرق في النيل يومياً ثم يعود للحياة مع الصباح "" ؛ و قد أخذت شعائر الغرقى تتضح مع العصر المتأخر حتى أن هيرودوت يذكر أن جسد المتوفى كان مقدساً بحيث لا يسمح إلا لكهنة " النيل" فقط أن يلمسوه ، و يقومون بتحنيطه على أعلى مستوى إذ على ما يعتقد أنه قد قارب في نظرهم رب الخصوبة (أوزير) نفسه . ""

و منذ الأسرة الثلاثين بدأت بعض الآثار من لوحات مقابر و بعض النقوش على توابيت تذكر من مات غريقاً بنوع من الإجلال و لعل أشهر من وصلت إلينا آثارهم حتى الآن تابوت لنس مين من الأسرة الثلاثين ؛ و قد عثر عليه في قفط ؛ و قد حمل عليه اللقب :





يلاحظ أن هذه اللوحات مصنوعه من الحجر الرملي الاحمر ؛ حما يلاحظ أن ألقاب هؤلاء الغرقى ( الأولياء ) قد ربطتهم بكل من أوزير ، و رع  $^{10}$  بـل بـالهعبود سبك رع ؛ و مـن الطريـف أن أحـد الألقـاب الكهنوتية التي تخص سوبك في العصر المتأخر كان لقب : " محى سم إن سوبك " ( كاهن سم الغريق الخاص بسوبك )  $^{10}$  ؛ و من المحتمل أن هذا الكاهن كان يؤدى بعض الشعائر تحت الماء ؟.

و لا شك أن ارتباط الغريق بسوبك هو أمر منطقى ؛ كما كان ارتباط الغرقى بالمعبود أوزير أمراً معتاداً إذ أنه يعتبر بصفة عامة رب العالم الآخر ، ويسعد المتوفى - المبرأ - بصحبته في العالم الآخر ، بالإضافة إلى أن أوزير قد قطعت أعضائه وألقيت في النيل كما تروى الأسطورة ، وبعد ذلك استطاع الحياة مرة أخرى ، وفضل بقاءه في العالم الآخر " ومن هنا أعتقد أنه كان لابد للغريق أن يكون على يقين من أنه عائد لا محالة للحياة كما عاد أوزير.

أما عن ارتباط الغريق برع ، فقد كان المصري القديم يرى الشمس عند الغروب وكأنها "تغرق" في ماء النيل ، ثم هي تعاود الحياة و الإشراق مرة ثانية ، وبذلك استشعر المصري أن ذلك الغريق سيحيا لا محالة ، كما تحيا الشمس يومياً ؛ وفي يقينه أن كل من "أوزير ، و و ع" ، معبودان لهما أكبر الأثر في العقيدة المصرية ، مما جعل ذلك الارتباط بهما يضفي القدسية على "الغريق" ؛ والأهم من ذلك كله أن المهاء ذاته مادة مقدسة و هو المصدر الدائم للحياة ، ومنه انبثقت الحياة للمرة الأولى حينما خرج الرب الخالق لأول مرة من المحيط المائي "نون" ليبدأ عملية الخلق من تلك الهيولي ، وعليه فان الغريق الذي امتلأ جسده بالماء - كتعبير المصري القديم - ، أو بمعنى آخر "غرق" ، وانغمس كليةً في النيل لابد أنه سيخرج من هذا "النون" ، طهراً نقياً كما خرج منه الرب الخالق أول مرة أ.

## ثالثاً الأولياء من الأسلاف

بدأت تباشير تلك العبادة ربها منذ عصر الأسرة الأولى على أقل تقدير متهثلاً في بعض الهظاهر منها ظهور معبود يدعى "آختى" ؛ يعتقد بأنه جد أعلى تم رفعه إلى مصاف الأرباب في تلك الفترة ، و ربها أنه الهقصود بالنقش على كتف تهثال الكاهن "حتب دى إف" بالهتحف المصري الذي يؤرخ بنهاية الأسرة الثالثة  $^{\circ \circ}$  ؛ كما تعد أرواح به و نخن أرواح لأسلاف تم تقديسهم فيما بعد ؛ بل ذهب البعض إلى أن المعبود أوزير ذاته هو سلف أو جد أعلى تم تقديسه و عبادته بعد ذلك ، و توجد العديد من المؤشرات و القرائن التي تثبت تلك الآراء خلال فترة العصر العتيق  $^{\circ \circ}$  ؛ غير أنه من المحتمل أن أشكال عبادة أو تقديس الأسلاف أخذت تضح منذ نهاية الدولة الوسطى  $^{\circ \circ}$  ، ثم وصلت الذروة في دير المدينة بعد العمارنة  $^{\circ \circ}$  ، و استمرت فيما بعد .

و من الجدير بالذكر أن تأثير تلك العبادة في الحياة الروحية و ما يرتبط بها من عقائد عند المصري القديم غير واضحة ، و من ناحية أخرى فعبادة الأسلاف كوسيط بين الإطار البشرى الدنيوى ، بين الإطار الإلهي غير مطلقة أه و هو ما قد ترى الباحثة أنه لا يدخل في حيز العبادات المطلقة في مصر القديمة بقدر كونه دلالةً إما على الارتباط الروحي ، و صلات المحبة مع الأسلاف ، أو كنوع من اتقاء لشرٍ قد يصيب الشخص الحي من ذلك القريب المتوفى كما توضح لنا مجموعة نصوص خطابات الموتى . .

# الولى" أوزير المبارك المفيد في الجبانة .

و كذلك تابوت "توتو توا" الذي يؤرخ بالأسرة الثلاثين ، و الذي عثر عليه في قفط ؛ و قد حمل عليه نفس اللقب السابق . $^{ au_1}$  كما حمل نفس اللقب المدعو حور ؛ الذي عثرعلى جزء من تابوته المؤرخ بعصر الإمبراطور أغسطس ٢٠ ؛ و هناك تصوير لشخص مجهول الاسم ٣٠ ، يظهر ذلك المتوفى الغريق و قد حلى جبينه حية الكوبرا ؛ ممسكاً في يده اليمني بصولجان " الواس" و مجموعة من براعم اللوتس، و في اليد الأخرى علامة العنخ، وقد وضع في نقبته ذيل الثور وحلى الجزء العلوى من اللوحة بقرص الشمس المجنح أي أضفى على نفسه الصفة الملكية المقدسة في ذات الوقت ؛ كما ظهر ذات التصوير السابق على لوحة شخص آخر مجهول الاسم أيضاً ، غير أنه يمسك بصولجان على هيئة زهرة اللوتس، ويرتدى الرداء يوناني (هيهاتيون) " كما صور بنفس الهيئة السابقة شخص آخر غير معروف الاسم عثر على لوحته في النوبة تعود للعصر اليوناني الروماني . . أما المدعو " با آمون " فقد سجل على لوحته نفس اللقب الذي سبقت الإشارة إليه" حسى عا إم غرت نثر " ؛ و قد ظهر على اللوحة و له لحية صغيرة ويمسك بصولجان ينتهى برأس الصقر، وفي يده اليمني علامة "العنخ = الحياة "، و بالقرب منه تصوير لابن آوى يخرج من قدميه صولجان " سخم = القوة " ، و فوق ظهره " المذبة" أ .

أما الأشهر خلال العصر الرومانى فهما الأخوان بادى إيسه و با حور الذين شيد لهما الإمبراطور أغسطس ( ٢٧ق.م: ١٤م ) معبد دندور ، وصور الإمبراطور يقدم القرابين أمامهما. <sup>٢٤</sup> وقد ظهر بادى إيسة في المعبد بتاج الآتف فوق الباروكة القصيرة وحية الكوبرا ، و قد لون بلون أزرق ، أما بادى حور فلون بلون أخضر <sup>٢٤</sup> ؛ و قد حمل كل منهما لقب " حسى " إلى جانب لقب " با شاى " الذي أخذ مخصص ثعبان و هو اسم أحد المعبودات التي شاعت في العصر المتأخر <sup>٤٤</sup> .

أما "أنطونيو" فتى الإمبراطور هادريان <sup>63</sup> ( ١١٧ م.) فقد تم تقديسه بنفس الكيفية المصرية على الرغم مما يقال من أنه قد قتل نفسه فداءً لإمبراطوره ؛ و قد حمل هو الآخر لقب " با شاى إن كمت " ، و هو الذي ترجم إلى اليونانية "بأجاثو ديمون" أنه يقتصر ظهور أولئك الأولياء من الغرقي على الذكور فقط حيث ظهرت بعض النساء وقد تحققت لها تلك المكانة بعد أن غرقت هي الأخرى و منهم:

السيدة "تا شيرت التي عثر على لوحتها في النوبة ؛ وهى من الحجر الرملي ، تمثلها واقفة مهسكة بالصولجان "عنخ " في يدها اليمنى ، أما اليد اليسرى فتهسك بها باقة من زهور اللوتس مع علامة العنخ أيضاً ؛ اليد اليسرى اليوناني روماني  $^{1}$  ؛ ثم السيدة إيزادورا التي عاشت في القرن الثاني الميلادي ، و مقبرتها في الأشمونين على مقربة من الموضع الذي غرق به الفتى أنطونيو  $^{1}$  ؛ و الفتاة أسكليبياس التي غرقت إبان العصر اليوناني الروماني ؛ و قد عثر على لوحة لها في سيراييوم سقارة و معروضة حالياً باللوفر ؛ و قد ذكرها نص اللوحة بلقب "حسيت " ، و أن عمرها كان خمسة أعوام.  $^{1}$ 

وكذلك السيدة "حور سجم" التي عاشت في الأشمونين خلال العصر البطلمي ؛ و توفيت في بداية العام السابع و العشرين من عمرها ؛ و قد عثر على لوحة لها تتعبد أمام طائر أيبس رمز المعبود تحوت رب الأشمونين ، و حملت على هذه اللوحة لقب "حسيت".



<u>M.Alliot</u>, in: BIFAO 37, 1937-38, 145ff; <u>L.Habachi</u>, in: AV 33, 1985, 161ff; A.Sadek, in: HÄB 27, 1987, 276.

£D. Wildung, Egyptian Saint, Deification in Pharaonic Egypt, New York 1977,31ff.

وقد أكد الباحث المصري لؤي محمود تلك الفكرة التي تتبعها من بداية ظهورها وحتى نهاية الدولة الحديثة، و يؤكد على أنه لم يكن تأليهاً بالمعنى المفهوم بل هو معاملة هؤلاء المتميزين باعتبارهم أولياء بالفعل و ذلك في رسالته للماجستير:

لؤى محمود سعيد، الفكر الشسعبى الديني في مصر القديمة" دراسة تحليلية" رسالة ماجستير غير منشورة ، القاهرة ١٩٩٩.

٥ عبد العزيز صالح: الشرق الأدنى القديم، ج١، مصر والعراق،
القاهرة١٩٨٢، ص٢٢٩-٣٣١.

6 D. Wildung, Imhotep, in: LÄ III 1980, 145-8.

7 D.Wildung, in: MÄS 36, 1977, 298ff; in: LÄ III, 1980, 145 - 148.

٨ التهثال من الشست الرمادى عثر عليه ١٩٩٤، ومحفوظ في الهتحف القومى بنابولى، مفقودة رأسه و كفاه، و ساقاه، و يحمل ناووساً منحوتاً بداخله تهثال لإيمحوتب كإله في هيئة آدمية واقفاً، و يداه مفرودتان وممسكتان ببردية مفتوحة تغطى معظم مساحة الفخذين، و قدماه مضمومتان (والملفت للنظر أن القدم اليسرى لا تتقدم كالمعتاد)؛ يلاحظ أن كلاً من تهثال الكاهن، و تهثال الإله في الناووس لهما نفس الخصائص الفنية و نفس الجودة في التنفيذ، والتهثال يؤرخ بنهاية العصر الصاوي، وبداية العصر الفارسي أنظر:

C. Cozzolino, in: Egyptological Studies for C. Barocas, Napoli 1999, 25-36, Fig. 2.

9 D. Wildung, in: MÄS 36, 1977, 298-302.

10 C. Cozzolino, op-cit., 33-34.

11 M.Malaise, in: Homo Religiosus, 5 1980, 117.

17B.Ocking a, Piety, in: Ancient Egypt, III, 2001, 44.

١٣ أدولف ارمن , ديانة مصر القديمة ,القاهرة ١٩٩٧ ، ص٣٦٥

14 B.Ockinga, Op-Cit., 44.

15D. Wildung, in: MÄS 36, 1977, 295.

16B.Ocking a, Op- Cit., 44.

17A.I.Sadek, in: HÄB 27, 1987,276 - 280.

18 Ibid. 280.

19D. Wildung, in: LÄ II 1977, 1101-1102.

20 A.Rowe, in: ASAE 40, 1940,33.

21D.Kuurth, Thot, in: LÄ VI, 1986,497-523.

22 A.Rowe, in: ASAE 40, 1940,34.

23 G.Lefebvre, Le Tombeau de Petosiris, Paris 1924;

S.Nakaten Petosiris,, in: LÄ.IV, 1982, 995-998.

24 D.Redford, Petosiris, in: Ancient Egypt, III,38-39.

25 E.Teeter, Ancient Egypt, Op-Cit., 344.

26 A.Rowe, in: ASAE 40, 1940,34.

٢٧ عبد العزيز صالح: فلسفات نشأة الوجود في مصر القديمة . المجلة العدد٢٦ فبراير ١٩٥٩.

٢٨ سورة البقرة ٢٦٩.

29 M.El Amir, A family archive from Thebes, Cairo 1959, 126-

ثم تطورت تلك العبادة في العصر البطلمي على يد بطليموس الأول حيث أله الإسكندر الأكبر، ثم أقام بطليموس الثاني شعائر تقديس لوالديه في جوار مقبرة الإسكندر؛ ثم أصدر لها بطليموس الثالث فرماناً ملكياً نحت في مداخل المعابد المصرية معلناً عبادة الأسرة البطليمية من جهة و تأليه زوجته من جهة أخرى و أمر بوضع تماثيل ذهبية لها باعتبارها ربة أن وهو بذلك خرج بها من إجلال وتقدير الأسلاف إلى تقديس بل تأليه كامل للملك الحي وزوجته.

## $^{\text{T}}$ الخاتوة و نتائج الدراسة

- رفع إلى مصاف الأولياء من تمتعوا بالحكمة و العلم مع حسن السيرة فربط الناس بينهم و بين جحوتى رب الحكمة.
- كها رفع لذات الرتبة من مات غريقاً فكأنه ارتبط بقدر أوزيريس و رع في وقت واحد ، و وجدت أمثلة لأولياء من الغرفي رجال ونساء.
- النموذج الثالث من الأولياء هم " الأجداد القدامى " للإنسان وهو ما يعرف بتقديس الأسلاف و قد حوله البطالمة إلى إلوهية فعلية بدأت بعبادة الإسكندر الأكبر بعد موته ثم عبادة الملك البطلمي الحي وزوجته .

## الهراجع العربية والأجنبية

1 J. Brashler; [et al.], Nag Hammadi codices, VI, ed., Douglas M. Parrott. Leiden: Brill, 1979, 70,5-10.

هرمس: هو المسمى الذي أطلقه اليونان على المعبود جحوتى رب الأشمونين ، منعوتاً بمثلث العظمة كناية عن فائق علمه و عظيم مكانته ، و قد كانت له تعاليم دينية صوفية تعد الأساس الذي أتخذه كل من الفلاسفة المعروفين "أفلاطون و فبثاغورس":

H-J.Thissen, Herms(Trismegistos), in: LÄ II,1977, 1133-35. وقد أعترف بفضل تحوت المعلم المصري عدد كبير من مفكري عصر النهضة الأوروبي. ومنذ العثور على المخطوطات الهرمسية في الفيوم ١٩٣٠ وفي نجع حمادي، والتيكتب معظمها باليونانية و القليل منها بالقبطية، و إنها قد حوت تعاليم موغلة في القدم. وقد تمت العديد من الدراسات و الترجمات لعل من أهمها الترجمة المذكورة أعلاه؛ وقد سبقها بعامين اللغوي الفرنسي لويس مينار بدراسة هامة عن تاريخ الهرمسيات أتبعها بترجمة جانب من تلك المتون، وقد ظهر حديثاً ترجمة عربية لهذا الكتاب هي:

لويس مينار، هرمس المثلث العظهة أو النبي إدريس، ترجمة عبد الهادي عباس، دمشق ١٩٩٨؛ و أنظر أيضاً: تيموثى فريك و بيتر غاندى: متون هرمس حكهة الفراعنة المفقودة، ترجمة عمر الفاروق عمر، المجلس الأعلى للثقافة العدد ٣٥٧، القاهرة ٢٠٠٢.

2T.E. Page, Herodotus II, translated by A.D.Godley, Cambridge 1952,319, § 37.

٣ يوجد إرهاصات لتأليه بعض البشر على الأقل منذ الأسرة السادسة حيث
قدس كل من كاجهنى ، و إيسى ، و حقا إيب ؛ و من الملاحظ أن ذلك
التقديس لم يدم كثيراً ربها حتى عصر الدولة الوسطى ، راجع:





55 CGC.1; A.M.Saied, Götterglaube und Gottheiten in der Vorgeschichte und Frühzeit Ägyptens, Kairo 1997,380-1.

56 Ibid., 379-385.

٥٧ عثر على مجموعة من التماثيل النصفية تنسب إلى الأسلاف في مواقع مختلفة ترجع لنهاية الدولة الوسطى، محفوظة حالياً بالمتحف المصري بالقاهرة تحت رقم:

 $T.6.2.3.1, JE.87846, 64911, 35885, positions\ R.22\ N.W.$ 

راجع عنها تفصيلاً:

Bruyère, in: FIFAO X, 1933, 85; XVI 1939, 171; W. Kaiser, in: MDAIK 46, 1990, 269-85, Taf.62-63; Friedman, in: JEA 71, 1985, 82-97; I. Sadek, in: HÄB 27, 1987, 76 ff; Fitzenreiter, in: GM143, 1994, 51-71.

58 S.L. Olson, in: Ancient Egypt, Vol. 2, 2001, 216-7.

59 E. Endesfelder, in: HÄB 37, 1994, 49.

٦٠ خطابات الموتى : كان المصري القديم يعتبر الموتى جزءً من السكان ربما يستطيعون مد يد العون له ، أو ربما يسببون بعض الصعاب ؛ و من هنا كان الاهتمام بإرسال خطابات غالباً ما كتبت على شقف الفخار و تتضمن عبارات تطلب من المتوفى أن يبعد عنه بعض ما يقاسيه من متاعب يعتقد أن ذلك المتوفى هو المتسب فيها.

R.Grieshammer, Brief an Tote, in: LÄ I, 1975, 864-70.

61 G.Hölbl , A History of the Ptolemaic Empire ,Trans. by T.Saavedra, London 2001.162-6.

٦٢ نشر هذا البحث لأول مرة في المؤتمر العام لإتحاد الآثاريين العرب أكتوبر ٢٠٠٣ م.



# من الإنناج العلمي للدكنورة عائشة عبد العال:

- " أثر قدم الرسول و مقارنتها بلوحات الأقدام بالإسكندرية وغيرها من المدن المصرية "مؤتمر الإسكندرية مدينة الحضارات ٢٠٠٣ م.
- "لوحة إيرى سوبك بالهتحف المصري " مجلة المؤتمر الدولي لتكريم أ.د. عبد الحليم نور الدين إبريل ٢٠٠٧ م.
- The Egyptian Museum Stela of Hnwt, in: Bulletin of the Egyptian Museum 2, 2005,17-20.
- The statue of Nesptah son of Mentumhat, in: Supplement aux ASAE, Cahier N34,Vol.I, Le Caire 2005,19-24.
- A distinct offering table in the Egyptian Museum, Cairo, in: MDAIK 62, 2006, 1-9.

- 30 WB.II, 123.
- 31 WB.I, 235.
- 32 WB.II, 500.
- 33 Ch.Strun $\beta$ , Ertrinken/Ertränken in: LÄ II 1977, 17-19.
- 34 M.A.Murray, in: ZÄS 51, 1914, 135.
- 35 A.Rowe, Op-Cit., 11-13 (JE.36434.)
- 36 (JE.36435) Ibid. 13-16.
- 37 Ibid.,16.

هذا التابوت مباع للمتحف المصري من أحد تجار الآثار و هو من الحجر الرملي و قد عثر عليه في النوبة ، و محفوظ تحت رقم JE.52809

38 Ibid. 19, Pl. III.

عثر على لوحة من النوبة و هي تعود للعصر اليوناني الروماني

39 A.Rowe, Op-Cit., 20,Pl. IV.

وقد عثر على لوحته في النوبة و تعود للعصر اليوناني الروماني، محفوظة بالمتحف المصرى تحت رقم. T.5/6/15/5.

40 Ibid., 20, Pl. V.

بالمتحف المصرى تحت رقم T.20/9/19/7

41 Ibid., 21-22

اللوحة معروضة في متحف تورين ، وهي من الحجر الرملي

 $42\,$  E.Teeter, Pouplar worship in ancient Egypt, in: KMT 4.2,

1993, 28-37.; in: Ancient Egypt,. I, 2001, 344.

43 A.Rowe, Op-Cit., 22-25.

44 M.A.Murray, in: ZÄS 51, 1914, 135.

عن هذا المعبود بصفة عامة أنظر:

I.G.Shirun, Schai, in: LÄ V,1984,524-6.

45 A.Rowe, Op-Cit., 25-26.

46 M.A.Murray, in: ZÄS 51, 1914, 135.

و الأجاثو ديمون روح ناصرة ، تصور على هيئة ثعبان ، و هي من ربات القدر عند اليونان (مما يفسر ترجمة اليونان للاسم المصري "شاي" بها )؛ ويبدو أنها مشتقة من المعبودة المصرية إيزيس التي كانت تصور في هيئة الثعبان ربما منذ القرن الرابع قبل الميلاد ؛ راجع عنها:

Ph. Derchain, in: LÄI, 19775,94; Bakhoum, Dieux Égyptiens à Alexandrie sous les Antonins, Paris 1999,137-145.

- 47 A.Kamal, CGC. 22232; A.Rowe, in: ASAE 40, 1940, Pl. V.
- 48 A.Rowe, Op-Cit., 26.
- 49 Ibid., 27, Fig. 8-9.
- 50 Ibid., 27-28, Pl. VII.
- 51 Ibid.,3-11.
- 52 WB.II, 123 <sup>1</sup>
- 53 A.Rowe, in: ASAE 40, 1940,1-50

و هناك تصوير نادر في أحد مقابر دير الهدينة (مقبرة ٢٨٦) حيث صور المتوفى على هيئة مومياء سمكة يعالجها المعبود أنوبيس كما هو شائع ، مما أدى إلى افتراض أن يكون المتوفى مات غريقاً و أصبحت السمكة بالفعل التابوت الذي يحوى الجثمان ؛ لذلك صوره في المقبرة بتلك الهيئة و ليلعب دور أوزير من جهة أخرى:

M.Saleh, Das Totenbuch in den Thebanichen Becanteng<u>rabe</u>r des Neuen Reiches, in AV 46, 198, 11,Abb.6.

٥٤ عن الماء بصفة عامة ، أنظر:

P.Kaplony, Wasser, in: LÄ VII, 1992,16-44.

