# كنيس المصريين (الأستاذ) بحارة اليهود بالقاهرة دراسة تاريخية معمارية

د. أحمد زكريا زكي<sup>(\*)</sup>

## مستخلص الدراسة :

"معبد المصريين" أو كما يطلق اليهود عليه "كنيس الأستاذ" هو أحد أهم معابد حارة اليهود بالجمالية التي اندثرت في ظروف مُؤسفة خلال عام ١٩٧٥؛ ومن قبل ذلك التاريخ ظل هذا المعبد يخدم الطائفة اليهودية المصرية طوال ١٩٠٠ سنة؛ إذ يُرجع بعض المؤرخين تاريخ تأسيسه لنهاية القرن العاشر أو مطلع القرن الحادي عشر على أكثر تقدير؛ وطوال هذه الفترة الزمنية الطويلة والتي انتهت بترميمه وإعادة تجديده خلال منتصف القرن التاسع عشر؛ ومن ثم تجديده من جديد خلال عام ١٩٣٧؛ ليتم إفتتاحه في عام ١٩٤١؛ على طراز هو الأكثر حداثة؛ قبل أن يتم إهماله تمامًا في عام ١٩٥١؛ ويترك خاويًا حتى هدمه في الأعوام التالية؛ نظرًا لأهميّة هذا المعبد سوف نجد له سيرتان تاريخيّتان؛ إحداهما التي ذُكِرت والأخرى سيرة تاريخ شعبي؛ يعود لحارة اليهود وطقوسها الكرنقالية في إحتفالية البوريم؛ والتي أكسبها هذا المعبد طابعها الخاص فيما عرف بهوريم مِصراييم.

ناقشت هذه الدِّراسة أيضًا الهندسة المعمارية للمعبد كما جاءت في أبحاث دافيد كاسوتو ويورام ميطال؛ واستطاعت بمزيد من الجهد الوصول لتصور مبدئي عن المسقط الأفقى الذي كان عليه المعبد بعد تجديدات عام ١٩٤١؛ ومع ذلك لا تزال الدراسات الجادّة في مجال البحث في تاريخ هذا المعبد أو هندسته المعمارية المندثرة في بدايتها؛ ومن المؤكّد أن المستقبل يخفي المزيد من المصادر المعلوماتية الجديدة التي ستعيد بناء تصوّراتنا عن هذا الصرح المُندثر.

<sup>&</sup>quot; – مدرس تاريخ العمارة والفنون ، قسم عمارة – كلية الهندسة – جامعة عين شمس .

#### Abstract:

Synagogue Mizrāyim or "Kaness Al-Aoustath" as named by Jews, Considered to be the most important synagogue in Cairo Jewish quarter, which had been demolished in unfortunately circumstances in the year 1975, before that date, and for 900 years the synagogue served will the Jewish sect in Egypt, some historians said it had been constructed in late 10<sup>th</sup> century other attribute it to early 11<sup>th</sup>, in this long period which ended by new restoration in mid-19<sup>th</sup> and re-construction in 1937 when the synagogue had reopened in 1941, with Italian modern basilica style, latter on it have been neglected in the year 1956, and left un used before destruction in the later years. And this is only one side represent Synagogue Mizrāyim's history, the other side considered to be a pop history, intersect with the Jewish quarter and Purim feast, while the Mizrāyim synagogue remain related to Purim Mizrāyim.

In this research the previous studies of David Casoto and Uoram Mital had been traced, and with more extra effort an early graphic reconstruction of the synagogue master plan had been illustrated represent the synagogue after 1941's restoration.

#### ا مقدّمة:

إن دِراسة الهندسة المعمارية وتاريخ المعابد اليهودية في مصر هو أحد الأمور التي قد يراها الباحث على قدر من الصعوبة والسهولة في نفس الوقت؛ ربّما مرجع هذه السّهولة قد يُعزى لكثرة المراجع المصادر التاريخيّة التي تناولتها؛ ولكن المُتبصِّر في هذه الأمور سيجد أن هذا ذاته هو مردّ الصعوبة؛ إذ أن هذه المرجعيّات في الغالب تكون مستنسخات عن بعضها البعض؛ وفي كثير من الأحيان قد تحمل ترجمات خاطئة لمراجع أجنبيّة تنحرف عن الحقائق التاريخيّة؛ بالطبّع هناك دور جيّد يقوم به قسم الآثار اليهودية في وزارة الآثار المصريّة لتوثيق ودراسة المعابد اليهودية في مصر؛ ولكن هذا الدور المتميّز سرعان ما أعلن عن لتوثيق ودراسة المعابد اليهودية في مصر؛ ولكن هذا الدور المتميّز سرعان ما أعلن عن اتوجهاته بإهمال دراسة الآثار المُندثرة بمدينة القاهرة وباقي المدن المصرية التي شهدت في الماضي تجمعات يهوديّة. وهي نفس السياسة التي تتبعها وزارة الآثار المصريّة مع كل المشاهد التاريخيّة المندثرة بغض النظر عن إنتماءاتها التاريخيّة أو الدينيّة؛ إسلاميّة كانت أم مسحبّة.

لذلك لو نظرنا إلى الدراسات العربية للنبوى سراج (1) سنجدها مثالًا لفكر هيئة الآثار المصرية؛ بينما دراسات عرفه عبده تجسّد فكر المدرسة التاريخيّة (1) وبين هاتين المدرستين؛ سوف نجد تباينًا كبيرًا في دراستهم لمعبد المصريين في حارة اليهود بالجمالية؛ و هو المعبد الذي يرد اسمه في عدد من المراجع العربية كإشاره له ضمن مجموعة المعابد اليهودية بحارة اليهود؛ ولكنّه لم يحظ بأى دراسة منفصلة أو متخصصة تتناول الهندسة المعمارية الفريده له أو تاريخه بشكل عام؛ وهو ما نجده على الناحية الثانية في الكتابات الإسرائيليّة التي عنت به بغض النظر عن وجوده أو إختفائه؛ كما في دراسة دافيد كاسوتو (1) والتي نقل عنها وأخذ يورام ميطال (1) ومع ذلك هناك بعض الجوانب والنقاط التي أسقطتها تلك الدراسات.

بداية وقبل استعراض هذه الدراسات بشكل مفصّل؛ يمكن أن نُدوِّن ملاحظة خاصة متعلّقة بمعبد المصريين في حارة اليهود بالجماليّة؛ وهي أن ظهوره في كل الدراسات السابقة؛ جاء كإشارة مقتضبه من خلال فقرة أو ملحوظة أو حتّى دراسة مُختصرة؛ ضمن دراسة موسّعه تشمل المعابد اليهودية في مصر؛ وبالتالي لم يحظ بحالة كبيرة من العناية سواء لتاريخه أو عِمارته؛ بيد أن هذا المعبد ؛ أو "الكنيس" يمثّل حالة غير إعتياديّة في المعابد المصرية؛ إذ أنّه يمتلك أكثر من سيرة تاريخيّة واحدة؛ فهناك التاريخ المعروف باسم معبد المستعربين؛ أو معبد المصريين وهناك تاريخ شعبي آخر لنفس البناء؛ يحمل اسم "معبد الأستاذ" أو "معبد بوريم مصراييم" — (٥٠).

وكذلك هناك عدد كبير من أسماء الحاخامات والشخصيات اليهودية الهامة التى ارتبطت بهذا المعبد؛ مثل إبراهيم كاسترو ودافيد بن أبى زمره؛ ورينيه قطاوى؛ والحاخام حاييم ناحوم افندى؛ في الثلاثينات والأربعينات من القرن العشرين؛ إذا ما استثنينا بالطبع الكتاب والمؤرخين الذين تعرّضوا له بالإشارة؛ مثل على باشا مبارك؛ والمقريزى؛ ويوسف سامبارى.. كما سيتقدّم؛ وبعيدًا عن هذه الذكريات الدينية للمعبد؛ تظل فكرة إرتباطه باحتفالية البوريم وخصوصيّتها الشديدة عندما يتعلّق الأمر بحارة اليهود وسيرة اليهود المصريين؛ هي واحدة من أهم الروايات الشعبية الأكثر إلحاحًا ليتم تذكّرها عندما يتعلّق الأمر بسيرة حارة اليهود وإحتفالية "بوريم مصراييم"..

حاولت هذه الدراسة تتبع كل النقاط السابق ذكرها؛ كما حاولت أيضًا استكمال الدراسات السابقة سواء العربية والعبريّة اليهوديّة وصولًا لبناء تصوّر مبسّط؛ لشكل المسقط الأفقى لمعبد المصريين؛ عبر المزج بين الدراسات السابقة؛ وخارطة مساحية تعود لسنة ١٩٣٧؛ أوضحت الحد الخارجي لقطعة الأرض المقام عليها المعبد في درب المصريين بحارة اليهود بالجماليّة؛ إنظر الشكل رقم (٥).. بالطبّع ومع الاستفادة ببعض الصورالتاريخيّة المتوافرة؛ كان الأمر ممكنًا.

كتب على باشا مبارك عن هذا المعبد: " كنيس المصريين: توجد فى عطفة – (تسمّى عطفة المصريين) – تتفرّع من يسار شارع الصقالبة..." هى كنيسة داخل عطفة المصرين بشارع الصقالبة "(١)

## ٢- تحقيق ما أورده على باشا مبارك عن كنيس المصريين:

کان هذا المعبد هو أقدم وأكبر معابد القاهرة الفاطميّة؛ كان تأسيسه في عام  $^{1.7}$  وهو التاريخ الذي أورده دافيد كاستوا استنادًا لوثائقه الرسميّة $^{(1)}$  كان هذا المعبد يقع بحارة اليهود في درب المصريين رقم  $^{(1)}$ ؛ وعلى مدار  $^{(1)}$  عام استمر يهود الحارة يستخدمون هذا المعبد ويمارسون خلاله شعائرهم في حريّة تامة؛ إلى أن أغلقه إبراهيم باشا $^{(1)}$  في عام  $^{(1)}$  10 كان أعيد إفتتاحه في عام  $^{(1)}$  ولقد تم تجديد معبد المصريين وإعادة بنائه عدة مرات؛ والتي كان آخرها في عام  $^{(1)}$  وافتتحه رينيه قطّاوي..

أشار يوسف سامبارى(١٦٤٠) في كتابه "ديفرى يوسف" أو حوليات يوسف<sup>(٩)</sup> إلى أن أشهر وأقدم مخطوطة للتوراة في مصر كانت محفوظة في هذا المعبد؛ وقد ظل معبد المصريين حتى منتصف الخمسينات من القرن العشرين؛ مقرًا للاحتفالات الرسمية بأعياد يهود مصر الربانيين؛ كما أنّه كان مأوى لبعض يهود الإسكندريّة الذين فرّوا إبان القصف الألماني للمدينة في عام ١٩٤١؛ وقد انتهى أمر هذا المعبد بأن باعته الطائفة اليهودية ثم هدم خلال عام ١٩٤٥.

أما وصف المعبد فكان كالتالى: "كان الهيكل المقدّس مضلّع الشكل ذو واجهة ثلاثيّة؛ وكان محمولًا على ثلاثة أجنحة وثلاث مقاصير؛ قبة هيكل المعبد كانت مستطيلة على شكل نصف بيضة مرتفعة فوق منتصف المقاصير(!)؛ أما التيقًا—(Teva)— أو المنصّة التي تتلى عندها نصوص التوراة؛ فكانت ذات ثمانية أضلاع؛ وتوجد في منتصف القاعة؛ كما كانت أرضيّة المعبد وأعمدته من الرخام "(١١).. أشار له موريس فارجون في كتابه عن يهود مصر عام أرضيّة المعبد وأعمدته من الرخام الثلاثينات كانت أعمال التجديد تسير فيه على قدم وساق حتى أفتتح في عام ١٩٤١:

" Synagoge Mizrayim. La plus vieille de toutes, qui est en voie de reconstructiin" (17)

ترجمة النص الفرنسى: "كنيس المصريين هو الأقدم على الإطلاق فى حارة اليهود وهو الآن (١٩٣٨) فى طور إعادة البناء"

# ٣- كنيس المصريين في كتابات المؤرّخين المصريين:

تأتى هذه الكتابات على قدر كبير من البساطة؛ إذ أنّها تعود لما بعد عام ١٩٧٥؛ وهو العام الذى غادر فيه كنيس المصريين عالمنا؛ يمكن الإشارة لهذه الكتابات بأنّها من أعمال الحصر؛ للمعابد اليهودية المصرية؛ وهى فى حد ذاتها عبارة عن ملاحظات لا تقدّم صورة حقيقية عن طبيعة هذا البناء:

فى عام ١٩٨٩: أشار له عرفه عبده الذى من الواضح أنّه كان مُطّلعا على الدراسات الإسرائيلية التى تدفّقت على مصر خلال حقبة الثمانينات ولكنّه لم يتسنّى له الفرصة لكى يدقق ما بها أو يتحقق منها: "هو معبد الاستاذ أو "كنيس المصريين" وكان مقرّه فى ٢ درب المصريين بحارة اليهود بالجماليّة؛ ويزعم الباحثون الإسرائيليّون بان هذا المعبد – وطوال أكثر من ٩٠٠ عام – كان شاهدًا على تواصل الوجود اليهودى بمصر؛ غير أنّه قد بيع وهدم عام ١٩٧٥ " (١٣).

- فى عام ١٩٩١: قدّم النبوى سراج دراسته عن معابد حارة اليهود؛ والتي أشار فيها لأن اليهود المصريين تمتّعوا خلال حكم الدولة الفاطمية بحالة من الرّخاء والإزدهار وشيّدوا هناك العديد من المعابد لهم ووضع قائمة تضمّنت ١٠ معابد من ضمنها معبد "المصريين" ولكنّه ذيّلها بملاحظة: "من بين هذه المجموعة من المعابد لم يعد قائمًا اليوم إلا معبد ومزار موسى بن ميمون ومعبد حاييم كابوسى ومعبد ومدراش باريوحان ثم بقايا معبد طائفة القرائين بشارع الحرنفش"(١٠).
- فى عام ١٩٩٤؛ ظهرت الطبعة العبرية من كتاب يورام ميطال (١٥٠)؛ عن الآثار اليهودية فى مصر؛ وفى العام التالى؛ بدأ مشروع انتاج النسخة العربية من الكتاب والذى طبع فى القدس عام ١٩٩٦(١٦٠)؛ ليشهد السرد العربى عن تاريخ وعمارة؛ كنيس المصريين؛ توجّهًا جديدا استنادًا لدراسات؛ دافيد كاسوتو التى اعتمد عليها يورام ميطال فى كتاباته.
- فى عام ١٩٩٧: قدّم عرفه عبده دراسته الطبقية عن المجتمع اليهودى المصرى؛ والتى اشار فيها لكنيس المصريين باعتباره أقدم وأكبر معابد القاهرة والذى تأسس فى عام (١٠٣٨) حلبقًا لوثائقه الرسمية وكان موقعه فى حارة اليهود درب المصريين نمرة (٢)؛ و على مدار ٩٠٠ سنة استمر هذا المعبد يخدم التواجد اليهودى فى حارة اليهود؛ ثم اشار لحادثة إبراهيم باشا وأعمال تجديد وترميم المعبد فى عام ١٩٤١؛ وافتتاح رينيه قطاوى لها؛ و لكنّه أوضح أيضًا أن المعبد كان مأوى لبعض يهود الإسكندرية الذين فرّوا وغادروا المدينة إبان القصف الألمانى للمدينة عام ١٩٤١؛ وقد انتهى أمر المعبد ببيع الطائفة له وهدمه فى عام ١٩٤٥.
- فى عام ١٩٩٩: تعاون كل من ١. د محمد خليفة حسن والنبوى سراج؛ فى إصدار كتاب حمل عنوان "الجنيزا والمعابد اليهودية فى مصر"؛ دون أى اشارة لمعبد المصريين باعتباره من الكنائس اليهودية المندثرة التى لا يمكن الوقوف على تاريخها أو عمارتها (١٩).

في عام ٢٠٠٠: كتب د. محسن على شومان: "هو المعبد الرئيسي لطائفة اليهود المصريين المعروف بالكنيس المصرى أو "كنيسة المصريين؛ و يقع داخل خوخة بالدرب الذي حمل اسمها "درب الكنيس المصرية - درب كنيسة المصريين؟ فيما بين حارة القرائين ودرب الصقالبة بحارة زويلة"(٢٠) - هذه الملاحظات التي أوردها شومان جاءت استنادًا إلى حجة باب عالى أوضحها ضمن هوامش مرجعيّاته (٢١)-يلاحظ هنا أن شومان لم يعتمد على المراجع اليهوديّة في دراسته وانما اكتفى بالارشيف العثماني في دار الكتب والمحفوظات من خلال وثيقتان تعودان للقرن الثامن عشر الميلاى-؛ خلال الأعوام؛ (١٧١٢) و(١٧٤١)؛ وهنا نجد سيرة عربية مختلفة للكنيس غير تلك التي يقدّمها العلماء الإسرائيليين (٢٢)؛ فهو لم يذكر أي إشارة لاسم "كنيس الأستاذ" أو "معبد الأستاذ"؛ كلك هو يشير لأن مدخل الكنيس كان يقع في خوخة تسمى خوخة المصريين؛ وهي اليوم العطفة الصغيرة؛ التي تلتف حول النهاية الشرقية للمعبد (راجع خريطة عام ١٩٣٧) وهكذا فإن الكنيس عندما تم تجديده في منتصف القرن التاسع عشر؛ تم تغيير هيئته وتخطيطه؛ وكذلك تم تغيير مكان باب مدخله..<sup>(۲۳)</sup>- في هذا العام ؛ نشر عرفه عبده كتابه الذي حمل عنوان: "يهود مصر" والذي تضّمن فقرة طويلة هي ترجمة للنص الذي أورده دافيد كاسوتو عن كنيس المصريين (۲۶)

فى عام ٢٠١١: عاد النبوى سراج والذى أصبح مديرًا عامًا للآثار العبريّة يتجنّب فى سردياته عن معابد وكنائس اليهود بمصر الإشارة لمعبد المصريين بإعتبار أنه لم يعد موجودًا بمصر (٢٠).

#### ٤- التاريخ الطويل لكنيس المصريين:

يُعد معبد المصريين من المعابد القاهرية المفقودة اليوم والتي لم يعد لها أى أثر الآن كما أن الكثير من أوصافه قد فقدت؛ بسبب إهمال توثيقه خلال الفترة التي كان مقامًا بها؛ خلال بدايات القرن العشرين شاع اسم "كنيس المصريين " لذلك البناء؛ ولكن ربّما في بداية القرن

#### 1.1

التاسع عشر أو القرون السابقة كان للمعبد اسمًا آخر أكثر شيوعًا؛ وهو "كنيس الأستاذ" لأن الحاكم (الاستاذ) إبراهيم باشا كان قد أغلقه في عام ١٥٥٤م؛ ثم أعيد فتحه للمصلين اليهود مرّة أخرى في عام ١٥٨٥ (٢٦)؛ وهذه واحدة من روايات السامباري عن المعبد<sup>(٢٧)</sup>؛ أمّا موصيرى فيقول في كتابه عن المعابد اليهودية المصرية؛ انّه تم العثور على مستندات ووثائق ملكية تثبت ان هذا المعبد كان موجودًا في القرن الحادي عشر (٢٨). كان هذا المعبد يتبع طائفة اليهود المستعربين؛ ومصطلح المستعربين هذا عندما يطلق على اليهود فيقصد به اليهود الوطنيين الذين أقاموا في مصر بصفه دائمة؛ وليسوا من أهل الهجرات الأوروبية ولا الشرقيّة (٢٩)؛ كان في المعبد مخطوط عتيق للتوراة سمّي بمخطوط "سمطيون"؛ ولقد حمل الشارع الذي به المعبد اسم درب الكنيس المستعرب؛ في أيام سامبري؛ و يرجّح كاسوتو أن معبد المصريين يعود تاريخ إنشائه للقرن العاشر<sup>(٣٠)</sup>؛ ومنذ ذلك التاريخ تسبب في الكثير من الصراعات والمشاحنات بين الطوائف اليهودية؛ إذ كان في البداية يتبع طائفة اليهود القرائين؛ وبعد ذلك وفي نهاية القرن الخامس عشر؛ انتقل إلى يد اليهود الربانيين البرتغاليين؛ وبعد خلاف كبير انتقل المعبد في نهاية القرن (الخامس عشر) لليهود الربانيين المستعربين؛ وقد اصطلح تسميتهم باليهود المصريين؛ وفي أيام الحاخام دافيد بن زكاى(١٥٢٧) لم يكن يوجد في القاهرة سوى هذا المعبد (؟) - فقد كان هذا المعبد في يد اليهود المستعربين؛ ولكنّه كان مستخدمًا أيضًا من جانب اليهود الغربيين أيضًا؛ ولقد تم إغلاق المعبد في عام ٥٤٥ نتيجة لخلاف بين اليهود الشرقيين (السفراديم) واليهود القرائين؛ وبعد هذا التاريخ؛ هدمت أجزاء من المعبد ومن ثم أعيد بنائه من جديد في عام ١٥٨٥م.

كل هذه الأحداث السابق عرضها جرت في عهد إبراهيم باشا؛ وتم إصلاح المعبد وتجديدة بمبادر من الحاخام إليعاز السكندرى والحاخام يعقوب بن حاييم؛ وفي عام ١٦٧١ أقام الصلاة فيه يوسف السامبارى جنبًا إلى جنب مع اليهود الشاميين؛ أي يهود فلسطين؛ ربما كانت المشكلة الحقيقة لهذا المعبد هو خلاف الطوائف اليهودية؛ على ملكيّته؛ وملكية

مخطوطاته ولفائفه التوراتية الهامة و النادرة؛ فالمعبد المهيب الذى شيّد فى حارة اليهود بنهاية القرن العاشر؛ بعد طرد اليهود من الجودارية بعد الفتنة التى اوقعوها فى زمن الخليفة الحاكم بامر الله؛ من الواضح ان العائلات اليهودية القرائية الغنية والثرية؛ ربما مثل عائلة التسترى؛ كانت هى من تقف خلف العمار المهيبة والفخمة لذلك المعبد؛ ولكن مع تراجع اليهود القرائين فى زمن الرامبام موسى بن ميمون؛ وإبنه الحاخام إبراهام؛ وخروجهم من السيطرة الروحية على الطائفة اليهودية؛ إزداد دور اليهود الربانيين من الواضح أن معبد المصريين شهد كل الصراعات الطائفية القرائية الربانية؛ والتى انتهت بخسارة القرائين لكل شيىء؛ مع استمرار حقّهم فى استخدام المعبد؛ بشكل ضمن المزيد من المشاحنات بينهم و بين الربانيين فى القرون التالية؛ هذه المشاحنات التى اخذت طابعًا جديدًا و بعدًا آخر مع استمرا هجرة اليهود الأندلسيين لمصر فى القرن الرابع عشر والخامس عشر؛ وظهور طائفة جديدة من اليهود الأشكنازيين؛ الذين لم يمض الكثير من الوقت عى مقامهم فى مصر؛ حتى عرفوا درب المصريين؛ وطريقهم للصراع حول معبد المصريين؛ عن ذلك يقول كاستوا: عرفوا درب المصريين؛ عن ذلك يقول كاستوا:

"لقد إنتقل المعبد في أقل من ٢٠٠ عام؛ من القرائين إلى الربانيين (٢١) ومنهم إلى المستعربين والغربيين؛ ثم استقر في النهاية في يد الشوام؛ واستخدم المعبد من جانب كل هذا العدد المتنوع من الطوائف اليهودية الواحدة تلو الأخرى؛ وإن كان هذا يدل على شيء؛ فإنما يدل على ظاهرة هامة؛ ستظل بعد ذلك موجودة بين يهود مصر؛ وهي تداخل الفرق والطوائف؛ والتي تصل في بعض الأحيان إلى حد عدم التمييز فيما بينها (٣١).

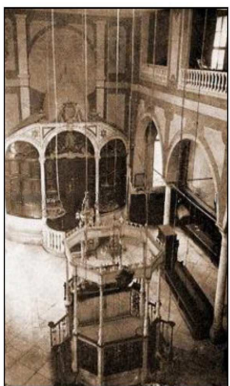
#### ٥- نهاية تاريخ معبد المصريين

فى منتصف القرن التاسع عشر؛ تم تجديد المعبد بشكل كامل؛ ولكنّه لم يعمّر طويلا بعد هذه الفترة؛ إذ تم هدمه فى عام ١٩٧٥؛ بعد أن باعته الطائفة اليهودية المصرية؛ وكانت وقتها تعانى ضغوطات مالية جمّة (٢٠)؛" ظلّ المعبد يخدم يهود الحى ولكنّه صار مهملًا

حتى عام ١٩٧٥؛ وفي ذلك الوقت إضطرّت الطائفة اليهوديّة إلى بيع المكان لأسباب إقتصاديّة؛ ولقد تهدّم مؤخّرًا وحلّ محلّه مبنى جديد"(٢٥) - هذه الملاحظة التي يستعرضها يورام ميطال تفيد بأن المعبد قد بيعت أرضه في عام ١٩٧٥؛ ولكن أعمال الهدم ربّما جرت خلال فترة الثمانينات .. خلال فترة السبعينات التي بدأت بانهيار سقف معبد موسى بن ميمون بحارة اليهود؛ في لحظة عبور القوات المصرية لقناة السويس والتي اعتبرها الكثير من سكان الحارة الجدد بمثابة علامة بشارة؛ بدأت حارة اليهود تشهد تغيّرًا ديموغرافيًا عظيمًا؛ بالطبع لم يكن المقصود به هو زيادة تعداد السكان المسلمين؛ بها فهؤلاء كانوا يتدفقون على الحارة؛ منذ عام ١٩٥٧؛ وطوال حقبة الستينات؛ ولكن تحول الأماكن السكنية ومنشآت الخدمات اليهودية والتي كانت تتخلص منها الطائفة اليهودية وتحيلها إلى أموال سائلة تجد فيها منفعتها- كانت تلك تتحول إلى مخازن تجارية وورش ومحلات أيضًا!!.. الحي بالكامل تحوّل إلى مصنع ومشغل ومعرض تجارى كبير جدًا؛ يقدّم كل البضائع التي تعرض في العتبة والحمزاوى؛ لذلك كل عمارة سكنية صغيرة أو منشاة يتم هدمها تتحول لمشروع تجارى مربح! أما معابد حارة اليهود فكانت صاحبة قطعة الأرض الأكبر في الحي والاستثمار الأعلى... بعد انتقال ملكيات العقارات اليهودية؛ بمعرفة الطائفة لسكان الجمالية؛ كان يتم ترك العقار مهملا لفترة في أمل تحوّله لخرابة؛ وخلال تلك الفترة كان يتم استخدامه كمخزن أو ورشة كما في معبد راب سمحاة بحارة اليهود؛ ولكن المعابد اليهودية؛ كانت قصّة أخرى مقلقة .. لأن هناك من هم دون الطائفة ممن سيعترضون على قرار الهدم (!)... لذلك كانت تلك الأخيرة تحدث ليلًا(!)- في رواية سيّد الشريف التي حملت عنوان "حارة اليهود" وصفًا لأحد مشاهد الهدم تلك(٣٦).

وكان هذا المعبد يعد في القرون الأخيرة بمثابة المعبد الرسمي للطائفة اليهودية المصرية؛ حيث تم ترسيم فيه حاخامات مصر؛ وبه كانت تقام صلوات جماعية خاصة بالطوائف المصرية؛ مثل أيام الصوم وصلاة ليلة يوم الغفران. فلقد اعتاد اليهود من سكان العباسية

والظاهر وغمرة وكل الأحياء القريبة من حارة اليهود أن يتوجّهوا إلى هذا المعبد للمشاركة في صلوات الأعياد والمناسبات الهامة؛ إذ كان هذا المعبد على مر مئات من السنين على حد قول "مائير بن دوف" بمثابة المصلّى الرئيسي وممثل الطائفة اليهودية في حارة اليهود؛ ونظرًا لهذا المكانة التي تمتّع بها معبد المصريين في قلوب جمهور الطائفة "الربانية" – كانت تقام فيه الصلاوات الرئيسيّة بمشاركة كبار رجال الطائفة وحاخامات القاهرة؛ كما تم في هذا المعبد تولّى حاخامات مصر مهام وظائفهم كما أقاموا فيه الصلاوات الخاصة عندما كانت الأمور تتطلب ذلك (٢٧)





شكل (١): كنيس المصريين في حارة اليهود؛ صورة تعود لعام ١٩٢٨ أو عام ١٩٤١ (وفقًا لراى ميطال) منظر خارجي للمعبد

La plus ancienne Synagogue de Haret el Yehoud au Mouski dite " Misriyyim". Cliché circa 1928 (intérieur).

La plus ancienne Synagogue de Haret el Yehoud au Mouski dite " Misriyyim". Cliché circa 1928 (extérieur).

After: Max Karkégi Pacha: "L'Egypte d'Antan", a personal photographic collection, published on: "Egyptedantan", Paris 2005,

#### ٦- التاريخ الشعبي لكنيس المصريين:

بداية يمكن بسهولة ملاحظة الأهمية الكبيرة التي تمتّع بها "كنيس المصريين" استنادًا فقط لإسمه؛ فهو يحمل الأهمية لجميع يهود مصر دون التمييز لانتمائاتهم الطائفية ولا العقائديّة (٢٨) – هذه الميزة لن نجدها حاضرة على الدوام في معابد حارة اليهود؛ التي كانت في كثير من الأحيان بمثابة رموز للتجمعات اليهودية المنفصلة(!). ربّما جاء هذا التاريخ المشترك والروح التي لا تميّز بين الطوائف اليهودية؛ والاكتفاء بالإشارة للمصريين؛ لأن هذا المعبد جرت تناقل ملكيّته عبر الأجيال بين كل الطوائف اليهودية المصرية؛ على حد قول دافيد كاسوتو (٢٩).

فلقد كان من المعتاد أن يقرأ "سفر بوريم مصر" في الليلة الأولى من شهر مارس؛ أما في الخامس والعشرين من شهر مارس؛ فلقد اعتاد يهود القاهرة الاحتفال في حارة اليهود بعيد "البوريم"؛ في مناسبة خاصة وبشكل محلّى متعلّق فقط بالطائفة اليهودية القاهرية؛ إذ كان لهؤلاء وحدهم ذكرى خاصة جمعتهم ويحتفلون بها؛ وهي ذكرى نجاة اليهود القاهريين من المصائب والنوازل التي جرت لهم في عام ٢٠٥٤م؛ حين حدث تمرّد من جانب أحمد باشا المصائب والنوازل التي على مصر ونزوعه للاستقلال عن الخلافة العثمانية؛ لاحقًا تم إفشال مخططه؛ ليذكر اسمه في السجلات التركية به "أحمد باشا الشيطاني"؛ و يعود الفضل في إفشال مخططه ليهود القاهرة؛ كان وقتها الخليفة العثماني هو سليمان القاضي؛ ويتراس الطائفة اليهودية القاهرية "إبراهيم كاسترو" والذي كان في نفس الوقت المسؤول الأول في الطائفة اليهودية القاهرية وعندما أراد الوالى الجديد "أحمد الشيطاني" – أن يجبر ابراهيم كاسترو على ضرب عمله جديدة بإسمه؛ طلب كاستروا أمرًا كتابيًا من الوالى؛ لأن الخطب كاسترو إلى الاستانة كأوضح دليل على خيانه سيّده؛ وعندما اكتشف أحد باشا؛ خديعة حمله كاسترو أراد معاقبة كل اليهود القاهرة وأوقع عليهم غرامة مالية كبيرة تفوق طاقتهم؛ وحاصر بجنوده حارة اليهود؛ وفي الوقت الذي لم يعد لليهود فيه من حيلة سوى الاستسلام؛ والذي

وافق أيضًا ليلة عيد البوريم؛ جاءت الاخبار ان أحد مماليك الوالى قد قتله بينما كان هو فى الحمام؛ وهكذا فشل هذا التمرد؛ وعادت الحياة الطبيعية ليهود القاهرة؛ عشية عيد البوريم.. وبالطبع لعبت المخيّلة الشعبية... وكتبة السير دورًا كبيرًا فى إبراز هذا الحدث الصغير فى تاريخ مصر المضطّربة تحت نير الدولة العثمانية؛ حتّى صاغوها ملحمة شعبية وذكرى سنوية أعتاد يهود القاهرة أن يحتفلوا بها.. ربّما بسبب تصادف (!) مقتل الوالى "إبراهيم الشيطانى" مع توقيت عيد البوريم؛ الذى هو نفسه له قصّة تكاد تكون مشابهة للغاية مع قصة "كاسترو" أو مردخاى البوريمى..

فبعد أن قطعت رأس "أحمد الشيطانى" ( $^{(1)}$ على يد العثمانيين في  $^{(1)}$  مارس الموافق  $^{(2)}$  مارس من عام  $^{(2)}$  من وعلقت رأس "أحمد باشا" كما قيل فوق باب زويلة، على مقربة من الحى اليهودى الذى انطلقت فيه الأناشيد والتهليل لله عز وجل والشكر بعد انفراج كربهم، ومنذ ذلك الحين؛ يقرأ كل سنة في القاهرة في "كنيس المستعربين" ( $^{(1)}$ )-"الميجالاث مصراييم" (لفافة القاهرة) والتي تسرد تلك الملحمة على نمط أسلوب "لفافة إستر" ( $^{(1)}$ )، حيث تقرا كل آية من آياته باللغة العبرية ثم تلحقها مباشرة الترجمة العربية على التوالي  $^{(1)}$ ).

وعلى أى حال فكما ارتبط عيد البوريم لدى يهود القاهرة (١٤٠) بالمعجزات والتى تظهر فى سفر إستير؛ كان هذا العيد المحلّى مناسبة هامة رسّخت عادة الاحتفال ببوريم مصر؛ وعن ذلك كتب الحاخام روفائيل أهارون بن شمعون قائلًا:

".. من العادات القديمة في مصر يوم البوريم أن يقوم فيه الشباب بإحاطة الشارع اليهودي من الداخل والخارج؛ وهم يركبون عربة يجرّها الإنسان كالحصان لذكري ما حدث؛ وكانت هذه العادة جميلة و حافظوا فيها على الآداب الأخلاقيّة؛ ولكن بمرور الزمن فقد تشوّهت العادة سواء من ناحية اجتياز حدودهم وإيذاء أكثر من مرّة ويرتدى الشباب والأطفال الأقنعة يفعلون ذلك ببهجة ورغبة في إسعاد الآخرين؛ ولا يقوم بذلك أي رجل إلا القليل منهم"(٥٠)

توجد العديد من السير الشعبية والملاحظات الشفهية؛ عن "كنيس المصريين" والتي تصوره المبنى الأهم في حارة اليهود؛ بالرغم من أنّه لم يكن بفخامة كنيس التركية (٢٠١)؛ ولا بالأهمية الدينيّة لمعبد الرامبام؛ ولا يتمتع بتلك الصفات الروحانيّة التي كانت لدى حاييم كابوسى؛ من وجهة نظر اليهود؛ ولكنّه كان على الدوام الجهة الأولى التي يتوافد عليها اليهود من خارج الحارة؛ عند قدومهم لأداء مراسم الصلاوات الجماعية بالحي اليهودي؛ وهكذا كان مشهد الزحام أحد الأمور المعتادة والملحوظة في صلاوات الأعياد في كنيس المصريين؛" تشير إحدى الشهادات الحاليّة إلى إمتلاء المعبد في أيام الاعياد حتى أنّه كانت عادة التجمع مساء يوم الغفران في معبد "المصريين" لصلاة العصر؛ فكان يخرج البعض و يدخل البعض"(٧٠)- هذا السلوك سوف نجده مشتركًا بين كل معابد حارة اليهود؛ ولكن مع اختلاف وحيد؛ كانت عادة خروج البعض لترك متسع للأخرين أو لإلتقاط الكنيس المصريين جيّد التهوية والمتّسع إلى حد كبير؛ وهكذا كان إكتظاظ الكنيس الوضع مع كنيس المصريين جيّد التهوية والمتّسع إلى حد كبير؛ وهكذا كان إكتظاظ الكنيس بذاته.

#### ٧- وصف الهندسة المعمارية للمعبد المصرين بحارة اليهود:

يوجد عدد لا بأس به من الدراسات المعمارية لهذا المعبد؛ ولكنها على الدوام سوف نجدها ناقصة ومقتضبه تنتهى إلى "إن التصميم الدقيق لبناء معبد الاستاذ ..ليس معروفًا لدينا" (٤٩) ويعود الفضل فى أفضل دراسة وصفيّة دوّنت عن الهندسة المعمارية لهذا المعبد لدافيد كاستوا؛ وهى الدراسة التى عملت فى منتصف فترة الثمانينات؛ وان استند خلالها الباحث الإسرائيلي؛ لكتابات فرنسية وأخرى لجوتهيل وبعد النصوص العبرية التى دوّنها الحاخام "اهارون بن شمعون"؛ وعنه أخذ كل الباحثون المصريون؛ كل مادتّهم العلمية مثل النبوى سراج (٠٠)؛ وعرفه عبده وآخرون؛ وفى الحقيقة؛ يمكن القول أن الفضل الاساسى فى كل ما توصّل إليه "دافيد كاستو" هو حسن قراءته المعمارية؛ للصور الفوتوغرافية التى عرضت

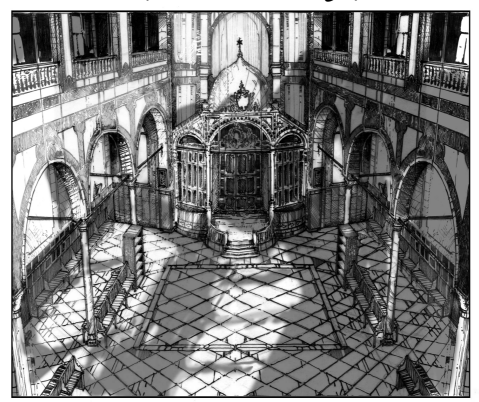
أما عرض وتحليل دافيد كاسوتو؛ للهندسة المعمارية؛ فلقد جاء على هذا النحو: "كان المعبد الذى شيد فى بداية القرن العشرين؛ نموذجًا تقليديًا لمبنى "البازيليكا"("°) ولكن بخطوط عصرية؛ فالأقواس('°) التى كانت تحمل شرفات مصلى السيدات(°°) كانت متسعّة إلى حد كبير؛ ومستديرة تمامًا من دون أى زوايا قائمة(آ°) أو أى بروزات('°)؛ وتفسير ذلك أن المبنى الذى شيد فى القرن التاسع عشر(^°)؛ ربّما كمحاولة لتقليد البناء السابق أو انطلاقًا من الرغبة فى تقليد معابد قديمة أخرى كانت موجودة فى القاهرة و ضواحيها(°).

الواجهة الخارجية للمعبد ؛ كذلك ما سنراه في نوافذ المعبد الخارجية ونوافذ مصلّى السيدات التي تعلوها(١٠) تذكّرنا بباقي المعابد التي شيّدت في القرن التاسع عشر(١٠)؛ ويخاصّة النوافذ المزركشة الكلاسيكيّة والتي تتسم بالبساطة؛ والنسبة بين الفتحات والحوائط(٢٠)؛ التي بين الفتحات تشبه تلك التي يمكن أن نجدها في معبد موسى بن ميمون وفي المعبد القرائي القديم(٢٠)؛ وبهذا فإنّه يمكن القول بأنّها جميعًا شيّدت في خلال نفس الفترة أي حوالي الصف الثاني من القرن التاسع عشر(١٠).

هذه الفكرة التى تبدوا منطقية للغاية حيث أن الطائفة اليهودية المصرية خلال النصف الثانى من القرن التاسع عشر شهدت تحوّلا إجتماعيًا و قفزة شديدة فى مواردها الإقتصادية؛ تسمح لها بإعادة بناء و تجديد كل المعابد اليهودية التى كانت فى حوزتها بحارة اليهود؛

## 117

يستشهد كاسوتو للتاكيد عليها؛ بواحده من مقولات الحاخام روفائيل أهارون بن شمعون الذي يوضّح هذه الفكرة تفصيلًا: "..إنّه لم تشيّد على كل الاراضى المصرية مبانى على مثل هذا النمط و لفترة طويلة جدًا؛ ذلك لان كل مبانى مصر مشيّدة من الطوب اللبن؛ وقد جددت مبانيها في الاجيال الاخيرة؛ واتسمت بالبهاء والعظمة "(٥٠).



شكل(٢): تصور للهندسة المعمارية للفراغ الداخلى لكنيس المصريين؛ من إعداد الباحث؛ بناء على الصور التاريخية الباقية عن الكنيس وبمضاهاتها؛ بهندسة الشكل المتماثلة التي كان عليها الكنيس؛ أمكن بناء لمحة صغيرة عن الهيئة التي كان عليها كنيس المصرين؛ و الإطلالة البازيلية له والتي تختلف في رونقها وإنساعها عن المعابد اليهودية الصغيرة و الضيقة في حارة اليهود؛ وكذلك معبد العصور الوسطى (بن عِذرا في الفسطط).

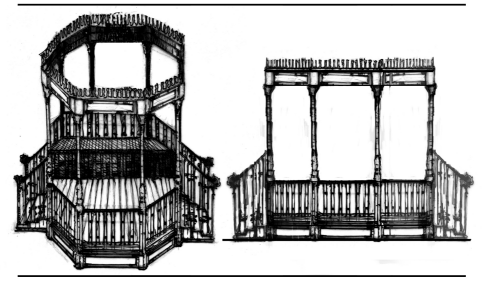
Engraved by Azard based on Photographic reference

لم يغادر يورام ميطال؛ الدراسة التي عرضها دافيد كاسوت؛ وإن حاول بدوره المزيد من الإجتهاد استنادًا لنفس االصور الفوتوغرافية؛ التي تعامل معها الأوّل؛ فذكر يورام؛ أن الشكل

العام للمعبد بازيليكي؛ وقد رُمم المعبد بشكل شامل في منتصف القرن التاسع عشر؛ ومن بعد عملية الترميم تلك صار المعبد يشبه باقي المعابد اليهودية التي جددت في حارة اليهود في نفس الفترة؛ وكانت الواجهة الخارجيّة للمعبد مبنيّة على شكل المباني المكوّنة من طابقين؛ ومشيّدة بأحجار مستطيلة والشكل الخارجي له بسيط جدًا؛ وتحتوى جدران المبنى على أربع نوافذ مقوّسة تشرف على حارة درب نصير؛ وهي تتكر في كل طابق؛ أي ثماني نوافذ في كل جناح من المعبد؛ وقد وضعت على نوافذ المعبد من الخارج الحصر الخشبية (يقصد الشيش الخشبي) أما الوصف الداخلي لمعبد المصريين؛ واستنادًا للصورة الفوتوغرافية الداخلية؛ فلقد دوّن يورام ميطال؛ ملاحظته:

" تم تجديد المعبد مرّة أخرى في نهاية القرن التاسع عشر؛ حيث أدخلت عناصر حديثة كثيرة فيه أثناء هذه التجديدات؛ هذه الأعمال تبدو واضحة خاصة في تأثيث المعبد من الداخل؛ سوف نجد المنبر—(البيما)— الواقع في المنتصف وهو "البيمة" وقد أحاطه الرخام؛ يعلو هذا السفل الرخامي درابزين من الحديد بإرتفاع متر؛ تتكوّن البيمة من منصّة مثمّنة الشكل؛ في أركانها ثمانية أعمدة بإرتفاع متران يجمعها في أعلى إطار مثمّن الشكل من ألواح من الرخام صانعًا ما يشبه الإكليل فوق المنصّة... أما قاعة الصلاة فتحملها أعمدة من الرخام ومن فوقها أقواس رائعة وهذه الأعمدة لم تستخدم لتزيين القاعة المركزية فحسب بل أيضًا لكي تحمل طابق مصلّى السيدات؛ صندوق التوراة في المعبد؛ وهو القائم في النهاية الشرقية من البناء قد صُنع بإتقان شديد ويوجد لدى هذا الصندوق سور وأعمدة من الرخام الأبيض ومن فوقها الأقواس (arches)؛ وقد صنعت كل أجزاء الصندوق بشكل يدوى وهي تظهر البراعة في كل جزء من أجزائه وتضاء قاعة الصلاة بقناديل متعددة الألوان..

أمّا مصلى السيدات فهو على شكل حرف "ح" العبرى؛ ( 77)(٦٠) فوق قاعة الصلاة السفلية؛ ولهذا الطابق سور من الرخام وقد فرشت أرضية مصلى السيدات بالحصر والسجاجيد"(٢٨).



شكل (٣): المنبر الداخلى (البيمة) وهى المنصة التى يصعد فوقها الحاخام ليرتّل من التوراة؛ ويقود الصلاة؛ فى معبد المصريين؛ دراسة من إعداد الباحث؛ استنادًا لوصرة تاريخية؛ تعولد لفتر أربعينيات القرن الماضى؛ إلى جانب بعد الملاحظات التى أوردها "دافيد كاسوتو" فى ملاحظاته عن هذا المعبد.

Engraved by Azard based on Photographic reference

## ٨- ملاحظة ختامية؛ حول كنيس المصريين:

فى الدراسات والكتابات المصرية؛ وهى تلك غير المترجمة سوف نجد هذا"الكنيس: على الدوام غائبًا فى الأبحاث المصرية المتعلّقة بالعمارة اليهودية فى مصر؛ وخاصة تلك التى تدرسها من ناحية الآثار؛ بالطبع هناك دراسات أخرى تاريخية مصرية يرد اسم الكنيس ووصفه بشكل ملحوظ؛ كم فى أعمال عرفه عبده وقاسم عبده؛ وشومان؛ ولكن يلاحظ أن الكتابات الإسرائيلية نادرًا ما تخلوا من ذكر لهذا الكنيس عند مناقشة الآثار والعمائر اليهودية فى مصر؛ ومرجع ذلك الأساسى ربما يكون هو الاختلاف الاساسى بين الثقافتين؛ واحدة تقبع تحت مظلة "حصر الموجود"؛ والأخرى تحاول التوسّع فى فتح مظلة "بعث المفقود".. هذه الملاحظة بالرغم من بساطتها إلا أنّها تفتح أمامنا بابًا متسعًا للنظر نحو متوالية تفكيريّة وطريقة نظرتها؛ لاستقراء الماضى؛ واستشراف المستقبل؛ إنّها أيضًا تمنحنا فرصة؛ من خلال

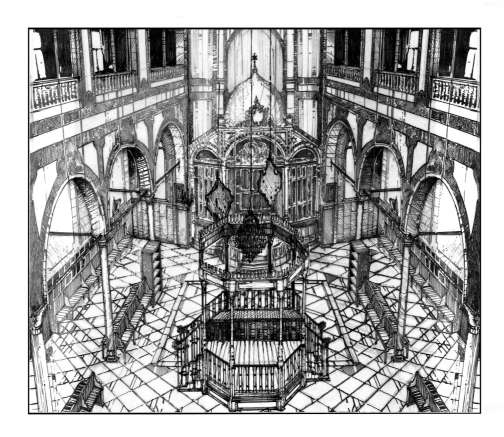
هذا التضاد والتقابل في أسلوب التفكير؛ الذي يجعلنا نعيد النظر في أفكارنا الخاصة عن التاريخ وقراءتنا له.. فمطالعه الأفكار الغيرية؛ في بعض الأحيان تشبه النظر للمرآه وفيها نعاود النظر لأفكارنا الخاصة ونعيد تقييمها..

الدراسة المعمارية التي قدّمها يورام ميطال اعتمدت في كثير من استنتاجاتها على الدراسة السابقة لدافيد كاسوتو؛ وكلاهما اعتمد على صورتان تاريخيّتان للمعبد؛ تعودان للعشرينات أو الأربعينات (٢٩٠)ولكن على الأقل لقد التفت يورام ميطال لأن الصورة الداخلية التي التقطت لبهو المعبد قد تم التقاطها من بلاطة مرتفعة تقع بالجانب الغربي؛ وهكذا وصل لاستناتجه الحاذق بأن بلاطة مصلّى السيدات كانت على شكل حرف (U-shape) اللاتيني.. هذه الملاحظة بالطبع تفوّق فيها يورام؛ على كاسوتو؛ ولكن في غير هذا الموضع؛ من المؤكّد أن الخلفية المعمارية التي لا يمكن إنكارها أو تجاوزها لـ"دافيد كاسوتو" – ساعدته بشكل مؤكّد في عمل وصف جيد وممتاز لبيمة الصلاة و دولاب الشريعة؛ و باقي العناصر الداخلية للمعبد..

ولكن مما يعاب على كلا الدراستين؛ بالرغم من كل البيانات و المعلومات التى تحصّلا عليها؛ لم يحاولا المغامرة برسم مسقط أفقى لمعبد المصريين؛ فى حين أن كلاهما أغفل نقاط القوّة التى يمتلكها هذا النموذج؛ بالطبع صورة فوتوغرافية داخلية وخارجية هو أمر بسيط للغاية لبناء دراسة؛ ولكن حتى تلك الصورة الداخلية؛ لا يجب التقليل من شأنها؛ خاصة عندما نتعامل مع مبنى متماثل (symmetrical construction) له مخطط بازيليكى خاصة عندما نتعامل مع مبنى متماثل (with basilican structure) له مخطط بازيليكى واستعمالها فى تجربة إعادة بناء تصوّر جرافيكى للمبنى (٢٠٠٠) بإعتبارها صورتان؛ ومن خلال فهمنا؛ لطبيعة حرف الر(U-shape) لبلاطة مصلّى السيدات؛ يسهل علينا تحديد عدد فهمنا؛ لطبيعة حرف الرواتي هى ثلاثة؛ بينما الرابعة ؛ ستكون باكية الغلق و التى بالتأكيد

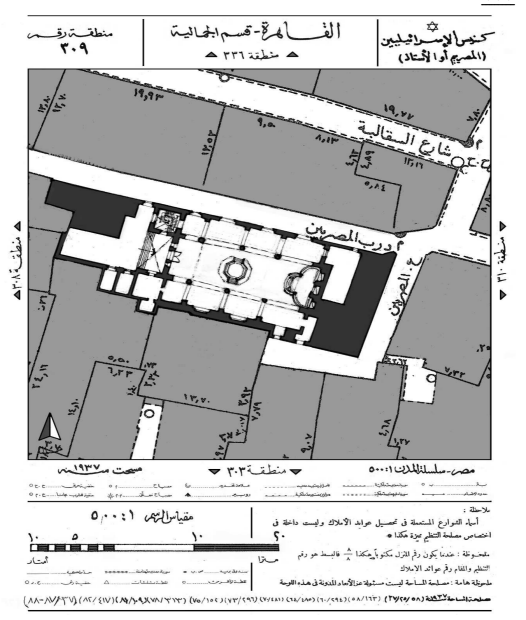
ستكوِّن حجرة السلم الصاعد موجودة على أحد الجانبين من هذه الواجهة؛ ووفقًا للثقافة اليهودية والحالات المشابه كما في معبد موسى الدرعى بالعباسيّة؛ كان هناك تفضيل لجعل بطارية السلم؛ على الجانب الأيسر من واجهة المدخل الرئيسي للمعبد؛ وهو الأقرب؛ لمدخل البناء من شارع درب المصريين..

كل هذالأمور هي جيّدة ورائعة ويمكن القول بأنّها مثالية للغاية؛ ولكن ثمّة مصدر معلوماتي؛ من دونه تظل هذه الدراسة هي مجرّد مخطّطات؛ هناك صورة ثالثة يجب الحصول عليها وهي الوحيدة القادرة على منح هذا التصور بعده الثالث(Direction)؛ عادة ما تكون هذه الصورة هي الخارطة المساحية أو لقطة جوّية للكنيس؛ ولكن لقطة جوّية هو أمر مفرط في التفاؤل(٢٠٠) ومع ذلك فإن خريطة مساحة القاهرة والتي تعود لعام ١٩٣٧؛ ضمن سلسلة مدن مصرية؛ بمقياس رسم ٢٠٠١ و لا تتركنا خالي الوفاض؛ فمن خلال هذه الخارطة وبمعلومية الصورتان الفوتوغرافيّتان؛ بالإضافة لفهم طبيعة المباني والمعابد اليهودية ذات النمط البازيليكي؛ يمكن التوصّل لنموذج مبسط عن شكل المسقط الأفقي لكنيس المصريين بحارة اليهود بالجماليّة؛ في هذا النموذج ثم تمييز وجود فراع كبير بين مبني حائط القبلة في كنيس المصريين والمبني (خلف الكنيس) – الذي سيبدوا غير ملاصق له؛ بسبب الاستضاءة العالية والسطوع الكبير على جدران الكنيس؛ والتي تظهر أن الجهة الشرقية من الكنيس بها الخارجية؛ أما باقي التفاصيل؛ فهي مختلقة لإثراء النموذج؛ مع مراعاة وجود ساحة كبيرة أما الكنيس؛ ليتم نصب كوشة أو تكعيبة عيد المظال الخشبية التي يقيمها اليهود في عيد المظال في ساحة المعبد؛ والتي يفترض بها أن تكون ذات إطلالة سماويّة مباشرة..



شكل(٤): كنيس المصريين من الداخل؛ دراسة إعادة بناء تصور جرافيكي من إعداد الباحث العناصر الداخلية للكنيس؛ دراسة خطّية بالأبيض و الأسود دون استخدام الظلال؛ للعناصر الأساسية المكوّنة للكنيس؛ الدراسة معتمدة على صورة فوتوغرافية؛ نصفية؛ تم استكمالها بناءًا على هندسة الشكل المتماقلة؛ حيث يفترض بالمصور أنّه كان يقف على شرفة مُصلّى السيدات وقت التقاط الصورة... Engraved by Azard based on Photographic reference

#### 177



شكل(٥): دراسة تصوّرية؛ للهيئة التي كان عليها المسقط الأفقى لكنيس المصريين بحارة اليهود في عام ١٩٣٧-١٩٤١ دراسة من غعداد الباحث اعتمادًا على خريطة مساحية؛ تعود لعام ١٩٣٧؛ ومجموعة من الصور الفوتوغرافية القديمة؛ إلى جاتب الدرساسة التاريخية

#### ملحق(۱)

# ليلة التوحيد في كنيس الصيين بحارة اليهود Leilet El-Tawhid in Synagogue Mizrāyim in Cairo's Jewish Quarter

ما دوّنه جاك حسّون عن هذه الليلة في عام ١٩٨٢

هذه الاحتفالية والتي كانت تقام في كنيس الأستاذ (la Kenisset el-Ostad)؛ تعد الاحتفالية التوحيد في الليل الاكثر فخامة وروعة في تاريخ اليهود المصريين؛ اذ اعتادوا الاحتفال بليلة التوحيد في الليل الاولى من نيسان باربعة عشر يومًا من قبل أول أيام عيد الفصح؛ في عصور ما قبل النفي (١٠) كان هذا التاريخ بمثابة بداية العام اليهودي الجديد؛ ويبدو أن هذا الحدث لا يزال يسير على هذا النحو بين يهود مصر فقط. في تلك الليلة؛ كان يجتمع أرقى الشخصيات الدينية اليهودية في القاهرة؛ ويتناوبون على ترديد الاسفار المقدّسة؛ والمزامير والادعية التقليديّة؛ حيث تاتي كل بية عبريّة تليها الترجمة العربيّة لها؛ ثم عندما تحين ساعة منتصف الليل؛ ينهض اقدم المرتلين ليقرأ سفر التوحيد (le Seder ElTawhid) – "كتاب التوحيد" الذي يبتدىء بالبسملة العربية (المرتلين ليقرأ سفر التوحيد (المجهول ربّما كتبه بقوّة الناجيد "إبراهام بن موسى بن ميمون متأثرًا بالصوفية الإسلاميّة (٣)؛ وهو مكتوب باللغة العربية الأدبيّة؛ ويستحضر الصفات الإلاهيّة

<sup>&#</sup>x27; - لاحظ هنا الكلمة التي استخدمها "جاك حسون" عصور ما قبل النفي ؛ اى يقصد النفى البابلي؛ وهى تختلف عن عبارة عصور ما قبل الخروج؛ التي استخدمها "يوسف درويش" و التي تعنى خروج بني إسرائيل؛ مع سينا موسى عليه السلام؛ وهو معنى اكثر استقامة ومنطقية عن ترجمة يوسف درويش.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – "Au nom d'Allah, Clément et Miséricordieux"

للمزيد حول هذه النقطة؛ يمكن مراجعة: محمد جلاء محمد إدريس: "التاثير الإسلامي في الفكر الديني اليهودي" مكتبة مدبولي؛ القاهرة ٢٠١٣. او العودة لكتاب: نفتالي فيدر؛ ترجمة محمد سالم الجرح: "التأثيرات الإسلامية في العبادة اليهودية" والصادر عن مركز الدراسات الشرقية بجامعة القاهرة.

ويستشهد بها وفقًا للصيغ القرآنية التى تشبه تلك المستخدمة من جانب الصوفية (أ) وعندما ياتى النص على ذكر أحد الشخصيات العظيمة فى الديانة اليهوديةو سوف نقرأ بدهشة كيف ان اسم "إبراهيم" قد اكتسب الصياغة القرآنية فصار "إبراهيم الخليل" بينما "أهارون رئيس الكهنة" سيصبح "هارون الإمام"؛ وذلك سوف نجد اسم النبى "موسى" عليه السلام؛ قد تشبّه بنف الصيغة التى ارتبطت على الدوام باسم النبى "محمّد" صلى الله عليه وسلّم فصار "موسى رسول الله" (أ) كيف يمكن لنا أن نؤرِّخ ونتحدّث عن هذه اللحظة المتطرّفة من التعايش؛ والتى يعود تاريخها إلى العصور الأولى للإسلام؛ والتى فى نفس الوقت تعكس استمرارية العصور اليهودية المصرية القديمة؛ وصولا حتى أواخر عصر التحديث والهيمنة الأوروبيّة. لقد وصفنا هذه الإحتفاليّة بانها فخمة ويجب هنا أن نضيف أيضًا كلمة أنّها كانت احتفاليّة تمثيليّة؛ فهم يمثّلون شخصيّة اليهودى المصرى من الحارة ح ذلك المستعرب الذى كانت حالته البائسة تستدعى إنشاء أخويات مثل "هبراك مازن" (آ) —جماعة إخوان الخبز — حتى لا يضطّر يهود الحارة للموت من وطئه الجوع. اليوم سيتم إختزال هذه الإحتفاليّة المنفيّة إلى ذريعة مذهلة للغرابة والتلصص (۷) — ولكن من فى مصر قد يكون مهتمًا الإحتفاليّة المنفيّة إلى ذريعة مذهلة للغرابة والتلصص (۷) — ولكن من فى مصر قد يكون مهتمًا

- الصوفية؛ لاحظ هنا في ترجمة يوسف درويش استخدم كلمة المعتزلة بدلا من الصوفية؛ والأدق هو الصوفيّة؛ حيث أنها تتسق مع النص.

ASPCJE Committee: "Juifs d'Égypte:Images et textes",2nd ed. (Paris: Editions du Scribe, 1984),P.68-69.

<sup>° -</sup> لاحظ هذه الترجمة لا تختلف أبدًا عن صياغة و ترجمة يوسف درويش.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> – la Hebrac Mazon (Fraternité du pain).

ترجمها يوسف درويش بمعنى الإباحية. ربّما هذا المعنى "التلصص" ليس على نفس القدر من السهولة و الوضوح؛ ولكنّه على الأقل ليس مضللا مثل كلمة الإباحية.

بهذه الحفنة من الأتقياء القاهريين الذين يعيشون حياتهم التي بدت تتكشف لنا من خلال معاينتها مدى علاقتهم الوثيقة بالرب منذ ألفي عام؛ القليل من الناس و لاأحد على الإطلاق؛ لقد نسى الكثيرون حتّى مجرّد فكرة وجودهم؛ أما البعض فلربّما كان يسعى لاستخدامهم كزينة؛ إن بؤسهم وظلاميّتهم جنونهم الديني وهوسهم الطقسي لن يتوقّف عن الإنتشار والتغلغل في حياة يهود مصر؛ ومشاهدها اليوميّة التي تشكّلها تلك الاحداث الصغيرة التي كانت بمثابة كسرات من الفرح أو الحداد؛ مدعاة للحنان أو الوحشية اللفظية (٨).

^ – الفقرة بالفعل مليئة بالتراكيب اللغوية الغامضة و المعانى غير الواضحة؛ ومن المؤكّد أن يوسف درويش عانى كثيرًا في ترجمتها؛ وعلى اى حال؛ أجد أنه ربّما توجد فائدة في تدون النص الفرنسي هنا:

Aujourd'hui, ces cérémonies, exilées, seraient réduites à un spectaculaire prétexte à l'exotisme et au voyeurisme. Mais qui en Egypte pouvait alors s'intéresser à cette poignée de piétistes caïrotes dont la vie se déroulait immuable depuis deux millénaires dans un rapport étroit au Divin? Peu ou pas de monde. Beaucoup avaient oublié jusqu'à leur existence. D'autres peu nombreux il est vrai ne seraient pas loin aujourd'hui de les mystifier. Ou de s'en servir comme d'une parure. Leur misere et leur obscurantisme, leur folie religieuse et leur obsessionnalité rituelle, ne cessaient pourtant de circuler dans la vie du Juif d'Egypte. Dans sa vie quotidienne. Et dans ces mille petits événements qui étaient autant de provocations à la joie ou au deuil, à la tendresse ou aux brutalités verbales"

ASPCJE Committee: "Juifs d'Égypte:Images et textes",2nd ed. (Paris: Editions du Scribe, 1984),P.68-69.

#### الهوامش :

'محمد خيفة حسن والنبوى سراج: "الجنيزا والمعابد اليهوديّة في مصر"؛ مركز الدراسات الشرقية جامعة القاهرة؛ سلسلة الدراسات الدينيّة والتاريخيّ؛ العدد رقم(٩)٩٩٩؛ كذلك للنبوى سراج؛ يمكن مراجعة: "المعابد اليهودية ودورها في حياة اليهود بمصر"؛ شركة الاسلام مصر للطباعة، القاهرة، ٢٠١١؛ "المعابد اليهوديّة في مصر"؛ نشرة المعلومات؛ رسالة المشرق؛ جامعة القاهرة؛ كليّة الآداب؛ مركز الدراسات الشرقية؛ العدد(١)– مصر")؛ فبراير حمايو- اكتوبر ١٩٩١.

تعرفه عبده على: "ملف اليهود في مصر الحديثة"؛مكتبة مدبولي،الطبعة الأولى؛ القاهرة ١٩٩١؛ وأنظر أيضًا لنفس المؤلّف:

"يهود مصر؛بارونات وبؤساء"، إيتراك للنشر والتوزيع، القاهرة ١٩٩٧، ط١؛ " يهود الإسكندرية؛ بين السماحة المصرية والعنف الصهيوني!!"؛ مقالة ضمن كتاب" هكذا عاش اليهود في مصر؛"! ١٥٩٠ الاابا القاهرة ١٩٠٧؛ الهلال؛ مايو عام ١٩٩٧؛ "المحافل والرمان"؛ الهيئة المصرية العامة للكتاب؛ القاهرة ٢٠٠٩؛ "المحافل والمعابد اليهوديّة في مصر "الهلال؛ عدد نوفمبر ١٩٨٩؛ "ملف اليهود في مصر الحديثة"؛مكتبة مدبولي،الطبعة الأولى ١٩٩١؛ "يهود مصر من الخروج الاوّل إلى الخروج الثاني"؛ الهيئة العامة لقصور الثقافة؛ القاهرة ١٩٠٠؛ "يهود مصر منذ عصر الفراعنة حتى عام ٢٠٠٠؛ الهيئة العامة للكتاب سلسلة تاريخ المصريين، القاهرة ط٠٠٠٠.

David Cassuto: "A selection of Synagogues in old Cairo", BI.A.C.C, no.10, July 1988.
 101 معابد الربانيين بالقاهرة"؛ دراسة ضمن كتاب: " تاريخ يهود مصر في الفترة العثمانية ١٥١٧ دافيد كاسوتو: "معابد الربانيين بالقاهرة"؛ دراسة ضمن كتاب: " تاريخ يهود مصر في الفترة العثمانية عمود عبد اللطيف حماد، ١٥١٤"؛ (ص٣٠٤-٤٦٤)؛ تحرير؛ يعقوب لنداوا؛ ترجمة: جمال أحمد الرفاعي وأحمد عبد اللطيف حماد، المشروع القومي للترجمة، القاهرة ٢٠٠٠.

يورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية في مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس ؟ ٩٩٦.

°لاحظ أن كل هذه الأسماء المتعددة؛ تعكس تاريخ غني وزخم؛ بثراء الأحداث والتفاصيل.

<sup>7</sup> على باشا مبارك: "الخطط التوفيقية الجديدة؛ لمصر والقاهرة ومدنها وبلادها القديمة والشهيرة" الجزء الأول؛ تاريخ القاهرة ومصر منذ العصر الفاطمى حتى عصر توفيق؛ طبعة منقّحة عن طبعة بولاق١٨٨٨؛ دار الكتب؛ القاهرة؛ ٢٠٠٤. ج٣؛ ص ٧٧؛ بالترقيم القديم؛ ص ٢٠؛ بالترقيم الحديث.

ذكر دافيد كاسوتو؛ أن المعبد كان موجودًا في حارة زويلة والتي هي واحدة من الأحياء القاهريّة وتقع داخل أسوار مدينة القاهرة؛ شمال شارع الموسكي؛ وكان شارع المعبد في حي السبع قاعات؛ عند مدخل "البندقانيين"؛ ولقد ذكر ؛ جوتهيل في دراسته لوثيقة الجنيزة عام ١٩٠٧؛ ص١٥٠ نقلا عن القلقشندى؛ ان شارع المعبد سمّى بشارع "درب البندقانيين"؛ ولكن وفقًا لباقى الأوصاف فهو نفس المبنى كما ذكر القلقشندى انّه كان من معابد اليهود الربانيين القاهرة"؛ دراسة ضمن كتاب: " تاريخ يهود مصر في الفترة العثمانية١٥١-١٩١٤؛ (ص٢٠٤-٢٤٤)؛ تحرير؛ يعقوب لنداوا؛ ترجمة: جمال أحمد الرفاعي وأحمد عبد اللطيف حماد، المشروع القومي للترجمة، القاهرة ٢٠٠٠؛ ص٢٠٤.

<sup>7</sup> David Cassuto: "A selection of Synagogues in old Cairo", BI.A.C.C, no.10, July 1988, P.5. أبراهيم باشا: والى مصر في تلك الفترة خلال الحقبة العثمانيّة وفقا لكتابات كاسوتو و يورام ميطال(!)؛ وفقًا لسردية يورام ميطال؛ ولكن بالتحقق من المراج التاريخية لسجل الولاة العثمانيين؛ يتبين ان اسم ابراهيم باشا كوالى عثماني يرد فقط في عام افتتاح المعبد ١٥٨٥؛ وهو الوالى إبراهيم باشا الوزير الذي امتد حكمة ما بين عامي ١٥٨٣ – ١٥٨٥ م اما التاريخ الذي يعود لعام ١٥٤٥؛ فالوالى العثماني الذي تصدر الحكم في مصر هو "داود باشا الخصى" والذي حكم البلاد ما بين عامي ١٥٣٨ – ١٥٤٩م.. و على الراجح أن المصادر و الكتابات اليهودية اخطات التمييز ما بين الوالى الذي اغلق الكنيس و الوالى الذي أعاد افتتاحه..

<sup>9</sup> Divrei Yousef

المقصود هنا هو المؤرّخ اليهودى "يوسف بن إسحق سابيرى"؛ الذى عاش فى مصر (١٦٤٠-٣٠١)؛ حيث أوضح فى كتابه المعروف بـ "تاريخ يوسف" الكثير من الأمور المتعلّقة بحياة اليهود فى مصر؛ من ناحية و حياة المسلمين من ناحية أخرى؛ و الكتاب مدوّن باللغة العبرية و يعتمد فى كثير من موضوعاته على كتابات المقريزى؛ ويعتقد بعض المؤرخين اليهود مثل دافيد كاسوتو أن يوسف لم يضف الكثير من الحقائق مقارنة بما ذكره المقريزى؛ وعلى أى حال اعتمد على هذا الكتاب و بشكل أساسى المؤرخ اليهودى "جوتيل"-( R. G. )-( المورخ اليهودى المورخ اليهودى عند لتاريخ حارة اليهود ومعابدها فى عام ١٩٠٧؛ كانت هذه المقالة تدرس أحد المعابد اليهودية التى تعود للقرن الحادى عشر الميلادى من خلال أحد وثائق الجنيزة.

''خلال هذا العام تم هدم هذا المعبد وبيعه من جانب الطائفة اليهودية؛ أما في عام ١٩٧٣؛ فقد تهدّم سقف معبد موسى بن ميمون بحارة اليهود بالجماليّة؛ وربما كانت حقبة السبعينات؛ هي فترة سيئة للغاية بالنسبة للعمائر اليهودية في حارة اليهود؛ يورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية في مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس ؛ ص٧٣.

١ عرفه عبده على: "ملف اليهود في مصر الحديثة"؛مكتبة مدبولي،الطبعة الأولى ١٩٩١؛ ص٥٥.

Maurice Fargeon: «Les Juifs en Egypte», Imprimerie Paul Barbey, Le Caire 1938,PP.199.

<sup>&</sup>quot;اخلال دراسته عن المعابد اليهودية في مصر والتي ذيّلها بملاحظة: "المعابد والمحافل الكبيرة والصغيرة التي ذكرتها ما زالت قائمة فيما عدى- معبد المصريين أو الأستاذ- الذي هدم سنة ١٩٧٥ كما أشرت؛ والدليل

على ما زالت قائمة هو إمكانية تحديد مواقعها وعناوينها بدقّة" عرفه عبده على: "المحافل والمعابد اليهوديّة في مصر"؛الهلال؛ عدد نوفمبر ١٩٨٩؛ ص١١٢ - ١١٤.

أن النبوى سراج: المعابد اليهوديّة في مصر؛ نشرة المعلومات؛ رسالة المشرق؛ جامعة القاهرة؛ كليّة الآداب؛ مركز الدراسات الشرقيّة؛ العدد  $(\Upsilon)$  ( $\Upsilon$ ) فبراير  $(\Upsilon)$  فبراير  $(\Upsilon)$  فبراير مايو اكتوبر  $(\Upsilon)$  معبد موسى بن ميمون بحارة اليهود تم تجديده في عام  $(\Upsilon)$  و كذلك حاييم كابوسى؛ مغلق و لكنه يحظ بِرعاية جيّدة غير رسمية اما معبد بار يوحاى فهدم في عام  $(\Upsilon)$  .

"ايورام ميطال؛ (Yoram Meital): هو رئيس مركز ها-رتسوك؛ لبحوث الشرق الأوسط؛ في جامعة بنجوريون بصحراء النقب؛ وهو من اكثر المشجعين والمتبنين للتطبيع بين مصر وإسرائيل؛ يعمل ايضًا محررًا في جريدة ها-إريتس الإسرائيلية؛ له عدة دراسات حول التراث اليهودي في مصر؛ وهو من المؤيّدبن والمشجّعين لفكرة إعادة فتح المعابد اليهودية في مصر؛ له العديد من الدراسات السياسية والاستراتيجية؛ كما ان له اهتمامات ثقافية وأكاديمية معظمها يتمحور حول قضايا التطبيع و المحيط العربي الإسرائيلي؛ أمّا روئيته ودراساته التاريخية؛ لا تعتبر غاية في حد ذاتها بل وسيلة يستخدمها لإثراء دراساته المتعلّقة بالتطبيع وما إلى ذلك من أمور؛ معظم دراساته في جانب التاريخ و المعابد والآثار اليهودية المصرية تم بناءها على دراسات الإسرائيلي الاكاديمي "دافيد كاسوتو" التي لم تنل نفس الحظ أو الشهرة (العربية) كما في أعمال يورام ميطال؛ ربّما بسبب الشق السياسي والإعلامي الذي تمتع به الأخير.

Yoram Meital: Atarim Yehudim beMitzraim [Jewish sites in Egypt], Jerusalem: Ben-Zvi Institute and The Hebrew University, Press1996.

اليهودية في مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية في مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس ، ١٩٩٦.

١٧ تاريخ خاطىء لترجمة النص الذى قدّمه دافيد كاسوتو

1^ ذكر عرفه عبده الحكاية التي أوردها يوسف سامبارى عن مخطوطة التوراة القديمة الت كانت بالمعبد؛ كما أنّه قام بمحاولة ترجمة النص المعمارى الذى أورده دافيد كاسوتو؛ و لكنه لم يكن موفّقًا في اختيار الكلمات ولا الترجمة الصحيحة؛ لذلك فإن ترجمته قد تمنحنا تصوّرًا غير صحيح عن الهندسة المعمارية للمعبد؛ لذلك تم اجتزاء هذا الجزء؛ عرفة عبده على: "يهود مصر؛بارونات وبؤساء"، إيتراك للنشر والتوزيع، القاهرة ١٩٩٧، ط١؛ ص٥٥.

١٩محمد خليفة حسن والنبوى سراج: "الجنيزا والمعابد اليهوديّة في مصر"؛ مركز الدراسات الشرقية جامعة القاهرة؛ سلسلة الدراسات الدينيّة والتاريخيّ؛ العدد رقم(٩)٩٩٩٠.

' 'محسن على شومان: "اليهود في مصر العثمانية؛ حتى القرن التاسع عشر"، ج١، القاهرة • • ٠٠ ؛ ص٢٠٦٠ . ١.

- ۱۱ باب عالى: س١٩٢ ص٣٦٣ م٣٦٢٩؟ محرّم ١١٢٤؛ س٢٢٤؛ ص٨٠م ٣/١٧٨ جمادى الأولى ١١٥٤هـ عالى: س١١٥٨هـ
  - ۲۲ مثل دافید کاسوتو ویورام میطال.
  - ٢٣ لِيصبح من عطفة المصريين بدلًا من درب المصريين.
- <sup>٢٠</sup>عرفه عبده على: "يهود مصر منذ عصر الفراعنة حتى عام ٢٠٠٠"؛ الهيئة العامة للكتاب سلسلة تاريخ المصريين، القاهرة ط٢٠٠٠؛ ص ٢٠١٦؛ لاحقًا صدرت طبعة جديدة من الكتاب اقل تواضعًا لهيئة قصور الثقافة و اشتملت على نفس النص اللمترجم؛ عرفه عبده على: "يهود مصر من الخروج الأوّل إلى الخروج الثاني"؛ الهيئة العامة لقصور الثقافة؛ القاهرة ٢٠١٠.
  - ° النبوى سراج: "المعابد اليهودية و دورها في حياة اليهود بمصر"؛ شركة الاسلام للطباعة؛ القاهرة ٢٠١١.
- <sup>٢٦</sup> كان هذا المعبد يعرف في كثير من مصادر القرن السادس عش باسم معبد الاستاذ؛ وعن ذلك يقول يورام ميطال: "يبدو أن تغيير اسم المعبد جاء من حقيقة أنّه في عام ١٥٤٥م أمرت السلطات بإغلاق المعبد؛ و استمر إغلاقه بموجب هذا الأمر طوال ٤٠ سنة؛ وفي عام ١٥٨٥ سمح الوالي إبراهيم باشا والذي كان من ألقابه الأستاذ؛ للطائفة اليهوديّة بإعادة إفتتتاح المعبد؛ وتقديرًا له من جانب اليهود؛ أطلق على المعبد تسمية الأستاذ" يورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية في مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس ١٩٩٥؛ ص٤٧.
- ۲۷ دافید کاسوتو: "معابد الربانیین بالقاهرة"؛ دراسة ضمن کتاب: " تاریخ یهود مصر فی الفترة العثمانیة ۱۰۱۷- ۱۰۹ (ص۳۰۶- ۲۹۱۶)؛ تحریر؛ یعقوب لنداوا؛ ترجمة: جمال أحمد الرفاعی وأحمد عبد اللطیف حماد، المشروع القومی للترجمة، القاهرة ۲۰۰۰؛ ص۲۰۷.
- David Cassuto: "A selection of Synagogues in old Cairo", BI.A.C.C, no.10, July 1988, P.5.
  - عن موصيرى: (المعابد) ص ١٤.
- <sup>۲۹</sup> لم يأتوها لا من الغرب ولا من بابل أو من فلسطين كما يقول يوسف سامبرى؛ عن: سامبرى؛ مختارات؛ ص۱۳۷؛ نقلا عن دافيد كاسوتو؛ مرجع سابق؛ ص۷۰۷.
- " يمكن القول أن المعبد قد شيّد خلال القرن العاشر؛ إذ أن الكثير من الشواهد من القرن الحادى عشر تشير إلى أن معبد المصريين كان موجودًا بالفعل في حارة اليهود و له نشاط كبير؛ يورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية في مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس ٩٩٥؛ ص٧٦..
  - ٣٦ الربانيين؛ المقصود هنا اليهود السفارديين؛ وهم من المستعربين أيضًا.
  - ٣٦ البرتغاليين؛ المقصود هنا اليهود الأشكنازيين؛ وهم من الربانيين أيضًا ولكنّهم ليسوا من المستعربين.

"دافيد كاسوتو: "معابد الربانيين بالقاهرة"؛ دراسة ضمن كتاب: " تاريخ يهود مصر فى الفترة العثمانية ١٥١٧-٥٠-٥ الم المثروع الرفاعى وأحمد عبد اللطيف حماد، المشروع القومى للترجمة، القاهرة ٢٠٠٠؛ ص ٢٠٨، ص ٢٠٨.

\* عرفه عبده على: "ملف اليهود في مصر الحديثة"؛مكتبة مدبولي،الطبعة الأولى ١٩٩١؛ ص٥٥.

"يورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية في مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس ١٩٩٥؛ ص ١٩٤٨.

<sup>36</sup> Sayed Al-Sherif, (SAYEDKUN): "Egypt in my Eyes, days in Haret Al-Yahoud", Egyptian chronicles magazine, 2011,

تورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية فى مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس  $^{7}$  يورام ميطال؛  $^{7}$ 

ملاحظة: الصلاوات الخاصة؛ هي صلاوات السبت العادية و التي تقام في ظل مناسبة او حدث؛ ما و يتضمّن آخر الصلاة دعاء للملك أو الجيش أو البلاد بذهاب الغمة أو انقضاء الوباء؛ وهي من الأمور التي اشتهرت بها الطائفة اليهودية؛ ولكن ايضًا كانت هناك صلاوات الذكرى؛ والتي يتم فيها الدعاء لأرواح الراحلين؛ الذين انقطعت أعمالهم من الدنيا؛ وتلك كانت تتم في نهاية صلاوات الاعياد و بخاصة عيد "كيبور".

<sup>۳۸</sup>یورام میطال؛ مرجع سابق؛ ۱۹۹۵؛ ص۷٤.

<sup>٣</sup>دافيد كاسوتو: "معابد الربانيين بالقاهرة"؛ دراسة ضمن كتاب: " تاريخ يهود مصر فى الفترة العثمانية ١٥١٧- ١٠٤ المثروء الرفاعى وأحمد عبد اللطيف حماد، المشروع القومى للترجمة، القاهرة ٢٠٠٠؛ ص ٢٠٨٠.

''احمد الشيطانى: أو احمد المنشق؛ والى عثمانى حكم مصر بعد غز السلطان سليم الأول لها وأقعده على عرش البلاد و لكنه حاول الاستقلال بحكم مصر وفصلها عن الخلافة العثمانية وكاد ان ينجح فى إنقلابه لولا خيانه اليهود والجنود الإنكشارييون له؛ حيث ارشد اليهود على مخططه بينما قطع الإنكشارييون رأسه و لم يحكم مصر اكثر من عام انتهى بموته (١٥٣٣ - ١٥٢٤م)؛ وهكذا دوّن اسمه فى التاريخ بأقبح الألفاظ مثل الشيطانى والخائن.. حيث المنتصرون هم من يدوّنون التاريخ..

<sup>13</sup> "كنيس المستعربين": المقصود هنا كنيس المصريين، حيث اعتادت طوائف اليهود أن تسمى يهود مصر العرب أو ذوى الثقافة العربية بالمستعربين، ومن المرجح أيضا أن يكون الحاخام"صموائيل بن سيد" وهو حاخام ربانى قد لجأ لكنيس المصريين لتنطلق منه دعوى للصوم العلنى والصلاة الجهرية في ذلك الكنيس وخرج منها حافى القدمين يبتهل ويدعوا الرب لكى ينفرج الكرب ؛ كلمة "المستعربين" والتي ترجمها "يوسف درويش" في كتاب يهود النيل؛ دون أن يتوقف عندها ويتمهل وفي بعض الأحيان كتبها"المستحرمين"، وربما كان يجهل تمامًا معنى

ودلالة الكلمة.. جاك حسون: "تاريخ يهود النيل"، ترجمة يوسف درويش، ط٢، القاهرة، دار الشروق، ص١٧٢.

<sup>2\*</sup> بعض المصادر تشير إلى ان الربانيين هم وثقوا لتلك الحادثة في لفافة "الميجالات مصراييم" ولا علاقة للقرائين بها.

Abraham P. Bloch: "One a Day: An Anthology of Jewish Historical Anniversaries for Every Day of the year", USA, press 1987, P64.

<sup>47</sup> جاك حسون: "تاريخ يهود النيل"، ترجمة يوسف درويش، ط٢، القاهرة، دار الشروق، ص١٧٢.

ئن ربّما لم يكن كل يهود القاهرة ممن يشاركون في هذه الإحتفالات؛ فلقد استطاعت الطائفة القرائية؛ عزل نفسها عن الاحتفالات الربانية بعيد بوريم؛ حتى الربع الاول من القرن العشرين؛ و لكن مع الظهور المكثف لطبقة الأفندية من القرائين وانخراطهم في الجمعيات الربانية اليهودية وايضًا الصهيونية؛ صارت احتفالات البوريم؛ بطابعها المصرى والقاهرة؛ الذي يعزى للحادثة التي سبق الإشارة لها؛ جزءًا من العادات القرائية؛ غير الرسمية؛ التي يتسلل خلالها الشباب والفتيات؛ بغض الطرف من جيل الآباء للمشاركة في الاحتفالات الواسعة والموالد الكبيرة الصاخبة التي تقام في حارة اليهود تحت شعار "بوريم مصراييم"؛ هذا المشهد تحدّث عنه يورام ميطال:" بحلول النصف الأول من القرن العشرين صار معتادًا أن نجد اليهود الربانيون والقرائين في حارة اليهود يشاركون في الإحتفال معًا بعيد البوريم؛ لأجل هذا اليوم الكرنفالي كانت الطائفة اليهودية و سكان حارة اليهود تقوم بالاستعداد جيدًا لإحياء ذلك الحفل و عن ذلك دوّن الحاخام اليهودي القرائي يوسف الجميل: "كان هذا بمثابة تقليد لدى شباب الطائفتين أن يقضوا ليلة البوريم في الحي اليهودى؛ ولهذا السبب كانت تنظّف شوارع الحي ويزيّن بعضها كما كانت تقام مختلف وسائل الترفيه ؛ شرعيّة كانت أم غير شرعيّة (؟)؛ وهي تتكوّن في معظمها من العاب الحظ؛ كما كانت تظهر الراقصات في كل مكان وتفتح الدكاكين التي كانت تعرض اللحوم والكباب والسلطات أبوابها؛ وكانت حارة اليهود تُغلق على أهلها و يستطيع أي غريب المرور في صحبة يهودي؛ وكانت الإحتفالات تبدأ أحيانًا قبيل عدّة ايام من العيد و ستمر في مساء العيد حتّى الساعات الأولى من الصباح" – يوسف الجميل؛ عن: يورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية في مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس ١٩٩٥؛ ص٧٥... للمزيد حول كتابات يوسف الجميل عن ثقافة و تقاليد الطائفة القرائية المصرية؛ يمكن مراجعة: يوسف الجميل: "اليهود القراؤون في مصر ١٥١٧–١٩٨٣؛ دراسة ضمن كتاب: " تاريخ يهود مصر في الفترة العثمانية١٥١٠-١٩١٤"؛ (ص٢٠٤-٢٥٥)؛ تحرير؛ يعقوب لنداوا؛ ترجمة: جمال أحمد الرفاعي وأحمد عبد اللطيف حماد، المشروع القومي للترجمة، القاهرة • • • ٢.

- <sup>62</sup>الحاخام روفائيل اهارون بن شمعون: "نهار مصراييم"؛ عن: يورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية في مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس ١٩٩٥؛ و ملاحظة: مع التّحفظ على هذه الترجمة؛ لا اعتقد ان هذه هي أفضل ترجمة للكلمات؛ وربّما لا تكون ترجمة صحيحة).
- <sup>12</sup> أحد الكنائس الفخمة والمندثرة بحار اليهود؛ وهو يتبع الطراز البازيلكي و شيى من العمارة الفخمة ؛ أما تسميته بالتركية؛ فهو يعود لاسم السيدة التي تبرعت بأرضه للعمل الديني و لخيرى كما جرت عادة اليهود في مثل تلك المواقف؛ على الغالب كانت سيّدة تركية (عثمانية) او تحمل اسم الست تركية.. و المعلومات عنه نادرة و شحيحة للغاية.
- $^{4}$ يورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية فى مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس  $^{8}$
- <sup>48</sup>Otto Fuchs, in Post- Dipatch: "A BROKER OF CAIRO, A STORY OF THE STRANGE LIFE OF BLIND BARUCH.", The Jewish Voice, St, Louis mo, Friday, July, 31,1891, Vol. XI, N.5, P.7.
  - <sup>49</sup> يورام ميطال: "الأثار اليهودية في مصر" مرجع سابق؛ ص٧٦.
- ° للمزيد؛ حول كتابات النبوى سراج؛ انظر: محمد خليفة حسن، النبوى سراج: "الجنيزا والمعابد اليهودية في مصر"، سلسلة الدراسات الدينية والتاريخية، العدد(٩)، مركز الدراسات الشرقية جامعة القاهرة، القاهرة، ٩٩٩. النبوى جبر سراج: "المعابد اليهودية ودورها في حياة اليهود بمصر"؛ شركة الاسلام مصر للطباعة، القاهرة، ١٩٩٩.
- 51 ASPCJE Committee: "Juifs d'Égypte:Images et textes",2nd ed. (Paris: Editions du Scribe, 1984).
- <sup>٢ °</sup> دافيد كاسوتو: "معابد الربانيين بالقاهرة"؛ دراسة ضمن كتاب: " تاريخ يهود مصر فى الفترة العثمانية ١٥١٧ ١٥١٤؛ (ص٣٠٤ ٤٦٤)؛ تحرير؛ يعقوب لنداوا؛ ترجمة: جمال أحمد الرفاعى وأحمد عبد اللطيف حماد، المشروع القومى للترجمة، القاهرة ٢٠٠٠؛ ص٤٠٩.
- "البازيليكا: في هذا النسق المعماري للمعابد اليهودية ؛ والذي يختلف تمامًا عن النسق المعماري؛ لمعبد راب حاييم كابوسي؛ إذ كانت البازيليكا؛ تجعل مبنى الصلاة في الكنيس اليهودي يتكوّن من ثلات اجزاء الجزء الاوسط وهو الأكبر و يمثّل رواق الصلاة؛ وأحيانًا يقال لها قاعة الصلاة؛ بينما على الجانبين يوجد ممشيان (Aisles) يرفعان من فوقهما شرفات النساء؛ التي تطل على مجريات الصلاة؛ وتتمكّن النساء هناك من متابعة أحداث الصلاة اليهودية..

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>المقصود هنا العقود (arches).

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Women gallery.

٢٠أى ان هذه العقود؛ تهبط على اكتاف أو دعامات أو اعمدة قبل أن تدرك درابزين الشرفة.

- <sup>٧٥</sup>أى كوابيل على نمط وهيئة الكوربيل(Corbels) التي كانت تحمل الشرفات التقليديّة للعمارة الأسلامية؛ فيكون سقفية دهليز قاعة الصلاة في المعبد ؛ أصغر من مساحة أرضية القاعة بسبب بروز شرفة النساء والتي غالبًا كانت من أعمال الخشب الخرط؛ الأرابيسك والمشربيات؛ مثلما جاء في وصف المعبد الاسباني في حارة اليهود؛ في حكاية باروخ الأعمى.
  - ٥٨ منتصف القرن التاسع عشر؛ في ملاحظة أخرى لنفس الكاتب.
- الكلمة تحمل إشارة لمعبد بن عزرا في الفسطاط. دافيد كاسوتو: "معابد الربانيين بالقاهرة"؛ دراسة ضمن كتاب:
  " تاريخ يهود مصر في الفترة العثمانية١٥١٧-١٩١٤"؛ (ص٤٠٤-٤٦٤)؛ تحرير؛ يعقوب لنداوا؛ ترجمة:
  جمال أحمد الرفاعي وأحمد عبد اللطيف حماد، المشروع القومي للترجمة، القاهرة ٢٠٠٠؛ ص٠٤٤.
  - " هو بذلك يتحدّث عن قراءته أو استقرائه للصورة الفوتوغرافية التي تعود لعام ١٩٢٨.
- <sup>17</sup>ربّما يمكن استثناء معبد اليهود القرائين؛ راب سمحاة من هذا الطرح. برغم من أن دافيد كاسوتوا قد زار معبد راب سمحاة بحارة اليهود في عام ١٩٨٤؛ واطلع على الهندسة المعمارية له كما قام بالتقاط العديد من الصور الفوتوغرافية؛ له؛ لكن بعض أمور تفرد الهندسة المعمارية للمعبد القرائي؛ غابت عنه؛ أبسطها الشكل المربّع؛ والذي يختلف تمامًا عن الاشكال ذات الاستطاله البازيليكية لباقي المعابد اليهودية الربانية بالطبع إلى جانب تواجد شرفة مصلى السيدات بناحية واحدة من المعبد القرائي؛ بعكس باقي المعابد الربانية؛ كل هذه الأمور تجعل الغطلالة الكلية لكتلة البناء القرائي؛ تختلف تمامًا عن حضور المعبد الرباني؛ ومع ذلك؛ ربًا هو يقصد نوع المعالجات المرتبطة بالعناصر المعمارية؛ بعيدًا عن التنسيق العام والكلي لواجهة المعبد الخارجية؛ وهو أمر من الطبيعي أن نجده مشتركًا بين كل المعابد اليهودية التي شيّدت في حارة اليهود خلال نفس الفترة؛ بحكم ألعادة؛ في السمة المعامرية الغالبة لكل عصر من العصور.
- <sup>62</sup> The ratio between Solids and voids.
- <sup>7</sup> المقصود هنا معبد راب سمحاة بحارة اليهود؛ يرجى مراجعة الملاحظة المتعلّة به؛ في سياق الحديث عن الوصف المعمارى؛ لدافيد كاستو لمعبد المصريين.
- <sup>14</sup> دافيد كاسوتو: "معابد الربانيين بالقاهرة"؛ دراسة ضمن كتاب: " تاريخ يهود مصر في الفترة العثمانية ١٥١٧- ١٥١٠؛ (ص٣٠٤-٤٦٤)؛ تحرير؛ يعقوب لنداوا؛ ترجمة: جمال أحمد الرفاعي وأحمد عبد اللطيف حماد، المشروع القومي للترجمة، القاهرة ٢٠٠٠؛ ص٤٠٩.
  - <sup>10</sup>الحاخام روائيل أهارون بن شمعون؛ نهار مصراييم؛ ص ٣٤؛ عن دافيد كاسوتو؛ ص٩٠٩.
    - <sup>77</sup>هذه الملاحظة؛ بالرغم من بساطتها؛ لم يتوقّف عندها دافيد كاسوتو.
- <sup>۱۷</sup> المقصود هنا حرف (U) باللاتيني؛ ولكن لأن النسخة الأصلية من هذه الدراسة؛ جاءات بالعبرية؛ فربما لم يجد الكاتب؛ مناسبة للإشارة بلغة أخرى(!)

<sup>1</sup> يورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية فى مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس م ٩٩ ؟ ص ٧٤.

Max Karkégi ) يعتقد يورام ميطال انّها تعود لفترة الاربعينيّات؛ ولكن وفقًا للارشيف الفوتوغرافي المؤرّخ لر (Pacha (Pacha) فهي تعود لعام ٢٩٩٩؛ وعلى الغالب هو عام تجديد الكنيس.

<sup>70</sup> Architecture Graphic reconstruction.

"البارغم من أن لقطة جويّة هو أمر مفرط في التفاؤل ولكنّه ليس مستحيلًا؛ إذ تمتلك البحرية البريطانية والقوات الجوية الملكيّة البريطانية أرشيفًا مذهلا من الصور الفوتوغرافية التي تم إلتقاطها من الجو لمدينة القاهرة؛ خلال فترة الحرب العالمية الثانية؛ ومن المؤكّد أن الحارة اليهودية تظهر بها بشكل واضح؛ وعلى الناحية الثانية؛ يوجد أرشيف آخر (سرّى بطبيعة الحال) لهيئة المساحة العسكرية المصرية؛ لعدد من الصور التاريخية لمدينة القاهرة و التي تم إلتقاطها أيضًا بالجو لأحياء مدينة القاهرة؛ مع الأخذ في الإعتبار من تجارب شخصية أن كلمة سرّى وارشيف عندما تجتمعان في الحالة المصريّة تعنى "مفقود" لذلك ربّما تكون نسخة سلا الجو الملكى البريطاني؛ هي آخر الأمال..

## المراجع

- ألفريد مورابيا: " يهود مصر في ظل الإسلام؛ من الفتح العربي إلى حملة بونابرت ٦٤١ إلى الفريد مورابيا: " يهود مصر في ظل الإسلام؛ حسّون؛ ترجمة يوسف درويش: "تاريخ يهود النيل" (ص١٥-٨٠)؛ دار الشروق؛ ط١؛القاهرة ٢٠٠٧.
- جاك حسون: " أحداث الحياة اليوميّة"؛ دراسة ضمن كتاب جاك حسّون؛ ترجمة يوسف درويش: "تاريخ يهود النيل" (ص١٣١ ٨٠٠)؛ دار الشروق؛ ط١؛القاهرة ٢٠٠٧.
  - جاك حسّون؛ ترجمة يوسف درويش: "تاريخ يهود النيل"؛ دار الشروق؛ ط١؛القاهرة ٢٠٠٧.
- دافيد كاسوتو: "معابد الربانيين بالقاهرة"؛ دراسة ضمن كتاب: " تاريخ يهود مصر في الفترة العثمانية١٥١٧-١٩١٤؛ (ص٤٦٤-٤٦٤)؛ تحرير؛ يعقوب لنداوا؛ ترجمة: جمال أحمد الرفاعي وأحمد عبد اللطيف حماد، المشروع القومي للترجمة، القاهرة ٢٠٠٠.
  - عرفة عبده على: "يهود مصر؛بارونات وبؤساء"، إيتراك للنشر والتوزيع، القاهرة ١٩٩٧، ط١٠.
- **عرفه عبده على**: " يهود الإسكندرية؛ بين السماحة المصرية والعنف الصهيوني!!"؛ مقالة ضمن كتاب" هكذا عاش اليهود في مصر؛"؛ ٥٨-٧١"؛ الهلال؛ مايو عام ١٩٩٧.
- عرفه عبده على: "القاهرة رحلة في المكان والزمان"؛ الهيئة المصرية العامة للكتاب؛ القاهرة ٢٠٠٩.
  - عرفه عبده على: "المحافل والمعابد اليهوديّة في مصر" الهلال؛ عدد نوفمبر ١٩٨٩.
  - عرفه عبده على: "ملف اليهود في مصر الحديثة"؛مكتبة مدبولي،الطبعة الأولى ١٩٩١.
- **عرفه عبده على**: "يهود مصر من الخروج الاوّل إلى الخروج الثانى"؛ الهيئة العامة لقصور الثقافة؛ القاهرة ٢٠١٠.
- **عرفه عبده على:**"يهود مصر منذ عصر الفراعنة حتى عام ٢٠٠٠"؛ الهيئة العامة للكتاب سلسلة تاريخ المصريين، القاهرة ط٢٠٠٠.
  - عطية القوصى: "اليهود في ظل الحضارة الإسلاميّة"؛ القاهرة ١٩٧٨.

- على باشا مبارك: الخطط التوفيقية الجديدة؛ لمصر والقاهرة" الأجزاء من (١) إلى (٦)؛ تاريخ القاهرة ومصر منذ العصر الفاطمي حتى عصر توفيق؛ طبعة دار الكتب والوثائق المصري؛ القاهرة ٢٠٠٤.
- فاروق عسكر: دليل مدينة القاهرة، الجزء الأول، مشروع بحثي مقدم إلى موقع الشبكة الذهبية، أبوظبي: سبتمبر أيلول ٢٠٠٢.
- قاسم عبده قاسم: "اليهود في مصر من الفتح الاسلامي وحتى الغزو العثماني"، عين للدراسات،القاهرة، ٢٠١٥، ص١٣٦٠.
  - قاسم عبده: "اليهود في مصر"؛ دار الشروق، القاهرة،..٩٩٣
- م. رمزى: تحقيق كتاب" النجوم الزاهرة في نجوم مصر والقاهرة"-ج٤ (٣٥٥-٤٢٧ه)،دار الكتب العلمية، بيروت لبنان،١٩٩٢.
- محسن على شومان: "اليهود في مصر العثمانية؛ حتى القرن التاسع عشر"، ج١، القاهرة ٢٠٠٠ . محمد جلاء محمد إدريس: "التاثير الإسلامي في الفكر الديني اليهودي" مكتبة مدبولي؛ القاهرة ٢٠٠٣.
- محمد خليفة حسن، النبوى سراج: "الجنيزا والمعابد اليهودية في مصر"، سلسلة الدراسات الدينية والتاريخية، العدد(٩)، مركز الدراسات الشرقية جامعة القاهرة، القاهرة، ٩٩٩.
- محمد خيفة حسن والنبوى سراج: "الجنيزا والمعابد اليهوديّة في مصر"؛ مركز الدراسات الشرقية جامعة القاهرة؛ سلسلة الدراسات الدينيّة والتاريخيّ؛ العدد رقم(٩)٩٩٩.
- النبوى جبر سراج: "المعابد اليهودية ودورها في حياة اليهود بمصر"؛ شركة الاسلام مصر للطباعة، القاهرة، ٢٠١١.
- النبوى سراج: المعابد اليهوديّة في مصر؛ نشرة المعلومات؛ رسالة المشرق؛ حامعة القاهرة؛ كليّة الأداب؛ مركز الدراسات الشرقية؛ العدد(۱)-(۲)-(۳)؛ فبراير مايو- اكتوبر ۱۹۹۱.

- نفتالى فيدر؛ ترجمة محمد سالم الجرح: "التأثيرات الإسلاميّة في العبادة اليهودية" والصادر عن مركز الدراسات الشرقية بجامعة القاهرة.
- يورام ميطال؛ ترجمة الضوى حسين؛ عمرو زكريا: "الآثار اليهودية في مصر"؛ دار الفكر الحديث؛ القدس ١٩٩٥.
- يوسف الجميل: "اليهود القراؤون في مصر ١٥١٧-١٩٨"؛ دراسة ضمن كتاب: " تاريخ يهود مصر في الفترة العثمانية١٥١٧-١٩١٤"؛ (ص٢٠٤-٥٠٥)؛ تحرير؛ يعقوب لنداوا؛ ترجمة:
  - جمال أحمد الرفاعي وأحمد عبد اللطيف حماد، المشروع القومي للترجمة، القاهرة ٢٠٠٠
- **Abraham P. Bloch**: "One a Day: An Anthology of Jewish Historical Anniversaries for Every Day of the year", USA,press 1987.
- **ASPCJE Committee:** "Juifs d'Égypte:Images et textes",2nd ed. (Paris: Editions du Scribe, 1984).
- **David Cassuto:** "A selection of Synagogues in old Cairo", BI.A.C.C, no.10, July 1988.
- **Manfred R.Lehman (Dr.):** "Synagoges due Caire", p.p 119-141, article in: "Juifs d'Egypte, images et textes", Editions du Scribes, 2nd Edition, Paris, 1884.
- **Maurice Fargeon :** « Les Juifs en Egypte », Imprimerie Paul Barbey, Le Caire 1938.
- Murūd al-Qudsï: "The Karaite Jews of Egypt,"..., USA,2nd Press 2006,
- Otto Fuchs, in Post- Dipatch: "A BROKER OF CAIRO, A STORY OF THE STRANGE LIFE OF BLIND BARUCH.", The Jewish Voice, St, Louis mo, Friday, July, 31,1891, Vol. XI, N.5.
- **Yehouda Ishaq Yehezkel:** "Meguilath Mysraïm", dans *Reshomot*, Vol.5, Jerusalem, 1927.