## نظرات نقدية في السلم المنورق في علم المنطق (الحدود المنطقية)

الباحث الرئيس أ.د. عبدالله بن دجين السهلي

الباحثات المشاركات

أ. أريج بنت سليمان الباهلي

أ. أروى بنت إبراهيم الجنيدل

أ. هدى بنت سعيد الكثيري

أ. سلوى بنت عبدالله الحمدان

## بسم الله الرحمن الرحيم

إن الحمد لله، نستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيرا.

أما بعد:

فإن أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار، ومن البدع المحدثة في الدين علم المنطق الذي جعله الأشعرية المتأخرين ومن وافقهم مقدمة العلوم كلها، وادخلوه في علوم الشريعة، وكان نقد أهل السنة له في مصنفات عدة، لكن لم يكن لكل مسائل المنطق، أو على متونه المشهورة.

لذا كان هذا التعليق على أشهر كتب المناطقة المتأخرين، لسد هذا الفراغ، في التعليق على أشهر منظومة في المنطق والمسماة ( السلم المنورق في علم المنطق) للأخضري (ت :٩٨٣هـ) وعليه شروح كثيرة للمناطقة، ولم يعلق عليه أهل السنة والجماعة، أو يوضح الصواب والخطأ من مسائله.

وأثناء دراسة الطلاب والطالبات لمقررات المنطق كنا نعلق على هذا المتن ونبين مسائله، وما فيها ومن صواب أو خطأ، فقام الأخوات الكريمات بجمع هذه التعليقات وترتيبها حسب مسائل النظم، حتى يتم يستفيد منه الجميع، ويعم نفعه، لأن كثيراً ممن يدرس المناطق لايفهم مسائله ولا أصولها التي بنيت عليها، وغالب تعظيمهم له بالتهويل، وهذه المسائل تقدم مسلمات للقارئ، وفي أصولها نزاع بين المناطقة أنفسهم.

أسأل الله تعالى أن يجعله خالصًا لوجهه الكريم، صوابًا نافعًا، وأشكر الأخوات الكريمات على هذا العمل الموفق والمسدد بإذن الله .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

المؤلف

أ.د. عبد الله بن دجين السهلي

DR.aalsahli@hotmail.com

#### نمهــــيد

#### مشكلة البحث:

يعد السلم المنورق من المتون المنتشرة التي تدرس في كثير من البلاد الإسلامية، ومع ذلك لا نجد أحدا من العلماء أو طلاب العلم قام بنقده؛ ولذا جاء هذا البحث لبيان ما فيه من المخالفات على ضوء عقيدة أهل السنة والجماعة.

#### أهداف البحث:

- ١. السلم المنورق من أهم المتون في علم المنطق التي لاقت رواجا في العالم الإسلامي ويهدف هذا
  البحث لبيان المخالفات الواردة فيه من خلال نقده على ضوء الكتاب والسنة.
- ٢. إبطال ما يستند عليه المناطقة في تقسيماتهم وتفريعاتهم لكونها أمورا صورية لا وجود لها في الحقيقة.
  - ٣. بيان موقف أهل السنة والجماعة ومن خالفهم من تعلم المنطق.

## منهج البحث:

المنهج الاستقرائي الاستنتاجي.

#### مصطلحات البحث:

#### ● المنطق:

كلمة المنطق في لغة العرب تطلق على الكلام ولم يرد إطلاقها على الفكر والعقل، قال ابن فارس: النون والطاء والقاف أصلان صحيحان أحدهما كلام وما أشبهه والآخر جنس من اللباس، فالأول من المنطق والآخر النطاق ومنه قيل لأسماء بنت أبي بكر الصديق ذات النطاقين(١).

ثم حملت هذه الكلمة على معنى جديدا وهو العلم الذي يكشف عن المبادئ العقلية التي يقوم عليها التفكير، فهو محاولة لوضع قوانين عامة للعلوم جميعها (٢)، أما تعريفه لدى المناطقة فهو: « الآلة العاصمة للذهن عن الخطأ» (٣)، وزاد بعضهم: «مميز لصواب الرأي عن الخطأ في العقائد» (٤). وقال بعضهم

\_

<sup>(</sup>١) انظر: معجم مقاييس اللغة ٥/ ٤٤٠ مادة: نطق.

<sup>(</sup>٢) انظر: الواضح في شرح السلم المنورق، على السويلم ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) النجاة لابن سيناص٦ .

<sup>(</sup>٤) البصائر النصيرية ص٢٥.

هو: «الميزان الذي توزن به العلوم» (١).

#### • المنورق:

الرونق الحسن والبهاء ورونق السيف حسنه وبهاؤه، وقدم النون على الواو وأخر الراء عنها لتحسين اللفظ بكونه غريبا(٢).

#### • الكليات الخمس:

هي الشاملة لجميع الأفراد الداخلين في صنف معين (٢)، ويبتدئ بمقدمات عامة، وهذه تكون في الأذهان، لا في الأعيان، فهي علوم بأمور مقدرة في الأذهان، لا يعلم تحققها في الأعيان، وغالب كلامهم فيها ظنون كاذبة، فضلاً عن أن تكون قضايا صادقة (٤).

#### أولاً: المتون المؤلفة في علم المنطق:

ممن أفرد المنطق بالتأليف الفارابي (ت٣٣٩هـ) وابن رشد الحفيد (ت٥٩٥هـ)، أما ابن سينا (ت ٤٢٨هـ) فجعل المنطق مقدمة لكتبه الفلسفية، ومنه أحذت الفرق الكلامية.

ويعتبر الأشاعرة المتفلسفة هم أول من أفرد المنطق بكتب مستقلة، وأول من فعل ذلك الغزالي (ت٥٠٥هـ)، ومن كتبه: "معيار العلم" و "محك النظر" و "القسطاس المستقيم". والرازي (ت٦٠٦هـ) له عدة كتب في المنطق منها: كتابه " المنطق الكبير "(٥).

ومن أهم المتون المنطقية وكلها عند الأشاعرة:

١. " الجمل " للخونجي (ت٦٤٦ه) مختصر صغير في المنطق، مشهور له انتشار واسع، وعليه شروح كثيرة.

(١) معيار العلم في فن المنطق للغزالي ص٢٧، ومقاصد الفلاسفة ص٣٦.

(٢) انظر: لسان العرب لابن منظور ١٢٨/١٠ والواضح في شرح السلم المنورق ص٩١٠.

(٣) انظر: المعجم الفلسفي جـ٢/٢٣ ( الكلي).

(٤) انظر: الرد على المنطقيين ص٩٦- ٩٧، ٣٧٩، ومنهج البحث عند العرب ص٢٧٣، والمفكرون المسلمون في مواجهة المنطق ص٤٠١-١٠٦.

(٥) انظر: فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية ص١٨، ٩١، والإشارات والتنبيهات، مع شرح الطوسي حـ١/١٦١ -٥٥، وموقف شيخ الإسلام ابن تيمية من الأشاعرة حـ١٦١/٢، وله غيرها مثل "لباب الإشارات" تحذيب لإشارات ابن سينا، و" شرح عيون الحكمة" لابن سينا. انظر: فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية ص٨٢.

- ٢. "الموجز" مختصر آخر للخونجي (ت٦٤٦هـ) ومن شروحه: "شرح الموجز" للأرموي (ت٦٨٣)(١).
- ٣. "ايساغوجي في المنطق" أي المدخل للأبحري (ت٦٦٣هـ) وهو مقدمة عامة في المنطق، مشهورة حداً وعليها شروح وعلى الشروح شروح، وممن شرحها الشريف الجرجاني (٨١٦هـ)(٢).
- 3. "الرسالة الشمسية في القواعد المنطقية" لنجم الدين الكاتبي القزويني (ت٦٧٥هـ) متن مختصر مشهور جداً، عليه شروح كثيرة، وشروح على الشروح، ومن أهم شروحه: "تحرير القواعد المنطقية شرح الرسالة الشمسية" للرازي المشهور بالتحتاني (ت٢٦٦هـ)، وابن التركماني الماتريدي (ت٤٤٧هـ) في "شرح الرسالة الشمسية"، وإبراهيم التفتازاني (ت٧٩٢هـ) في "شرح الرسالة الشمسية"، ومنهم: ابن المطهر الحلي الرافضي (ت٢٦٦هـ) في "القواعد الجلية في شرح الرسالة الشمسية".
- ٥. " السلم المنورق" للأخضري (ت٩٨٣هـ)، أرجوزة مشهورة في المنطق عليها شروح كثيرة، سيأتي ذكرها عند التعريف به.

#### ثانيا: التعريف بالأخضري:

هو عبدالرحمن بن محمد الصغير بن محمد بن عامر الأخضري النطيوسي المغربي المالكي، أديب منطقي مشارك في أنواع العلوم، مالكي المذهب، من متفلسفة الأشعرية في العقيدة، ولد في الجزائر سنة: (٩١٨هم)، وتوفي فيها سنة: (٩٨٣هم)، له مصنفات منها: (متن السلم وشرحه) في المنطق، و(الجوهر المكنون) نظم في البيان، و(شرح السراج) في علم الفلك، ومختصر في العبادات يسمى (مختصر الأخضري) وكلها مطبوعة (٣).

## ثالثا: السلم المنورق في علم المنطق وأهم شروحاته:

السلم المنورق هو منظومة كتبها الأخضري في مائة وأربعة وأربعين بيتاً لخص فيها علم المنطق، سماه "السلم المنورق في علم المنطق" وقام الأخضري بشرحه (٤٠).

وقد شرح منظومة "السلم المنورق" عدد من علماء الأشاعرة والماتريدية (٥)؛ حيث أنه من المتون المهمة في مدارسهم الدينية (٦).

(٢) انظر: تطور المنطق العربي ص٤٤١، ٤٤٣، وموقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة ص٩٥٠.

(٥) سيأتي ذكرهم عند الكلام عن حكم المنطق.

(٦) انظر: عبدالرحمن الأخضري العالم الصوفي الذي تفوق في عصره، بوزياني الدراجي، ص٧٧٥-٢٧٦.

<sup>(</sup>١) انظر: الأعلام ج٧/١٢، الآمدي وآراؤه الكلامية ص٩٩-١٠٢، وتطور المنطق العربي ص٤٣٨-٤٣٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: الأعلام، الزركلي، جـ٣١/٣، ومعجم المؤلفين، عمر رضا عبدالغني، جـ٥/١٨٧، ومعجم أعلام الجزائر من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر، عادل نويهض، ص١٤.

<sup>(</sup>٤) طُبع المتن وشرحه معاً في مصر. كما طبعت المنظومة وحدها عدة مرات في مصر.

#### من شروحات السلم:

- ١. شرح المؤلف نفسه الأخضري- (ت: ٩٨٣هـ) "شرح السلم المنورق".
- ٢. شرح أبي راس الناصر المعسكري (ت:١٩٢ه) "القول المسلم في شرح السلم".
- ٣. شرح أحمد بن عبدالمنعم الدمنهوري (ت:١٩٢ه) "إيضاح المبهم في معاني السلم".
- ٤. شرح أبي عبدالله محمد الصالح بن سليمان العيسوي الزواوي (ت:١٢٤٣هـ) "المحتاج في شرح معاني السراج".
- ٥. "شرح السلم المنورق لعبدالرحمن بن محمد الصغير الأخضري" للحسن الدرويشي القوسني (ت:٢٥٤ه).
  - ٦. "شرح السلم المنورق" لأبي عثمان سعيد بن إبراهيم قدورة (ت:١٠٦٦هـ).
    - ٧. حاشية محمد بن على الصبان على شرح الملوي (ت: ١٢٠٦ هـ).
  - ٨. حاشية إبراهيم بن محمد الباجوري على متن السلم المنورق في علم المنطق (ت: ١٢٧٧ هـ)<sup>(۱)</sup>.

(١) انظر: المخطوط الجزائري في مجال علم المنطق، مخطوط السلم المنورق للعلامة عبدالرحمن الأخضري "أنموذجاً"، هواري محمد، ص١٨٣.

#### رابعا: منهج التعليق:

- ١. التعليق على المعنى الإجمالي لا المسائل الفرعية؛ لأن التعليق على فروع المسائل يطيل البحث كثيراً،
  خاصة أن من خصائص المنطق كثرة التفريعات.
- 1. استخدمنا الألفاظ السهلة اليسيرة، وهذا مما أمرنا الله تعالى به، واقتدءا بكتابه العزيز، على خلاف أسلوب المناطقة الذي من خصائصه التعقيد والغموض، ومخالفة المصطلحات العربية واستخدام النظريات التي لا حقيقة لها، وكثرة التقسيمات والتفريعات.
  - ٣. شرح مفهوم المسألة المنطقية من خلال كتب المناطقة حتى يتضح مراهم ثم نقده.
- ٤. تم ترتيب المسائل المتشابحة والمتماثلة مع بعض؛ ولذلك اضطررنا إلى تقديم ما يتعلق بنسبة الألفاظ
  على البيتين قبله والمتعلقة بالكليات الخمس، حتى نراعى الوحدة الموضوعية.
  - ٥. الحرص على إفادة القارئ بفهم المعنى العام في ذلك دون تفكيك العبارات المنطقية.
- 7. عدم الاشتغال بالتفريعات اللغوية والتعريفات الخارجة عن الموضوع والتي يجدها الباحث في مكان آخر؛ لأن القصد هو القضية الأساسية وهي: بيان معاني هذه الألفاظ عند المناطقة وبيان الصواب من الخطأ فيها.

المبحث الأول: مقدمة الناظم (١) وتعريف المنطق وحكمه:

المطلب الأول: مقدمة الناظم:

#### المقدمة

الحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي قَدْ أَخْرَجَا نَتَائِجَ الْفِكْرِ لِأَرْبَابِ الحِجَا وَحَطَّ عَنْهُمْ مِنْ سَمَاءِ العَقْلِ كُلَّ حِجَابٍ مِنْ سَحَابِ الجَهْلِ حَتَّى بَدَتْ لَهُمْ شُمُوسُ المَعْرِفَه رَأَوْا مُخَدَّرَاتِهَا مُنْكَشِفَهْ نَحْمَدُهُ جَلَّ عَلَى الإِنْعَامِ بِنِعْمَةِ الإِيْمَانِ وَالإِسْلاَمِ مَنْ خَصَّنَا بِخَيْرِ مَنْ قَدْ أُرْسِلاً وَخَيْرِ مَنْ حَازَ المَقَامَاتِ العُلاَ مُحَمَّدٍ سَيِّدِ كُلِّ مُقْتَفَى الْعَرَبِيِّ الهَاشِمِيِّ المُصْطَفَى صَلَّى عَلَيْهِ اللَّهُ مَادَامَ الحِجَا يَحُوضُ مِنْ بَحْرِ المَعَانِي لُجَجَا صَلَّى عَلَيْهِ اللَّهُ مَادَامَ الحِجَا يَحُوضُ مِنْ بَحْرِ المَعَانِي لُجَجَا وَآلِهِ وَصَحْبِهِ ذَوِي الهُدَى مَنْ شُبِّهُوا بِأَنْجُمٍ في الإهْتِدَا وَآلِهِ وَصَحْبِهِ ذَوِي الهُدَى مَنْ شُبِّهُوا بِأَنْجُمٍ في الإهْتِدَا

بدأ الناظم بحمد الله تعالى، وهو أهل الثناء والحمد، وهو حق، ثم أثنى على الرسول صلى الله عليه وسلم، ثم أثنى على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد أحسن في ذلك، وهذا مما يشكر له، لكن ورد قوله: "من شبهوا بأنجم في الاهتداء" يشير إلى حديث "أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم"(٢).

وهذا مثال على استدلال المناطقة ومتفلسفة الأشعرية بالأحاديث الضعيفة والموضوعة، مع ردهم لكثير من نصوص الكتاب السنة الصحيحة، ودعواهم أنهم لايقبلون إلا المتواتر، ويردون أخبار الآحاد.

(١) المقصود بالناظم هو الأخضري الذي سبق التعريف به في التمهيد ومنظومته السلم المنورق في علم المنطق.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (٨٩٥) بلفظ: (أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم) وقال: هذا إسناد لا تقوم به، وقال الألباني في سلسلة الأحاديث الضعيفة جـ١/ ١٤٥: "حديث أصحابي كالنجوم ... حديث موضوع".

المطلب الثاني: تعريف المنطق:

قال الناظم:

نِسبتُهُ كالنصحو للسانِ وعن دقيق الفهم يكشِفُ الغِطا وبعــــدُ فالـــمنطقُ للجــنـــانِ فيعصمُ الأفكار عن غيِّ الخطا

أشتهر تعريف المنطق بأنه: آلة تعصم الذهن عن الخطأ، أو أنه ميزان للعلوم، وبه يقول الناظم متابعًا من سبقه، فقد قال بحذا التعريف ابن سينا والغزالي وغيرهم، قال ابن سينا في تعريف المنطق بأنه: « الآلة العاصمة للذهن عن الخطأ» (١)، وزاد بعضهم: «مميز لصواب الرأي عن الخطأ في العقائد» (٢).

وعرفه الغزالي بأنه : «الميزان الذي توزن به العلوم» (٣). وقيل بدل الميزان: الآلة.

وكل هذا لا يصح، ليس في المنطق هذه المزاعم، بل فيه ضدها، ولا يجوز اعتقادها شرعاً، فالعصمة في إتباع محمد وقد أنزل الله كتابه العزيز فرقانًا بين الحق والباطل، وأنزل معه الميزان ليعرف الحق من الباطل بهما، وليس بالمنطق.

وكثير من المعاصرين يعرفه بأنه: «علم يبحث في صورة الفكر» (أومنهم من يعرفه بأنه: «علم قوانين الفكر» (أومنهم من يعرفه بأنه: «علم التفكر الفكر» (أومنهم من يعرفه بأنه: «العلم الذي يبحث عن القوانين العامة للفكر الإنساني، أو تلك القوانين التي يؤسس عليها أو يبنى عليها الفكر الإنساني، بصرف النظر عن مادة أو موضوع ذلك الفكر» (المنابي يؤسس عليها أو يبنى عليها الفكر الإنساني، بصرف النظر عن مادة أو موضوع ذلك الفكر» (أومنهم من يعرفه بأنه عليها الفكر الإنساني، بصرف النظر عن مادة أو موضوع ذلك الفكر» (أومنهم من يعرفه بأنه الفكر» (أومنهم بأنه الفكر» (أومنهم بأنه بأومنه بأومنه

وأرى أنه يمكن تعريف المنطق بأنه: محاولة لوضع قوانين عامة للعلوم جميعها.

أولاً. نقد أشهر تعريفات المنطق:

بأنه " آلة تعصم الذهن عن الخطأ " ففي هذا التعريف أباطيل، ومفتريات، هذا جوابما:

ان أهل الكلام والفلسفة الذين أدخلوا المنطق على المسلمين لم يعصمهم المنطق عن الضلال، كما تقدمت أمثلة ذلك، «وكم من إمام ما رفع بالمنطق رأساً» (^^)، كما قال الإمام ابن الصلاح رحمه الله.

٢. الفلاسفة أصحاب هذا المنطق ليسوا أمة واحدة بل أصناف متفرقون وبينهم من الاختلاف مالا

(١) النجاة لابن سينا ص٦.

(٢) البصائر النصيرية ص٥٥.

(٣) معيار العلم في فن المنطق للغزالي ص٢٧، ومقاصد الفلاسفة ص٣٦.

(٤) المنطق الوضعي جـ 1/7، والمنطق الصوري ص1.7

(٥) مشكلات فلسفية ص١٠٥.

(7) انظر: المنطق الوضعي ح(7) - 9، والتصور والتصديق ص(7)

(V) أساسيات علم المنطق ص· ٢ .

(٨) سير أعلام النبلاء جـ٩/١٩٣٠.

١.

يحصيه إلا الله، وكل فيلسوف يضلل من كان قبله، فلو كان المنطق عاصماً لعصمهم من الخلاف(١).

٣. لو كان المنطق ميزاناً للحق من الباطل لصح مذهب الفلاسفة، وبطلت مذاهب أهل الكلام، بل لصح مذهب فلاسفة اليونان وبطل ما سواه، لأن أهل الكلام أخذوه من الفلاسفة، وأولئك أخذوه من فلاسفة اليونان، فكيف يكفرونهم، ويزعمون أن ميزانهم حق وعدل!

قال ابن القيم في النونية على لسان الفلاسفة في ردهم على أهل الكلام المتفلسفة:

هذا وقد أقررتم أنا بأيدنا صريح العدل والميزان وغدوتم فيه تلاميذاً لنا لا تجحدونا منة الإحسان منا تعلمتم ونحن شيوخكم وأين أصولها وعلى يدي من يا أولي النكران من أين جاءتكم وأين أصولها مؤمنون ونحن متفقان (٢٠).

٤. أنزل الله تعالى الموازين مع كتبه قبل أن يخلق اليونان من عهد نوح وإبراهيم وموسى التَلَيّل، وهذا المنطق اليوناني وضعه أرسطاطاليس (٣٨٤- ٣٢٢ ق.م.) قبل المسيح عليه السلام بحوالي ثلاثمائة سنة، فكيف كانت الأمم المتقدمة تزن به، وكذلك أهل الاسلام ما زالوا يزنون بالموازين العقلية، مع أنه لم يظهر في الإسلام إلا في عهد دولة المأمون، أو قريباً منها، ولما عرب وعرفه أهل السنة والجماعة ذموه وعابوه، ولم يلتفتوا إليه ولا إلى أهله في موازينهم العقلية والشرعية.

المناطقة جعلوه ميزان الموازين العقلية التي هي الأقيسة العقلية، ولو احتاج الميزان إلى ميزان لزم التسلسل<sup>(٣)</sup>.

7. هذه الدعوى مبنية على أن الرسل عليهم السلام جاءت بالأخبار دون العلوم العقلية، والصواب أن العلوم النبوية ليست مقصورة على الخبر، بل الرسل صلوات الله عليهم بينت العلوم العقلية؛ التي بحا يتم دين الله علماً وعملاً، وضربت للناس الأمثال العقلية التي يعرفون بحا التماثل والاختلاف، وأرشدت الناس إلى ما به يعرفون العدل؛ ويعرفون الأقيسة العقلية الصحيحة التي يستدل بحا على المطالب الدينية، فكملت الفطرة بما نبهتها عليه، وأزالت فساد الفطرة، إن كانت قد فسدت بما يحصل لها من الآراء والأهواء الفاسدة؛ والقرآن والحديث مملوءان من هذا، يبين الله الحقائق بالمقاييس العقلية والأمثال المضروبة، ويبين طريق التسوية بين المتماثلين، والفرق بين المختلفين، وينكر على من يخرج عن ذلك، كقوله تعالى: (و و و و و

\_

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع فتاوى ابن تيمية ج٩/٩٦، وإيثار الحق على الخلق ص٩٦.

<sup>(</sup>٢) الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوي جه/٢٤٠ - ٢٤٢.

٧. لا يجوز قط أن يختلف الكتاب والميزان، ومنطق اليونان الذي هو ميزانهم مخالف للكتاب والسنة والعقل والفطرة (٢).

٨. أهل الدنيا الموصوفة بأنها لعب ولهو ومتاع اتقنوا موازين معرفة الحق من الباطل فيما بينهم، بل وتمييز يسير الحيف من ذلك، ولو استطاع أهل المنطق والفلسفة وضع موازين تميز الحق من الباطل، على وجه يقطع الخلاف ويشفي الصدور لفرحوا بذلك، لكن منطقهم لايوصل إلى تلك الموازين، ولا يمكن معرفة موازين ذلك إلا بالاعتماد على الوحي (٣).

#### ثانيا: الميزان الحق عند المسلمين:

تقدم بطلان زعم المناطقة أن منطقهم ميزان يفرق بين الحق والباطل، وخصوصاً في العقائد، وهذا الزعم يحرم على المسلم تصديقه، لأن الله تعالى سمى القرآن الكريم فرقاناً بين الحق والباطل، فقال تعالى: (ڭ  $\mathring{\Sigma}$  وُ وُ وَ وَ وَ وَ وَ وَ وَ وَ الفرقان: ١]، والفرقان هو الذي يفرق بين الحق والباطل ( $\mathring{\Sigma}$ ).

أما الميزان فهو العدل والاعتبار والقياس الصحيح والعقل الرجيح، فكل الدلائل العقلية من الآيات الآفاقية والنفسية، والاعتبارات الشرعية، والمناسبات والعلل، والأحكام والحكم داخلة في الميزان الذي أنزله الله تعالى، ووضعه بين عباده، ليزنوا به ما اشتبه من الأمور، ويعرفوا به صدق ما أخبر به وأخبرت به رسله، وما خرج هذين الأمرين عن الكتاب والسنة مما قيل إنه حجة أو برهان أو دليل، فهو باطل متناقض<sup>(٥)</sup>.

وفي هذه الآيات رد على من زعم أن الرسل عليهم السلام جاؤوا بالأخبار دون العلوم العقلية، وأن العلوم العقلية تؤخذ من الفلاسفة وأشباههم، والصحيح أن الرسل صلوات الله عليهم بينت العلوم العقلية؛ التي بحا يتم دين الله علماً وعملاً، وضربت للناس الأمثال العقلية التي يعرفون بحا التماثل والاختلاف، وأرشدت الناس إلى ما به يعرفون العدل؛ ويعرفون الأقيسة العقلية الصحيحة التي يستدل بحا على المطالب

(٣) انظر: إيثار الحق على الخلق للصنعاني ص٩٥.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوي جه/۲٤۲-۲٤۳.

<sup>(</sup>٢) انظر:الرد على المنطقيين ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير الطبري جـ٩/٣٦٣، والجامع لأحكام القرآن جـ٢/١٣، وأضواء البيان للشنقيطي جـ٦/١٧٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: تيسير الكريم المنان في تفسير كلام المنان ص٧٥٤.

الدينية (١).

وبهذا يتضح أن المسلم يفرق بالكتاب العزيز بين الحق والباطل ويزن بالميزان الذي هو: الأقيسة العقلية والأمثال المضروبة (٢)، وليس هو القياس المنطقى (٣).

ومما يدخل في الأقيسة العقلية والأمثال المضروبة: الميزان وهو نوع من القياس، لأن القياس لفظ مجمل، وينقسم إلى حق وباطل، وممدوح ومذموم، ولهذا لم يجئ في القرآن مدحه ولا ذمه، ولا الأمر به ولا النهي عنه، وفي كلام السلف ذم القياس وأنه ليس من الدين، مع أنه يوجد في كلامهم ويستعملونه ويستدلون به.

والنوع الأول من القياس فهو القياس الصحيح، وهو الذي وردت به الشريعة، وهو الجمع بين المتماثلين، والتفريق بين المتحالفين، فالأول قياس الطرد، والثاني قياس العكس، وهو من العدل الذي بعث الله به نبيه هي، وهذا لا تأتي الشريعة بخلافه، ولا يأتي بخلافها، وقد فطر الله الناس على الأخذ بهذا الميزان، ويرى ابن القيم أنه من الأولى تسميته بالاسم الذي سماه الله به وهو "الميزان" فإنه يدل على العدل، وهذا القياس هو الذي استخدمه الصحابة هي ومن تابعهم، فقاسوا الأحكام بعضها على بعض، واعتبروا النظير بنظيره.

(۱) انظر: مجموع الفتاوي جه /۲٤۲ - ۲٤۳.

(٢) انظر: الرد على المنطقيين ص٣٨٢.

(٣) انظر مزاعم الغزالي في القسطاس المستقيم ص٣ وما بعدها ضمن مجموعة رسائل الغزالي.

(٤) انظر: إعلام الموقعين جـ ١٩١١، ٣٥٩، ١٩٧، ١٩٧، ٢٠٤.

\_

المطلب الثالث: قصد الناظم:

# وَاللهَ أَرْجُو أَنْ يَكُونَ خَالِصَا لِوَجْهِهِ الكَرِيمِ لَيْسَ قالِصَا وَأَنْ يَكُونَ نَافِعًا لِلْمُبْتَدِي بِهِ إِلَى المُطَوَّلاَتِ يَهْتَدِي

هذا مراد الناظم رحمه الله الإخلاص في هذا المتن باعتباره أحد علوم الآلة المساعدة لعلوم الشريعة، وقد تابع في ذلك سلفه الأشعرية المتفلسفة الذين أدخلوا المنطق في علوم المسلمين كما سيأتي تفصيله في حكم المنطق.

والإخلاص وحده لا يكفي لقبول العمل، فقبول العمل لا بد له من شرطين، الأول: الإخلاص والإخلاص وحده لا يكن صوابا لم والثاني: المتابعة. كما جاء عن الفضيل بن عياض رحمه الله: «إن العمل إذا كان خالصا ولم يكن صوابا لم يقبل، وإذا كان صوابا ولم يكن خالصا لم يقبل، حتى يكون خالصا صوابا»(١).

والناظم أخبر عما يرجوه من الأخلاص لله تعالى، وهو مجتهد في ذلك، وتابع فيه شيوخه الذين أحسن الظن بهم، لكن لم يتحقق الشرط الثاني وهو المتابعة، قال الإمام ابن كثير: « وهذان الشرطان لا يصح عمل عامل بدونهما، أي يكون خالصًا صوابًا، والخالص أن يكون لله، والصواب أن يكون متابعًا للشريعة فيصح ظاهره بالمتابعة، وباطنه بالإخلاص، فمتى فقد العمل أحد هذين الشرطين فسد، فمتى فقد الإخلاص كان منافقًا وهم الذين يراءون الناس، ومن فقد المتابعة كان ضالًا جاهلًا، ومتى جمعهما كان عمل المؤمنين الذين يتقبل عنهم أحسن ما عملوا ويتجاوز عن سيئاتهم [الأحقاف: ١٦] »(٢).

فنسأل الله تعالى أن يغفر لنا وله.

\_

<sup>(</sup>۱) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم الأصفهاني جـ٥/٨، ومجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية جـ١/ ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم جـ١/٩٥٥.

#### المطلب الرابع: حكم المنطق:

## فَصْلٌ في جَواز الاشْتِغَالِ بهِ

والخلف في جواز الاشتغال به على ثلاثة أقوال فابن الصلاح والنواوي حرما وقال قوم ينبغي أن يعلما والقولة الصحيحة المشهورة جوازه لكامل القريحة ممارس السنة والكتاب ليهتدي به إلى الصواب

ذكر الأخضري في هذا النظم جواز الاشتغال بالمنطق وهذا اجتهاده وما نقله عن شيوخه من الأشعرية المتفلسفة، فقد نقل الإجماع على مذهبه الذي يعتقده ويؤمن به، وهذا غير صحيح، فابن الصلاح (ت ٣٤٣هـ)، والنواوي (ت ٣٧٦هـ)، لم يتميزا بقول فيه عن بقية علماء عصرهم، والصحيح أنه لما ظهر المنطق في بلاد المسلمين كان الناس على مذهب واحد في رد المنطق وذمه، أهل السنة والجماعة والفرق الكلامية، عدا الفلاسفة، ثم انقسم الناس بعد ذلك حيال المنطق على فرقتين، منهم من رده وهم الجماهير، وقبله طائفة من المتأخرين، ممن تأثر بالفلسفة والمنطق.

وما ذكره الأخضري كثير عند المتأخرين فيحكي قوله وشيوخه وأقرانه ويظنه إجماعًا، فمن المتأخرين المنتسبين للفقه من أباحه أو أوجبه، وهؤلاء أجازوه بناء على مذاهبهم العقدية سواء أكانوا من متفلسفة الأشعرية أو الماتريدية كالسبكي (ت٧٧١هـ) وابن عابدين (ت٩٣٠هـ)(١).

#### وهذا تفصيل مواقف الناس من المنطق:

#### أولا: رفض المنطق:

ذم المنطق ورده سلف الأمة أهل السنة والجماعة، وسائر الفرق الكلامية من المعتزلة والكرامية وقدماء الأشعرية والماتريدية والصوفية الشيعة وغيرهم (٢).

#### ١/ موقف أهل السنة والجماعة:

موقف أهل السنة والجماعة من المنطق هو أقوى المواقف وأصلبها وأهمها، لم يتغير منذ أن ترجم المنطق إلى هذا اليوم، وجميع من نقده أو رده عالة عليهم في ذلك<sup>(٣)</sup>، وكان رد أهل السنة ينطلق من رؤية واضحة، ومعرفة تامة بالمنطق، فقد عللوا ذلك الرد لما فيه من العي واللكنة، وقصور العقل وعجز النطق، وبينوا أنه إلى إفساد المنطق العقلى واللساني أقرب منه إلى تقويم ذلك، ولم يرضوا أن يسلكوه في نظرهم

<sup>(</sup>١) انظر: حاشية ابن عابدين جـ١/٣١، وطرق الاستدلال ومقدماتها ص ١٢-١٥، وزعم أن تجويزه لمن رسخ في قواعد الشريعة هو اختيار كثير من العلماء.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوى جـ٩/٨٨، ٢٤١، ومفتاح دار السعادة لابن القيم جـ١/٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: مناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٧٩ وما بعدها.

ومناظرتهم؛ لا مع من يوالونه ولا مع من يعادون (١).

ولذا قال الإمام الشافعي (ت ٢٠٤هـ): «ما جهل الناس ولا اختلفوا إلا لتركهم لسان العرب، وميلهم إلى لسان أرسطوطاليس» <sup>(٢)</sup>، فسمى المنطق بـ"لسان أرسطوطاليس"، وفرق بينه وبين لسان العرب، ومراده بـ"لسان العرب" هو: « مصطلح العرب ومذاهبهم في المحاورة والمخاطبة والاحتجاج والاستدلال، وهو اللسان الذي حرت عليه نصوص القرآن الكريم، والسنة النبوية»(٣) ، وهذا يدل على فهم عميق بمدى خطورة المنطق المنهجية (أن قتيبة (ت ٢٧٦هـ): « ولو أن مؤلف حد المنطق بلغ زماننا هذا؛ حتى يسمع دقائق الكلام في الدين والفقه والفرائض والنحو، لعد نفسه من البكم، أو يسمع كلام رسول الله عليه وصحابته ﷺ لأيقن أن للعرب الحكمة وفصل الخطاب» (٥)، وقال الإمام ابن الصلاح (ت٦٤٣ هـ) رحمه الله : « أما المنطق فهو مدخل الفلسفة، ومدخل الشر شر، وليس الاشتغال بتعليمه وتعلمه مما أباحه الشارع، ولا استباحه أحد من الصحابة والتابعين والأئمة الجتهدين، والسلف الصالح وسائر من يقتدي به من أعلام الأمة وسادتها، وأركان الأمة وقادتها...وليس بالأحكام الشرعية. والحمد لله. افتقار إلى المنطق أصلاً»(٦)، وقال الإمام الذهبي (ت ٧٤٨هـ): «المنطق نفعه قليل، وضرره وبيل، وما هو من علوم الإسلام»(٧)، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (ت ٧٢٨ه). لما سئل عن المنطق .: « مازال علماء المسلمين وأئمة الدين يذمون أهله، وينهون عنه وعن أهله، حتى رأيت للمتأخرين فتيا فيها خطوط جماعة من أعيان زمانهم من أئمة الشافعية والحنفية وغيرهم فيها كلام عظيم في تحريمه وعقوبة أهله»(^)، كما نقده وحرمه ونقل تحريمه عن جماعة العلامة ابن القيم (ت٧٥١هـ)(٩)، ونص على حرمته المازري (ت٥٣٦ هـ)، والشاطي (ت ٩٠هـ)(١٠٠، ونص الفقهاء على تحريمه في كتبهم وعدوه ضمن علوم الفلسفة (١١١).

\_\_\_\_

البحث عند مفكري الإسلام ص٩٢-٩٩.

 <sup>(</sup>۲) صون المنطق والكلام ص٥١.
 (۳) صون المنطق والكلام ص٥١، وانظر: مناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٨٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: صون المنطق والكلام ص١٦، ٢٠، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٨٦.

<sup>(</sup>٥) أدب الكاتب لابن قتيبة عناية علي فاعور ص١١-١١.

<sup>(</sup>٦) فتاوى ومسائل ابن الصلاح جه ٢٠٨/١-٩٠٩.

<sup>(</sup>٧) نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٩/٧.

<sup>(</sup>٨) زغل العلم ص٤٣.

<sup>(</sup>٩) انظر: مفتاح دار السعادة جـ٧/١٦، وإغاثة اللهفان جـ٣٧٢/٢٠.

<sup>(</sup>١٠)انظر: الموافقات جـ٤/٣٣٧-٣٣٨.

<sup>(</sup>١١) انظر: المجموع شرح المهذب للنووي حـ١/١٥.

وتحريم السلف لعلم الكلام يتضمن ما هو شر منه من الفلسفة والمنطق قال السيوطي (ت ٩١١هـ): «والذي يخرج على أصول بقية المذاهب المتبوعة تحريم المنطق فإنهم نصوا على تحريم علم الكلام، وعللوه بما هو موجود في المنطق، ولهذا صرح المتأخرون من أصحابهم بتحريمه تخريجاً على أصولهم» (١)

ومن جهود السلف العملية في التحذير من المنطق، منع المناطقة من التدريس، فهذا الإمام ابن الصلاح (ت ٦٤٣٦هـ)، وقال: الصلاح (ت ٦٤٣٦هـ) أمر بانتزاع مدرسة معروفة من أبي الحسن الآمدي الفيلسوف (ت ٦٣١هـ)، وقال: أخذها منه أفضل من أخذ عكا، مع أن الآمدي كان من أحسنهم إسلاما وأمثلهم اعتقادا (٢)، وأمر الخليفة العباسي المعتمد في سنة (٢٧٩هـ) أن يحلف الوراقون ألا يبيعوا كتب الكلام والجدل والفلسفة (٢).

وأقوال أهل السنة في نقد المنطق كثيرة تركت كثير منها للاختصار (٤).

#### ٢/ موقف قدماء الصوفية:

من الصوفية الأوائل طائفة كبيرة على منهج أهل السنة والجماعة في الاعتقاد، فلم يعرفوا المناهج الكلامية، فضلاً عن الفلسفة والمنطق، فقد حذر من علم الكلامية، فضلاً عن الفلسفة والمنطق، فقد حذر من علم الكلامية والسلمي (ت٢٩٧هـ)، والهروي(ت٤٨١هـ) أكما لعن أئمة الصوفية أهل البدع كالكلابية والأشعرية (٢)، فهم تبع لأهل السنة في موقفهم من المنطق والفلسفة وعلم الكلام.

وأما من تبنى المناهج الكلامية كالمحاسبي (ت٢٤٣هـ)، وأبي طالب المكي (ت٣٨٦هـ)، والسراج الطوسى (ت٣٧٦هـ)، فليس في كتبهم قضايا منطقية، وموقفهم تبع لموقف الكلابية، كما سيأتي.

#### ٣/ موقف المعتزلة:

أول من نقل عنه رد المنطق ونقضه من المعتزلة هو أبو العباس الناشئ المعتزلي (ت ٢٩٣هـ)، قال السيرافي في مناظرة متى بن يونس: « وهذا أبو العباس قد نقض عليكم، وتتبع طريقتكم، وبين خطأكم،

(٢) انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ح٥٢/١٨٥-٥٣، ونقض المنطق ضمن المرجع السابق ح٩/٧، والآمدي وأرؤه الكلامية ص٤٥-٤٦.

<sup>(</sup>١) صون المنطق ص٣٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: الكامل في التاريخ لابن الأثير حوادث سنة ٢٧٩هـ ج٧٥هـ، وسير أعلام النبلاء جـ٢/١٥٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: صون المنطق ص١٤ وما بعدها، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٢٨٣ وما بعدها، وقد وجدت مخطوطة بعنوان "الخمسين مسألة في كسر المنطق" لأبي النجا الفارض. مجهول. في المتحف البريطاني، جاء في أخرها أن لمؤلفها كتب أحرى في نقض المنطق، علماً أنما نسخت سنة ٣٦٩ه. انظر: المفكرون المسلمون في مواجهة المنطق ص٨١. (٥) انظر: ذم الكلام وأهله لأبي إسماعيل الهروي ج٤/٢٧٤ رقم ١٢٤١، وأحاديث ذم الكلام وأهله (منتخبة من رد السلمي على أهل الكلام) ص٩٥.

<sup>(</sup>٦) انظر على سبيل المثال: ذم الكلام حـ٤/ ٣٩٥-٣٩٦ رقم١٢٨، وحـ٤/ ٤٠٥ رقم ١٢٩٨، وحـ٤/ ٤٢٠روم ١٢٩٨، وحـ٤/ ٤٢٠روم ١٣٣٧، وحـ٤/ ١٠٠٥-١٠٠٠.

وأبرز ضعفكم، ولم تقدروا إلى اليوم أن تردوا عليه كلمة واحدة مما قبال» (۱)، وممن رده السيرافي النحوي  $(77.7 \, a)$ ، في مناظرة طويلة مع متى بن يونس النصرافي ( $77.7 \, a$ ). كبير المناطقة في عصره، ومما قال السيرافي فيها: «حدثنا هل فصلتم قط بالمنطق بين مختلفين، أو رفعتم الخلاف بين اثنين، أتراك بقوة المنطق وبرهانه اعتقدت أن الله ثالث ثلاثة!!» (۱)، وقد نقل هذه المناظرة جميع من نقد المنطق (۱)، بل ذكر ابن القيم أنه رأى مصنفاً له في نقد المنطق (۱)، وقد ذم القاضي عبدالجبار أرسطو غاية الذم، فقال «أما أرسطو هذا فلا معول على ما يقوله، وإن كان أصحابه قد صدقوا عليه فهو غير كامل العقل» (وقال: «أرسطالس لا يؤمن بكتاب ولا نبي ولا شريعة، وينكر فلق البحار، وانقلاب العصاحية، وإحياء الموتى، وولادة مريم من غير ذكر (۱)، ويرى أن التصديق بذلك جهل وحمق وقلة عقل، فانظر من أولى بقلة العقل!!!» (۱)، أما بقية أعلام المعتزلة ومن وافقهم من الزيدية والإباضية، فليس لهم مصنفات—حسب علمي— في رد المنطق، لكن يشير بعض كتاب المقالات المتقدمة كالنوبختي والباقلاني لردود المعتزلة على علمي على طريقة الفلاسفة في ترتيب الكتب أو عرض المسائل المنطق (۱)، وإن كان فيها آثار فلسفية لكن المناطقة (۱)، أما كتبهم في العقائد فليس فيها شيء من مسائل المنطق (۱)، وإن كان فيها آثار فلسفية لكن المناطقة (۱)، أما كتبهم في العقائد فليس فيها شيء من مسائل المنطق (۱)، قال د. عبد الكريم عثمان عن القاضي عبد الجبار: « نراه يوفض أن تكون الفلسفة اليونانية موجهة للفكر الإسلامي، أو أن تصبح قواعد منطق أرسطو هي الحاكمة لهذا التفكير» (۱۱).

(١) الامتاع والمؤانسة جـ١/٤٢، وانظر: المفكرون المسلمون في مواجهة المنطق ص٣١.

<sup>(</sup>٢) الامتاع والمؤانسة حـ١/٥٦، والمناظرة بطولها في المرجع السابق حـ١/٨٠١-١٩٩، وانظر: المفكرون المسلمون في مواجهة المنطق صـ٣١، ٣١، ونسب السيرافي للاعتزال الزركلي في الأعلام حـ١٩٥/١-١٩٦، وأشار لذلك الذهبي في سير أعلام النبلاء حـ٢ / ٢٤٧/١-٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: الرد على المنطقيين ص١٤٩-١٥٠، وإغاثة اللهفان جـ٢٧٢/٢، والمفكرون المسلمون في مواجهة المنطق ص٣٧-٥١، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٩٤-٩٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: إغاثة اللهفان ج٢/٣٧٢.

<sup>(</sup>٥) تثبيت دلائل النبوة جـ١/٧٨.

<sup>(</sup>٦) يقصد القاضي عبدالجبار اتباع ارسطو فإنحم موجودون في عصر المسيح.

<sup>(</sup>٧) تثبيت دلائل النبوة حـ١/٩٣/، وانظر: حـ١/٧١، ٧٥، ٧٦، ٩٩ وغيرها.

<sup>(</sup>٨) انظر: مناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٤ ٩-٩٥.

<sup>(</sup>٩) انظر: مقدمة الأصول الخمسة ص٣٢، ومقدمة رسائل العدل والتوحيد ص٢٢، ٢٩.

<sup>(</sup>١٠) انظر سبيل المثال كتابه الأصول الخمسة ذكر العرض في ص٩٣، ولم يذكر تقسيمات الفلاسفة والمناطقة، وذكر العلم في ص٥٠، ولم يقسمه إلى تصور وتصديق كما يفعل المناطقة، وانظر: مقدمة الأصول الخمسة ص٣٢، رسائل العدل والتوحيد ص٢٦، ونهاية الإقدام ص٨٥١، والآمدى وآراؤه الكلامية ص٨٦٨.

<sup>(</sup>١١) مقدمة الأصول الخمسة ص٣٦، وانظر: مقدمة رسائل العدل والتوحيد ص٢٢،٢، والمعتزلة د. أحمد صبحي

وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أن أبا علي الجبائي (ت٣٠٣هـ) وأبا هاشم الجبائي (ت٣٢١ هـ) وعبد الجبار (ت٤١٥هـ) وأمثالهم من شيوخ المعتزلة، ممن يرد المنطق في مواضع يطول وصفها، من كتبهم (١١)، كما نقل ذلك عنهم العلامة ابن القيم، وغيره (٢).

#### ٤/ موقف الكلابية:

لايوجد أثر للفلسفة والمنطق في مذهب الكلابية وما تفرع عنه من فرق كالكرامية والسالمية، ونقل شيخ الإسلام ابن تيمية عنهم رد المنطق، وذكر أن محمد بن الهيصم وغيره من شيوخ الكرامية قد ردوا المنطق وذموه (٣).

#### ٥/ موقف قدماء الأشعرية (الأشعرية الكلابية):

ذم الأشاعرة المتقدمين الفلسفة وعارضوا المنطق اليوناني ومنهم: الأشعري(ت: 7.8) الباقلاني(ت: 7.8) وابن فورك(ت: 7.8) والجويني(ت: 7.8) والجويني(ت: 7.8) وابن فورك(ت: 7.8) والجويني(ت: 7.8) والجويني(ت: 7.8) وابن فورك(ت: 7.8) والجويني(ت: 7.8) والمنافق والمنجمين، ورجح فيه منطق المتكلمين من العرب على منطق المتكلمين من العرب على منطق اليونان<sup>(٥)</sup>. وبعد الجويني قبل الأشاعرة المنطق ومزجوه مع مناهجهم الكلامية ومنهم: الغزالي (ت: 7.8).

#### ٦/ الماتريدية:

ردت المنطق والفلسفة. ولم يخلطها المتقدمون مع كتبهم كأبي منصور الماتريدي (ت:٣٣٣هـ) وأبي المعين النسفي (ت:٨٠٥هـ) وأبي اليسر البزدوي (ت:٩٣هـ) وغيرهم (١٠). بل حرم أبي اليسر البزدوي النظر في كتب الفلاسفة لأنها تجر إلى المهالك، كما حرم إمساكها أيضا (٧).

#### ٧/ موقف قدماء الشيعة الإمامية:

رفضت الشيعة الإمامية المنطق متبعين في ذلك أصحاب المذاهب الكلامية. وأول من ردها هو

ص ۱۹۰

(١) انظر: الرد على المنطقيين ص١٤-١٥، ومجموع الفتاوى ج٩/٨٨، وج٩/٢٤٠.

(٢) انظر: مفتاح دار السعادة حـ / ٢٤٧/، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٩٣-٩٥، وتاريخ المنطق عند العرب ص٢٥٠.

(٣) انظر: الرد على المنطقيين ص١٤-١٥.

(٤) انظر:المرجع السابق.

(٥) انظر: مقدمة المبين، حسن الشافعي ص٢٧-٢٨.

(٦) انظر: الفرق الكلامية، ناصر العقل، ص١٨٤-١٨٦.

(٧) انظر: الماتريدية ص١١٦.

الحسن النوبختي (ت: ٣١٠هـ) وكتابه (الرد على أهل المنطق) (١). ومن أعلامهم الذين رفضوا المنطق ابن النوبخت (ت: ٣١٠هـ) والموسى والطوسي وغيرهم (٢). وبدأ التحول من الرفض إلى القبول على يد النصير الطوسي (ت: ٣٧٦هـ) وتبع في ذلك ابن سينا والرازي.

#### ثانيا: قبول المنطق:

تغير موقف الفرق الكلامية من المنطق الى الضد تماما فأصبح كثير منهم يوجب تعلمه بعد أن كان محرما عدا المعتزلة ومن وافقهم، قال ابن حجر (٨٥٢ه): «وقد توسع من تأخر عن القرون الفاضلة في غالب الأمور التي أنكرها أئمة التابعين وأتباعهم، ولم يقتنعوا بذلك حتى مزجوا مسائل الديانة بكلام اليونان وجعلوا كلام الفلاسفة أصلا يردون إليه ماخالفه»(٣).

أما موقف اهل السنة من المنطق فلم يتغير. ويؤرخ العلامة صديق حسن خان (٣٠٧هه) هذا التحول بأنه بعد الجويني (٤٧٨ه) فقد انتشر علم المنطق بين الناس وجعلوا الفرق بينه وبين العلوم الفلسفية بأنه: قانون ومعيار للأدلة وأول من كتب بهذه الطريقة الغزالي (٥٠٥هه) وابن الخطيب الرازي (٦٠٦هه). ثم جاء من بعدهم جماعة اقتفوا أثرهم وتوغلوا في مخالطة كتب الفلسفه حتى التبست مسائل علم الكلام بالفلسفة. كما فعل البيضاوي في الطوالع ومن جاء بعده من العجم في جميع تأليفهم (٤٠).

وهذه الفرق اخذت المنطق عن ابن سينا (٢٨ هـ) في أواخر القرن الخامس الهجري، ولولا استشهادهم أحيانا بالنصوص الشرعية لما تميزت كتبهم عن كتب الفلسفة، وجاءت كتبهم في العقائد على طريقة كتب الفلاسفة على القسمة الثلاثية: المنطق، الطبيعيات، الالهيات، ثم زادت الكتب الكلامية ما يخص مذاهبها "كالمواقف في علم الكلام" وشروحه، و"مقاصد علم الكلام" للتفتازاني الماتريدي، و"تجريد الاعتقاد" للطوسي، التي وصفت بأنها "كتب فلسفة ممزوجة بعلم الكلام، لا كتب كلام تتعرض لأقوال الفلاسفة"(٥)، ولاتزال معظم الأوساط الكلامية تخضع لتأثيره السلبي إلى اليوم، ومن لم يأخذ به تأثر به كالمعتزلة ومن وافقهم، واستخدموا بعض قواعده.

وسبب أخذ الفرق الكلامية للمنطق إحساسهم بضعف مناهجهم الكلامية، وفقدهم لأسباب الهدى

(١) انظر: الفهرست ص٢٢.

(٢) انظر: الرد على المنطقيين، ص١٤-١٥.

(٣) فتح الباري ج١٦/ ٣١٥.

(٤) انظر: أبجد العلوم جـ٧/ ٥١-٤٥٢.

(٥) انظر: مجموع الفتاوى جـ٩/٨٨، و جـ٩ /٢٤١، والمدخل إلى دراسة علم الكلام ص٤٥، وفخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية ص٢٠١، وتاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام ص٢٠٨، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٩٣٠.

كلها، ومن ترك ما أمر الله به من الحق احتاج إلى الباطل، كما يقوله شيخ الإسلام ابن تيمية (١٠).

أخذ بالمنطق الارسطي غالب من يطلق عليهم الفلاسفة في بلاد المسلمين فهم من أتباع أرسطو، في المنطق وغيره، أما الشراح الذين بقي لهم أثر في المنطق عند المسلمين إلى اليوم وعنهم أخذت المنطق الفرق الكلامية وغيرها، فهم:

أ- الكندي (ت٢٦٠هـ): يعدونه أول الفلاسفة، زاد على كتب أرسطو المنطقية كتابي "الخطابة" و"الشعر"، وحاول وضع المصطلح العربي المقابل لاسم كل كتاب من كتب أرسطو المنطقية، لكنه لم يفرد المنطق بمؤلف خاص، بل إشارات متفرقة في كتبه (٢).

ب- الفارابي (ت٣٣٩هـ): أول وأكبر شارح لكتب أرسطو بالعربية خاصة المنطق، لذا لقبوه "المعلم الثاني"، بذل جهدًا كبيرًا في فهم كتب أرسطو، له " إحصاء العلوم" في الحدود المنطقية، و"الحروف" في المقولات العشر، و"الألفاظ المستعملة في المنطق" و" تعليقه على ايساغوجي" و" المختصر الصغير في المنطق"و" التوطئة في المنطق" وشروح على كتب أرسطو" القياس والبرهان والعبارة"، لكن لم يكتب لكتبه الانتشار، وكان يعرف التركية والفارسية، وضعيفاً في العربية (٢).

ج- ابن سينا (ت ٤٢٨ه): الفيلسوف الباطني الإسماعيلي<sup>(٤)</sup>، تابع الفارابي، غالب كتبه الفلسفية على القسمة الثلاثية المعروفة: المنطق، الطبيعيات، الإلهيات، من كتبه التي ذكر فيها المنطق "الشفاء" ويقع في ثمانية عشر مجلدًا، وقد ضمنه كتب أرسطو مما جعله بهذا الحجم، و" النجاة" مختصر للشفاء، و"الإشارات والتنبيهات"(٥)، ولم يضف ابن سينا شيأً يذكر في المنطق على منطق أرسطو والفارابي<sup>(١)</sup>،

(۱) انظر: نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٩/٧، والمدخل إلى دراسة علم الكلام ص١١٦- ١١٠، وص٢٠٤ وص٢٠٤.

(٢) انظر: الفهرست ص٥١٥-٣٢١، وتتمة صوان الحكمة للبيهقي ص٥٠، والأعلام ج٨/١٩٥.

(٣) انظر: تتمة صوان الحكمة للبيهقي ص ٤١-٤٤، وأعلام الفلسفة ج٢/٦٦١-١٢٧، وموقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة ص١٠٣٠.

(٤) وهو الذي أخبر عن نفسه أن أهل بيته وأباه وأخاه كانوا من الإسماعيلية، وأنه إنما اشتغل بالفلسفة بسبب ذلك، فإنه كان يسمعهم يذكرون العقل والنفس، وهؤلاء الإسماعيلية الذين ينتسب إليهم هم مع الإلحاد الظاهر والكفر الباطن أعلم بالله من سلفه الفلاسفة كأرسطو وأتباعه، فإن أولئك ليس عندهم من العلم بالله إلا ما عند عباد مشركي العرب ما هو خير منه. انظر: مجموع الفتاوى جه/١٣٤، وسير أعلام النبلاء جهم ١٣٥/٥ ترجمه رقم ٣٥٦، وتتمة صوان الحكمة ص٩٥، ويظهر من سياق ترجمته كفره وتشيع والده.

(٥)انظر: تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام ص ٢٧٧.

(٦) انظر: تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام ص٢٨٢، وموقف شيخ الإسلام ابن تيمية من أراء الفلاسفة ص١١٣، ويذكر نيقولا ريشر أن المناطقة ينقسمون إلى مدرستين غربية على منهج الفارابي، وشرقية على منهج ابن سينا. انظر: تطور

\_\_\_

وعامة من تكلم في المنطق من المتأخرين أخذوه من ابن سينا، وكتابه "الإشارات" وهي كالمصحف للمتفلسفة (۱)، مع أنه كذب على أرسطو في قضايا فلسفية، لإجل إصلاحها وتقريبها للمسلمين، ولذا تكلم في أشياء من الإلهيات والنبوات والمعاد والشرائع لم يتكلم فيها سلفه؛ ولا وصلت إليها عقولهم، ولا بلغتها علومهم (۱). ومع قبوله المنطق الأرسطي، إلا أنه رآه ناقصًا، لذلك بعد نضجه الفكري أراد أن يصوغ منطقاً جديداً، أهم ميزاته إحلال الحس والتجربة محل القياس النظري (۱).

وهناك شراح لمنطق ارسطو ليس لهم دور كبير في الفرق الكلامية، منهم:

ج- أبو البركات ابن ملكا البغدادي (ت ٥٦٠ هـ) أفضل النقلة عن أرسطو، وأبعدهم عن التعصب، ويرد عليه أحياناً بحسب نظره وعقله، كما يرد على ابن سينا، وسبب ذلك أنه نشأ في بغداد بين علماء السنة والحديث، لكن لم تنتشر فلسفته، وكتابه "المعتبر في الحكمة" مشهور جداً، على قسمة كتب الفلسفة الثلاثية المعروفة: المنطق، الطبيعيات، الإلهيات (٤).

د- ابن رشد الأندلسي الحفيد (ت٥٩٥ هـ) وهو متعصب جداً لأرسطو، ويرى أن الحق ما جاء به، ويرى أن المنطق سبب السعادة، ومع ذلك هو أصح نقلاً عن أرسطو وشيعته من ابن سينا، وقد رد على ابن سينا بعض ما حكاه وخالفه، كما رد على الكلابية والأشعرية، تابعه الأربيون وسموه الشارح، من كتبه المنطقية" المقدمات في الفلسفة" معظمها في المنطق، و" موجز في المنطق" مع مقالتين، و"الضروري في المنطق" و" مختصر في المنطق" ولخص وشرح من كتب أرسطو المنطقية" البرهان" و" القياس" و" شرح إيساغوجي" لفورفوريوس، وله آراء منطقية في "فصل المقال" و"الكشف عن مناهج الأدلة"(٥).

وكثير من الفلاسفة مغرم بالمنطق وأهله، حتى زعم بعض متعصبتهم أن المنطق مصدر السعادة (٢)، وكثير

المنطق العربي ص٢٨، ٢٨، وتابعه د.زكريا بشير في أساسيات في علم المنطق ص١٧٧، لكن هذا الاصطلاح ليس له دليل، ولا أثر في الدراسات المنطقية، والخلافات بينهم غير مؤثرة، بل في أشياء طفيفة.

(١) انظر: درء التعارض ج٦/٦، وإغاثة اللهفان ج٦/٢٩ ٣٩٦-٣٧٤.

(٢) انظر: الملل والنحل ج١٥٨/٦- ١٥٩، ومجموع الفتاوي ج٩/ ١٣٣- ١٣٥، وإغاثة اللهفان ج١٩/٢.

(٣)انظر:الرد على المنطقيين ص٢٧٦، و تأريخ المنطق عند العرب ص٢٦، والمفكرون المسلمون في مواجهة المنطق ص٢٦-٢، وتاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام ص٢٨٢.

(٤) انظر: الرد على المنطقيين ص٢٧٦، وإغاثة اللهفان ج٢/٣٧٦، وموقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة ص١٧٥-١٧٥، وتاريخ المنطق عند العرب ص١٣٦-١٣٧٠.

(٥) انظر: الرد على المنطقيين ص٢٧٦، وإغاثة اللهفان ج٢/٣٧٦، وموقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة ص١٧٢-١٧٣، وتاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام ص٤٣٤-٤٣٤، وتاريخ المنطق عند العرب ص١٢٠-١٢٢.

(٦) انظر:البصائر النصيرية ص٢٥-٢٦، ومقاصد الفلاسفة للغزالي ص٣٧، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٦٧-١٦٧.

من فلاسفة الأشاعرة والماتريدية شرحوا "الإشارات والتنبيهات" وثلثه في المنطق، فهو بحق "مصحف الفلاسفة " ولذا فابن سينا أكثرهم أثراً وأتباعاً (١).

#### ٢/ الأشعرية المتفلسفة:

أول من أدخل المنطق عند الأشعرية الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، وألف فيه كتباً مستقلة، أو ضمن أصول الفقه (7)، وتابعه أبو عمر الرازي (ت 7.7هـ) وهو أول من أدخل مباحث المنطق والفلسفة في كتب العقائد الكلامية، وخلط المذهب الأشعري بالفلسفة والمنطق، قيل عنه: «متكلم متفلسف خلط هذا بهذا، وقد اقتدى به كثير ثمن أتى بعده» (7)، حذر منه بعض متأخري الأشعرية كالسنوسي (ت 9.0 هـ)، ألف الرازي في المنطق كتابه " المنطق الكبير"، وله في الفلسفة عدة كتب، تضمنت المنطق منها: " الملخص في الحكمة والمنطق"، و " المباحث المشرقية"، و "شرح الإشارات والتنبيهات (9.0)، ومن كتبه الكلامية التي خلط فيها علم الكلام بالمنطق والفلسفة، "محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين"، و "المطالب العالية في العلم الإلهي (7).

وقد تابعه الآمدى (ت ٦٣١ه) في "دقائق الحقائق في المنطق" و"كشف التمويهات" شرح الإشارات، و"رموز الكنوز"، ويتضح خلط الآمدي بين الفلسفة والمنطق وعلم الكلام في كتابه" المبين في شرح ألفاظ الحكماء والمتكلمين" وهو خاص بالمصطلحات، وفي "أبكار الأفكار في أصول الدين"، و"ملخص المطالب العالية"(٧).

<sup>(</sup>۱) انظر:درء التعارض جـ٩/٢٥٤، وإغاثة اللهفان جـ٢/٣٨، وتاريخ المنطق عند العرب ص١١٩، وشراح الإشارات كثر، انظر بعضهم في كشف الظنون جـ٤/١٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المستصفى في علم الأصول جـ ٢٠/١ ، وسيأتي ذكر كتب الغزالي المنطقية عند الكلام عن أصول الفقه.

<sup>(</sup>٣) موقف ابن تيمية من الأشاعرة ج ٦٦٦/٢ ، وانظر: ج٦٥٤/٢، وج ٧١٧/٢، والفرق الكلامية د. ناصر العقل ص ١٠١٥-١٥١، وفخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية ص٢٠٦ وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) انظر: أم البراهين للسنوسي، مع حاشية الدسوقي عليها ص٧٠-٧١، مع أن له شرح "الجمل" في المنطق. انظر: الأعلام ج٧/٤٥١.

<sup>(</sup>٥) انظر: فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية ص٨٤، ٩١، والإشارات والتنبيهات، مع شرح الطوسي حرا ١٦١/١٦، وله غيرها مثل "لباب الإشارات" تهذيب لإشارات ابن سينا، و" شرح عيون الحكمة" لابن سينا. انظر: فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية ص٨٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: المحصل ص ٢٥-٥٥، وفخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية ص٩٣-٩٥.

<sup>(</sup>٧) انظر:الآمدي وآراؤه الكلامية ص٥٧، ٨٠-٨٥، ص٨٦-٩٠، ٣١٠-١٧٠، ص٩٩-١٠، ومقدمة المبين د. حسن الشافعي ص٤٦، وموقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة ص١٩٤-١٩٥، وتطور المنطق العربي ص٢١.

والخونجي (ت٦٤٦هـ) وله" الجمل" مختصر صغير في المنطق، مشهور له انتشار واسع، وعليه شروح كثيرة، و"الموجز" مختصر آخر، و"كشف الأسرار في المنطق"، و"ملخص المطالب العالية"(١).

وممن تابعه الأبحري (ت٦٦٣ه) وله " هدية الحكمة" وثلثه في المنطق، و" ايساغوجي في المنطق" أي المدخل، وهو عامة في المنطق، مشهورجداً، وعليه شروح وعلى الشروح شروح، وخلط الفلسفة والمنطق بعلم الكلام في " تحرير الدلائل في تقرير المسائل"، و"كشف الحقائق في تحرير الدقائق"(٢).

ومنهم الأرموي (ت٦٨٦ه) وله " مطالع الأنوار في المنطق"، و" شرح الإشارات"، و"شرح الموجر" للخونجي، و" وتحصيل المحصل" للرازي (٢)، والكاتبي القزويني (ت٥٧٥ه) وله" الرسالة الشمسية في القواعد المنطقية متن مختصر مشهور جداً في المنطق، عليه شروح كثيرة، وشروح على الشروح، و"حكمة العين" و"عين القواعد في المنطق والحكمة" وشرحه في "بحر الفوائد" و"جامع الدقائق في كشف الحقائق" و" المنصص شرح الملخص" للرازي، و"شرح كشف الأسرار" للخونجي (٤)، والشيرازي (ت١٧٥ه) له "شرح حكمة العين" للقزويني، و"شرح وحاشية على إشارات" ابن سينا (٥)، والرازي المشهور بالتحتاني (ت٢٦٥ه) وله" تحرير القواعد المنطقية شرح الرسالة الشمسية "، و"لوامع الأسرار شرح مطالع الأنوار" و" تحقيق معنى التصور والتصديق"، و"المحاكمات بين الإمام والنصير (٢٠٠٠).

ومنهم الإيجي (ت٥٦٥ه) صاحب كتاب "المواقف في علم الكلام" المشهور، له شروح كثيرة حداً ( $^{(V)}$ )، والذي وصف بأنه "كتاب فلسفة ممزوجة بعلم الكلام، أو موسوعة كلامية فلسفية " $^{(\Lambda)}$ ، وقد جاء على منوال " المباحث المشرقية" و "أبكار الأفكار في أصول الدين" $^{(\Gamma)}$ .

(١) انظر: الأعلام ج٧/١٢، الآمدي وآراؤه الكلامية ص٩٩-١٠٢، وتطور المنطق العربي ص٤٣٨-٤٣٩.

(٢) انظر: تطور المنطق العربي ص٤٤١، ٤٤٣، وموقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة ص١٩٥-١٩٦.

(٣) انظر: تطور المنطق العربي ص٤٤٠.

(٤) انظر: الأعلام جـ١٥/٣١٦-٣١٦، وتطور المنطق العربي ص٥٦٥- ٤٥٧، وعن شروح الشمسية. انظر: كشف الظنون جـ١٠٦٣/٢.

(٥) انظر: الأعلام ج٧/١٨٧، علماً أن الشيعة تنسبه إليهم. انظر: فلاسفة الشيعة ص٢٢، ويظهر من ترجمته أنه زنديق، وهو في طبقات الشافعية الكبرى للسبكي جـ٧١/١٠ ترجمة رقم١٤١٠ .

(٦) انظر: الأعلام ح٧/٣٨، ومن كذب الشيعة تسميته بالبويهي ونسبته لهم. انظر: فلاسفة الشيعة ص٥٢٥-٥٣٠، وهو في طبقات الشافعية الكبرى للسبكي حـ٧٤٤/٩ ترجمة رقم١٣٣٤.

(٧) بلغت الشروح والحواشي والتعليقات عليه أكثر من أربعين .انظر: كشف الظنون ج١٨٩١/٦-١٨٩١، وخاتمة كتاب المواقف ص٢٢-٢٤

(٨) انظر: مقدمة د. أحمد المهدي على شرح المواقف للجرجاني حـ٧/١، والفرق الكلامية د. ناصر العقل ص١٥٣- ٥٠، وفخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية ص٢١١ .

(٩) انظر: فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية ص٦٢٩، ٦١١، والأمدي وآراؤه الكلامية ص٨٩-٩٠،

\_\_\_\_

وينقسم إلى ستة مواقف: الموقف الأول: في المقدمات، وفيه غالب مسائل المنطق مثل التصور والتصديق، وأنواع التعريفات وشروطها والكليات الخمس والقياس المنطقي والمقدمات وغيرها، وذكر المقولات العشر في الموقف الثاني، والثالث (١).

قال العلامة ابن بدران (ت ١٣٤٦ه) : « إذا رأيت كتب الذين يزعمون أنهم أشاعرة رأيتهم على مذهب أرسطاطاليس، ومن تبعه كابن سينا والفارابي، ورأيت كتبهم عنوانها علم التوحيد، وباطنها النوع المسمى بالإلهي من الفلسفة، وإذا كنت في ريب مما قلناه من الكلام، فانظر "المواقف" لعضد الدين الإيجي وشرحه للسيد الجرجاني، وما عليه من الحواشي، ثم تأمل كتاب "الإشارات" وكتاب "الشفا" لابن سينا وشروح الأول، فإنك تجد الكل من واد واحد لا فرق بينهما إلا بالتصريح باسم المعتزلة والجبرية وغيرهما»(٢).

وبعد كتاب المواقف دخل المذهب الأشعري المتفلسف مرحلة الجمود واقتصر على الشروح والحواشي وشروح الشروح، سوى " السلم" للأخضري (ت٩٨٣هـ)، أرجوزة مشهورة في المنطق عليها شروح كثيرة (٢٠)، وعموماً مؤلفات الأشعرية المتفلسفة في المنطق مفرداً أو مع الفلسفة أو مع علم الكلام كثيرة جداً، لكن مؤلفات الأشاعرة المعاصرة في العقيدة في كثير منها محاولة تجاوز هذا المنهج، والتلفيق بين معتقداتهم والنصوص الشرعية (٤).

#### ٣/ الماتريدية المتفلسفة:

لقد أخذ متفلسفة الماتريدية بالمنطق والمناهج الفلسفية، وتابعهم على ذلك متفلسفة الأشاعرة، وينحصر دورهم في شرح مصنفاتهم، فمنهم ابن التركماني (ت:٤٤٧ه) في "شرح الشمسية"، والتفتازاني (ت:٢٩٢ه) الملقب بفيلسوف الماتريدية، وله "تمذيب المنطق والكلام" و "شرح الرسالة الشمسية"، وكلامهما في المنطق، وخلط علم الكلام بالمنطق والفلسفة في مصنفاته مثل: "مقاصد الكلام" و "شرح

والمدخل إلى دراسة علم الكلام ص٤٥، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٩٣٠.

<sup>(</sup>۱) انظر: المواقف ص۱۱-٣٩، وقد اختلف المناطقة في موضع بحث المقولات (الجوهر والعرض)، على ثلاثة مناهج: أنها من جملة المنطق، خاصة الحدود المنطقية، والثاني: أنها لاتختص بالمنطق، فتدخل في الفلسفة، الثالث: تخليص المنطق منها. انظر: نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية جـ٩/٢٧٥-٢٧٥ ، وجـ ٢٣/٩، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٥٥، وفخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية ص٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) المدخل لابن بدران ت د. عبدالله التركي، ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من الأشاعرة ج٢/٤ ٦، والأشاعرة د. صبحي ص٣٧٣، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٢٩١، وأساسيات علم المنطق ص١٨٥، وانظر ترجمة الأخضري في الأعلام ج٣٣١/٣٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: مناهج البحث في العقيدة الإسلامية ص٩٥-١١٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: تاج التراجم، ص١١٧.

المقاصد" متابعاً في ذلك لشيخه الإيجي، ولمؤلفاته شهرة واسعة (١).

ومنهم أيضاً الشريف الجرجاني (ت: ٨١٦هـ)، وله مصنفات منها: "تعريف العلم في المنطق" وله انتشار كبير، و"شرح كتاب المواقف في علم الكلام" للإيجي، وهو المعتمد عند الماتريدية (٢).

وأعلام الماتريدية الذين فتنوا بالمنطق أكثر من هؤلاء، وشروحهم وحواشيهم على الشمسية كثيرة جداً (٢)، لكن الدراسات عن هذه الطائفة فيها قصور كبير خاصة ما يتعلق بأعلامهم، وتطور المذهب الماتريدي (٤).

ولا خلاف بين متفلسفة الأشاعرة والماتريدية في العقائد، واعتبرهم كثير من أهل العلم فرقة واحدة (٥)، وتبع لهما الشيعة الإمامية المتفلسفة، ويلحظ كثرة شروح بعضهم على مؤلفات بعض، لقلة مسائل الخلاف بينهم.

#### ٤/ فلاسفة الصوفية:

أبرز أثمة الصوفية الغزالي (ت: ٥٠٥ه) والذي يعد أول من أدخل المنطق والفلسفة عند فلاسفة الصوفية والأشعرية المتفلسفة، وتابعه السهروردي المقتول على الزندقة سنة (٥٨٧ه)، وقد ذكر المنطق في كتابه "حكمة الإشراق" و "الملحات" و "التلويحات" وهي كتب فلسفية على الترتيب الثلاثي المعروف، ثلثها في المنطق، وكان تعرضه للمنطق عرضاً (١)، لكن لم يقلد المشائين بل خطأهم في مواضع في المنطق وغيره (٧).

أما الصوفية في القرن الثامن الهجري وما بعده فقد تابعت ابن عربي (ت: ٩٦٣٨هـ)، وكتبهم شرح لكتبه وتفريع لها، ودفاع عنه واتباعه (١٠٠٠).

(۱) انظر: شرح المقاصد، جـ ۱۰۸/۱۰-۱۱۰، ۱۸۷-۲۰۶، وجـ ۱۳۷/۱۳۷-۲۳۷، والماتريدية، صـ ۱۳۷-۱۳۷، وجهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية، جـ ۱۸۷/۷، وأساسيات علم المنطق، ص١٨٤، والمنطق اليوناني، ص٢٧.

(٤) انظر: المدخل إلى دراسة علم الكلام، ص٩١.

(٧) انظر: درء التعارض، جـ٦/٦٦، وتاريخ المنطق عند العرب، ص٢٦٦-٢٧٠.

(٨) انظر: الموسوعة الميسرة إصدار الندوة، جـ1/٢٦٣-٢٦٤، ولطائف المنن، ص٢٥٩، ٢٧٢، ٢٦١، ونفحات الأنس، ص١٩-٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: تطور المنطق العربي ص٤٩٤-٤٩٥، وأساسيات علم المنطق، ص١٨٤، وكشف الظنون، حـ١/٥٧٥، وجهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية، حـ١٨٠٧/٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: كشف الظنون، ج١٠٦٣/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: موقف شيخ الإسلام ابن تيمية، ح٢/٠٤٠، والنفي في باب صفات الله عزوجل بين أهل السنّة والمعطلة، ص٦٦٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة، ص١٧٢-١٧٣، وتطور المنطق العربي، ص١١٩.

#### ٥/ متفلسفة الشيعة الامامية:

حصل لدى الشيعة الأمامية تطور في المذهب فبعد أن كانوا يرفضون المنطق وافقوا الفرق الكلامية الأخرى التي أخذت بالمنطق. وأول من ألف منهم هو النصير الطوسي الملحد (ت: ٢٧٢هـ) الذي يعد أخبث الفلاسفة وأشدهم عداء للإسلام، ومن المتعصبين لابن سينا(۱)، خلط الفلسفة والمنطق بعلم الكلام في كتابه "تجريد الاعتقاد" على طريقة أهل الكلام المتأخرين، ويقع في ستة مقاصد، مثل: "المواقف" و "المقاصد"، الثلاثة الأولى في الفلسفة والمنطق، والثلاثة الأخيرة في النبوة والإمامة والمعاد، عليه شروح كثيرة للشيعة، وله "شرح الإشارات"، و "نقد المحصل" للرازي وغيرها و"التجريد في المنطق" و"أساس الاقتباس" كلاهما في المنطق(٢).

وممن تابعه ابن المطهر الحلي (ت: ٧٢٦هـ) وله "كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد" وهو من المراجع المهمة عند الشيعة و"الجوهر النضيد في شرح التجريد في المنطق" كلاهما للطوسي، و"القواعد الجلية في شرح الرسالة الشمسية"، و"المحاكمات بين شراح الإشارات"و"حل مشكلة التلويحات"(٣).

ومنهم اللاهجي القمي (ت١٠٥١هـ) له" مشارق الإلهام شرح تجريد الكلام" للطوسي، و"حاشية على شرح الإشارات" للطوسي، وشرح "الهياكل" للسهرودي(٤).

ومنهم السبزواري (ت٩٥٦ه) وله" اللآلئ المنتظمة" أرجوزة في المنطق، شرحها، وفيها ركاكة، متأثر بالسهروردي وابن عربي (٥٠).

ومن كتب الرافضة المعاصرة في المنطق كتاب" المنطق" لمحمد رضا المظفر (ت: ١٣٨٣هـ)، و "حلاصة المنطق" و "مذكرة علم المنطق" كلاهما لعبدالهادي الفضلي (ت:٢٠١٣م)، و"البرهان في المنطق" لمحمد حسين الطبطبائي (ت:٢٠٤١هـ) وغيرها (٢٠٤٠هـ).

وممن لهم متابعة للفلاسفة الباطنية مثل السجستاني (ت: ٣٣١هـ) في كتابه "الافتخار" و "الأقاليد الملكوتية" و "إخوان الصفا"(٧).

\_

<sup>(</sup>١) انظر: إغاثة اللهفان، ج١/٣٨٠-٣٨١.

<sup>(</sup>٢) انظر: تطور المنطق العربي، ص٤٤، وفلاسفة الشيعة، ص٥٦٥-٥٥، ومدخل إلى دراسة علم الكلام، ص١١٦، وكل من الباطنية الإسماعيلية والشيعة الإمامية ينسبه إليهم. انظر: نصير الدين الطوسي، عارف تامر، ص٨٠-٨١، غير أنَّ الإمامية ينسبون إليه كتاب"الإثني عشرية". انظر: فلاسفة الشيعة، ص٤٤، ٥٣٥، ٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: فلاسفة الشيعة ص٢٧٤، ٢٨٠-٢٨١، وتطور المنطق العربي، ص٤٧٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: الأعلام جـ7/٣٥، وفلاسفة الشيعة ص٣٢٨-٣٢٩، ومعجم الفلاسفة ص٦٦٥ (اللاحيجي).

<sup>(</sup>٥) انظر: الأعلام ج٨/٥٥، وفلاسفة الشيعة ص٦٢٦، ٦٢٦، ، ومعجم الفلاسفة ص٥٦، (السبزوري).

<sup>(</sup>٦) انظر: المدخل إلى دراسة علم الكلام، ص١١٦، والمواقف في علم الكلام، ص٠٠٠-٤١٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة، ص١٧٦-١٧٧، وتاريخ المنطق عند العرب، ص١٤٥-

#### ثالثًا: دعوى تجريد المنطق من الفلسفة:

يدعى بعض المتفلسفة الأشعرية ومن نقل عنهم أن علم المنطق لا يخلو إما أن يكون مشوباً بعلم الفلسفة والكلام، وإما أن يكون مجرداً منها.

فإن كان مشوباً بعلم الفلسفة والكلام فهذا الذي اختلفت فيه أقوال العلماء، فجماهير العلماء على أنه حرام، وأنه لا يجوز تعلمه إلا للرد على أهل الزيغ والفلسفة، وذلك بشرطين:

١-أن يكون عالماً بكتاب الله وسنة رسوله.

٢-أن يثق من نفسه بأنه وصل إلى درجة عالية لا تزحزحها الأباطيل والشبهات.

وأما إن كان مجرداً من علم الفلسفة والكلام فهذا لا بأس بتعلمه وتعليمه وخاصة للعلماء، بل ينبغي للعلماء ممن يتصدون للرد على أهل الكلام وأشباههم أن يتعلموه وذلك لدفع شبه المعاندين والجاحدين بنفس منهجهم (۱).

وعند النظر إلى المنطق الموجود اليوم بأيدي المتفلسفة -على اختلاف مذاهبهم- الذي أخذوه عن ابن سينا(٢٠)، والمقارنة بين الكتب المعاصرة ومنطق ابن سينا لا نجد أي اختلافات أو فروق بينهم (٣)، بل الدعاوي الباطلة عن فوائد المنطق إنما اشتهرت عند متأخريهم كالغزالي الذي أثني على المنطق كثيراً، مثل قوله. عن المنطق: « مقدمة العلوم كلها، ومن لايحيط بها فلا ثقة له بعلومه أصلاً $^{(2)}$ ، وهذا مثال على ما تضمنه كتب المنطق القديمة والمعاصرة من أصول الإلحاد، لم تتخلص منه إلى اليوم، وهو زعمهم أن المتواتر ليس بحجة على الغير<sup>(٥)</sup>، قال شيخ الإسلام ابن تيمية :« والمقصود أنهم جعلوا الجربات والمتواترات مما يختص به من حصل له ذلك، فلا يصلح أن يحتج به على غيره، .... هذا الفرق مع ظهور بطلانه هو من

(١) انظر: الواضح في شرح السلم المنورق في علم المنطق، د. على السويلم، ص٦٨و٧٢، وآداب البحث والمناظرة حـ ١/٤، والشيخ محمد الأمين رحمه الله نقله عن غيره، ومنهج الجدل والمناظرة في تقرير مسائل العقيدة صـ ٨٤، وإتحاف المحقق بمواقف الإسلاميين من علم المنطق ص٣٧-٣٩.

(٢) انظر: درء التعارض جـ١٩/٦، وإغاثة اللهفان جـ٢/ ٣٧٦، ٣١٨، وأساسيات علم المنطق ص١٨٧.

(٣) قارن بين المنطق في النجاة لابن سينا ص٥-١١٧، وكتاب " تسهيل المنطق" المؤلف كمقرر في الجامعة الإسلامية بالمدينة كما في ص٣، و"البصائر النصيرية" بتعليقات وشروح محمد عبده التي درسها في الأزهر بمصر كما في تاريخ المنطق عند العرب ص٢٤٦، لاخلاف بين هذه الكتب الثلاثة.

(٤) المستصفى من علم الأصول جـ١/٢٠ .

(٥) القديمة مثل النجاة لابن سينا ص٧٨،٨٣، محك النظر ص١٠٥، والبصائر النصيرية ص٢٢٢، ووافقه محمد عبده في التعليق، والمعاصرة مثل طرق الاستدلال ص٤١، وأصله يدرس كمقرر في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، وضوابط المعرفة ص٤١٣، ٥٤٥. أصول الإلحاد والكفر، فإن المنقول عن الأنبياء بالتواتر من المعجزات وغيرها يقول أحد هؤلاء . بناء على هذا الفرق .: هذا لم يتواتر عندي، فلا يقوم به الحجة علي، فيقال: له اسمع كما سمع غيرك وحينئذ يحصل لك العلم»(١).

وكما تقدم فإن منطق أرسطو لم يصل على حقيقته، بل هذب وقرب إلى العقول؛ وأضيفت إليه مسائل أحرى<sup>(۲)</sup>.

قال د.عادل الفاخوري عن المؤلفين في المنطق ومنهم الغزالي وابن سهلان: « لم يضيفوا إلا ضوابط طفيفة إلى الإرث الذي خلفه الفارابي وابن سينا» (٣)، وجعل د. الفاخوري عصر الشراح للمنطق في بلاد المسلمين اعتباراً من القرن الثامن الهجري لم يأتوا فيه بشئ جديد، بل شرح الشروح، وأحياناً زيادات واصلاحات وتوضيحات طفيفة، وبعد القرن التاسع الهجري ركود تام (٤)، وقال نيقولا ريشر في "تطور المنطق العربي ": « متابعة الغزالي لابن سينا متابعة تامة، وبدون انتقادات له» (٥).

لذلك على من يقول بتجريد المنطق من الفلسفة، عليه مراجعة المنطق عند الفلاسفة وعند المتأخرين \_ ممن يدعى أنه جرد من الفلسفة \_ لاتجد أي فروق تذكر .

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ص٨٣-٨٤.

<sup>(</sup>۲) انظر: درء التعارض حـ٥/١٧، مجموع الفتاوى حـ٩/ ١٣٣- ١٣٤، ومجموع الفتاوى حـ٩/ ١٣٦- ١٣٦، وإغاثة اللهفان حـ٩/ ٣٦٩.

<sup>(</sup>٣) منطق العرب ص٣٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: منطق العرب ص٣٤-٣٥، وأساسيات علم المنطق ص١٨٧.

<sup>(</sup>٥) تطور المنطق العربي ص٣٧٩.

المبحث الثاني: أنواع العلم ودلالات الألفاظ:

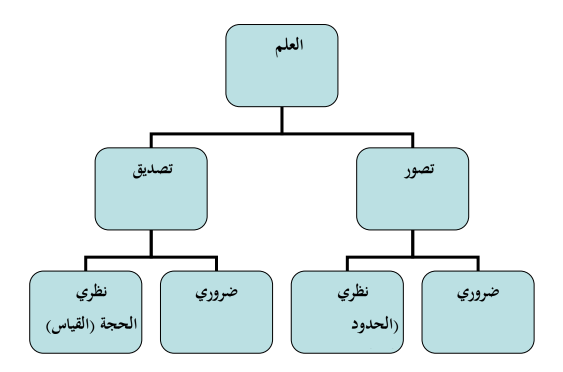
المطلب الأول: أقسام العلم عند المناطقة:

## أَنْواعُ العِلْمِ الحَادِثِ

إدراك مسفرد تصوراً علم ودرك نسسة بتصديق وسم وقدم الأول عند الوضع لأنه مقدم بالطبع والنظري ما احتاج للتأمل وعكسه هو الضروري الجلي

وما لتصديق به توصلا بحجة يعرف عند العقلا

ذكر الأخضري أنواع العلم وأقسامه في علم المنطق، فالعلم عندهم هو إدراك الشيء على ما هو عليه، وينقسم العلم إلى تصور وتصديق، وينقسم كلاً من التصور والتصديق إلى ضروري (بدهي) يعني يحصل ضرورة وبداهة، و نظري (كسبي)، يعني يحتاج إلى النظر والكسب.



#### أولا: اختلاف المناطقة في تعريف العلم وأقسامه:

وقد اختلف المناطقة في تعريف العلم اختلافاً كبيراً، فيعرفه بعضهم: بأنه إدراك الشيء على ما هو عليه، وبعضهم يعرفه: بأنه واضح لا يعرف، والصواب أنه لا يعرف لوضوحه (١١).

ومع ذلك يقسم بعض المناطقة العلم إلى تصور وتصديق، ويقسمون كلاً من التصور والتصديق إلى ضروي (بدهي) يعنى يحصل ضرورة وبداهة، وكسبي، يحتاج إلى كسب، ويسمونه (نظرياً) يعنى يحتاج إلى نظر، وتذكر دائماً أول قضايا المنطق، قال التفتازاني (ت٢٩٧ه): «قد اشتهر تقسيم العلم إلى التصور والتصديق، واستبعده بعضهم لما بينهما من اللوازم، إذ لا تصديق بدون تصور» (٢)، لكن غالب كتب المنطق المعاصرة، إن لم تكن جميعها، لا تذكر هذا الخلاف (٣).

وقد خالف بعض المناطقة في أقسام التصور، فذهب الرازي (ت٢٠٦ه) ومن وافقه إلى أن التصور إنما هو ضروري (بدهي) وليس فيه كسبي (أ)، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وقد تفطن أبو عبد الله الرازي بن الخطيب لما عليه أئمة الكلام، وقرر في محصله وغيره أن التصورات لا تكون مكتسبة، وهذا هو حقيقة قول القائلين إن الحد لا يفيد تصوير المحدود»(٥).

ويعرف المناطقة التصور بأنه: إدراك معنى المفرد من غير حكم عليه بنفي أو إثبات، ويطلق عليه التصور الساذج، ويتوصل إلى إدراك التصور عن طريق التعريفات. ويمثلون له بإدراك معنى كاتب، أو إدراك معنى شاعر وحده.

أما التصديق فيعرفونه بأنه: إدراك النسبة بين مفردين فأكثر، مثبتة أو منفية، وهو ما يعرف بالإسناد الخبري، أو الجملة الاسمية التي هي المبتدأ والخبر، ويتوصل إلى التصديق عن طريق القياس.

ويمثلون له بقولهم: زيد قائم، أو زيد ليس بقائم، سواء كانت الجملة صادقة أو كاذبة، فكالاهما تعتبر تصديقاً (٢).

هذا ما يتعلق بهذه القضية، لكن لا تذكر غالباً كتب المنطق النقد عليها، ولا من ينكرها.

(٣) انظر: آداب البحث والمناظرة ح١٨/، وعلم المنطق ص٩٥،٩٦، وطرق الاستدلال ومقدماتها ص٣٣-٣٥.

<sup>(</sup>١) انظر: شرح المقاصد حـ ١٩٢/١، وآداب البحث والمناظرة حـ ١٨/١.

<sup>(</sup>۲) شرح المقاصد جـ۱۹۸/۱.

<sup>(</sup>٤) انظر: محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) الرد على المنطقيين ص٢٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: معيار العلم ص ٦٨،٢٦٥.٦٧، وآداب البحث والمناظرة حـ١١-٨/١، وطرق الاستدلال ص٣٣، وعلم المنطق ص ٩٠-٩٦، وضوابط المعرفة ص١٨.

#### ثانيا: نقد التصور والتصديق:

١. هذا التقسيم يستلزم الدور والتسلسل وهو ممتنع باتفاق العقلاء، من وجهين:

أ. لا تصديق بدون تصور، ولا تصور بدون تصديق، وهذا ممتنع باتفاق العقلاء، وهذا دليل من نفى تقسيم العلم إلى تصور وتصديق من المناطقة (١).

ب. الطريق الموصل للتصور هو الحد، والحاد إما يكون عرف المحدود بحد، وإما يكون عرفه بغير حد، فإن قالوا: عرفه بغير حد، فقد أبطلوا دعواهم ونقضوها من أساسها، فإذا بطل الحد وهو الطريق الموصل للتصور، بطل التصور (٢).

7. اشترط المناطقة في التصور أن يكون ساذجاً عارياً عن جميع القيود الثبوتية والسلبية، وكل ما عرى عن كل قيد ثبوتي وسلبي يكون خاطراً من الخواطر، وليس هو علماً أصلاً بشيء من الأشياء، فإن من خطر بقلبه شيء من الأشياء ولم يخطر بقلبه صفة لا ثبوتية ولا سلبية لم يكن قد علم شيئاً، وعلى سبيل المثال لو تصور بحر زئبق وجبل ياقوت، فإن لم يتصور مع هذا عدمه في الخارج ولا امتناعه ولا شئياً من الأشياء كان هذا خيالاً من الخيالات، ووسواساً من الوساوس، ليس هذا من العلم في شيء (٣).

٣. لو تصور بحر زئبق وحبل ياقوت لكن لو تصور مع ذلك عدمه في الخارج؛ كان قد تصور تصوراً مقيداً بالعدم، ولم يكن تصوره خاليا من جميع القيود، وإذا كان يشك هل النبيذ حرام أم لا؟ فقد تصور النبيذ، وتصور الحرام، وكل من التصورين متصور بقيود، فهو يعلم أن النبيذ شراب، وأنه موجود، وأنه يشرب، وأنه يسكر، وغير ذلك من صفاته، لكن لم يعلم أنه حرام؛ فليس من شرط التصور المشروط في التصديق أن يكون ساذجاً خالياً عن كل قيد ثبوتي وسلبي (٤).

٤. هذه القضية ليست محل إجماع، لذا اختلف فيها المناطقة أنفسهم ومنهم الرازي والتفتازاني،
 والأمة توافق من ينكر تقسيم العلم.

٥. كل من التصور والتصديق ينقسم إلى بدهي وكسبي، والبداهة أمر نسبي إضافي، يختلف من شخص لآخر، فما يراه زيد بدهياً، لا يحتاج إلى حد، يراه غيره كسبياً يحتاج إلى حد، فهذا لا يمكن أن ينضبط (٥).

٦. التصور يحصل عند المناطقة بالحد الحقيقي، المؤلف من الذاتيات، وهذا الحد إما متعذر أو متعسر، كما أقروا بذلك، وعلى هذا لا يمكن تصور حقيقة من الحقائق، وقد تصورت الحقائق، فعلم

(٢) انظر: الرد على المنطقيين ص٧.

(٤) انظر: المرجع السابق ص٤٩٢.

(٥) انظر: الرد المنطقيين ص١٣، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٩١.

<sup>(</sup>١) انظر: شرح المقاصد جـ١٩٨/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: الرد المنطقيين ص٤٩٤.

الاستغناء عن تصوراتهم وحدودهم (١).

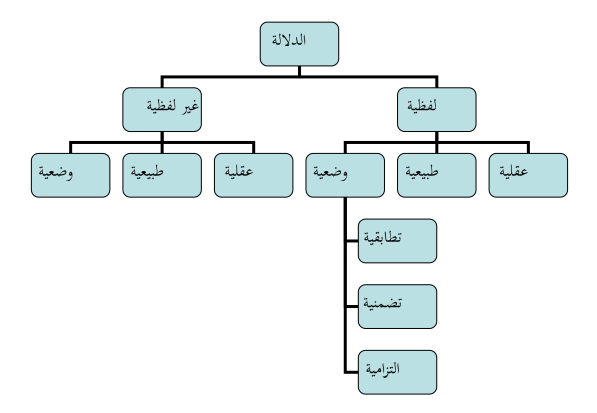
(١) انظر: الرد المنطقيين ص٨، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٨٩.

#### المطلب الثاني: أنواع الدلالة عند المناطقة:

## أنواع الدلالة الوضعية

دلالةُ اللفطِ على ما وافقه يدعونها دلالةُ المطابقة وجُزئه تضمُّنا وما لزم فهو التزامٌ إن بِعقلِ التُنزِم

وهذا التقسيم عند المناطقة نتج عن تقسيمهم الدلالة إلى لفظية، وغير لفظية، وكل من الدلالتين تنقسم إلى ثلاثة أقسام، مجموعها ستة أقسام، على طريقة المناطقة في كثرة الأقسام والتفريعات.



وقد ذكر الأخضري في هذين البيتين أنواع دلالة اللفظ عند المناطقة، وأنها تنقسم إلى ثلاثة أقسام: "دلالة المطابقة" و "دلالة التضمن" و "دلالة الالتزام".

ويعرف المناطقة دلالة المطابقة: بأنها دلالة اللفظ على تمام المعنى الذي وضع مقابلاً له، مثل: دلالة الإنسان على الحيوان الناطق، ودلالة الرجل على الذكر الكبير من بني الإنسان، ودلالة المرأة على الأنثى الكبيرة من بني الإنسان، وسميت دلالة المطابقة بذلك، لتطابق اللفظ والمعنى، أي: موافقته لما وضع له (١).

<sup>(</sup>١) انظر: طرق الاستدلال ومقدماتها عند المناطقة والأصوليين، يعقوب الباحسين: ص٥٦-٦١.

ويعرفون دلالة التضمن بأنها: دلالة اللفظ على جزء معناه يتضمن كل المعنى، كدلالة لفظ البيت في قولنا سقط البيت على الحائط، أو الغرفة، وكدلالة لفظ الإنسان على الحيوان فقط، وسميت هذه الدلالة تضمنية لأن الجزء الذي دل عليه اللفظ يقع في ضمن الموضوع له اللفظ (١).

ويعرفون دلالة الالتزام بأنها: دلالة اللفظ على الخارج عن المعنى الموضوع له اللازم له في الذهن، والممتنع انفكاكه عنه؛ كدلالة لفظ أربعة على الزوجية إذ هي لازمة لها لا تنفك عنهما<sup>(٢)</sup>.

### أولًا: خلاف المناطقة في أنواع الدلالة:

وقد اختلف المناطقة في دلالة الالتزام والتضمن، فدلالة الالتزام غير معتبره لدى مناطقة الأشاعرة، فقد نص أبو حامد الغزالي (ت٥٠٥هـ) في كتابه "معيار العلم" على أن المعتبر في التعريفات المطابقة والتضمن، أما دلالة الالتزام فلا يجوز أخذها لسببين:

الأول: أن واضع اللغة لم يضع اللفظ للدلالة عليها، بخلاف المطابقة والتضمن.

الثاني: أن لوازم الأشياء لا حصر لها، ولا يمكن أن تنضبط؛ مما يؤدي إلى أن يصبح اللفظ دليلا على ما لا يتناهى من المعانى، وذلك من المحال<sup>(٣)</sup>.

وتابعه الآمدي (٤) (ت ٦٣١هـ) وابن الحاجب (ت ٦٤٦هـ) وعضد الدين الإيجي (ت ٧٥٦هـ).

وإذا كان الأمر كذلك فينبغي إخراجها من نطاق الدلالة الوضعية فهي دلالة مأخوذة من اللفظ ومفهومة من معناه، ولكن لا بحسب وضع الواضع بل بطريق اللزوم العقلي، كما جعل الرازي (ت: ٢٠٦هـ) ومن وافقه دلالة التضمن عقلية وليست لفظية (٥).

## ثانيًا: مفهوم وضع في اللغة:

اختلفت أقوال الناس في كيفية وضع اللغة، على أربعة أقوال:

الأول: أنما اصطلاحية، نشأت نتيجة اصطلاح الناس عليها، وأول من قال بمذا أبو هاشم الجبائى (ت٢١٣ه) من المعتزلة، وله ارتباط ظاهر بالقول بالجاز، قال شيخ الإسلام ابن تيمية : «قول من يجعل اللغات اصطلاحية، فيدعى أن قوما من العقلاء اجتمعوا واصطلحوا على أن يسموا هذا بكذا وهذا بكذا، ويجعل هذا عاماً فى جميع اللغات، وهذا القول لا نعرف أحداً من المسلمين قاله قبل أبي هاشم بن الجبائى»(٦)، ونسب هذا القول إلى جمهور المعتزلة(١).

\_\_\_

<sup>(</sup>١) انظر: طرق الاستدلال ومقدماتها عند المناطقة والأصوليين: ص٦١.

<sup>(</sup>٢) انظر: معيار العلم، أبو حامد الغزالي ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: معيار العلم ص٤٣، والمستصفى، أبو جامد الغزالي جـ١/ ٣٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: الإحكام في أصول الأحكام لأبي الحسن الآمدي جر ١/ ١٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: المحصول جـ٧٦/١، والإبحاج جـ٧٤/١، وطرق الاستدلال ومقدماتما عند المناطقة والأصوليين ص٦٢.

<sup>(</sup>٦) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ح٧/٧٠ .

الثاني: بعضها اصطلاحي وبعضها توقيفي.

الثالث: التوقف في المسألة، لأنها من فضول المسائل، ولا ينبني عليها عمل، وقال به الباقلاني (ت:٣٠٠ه) والجويني (٤٧٨ه) والغزالي (ت:٥٠٠ه) والرازي (ت:٢٠٦ه) وابن قدامة المقدسي (ت-٢٠٦ه) وابن جزي المالكي (ت ٧٤١ه) وغيرهم (٢).

الرابع: أنها توقيفية علمها الله عز وجل لآدم وذريته، وعليه دلت نصوص الكتاب والسنة، وهو قول الصحابة وسلف الأمة وعليه الجماهير، بل أجمعت عليه الأمة قبل هذه الأقوال المحدثة (٣).

قال ابن حزم: « والصحيح من ذلك، أصل الكلام توقيف من الله عز وجل، بحجة سمع، وبرهان ضروري» (أ).

ويرى ابن حزم: « أن الاصطلاح على وضع لغة لا يكون ضرورة إلا بكلام متقدم بين المصطلحين على وضعها، أو بإشارات قد اتفقوا على فهمها، وذلك الاتفاق على فهم تلك الإشارات لا يكون إلا بكلام ضرورة، ومعرفة حدود الأشياء وطبائعها التي عبر عنها بألفاظ اللغات لا يكون إلا بكلام وتفهيم، (0) لا بد من ذلك، فقد بطل الاصطلاح على ابتداء الكلام (0).

« والمقصود هنا أنه لا يمكن أحداً أن ينقل عن العرب بل ولا عن أمة من الأمم أنه اجتمع جماعة فوضعوا جميع هذه الأسماء الموجودة في اللغة، ثم استعملوها بعد الوضع، وإنما المعروف المنقول بالتواتر استعمال هذه الألفاظ فيما عنوه بها من المعاني، فإن ادعى مدع أنه يعلم وضعاً يتقدم ذلك فهو مبطل، فإن هذا لم ينقله أحد من الناس» (٢).

ومما يدل على أن اللغة توقيفية قوله تعالى: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا﴾ [ البقرة الآية: ٣١]، قال ابن عباس ﷺ : علم الله آدم الأسماء كلها، وهي هذه الأسماء التي يتعارف بما الناس، إنسان ودابة وأرض وبحر (٧).

قال ابن حزم: « أرأيتم .... لهذا التعليم الذي امتن الله تعالى به على أبينا آدم عليه السلام فائدة؟

<sup>(</sup>١) انظر: نهاية الوصول إلى علم الأصول جـ ١/ ٧٨، ودلالات الألفاظ عند شيخ الإسلام ابن تيمية ٥٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: نهاية الوصول إلى علم الأصول جـ ٨١/١، ودلالات الألفاظ عند شيخ الإسلام ابن تيمية ٥٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: الصاحبي ص٣٦-٣٧، والإيمان ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٧/٩٠ -٩٠، وروضة الناظر وجنة المناظر حـ٥/٢-، وتقريب الوصول إلى علم الأصول ص١٣٠، ومناهج البحث في العقيدة الإسلامية في العصر الحاضر ص٢٠٤، وجناية التأويل الفاسد ص٩٥.

<sup>(</sup>٤) الإحكام في شرح أصول الأحكام جـ ١/١٣.

<sup>(</sup>٥)الإحكام في شرح أصول الأحكام جـ٧/١٦.

<sup>(</sup>٦) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ح٧/ ٩٠.

<sup>(</sup>٧) انظر: تفسير الطبري جـ ٢٥٢/١، والجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي) جـ ٢٨٢/١.

أم لا فائدة له؟ فإن قالوا: لا فائدة له، كفروا، وكذبتم الملائكة في إقرارهم بأن ذلك علم عظيم لم يكن عندهم حتى علمهم إياه الخالق عز وجل، وإن قالوا: إن لذلك التعليم فائدة، سئلوا ما هي؟ ولا سبيل إلى أن تكون تلك الفائدة إلا إيقاع الأسماء على مسمياتها، والفصل بين المسميات بالأسماء، ومعرفة صفات المسميات التي باختلافها وجب تخالف الأسماء، ليقع بذلك التفاهم بين النوع الذي أسكنه الله أرضه، وأرسل إليهم الأنبياء بالشرائع»(١).

كما يدل على ذلك حديث الشفاعة الذي فسر به الإمام البخاري هذه الآية في كتاب التفسير من صحيحه فقال "باب قول الله وعلم آدم الأسماء كلها" عن أنس رضي الله عنه عن النبي على قال: « يجتمع المؤمنون يوم القيامة؛ فيقولون: لو استشفعنا إلى ربنا، فيأتون آدم؛ فيقولون: أنت أبو الناس، خلقك الله بيده، وأسجد لك ملائكته، وعلمك أسماء كل شيء» (٢).

والله سبحانه وتعالى ميز كل مسمى باسم يدل على ما يخصه دون ما سواه، ويبين به ما يرسم معناه، والأسماء النطقية سمعية، وأما نفس تصور المعاني ففطري يحصل بالحس الباطن والظاهر، وبإدراك الحس وشهوده ببصر الإنسان بباطنه وبظاهره، وبسمعه يعلم اسماءها، وبفؤاده يعقل الصفات المشتركة والمختصة، والله أخرجنا من بطون أمهاتنا لا نعلم شيئاً، وجعل لنا السمع والأبصار والأفئدة (٣).

فعلم أن الله ألهم النوع الإنساني أن يعبر عما يريده ويتصوره بلفظه، وإن أول من علم ذلك أبوهم آدم عليه السلام، وهم علموا كما علم؛ وإن اختلفت اللغات<sup>(٤)</sup>.

#### ثالثا: دلالة السياق:

هذا التقسيم لدلالة الألفاظ مشهور عند المناطقة والأصوليين، وغيرهم، وهو تقسيم استقرائي لا إشكال فيه من جهة ذاته، إلا أنه أغفل عنصراً مهماً من عناصر الدلالة على المعنى، وهو: قصد المتكلم ومُراده باللفظ، فلابُدَّ لكون الدلالة دلالة مطابقة، أو تضمين، أو التزام، أن يُنظر في قصد المتكلم.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "وهذا تقسيم معقول، ولكنه يعود إلى قصد المتكلم ومراده باللفظ"(٥).

لذا يضيف شيخ الإسلام ابن تيمية في تعريفه لأنواع الدلالة المعنى الذي عناه المتكلم،

(٢) أخرجه البخاري في (كتاب التفسير، باب قول الله وعلم آدم الأسماء كلها) ص٥٤٨ رقم الحديث ٤٤٧٦.

(٣) انظر: نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٩/٩٥.

(٤) انظر: الإيمان ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ح٧/٥٥، وانظر : الصاحبي ص٣٦-٣٧ .

\_

<sup>(</sup>١)الإحكام في شرح أصول الأحكام جـ١/٥٨٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: درء التعارض جـ ١٣/١٠.

فيقول: "دلالة المطابقة: هي دلالة اللفظ على جميع المعنى الذي عناه المتكلم، ودلالة التضمين: هي دلالة اللفظ على ما هو داخل في ذلك المعنى – أي الذي عناه المتكلم – ودلالة الالتزام: هي دلالة اللفظ على ما هو لازم لذلك المعنى، خارجٌ عن مفهوم اللفظ"(١).

ويؤكد أهمية اعتبار قصد المتكلم في الدلالة ابن القيم فيقول: "دلالة النصوص نوعان حقيقة وإضافية، فالحقيقة تابعة لقصد المتكلم وإرادته، وهذه الدلالة لا تختلف.

والإضافية تابعة لفهم السامع وإدراكه وجودة فكره وقريحته وصفاء ذهنه ومعرفته بالألفاظ ومراتبها، وهذه الدلالة تختلف اختلافاً متبايناً بحسب تباين السامعين في ذلك"(٢).

وهذا المعنى الذي أثاره الشيخان مهمٌ جداً لصحة هذه الدلالات على المعنى الصحيح، فإن هذه الدلالات المقصود منها بيان حال اللفظ مع المعنى، هل حالة معه حال المطابقة أو التضمن أو الالتزام؟

وكيف يستطيع السامع أن يجزم بذلك ما لم يعرف مُراد المتكلم من إيراد هذا اللفظ.

يُبِينُ دقة هذا المأخذ الذي أثاره شيخ الإسلام رحمه الله بأهمية العناية بمراد المتكلم، وأنه مع خفاء مُراد المتكلم تسقط هذه الدلالات كلها: المطابقة، والتضمن، والالتزام، يتبينُ ذلك: بالنظر إلى ما يُعرفُ به (المشترك اللفظي) (٣)، كلفظة (العين)، فعلى أي شيء سيجعلون دلالتها مطابقة: هل على (الجارحة التي في وجه الإنسان)، أم على (موضع الماء الغائر في الأرض)، فإنحا تُطلق ويُقصد بها: العين الباصرة، وعين الماء، وعين المال، وعين الشمس، وغير ذلك.

فسوف يتوقف من يقصر الدلالة اللغوية على هذه الدلالات حتى ينظر في الدلالة السياقية، ليعرف مراد المتكلم ثم يُنزل هذا اللفظ على أي من هذه الدلالات المتقدمة.

والصواب أن تسمى دلالة لفظية لغوية: إضافة إلى الاستعمال اللغوي، كدلالة لفظ الرجل على الإنسان الكبير الذكر<sup>(٤)</sup>، ولا تسمى (الدلالة الوضعية)، وقد تقدم أن وضع اللغة قول محدث.

(٢) انظر: إعلام الموقعين جـ ١/ ٤٠٩ .

(٣) وهو: اللفظ الواحد الذي يطلق على أشياء مختلفة بالحد والحقيقة اطلاقاً متساوياً، كالعين تطلق على آلة البصر وينبوع الماء وقرص الشمس، وهذه مختلفة في الحدود والحقائق وانظر تعريف اللفظ المشترك بألفاظ متقاربة.

انظر: معيار العلم للغزالي: ص٧، والمحصول للرازي جـ٩/٩٥٩، والتعريفات للجرجاني ص٢.

<sup>(</sup>١) انظر: درء التعارض جـ١٢/١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: التعريفات للجرجاني: ص١٠٨٠.

والدلالة اللفظية اللغوية هي التي تُبحث — غالباً – في العلوم الشرعية، وذلك أنَّ التواصل الدَّلالي اللفظي أبلغ وأسهل؛ لأن ما يدلُ بقصد الدال أحق بالدَّلالةِ، ودلالتهُ أكملُ، ولهذا كانت دلالة الكلام على مقصود المتكلم أكمل من جميع أنواع الدلالات الأخرى على مراد المتكلم، وهو البيان الذي علمه الله تعالى للإنسان وامتن به على عباده (١).

وقد عُرفت الدَّلالة اللفظية اللغوية كما سبق بعدة تعريفات تدور على إفادة اللفظ لمعنى وضع له، وهذا بناءً على إفادة الألفاظ الجحردة محددة وضعت لها.

وهذا غير صحيح، فإن الألفاظ في اللغة العربية، لها عدة معاني، وقواميس اللغة شاهدةً بذلك، فإن الناظر فيها يجد للفظة الواحدة عدة معانٍ تصل في بعضها إلى عشرات المعاني، وتحديد المعنى المُراد منها لا يُمكن إلا بالنظر في دلالة سياق الكلام، وهي (الدلالة السياقية).

فلابد لإفادة اللفظ لمعنى يختص به دون غيره أن يكون مركباً في كلام مفهوم، "فإن اللفظ المجرد عن جميع القرائن لا يستعمله العقلاء من العرب ولا غيرهم، فلا يستعمل إلا مقيداً"(٢)، وهذا التقييد بما يحتف باللفظ من القرائن المقالية والحالية، وهو ما يُعرف بدلالة السياق.

وعلى ذلك فمن المهم أن تنتظمَ مباحث علم الدلالة الإشارة إلى (الدلالة السياقية)، فهي لا تقل أهمية عن جميع الدلالات المتقدمة، إن لم تكن أهمها جميعاً.

والتعريف الصحيح لدلالة السياق أنها: (مكونات النص: الداخلية من: ألفاظ ونظم، وفق معهود اللسان العربي، والخارجية: من حال المخاطِبِ والمخاطَب، والغرض الذي سيق له الكلام)، فهذه بمجموعها تشكل دلالة السياق<sup>(٣)</sup>.

(٢) انظر: مختصر الصواعق المرسلة: ج٧٢٤/٢.

(٣) هذه المقالة عن السياق من فضيلة د. خالد النمر، ورسالته للدكتوراه بعنوان دلالة سياق النص الشرعي.

\_

<sup>(</sup>١) انظر: النبوات لابن تيمية: ج١/٥٣٩.

#### المطلب الثالث: مباحث الألفاظ:

### فصل في مباحث الألفاظ

مُسْتَعْمَلُ الأَلْفَاظِ حَيْثُ يُوجَد اِمَّا مُرَكَّبٌ وَإِمَّا مُفْرَدُ فَأُوَّلٌ مَا دَلَّ جُزْؤُهُ عَلَى جُزُءِ مَعْنَاهُ بِعَكْسِ مَا تَلاَ وَهْوَ عَلَى قِسْمَيْنِ أَعْنِي المُفْرَدَا كُلِّيٌّ اوْ جُزْئِيُّ حَيْثُ وُجِدَا فَمُفْهِمُ اشْتِرَاكِ الكُلِّي كَأْسَدٍ وَعَكْسُهُ الجُزْئِيُّ وَأُوَّلاً لِلذَّاتِ إِنْ فِيهَا انْدَرَجِ فَانْسُبْهُ أَوْ لِعَارِضِ إِذَا حَرَجْ

أقسام الألفاظ من مباحث التصورات، ويقسم المناطقة الألفاظ إلى مفرد ومركب، وكل واحدا منهما ينقسم إلى عدة أقسام، ويعرفون المركب بأنه: ما قُصد بجزئه الدلالة على جزء معناه، وينقسم إلى قسمين: مركب تام، ومركب ناقص.

والمركب التام عندهم: هو ما أفاد المخاطب فائدة يتم بها الكلام بحيث لا يستتبع لفظا آخر ينتظره السامع.

والمركب الناقص: هو ما لا يفيد فائدة يتم بما الكلام أو يحسن السكوت عليها.

أما المفرد: فهو اللفظ الدال على معنى، ولكن لا يدل على جزء معناه، كإنسان وزيد وكتاب، فإنسان مثلا يدل على معنى معلوم ولكن أجزاءه كـ "إنـ " و "سان" لا يدل أي منهما على جزء من معنى الإنسان. وهكذا سائر المفردات، والمفرد يشمل أمورا متعددة عندهم هي الأسم والكلمة والأداة.

والمفرد على قسمين: كلى وجزئي.

فالكلي في مصطلح أهل المنطق: هو ما لا يمنع نفس تصور معناه من وقوع الشركة فيه.

**والجزئي:** هو ما يمنع نفس تصور معناه من وقوع الشركة فيه، كزيد وهذا فرس<sup>(١)</sup>.

# أولاً: الإجمال في مصطلح المركب والمفرد:

هذه الألفاظ من المصطلحات المجملة وهي ليست في الكتاب والسنة ولا اتفق السلف على نفيها أو إثباتها؛ وقد تشتمل على حق وباطل<sup>(٢)</sup>.

«والمحققون من أهل العلم يعلمون أن تسمية مثل هذه المعاني تركيبا أمر اصطلاحي، وهو إما أمر ذهني لا وجود له في الخارج، وإما يعود إلى صفات متعددة قائمة بالموصوف وهذا حق $^{(n)}$ .

(٢) انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ح١١٣/١ - ١١٤، وج١١٥.

<sup>(</sup>١) انظر: طرق الاستدلال، يعقوب الباحسين ص٧٨- ٩٥

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية حه/ ٢٠٦. وانظر: الأصول التي بني عليها المبتدعة مذهبهم في الصفات، عبدالقادر محمد عطا صوفي حـ٣/ ٢٦١.

ومنهج أهل السنة والجماعة منع إطلاق الألفاظ المبتدعة المجملة المشتبهة، لما فيها من لبس الحق بالباطل، مع ما توقعه من الاشتباه والاختلاف والفتنة، بخلاف الألفاظ المأثورة والألفاظ التي بينت معانيها؛ فإن ما كان مأثوراً حصلت به المعرفة (١٠).

والقاعدة في ذلك أن : « الألفاظ التي لا توجد في الكتاب والسنة، بل ولا في كلام الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وسائر أئمة المسلمين لا إثباتها ولا نفيها، وقد تنازع فيها الناس، فهذه الألفاظ لا تثبت ولا تنفى إلا بعد الاستفسار عن معانيها؛ فإن وجدت معانيها مما أثبته الرب لنفسه أثبت، وإن وجدت مما نفاه الرب عن نفسه نفيت، وإن وجدنا اللفظ أثبت به حق وباطل، أو كان مجملاً يراد به حق وباطل وصاحبه أراد به بعضها، لكنه عند الإطلاق يوهم الناس أو يفهمهم ما أراد وغير ما أراد، فهذه الألفاظ لا يطلق إثباتها ولا نفيها» (٢).

ومتابعة الكتاب والسنة في اللفظ والمعنى أكمل وأتم من متابعتهما في المعنى دون اللفظ، وهؤلاء أسعد الناس، وهذا سبيل أهل السنة والجماعة (٣).

# ثانيًا: مصطلح المركب عند المناطقة:

التركيب لغة: «تقول: في تركيب الفَصّ في الخاتَم، والنّصْل في السهم: رَكّبتُه فتركب، فهو مُركّب وركيب. والمركّب أينًا: الأصل والمنبّب، يقال: فلان كريم المركّب؛ أي: كريم أصل منْصِبِه في قومه» (3) ويقال لغة: ركّبت الباب في موضعه، وقد يقال: المركب لما كان متفرقًا فجمع كجمع الأدوية والأغذية المركبة (6).

وشرعًا: «التركيب: تركيب الشيء في غيره»(٦).

أما التركيب «في علم الفلسفة: تأليف الشَّيْء من مكوناته البسيطة، ويقابله التَّحْلِيل» (الرازي: «التركيب عبارة عن اجتماع الوحدات» (المعنى الاصطلاحي عند الفلاسفة لا علاقة له بالمعنى اللغوي، بل كل منهما بعيد عن الآخر.

<sup>(</sup>١) انظر: درء تعارض العقل والنقل جر ٢٧١/١ .

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٧٠٤/١٧، والتدمرية ص٥٥ ، والكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية (نونية ابن القيم) ص٢٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر: منهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد ج٢/٢٦-٦٩٣.

<sup>(1)</sup> الصحاح ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: الصفدية لابن تيمية ح١٠٥/١٠.

<sup>(</sup>٦) الصواعق المرسلة ج٢/٦٧٦.

<sup>(</sup>V) المعجم الوسيط جدا/٣٦٨.

<sup>(</sup>٨) أساس التقديس للرازي ص ٧٧.

فلفظ التركيب من الألفاظ المجملة التي أحدثها المبتدعة، وهي تحتمل حقًّا وباطلًا، فلا يجوز إثباتما لله ولا نفيها عنه إلا بعد معرفة مراد قائلها، فإن أراد بما باطلًا يتوقف في لفظها ورد معناها، وإن أراد بما حقًّا يتوقف في لفظها، وقبل معناها وعبر عنه باللفظ الشرعي<sup>(۱)</sup>.

قال ابن القيم: إن التركيب «اصطلح عليه بعض الناس وجعل كل ما تميز منه شيء عن شيء مركبا، وإن كان حقيقته واحدة، فالعرب إنما تطلق لفظ التركيب والمركب في نحو: تركيب الدواء، وتركيب الخشبة على الجدار، وتركيب المادة في صورة من الصور، ولا يسمى الهواء مركبًا ولا النار ولا الماء ولا التراب، وإنما المركب عندهم: ما ركب فيه شيء على شيء. خالف المتأخرون الاصطلاح الحادث، ثم نفوا مسماه الاصطلاحي عن الرب سبحانه، ورأوا الأدلة اللفظية من القرآن والسنة لا تساعدهم على ذلك، فقالوا: لا تفيد اليقين» (٢).

وقال ابن أبي العز: «التركيب من الذات والصفات، هم سموه تركيبًا؛ لينفوا به صفات الرب تعالى، وهذا اصطلاح منهم لا يعرف في اللغة، ولا في استعمال الشارع، فلسنا نوافقهم على هذه التسمية ولا كرامة. ولئن سموا إثبات الصفات تركيبًا، فنقول لهم: العبرة للمعاني لا للألفاظ، سموه ما شئتم، ولا يترتب على التسمية بدون المعنى حكم! فلو اصطلح على تسمية اللبن خمرًا، لم يحرم بهذه التسمية»(٣).

من الآثار السيئة التي جرها القول بالتركيب، نفي صفات الكمال، ونعوت الجلال عن الحق جل في علاه، فكل من أراد تعطيل الله عن كماله المطلق، تسلق على هذا المصطلح الكلامي المحدث المشؤوم، وتقنع بهذا اللفظ المحمل ليظهر بمظهر أهل التنزيه، فانطلت حقيقة حاله على كثير من الناس، وبث من ورائه النفي والتعطيل لصفات الباري سبحانه بهذا التلبيس. يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في رده على من نفى الصفات متكمًا على هذا اللفظ المبتدع: «وإنما أردت ما سميتموه أنتم تأليفًا وتركيبًا كما سمَّى المنطقيون الموصوف بالصفات مركبًا مؤلفًا، وبمثل هذا الكلام المحمل المتشابه الذي يذكرونه وليس له أصل في كتاب الله وسنة رسوله ضل من ضلَّ، كما وصف ذلك الأئمة وذموا المتكلمين بمثل هذا الكلام، كقول الإمام أحمد: فهم مختلفون في الكتاب متفقون على مخالفة الكتاب، يقولون على الله وفي اله وفي الله الناس بما يُتربع علم، يتكلمون بالمتشابه من الكلام وخدون جوال الناس بما يُتربع علم، يتكلمون بالمتشابه من الكلام وخدون جوال الناس بما يُتربع علم، يتكلمون بالمتشابه من الكلام وخدون جوال الناس بما يُتربع علم المناس بما يتكلمون بالمتشاب المناس بما يتكلمون بالمتشاب المناس بما يتكلمون بالمتشاب المناس بما يتله المنا

لفظ التركيب عند المناطقة والفلاسفة من الألفاظ المجملة، والإجمال الذي فيه أوقع أصحابه في التخبط والاضطراب، والمناطقة بمذه الألفاظ يسوقون لها معان لم يأت بما الكتاب والسنة، ولم ترد أيضا في

\_

<sup>(</sup>١) الصفدية جـ٢/٢٦، ودرء التعارض جـ ٢٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) الصواعق المرسلة جـ ٢/ ٦٧٦.

<sup>(</sup>٣) شرح الطحاوية جـ ٢٤١/١.

<sup>(</sup>٤) بيان تلبيس الجهمية جـ٥/٤٤٦، راجع مصطلح التركيب في موسوعة العقيدة والأديان والفرق والمذاهب المعاصرة إشراف د. سعود بن سلمان آل سعود جـ٢/٠٠٠ - ٦٠٣.

لغة العرب، فهؤلاء أحدثوا اصطلاحًا لهم في لفظ التركيب لم يسبقهم إليه أحد من أهل اللغة، ولا من طوائف أهل العلم (١).

وكذلك المفرد يقسم عندهم إلى اللفظ المفرد وهو الحرف مثل (م) واللفظ المفرد المؤلف مثل محمد، وهذا لايعرف في لغة العرب<sup>(٢)</sup>.

وسيأتي مزيد بيان لهذه المصطحات في المسائل التالية، ليكون الجواب عن دلالات الألفاظ واحداً . أما الكليات فليس لها وجود، ومرادهم يتضح في المسائل التالية، عند مناقشة الكليات الخمس.

(') شرح حديث النزول، ابن تيمية ص١٥، وانظر: الأصول التي بنى عليها المبتدعة مذهبهم في الصفات، د عبدالقادر عطا صوفي جـ٣/ ٢٦١.

\_

<sup>(</sup>٢) صون المنطق والكلام ص١٥، وانظر: مناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٨٦.

### المطلب الرابع: الألفاظ والمعانى:

# أقسام نسبة الألفاظ للمعاني

ونسبة الألفاظ للمعاني خمسة أقسام بلا نقصان تواطئ تشاكك تخالف والاشتراك عكسه الترادف

هذان البيتان وردا بعد الكليات الخمس لكن لتعلقها بدلالة الألفاظ قدمناهما مراعاة للوحدة الموضوعية، ومراد المناطقة نسبة الألفاظ للمعاني أي العلاقة بين اللفظ والمعنى، أو العلاقة بين لفظ ولفظ آخر، وهي خمسة أقسام: فعند النظر إلى اللفظ ومعناه، أي بين اللفظ والمعنى نفسه لا باعتبار معنى لفظٍ آخر ولا باعتبار لفظٍ آخر، فهذا يدخل تحته التواطؤ والتشاكك، وعند النظر بين معنى لفظٍ ومعنى لفظٍ آخر، فهذا هو التباين، وبين اللفظ ومعناه المشترك، وبين لفظٍ ولفظٍ آخر الترادف.

ويتضح من هذا التقسيم عدم النظر إلى دلالة السياق كما تقدم بيانها، وإن كان لا إشكال في الأقسام ذاتها، لكن المناطقة لديهم إجمال في تطبيقها، يشتمل على الحق والباطل.

ويعرف الترادف: اختلاف اللفظ واتحاد المعنى. كالأسد والليث والهزبر كلها دالة على مسمى واحد. والاشتراك اللفظي: اتحاد اللفظ واختلاف المعنى كالعين تستعمل للعين الجارية وللحاسوس.

والتواطؤ: اتفاق اللفظ والمعنى . نور الشمس ونور القمر .

والتباين: اختلاف اللفظ والمعنى مثل السماء والأرض (١).

والتشكيك: فهو اتفاق في اللفظ والمعنى أيضاً، ولكن مع التفاوت في المعنى الكلي مثل البياض فإن الثلج والإنسان متفقان في البياض مع التفاوت بين بياض كل منهما(٢).

هذا تعريف أهل السنة لهذه المصطلحات، ويشترطون إعمال دلالة السياق، ويهملها المناطقة وأهل الكلام .

وعند تعريف المناطقة لهذه المصطلحات سنجد صعوبة في تعريفها، وهي على النحو الآتي:

الترادف: هي نسبة الألفاظ إلى لفظ من جهة دلالة كل منهما على المعنى نفسه الذي يدل عليه الآخر.

الاشتراك: هي نسبة معنى إلى معنى آخر من جهة اشتراكهما في لفظ واحد يدل على كل منهما، عكس الترادف.

\_\_\_

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الرسالة التدمرية، محمد الخميس، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، ص٣٣٠.

التواطؤ: هي نسبة وجود معنى كلي في أفراده بالتساوي دون تفاوت.

التخالف: هي نسبة بين معنى ومعنى آخر من جهة إمكان اجتماعهما، وإمكان ارتفاعهما مع اتحاد المكان والزمان.

التشكيك: هي نسبة وجود معنى كلى في أفراده مع التفاوت قوّة وضعفاً (١).

وسبب هذا العسر أن مراد المناطقة الكليات الذهنية، فغالب ما يذكره المناطقة لا علاقة له بالواقع، ولا يمكن تطبيقه أيضاً، وليس له وجود في الخارج، بل وجوده ذهني، وهو يتجاهل البحث في الجزئيات والأعيان المشخصة (٢)، فالمنطق الصوري يرفض الناحية المادية والموضوعية، ولا يعتد إلا بالناحية الصورية، ويتجاهل البحث في الجزئيات والأعيان المشخصة، ويطلق أحكاماً كلية لا علاقة لها بالواقع، ولا يمكن تطبيقها أيضاً، وليس لها وجود في الخارج، بل وجودها ذهني، لذلك لا يمكن الاستفادة من هذه الأحكام أو هذه البحوث في الحياة اليومية للأمة (٣)، قال نيقولا ريشر في تطور المنطق العربي: « اصطبغت الدراسات المنطقية بالصورية الخالصة، ... وهو البعد عن كل مضمون، والاستقلال عن كل مادة» (٤).

فكلام المناطقة في دلالات الألفاظ وغيرها في الكليات، وهي: الشاملة لجميع الأفراد الداخلين في صنف معين<sup>(٥)</sup>، ويبتدئ بمقدمات عامة، وهذه تكون في الأذهان، لا في الأعيان، فهي علوم بأمور مقدرة في الأذهان، لا يعلم تحققها في الأعيان، وغالب كلامهم فيها ظنون كاذبة، فضلاً عن أن تكون قضايا صادقة<sup>(١)</sup>.

والحقيقة أن أكثر ما لديهم تحويل وتقليد، وعبارات متكلفة هائلة، والطرق الصعبة الطويلة (١٠)، فيذكرون مقالات بعبارات طويلة مشتبهة، لعل كثيراً من أئمة المتكلمين بحا لا يحصلون حقائق تلك الكلمات، ولو طالبتهم بتحقيقها لم يكن عندهم إلا الرجوع إلى تقليد أسلافهم فيها، ويبقى ذلك الكلام

(٢) انظر: تأريخ المنطق عند العرب ص٤٤، والمنطق الصوري والرياضي ص٨-٩، وتطور المنطق العربي ص٢٤-٢٥.

(٥) انظر: المعجم الفلسفي ج٢/٢٣٨ ( الكلي).

<sup>(</sup>١) انظر: ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة، عبدالرحمن حبنكه الميداني، ص٥٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: تأريخ المنطق عند العرب ص٤٤، والمنطق الصوري والرياضي ص٨-٩، وتطور المنطق العربي ص٢٤-٢٥.

<sup>(</sup>٤) تطور المنطق العربي ص٢٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: الرد على المنطقيين ص٩٦- ٩٧، ٩٧٩، ومنهج البحث عند العرب ص٢٧٣، والمفكرون المسلمون في مواجهة المنطق ص٤٠١- ١٠١، والعجيب زعمهم أن مصدر الكليات هو العقل، الذي هو مصدر المعرفة وواهبها، لكن ليس هو عقل الإنسان، المعروف في لغة العرب، فزعم فلاسفة اليونان أنه جوهر قائم بذاته، وسماه أتباعهم في بلاد الإسلام العقل الفعال، والخلاصة أنهم اختلفوا فيه اختلافاً كثيراً، وحقيقته العدم المحض. انظر: موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة ص٣٠٦-٣٠٩

<sup>(</sup>٧) انظر: الرد على المنطقيين ص٣١، ومقدمة رسالة في المنطق إيضاح المبهم في معاني السلم د.عمر الطباع ص١١.

دائراً في الأتباع، يدرسونه كما يدرس المؤمنون كلام الله، وأكثر من يتكلم به لا يفهمه، وكلما كانت العبارة أبعد عن الفهم كانوا لها أشد تعظيماً، وهذا حال الأمم الضالة، كلما كان الشيء مجهولاً كانوا أشد له تعظيماً (۱)، ولذا تجد أحدهم إذا سمع أئمته يقولون الصفات الذاتية والعرضية والمقوم والمقسم والمادة والميولي والتركيب من الكم ومن الكيف وأنواع تلك من العبارات عظمها قبل أن يتصور معانيها، ثم إذا طلب معرفتها لم يكن عنده في كثير منها إلا التقليد لهم (۲).

وقد راجعت كثيرًا من كتب المناطقة لعلي أجد فيها تفصيلاً يفيد القارئ، أو تطبيقاً عمليًا، لكن دون جدوى، ولذا ذهب بعض الباحثين المعاصرين إلى أن سيادة منهج المنطق الأرسطي نكبة ثقافية كبرى أصيبت بحا الأمة الإسلامية، وأن هذا المنهج هو فن قول الشئ وضده، وأنه يؤدي إلى بحر من الثقافة اللفظية الفارغة، وتصبح الجهود الفكرية منصبة على شرح الألفاظ، ثم شرح هذه الشروح، وهكذا<sup>(۱)</sup>، وقال د. رفقي زاهر: « المحصلة النهائية لحساب الخسائر والأرباح تشير إلى أن الثقافة الإسلامية قد كسبت .... من ترجمة المنطق الصوري، ولكنها حسرت كثيراً بإيغالها في الصورية، وبعدها عن المباشرة والموضوعية، على غو ما صنعه الأربيون في نحضتهم الحديثة، بل وعلى ما كان يسود الحياة الثقافية في صدر الإسلام» (أ).

فالمنطق اليوناني يرتبط باللغة اليونانية ويعتمد عليها، فلا يصح لغير اليونان أن يجعلوه أساسًا لفكرهم، وإنما التبس ذلك على كثير من الناس بسبب ما في ألفاظه من الإجمال والاشتراك والأوهام، فإذا فسر المراد بتلك الألفاظ انكشفت حقيقة معانيهم الباطلة(٥).

فدلالات الألفاظ عند المناطقة والتي هي أقسام الدلالة ومباحث الألفاظ ونسبة المعاني والألفاظ فيها ما هو حق، وفيها ما هو مجمل قد يراد به المجل الحق وقد يراد به الباطل.

<sup>(</sup>۱) يمثل شيخ الإسلام ابن تيمية لذلك بتعظيم الرافضة المنتظر الذي ليس لهم منه حس ولا خبر، ولا وقعوا له على عين ولا أثر، وتعظيم الجهال من المتصوفة ونحوهم للغوث، وخاتم الأولياء ونحو ذلك، مما لا يعرفون له حقيقة. انظر: درء التعارض جـه/٣١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: درء التعارض جـ٥/٥ ٣١-٣١، ومفتاح دار السعادة لابن القيم جـ١/٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: نحو فلسفة علمية د.زكي نجيب محمود ص٩ ، والمسألة الفلسفية ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) المنطق الصوري ص٦٦، وانظر: تجديد علوم الدين ص٦٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة، صالح الغامدي ص٤٧٨-٤٨٤.

المبحث الثالث: نظريات المناطقة في الحدود:

المطلب الأول: الكليات الخمس:

وَالْكُلِّيَاتُ خَمْسَةٌ دُونَ انْتِقَاصْ جِنْسٌ وَفَصْلٌ عَرَضٌ نَوْعٌ وَخَاصْ وَأَوَّلُ ثَلاثَةٌ بِلاَ شَطَطْ جِنْسٌ قَريبٌ أَوْ بَعِيدٌ أَوْ وَسَطْ

يشير الأخضري إلى نظرية الكليات الخمس، والتي يزعم المناطقة أن لها أهمية كبيرة، ولها صلة بمباحث كثيرة من المنطق، فهي شديدة الاتصال بالتعريف، فمنها يتألف التعريف، والمقولات العشر تندرج تحت جنس الأجناس أو الجنس العالي، أحد أقسام الجنس من الكليات الخمس، ولها ارتباط بالتصديقات لأنها ألفاظ عامة تقع في محمولات القضية.

وعادة المناطقة تقديم ذكرها في باب الألفاظ، وهذه النظرية وضعها فورفوريوس الصوري (٣٠٥٠م) وقد تكون أصولها عند أرسطو (١).

# أولا: أقسام الكليات الخمس:

يقسم المناطقة الكليات الخمس إلى قسمين: ذاتي، وعرضي.

والذاتي يعرفونه: بأنه ما لا يمكن تصور الماهية إلا بعد تصوره، وقيل: ما لا يكون خارجاً عن حقيقة الجزئيات.

والعرضي يعرفونه: بأنه ما يتصور فهم الذات قبل فهمه.

وينقسم الذاتي إلى: أ. جنس، ب. نوع، ج. فصل.

والعرضي ينقسم إلى:

أ. خاصة (عرض خاص)، ب. العرض العام.

وكل واحد من هذه الأقسام ينقسم إلى أقسام أخرى، على عادة المناطقة في كثرة التقسيمات، فمثلاً الجنس ينقسم إلى: أ. عال، ب. متوسط، ج. قريب، وكذلك النوع والفصل، فلا نطيل بذكرها (٢)، قال الغزالى: «والأقسام الثلاثة للذاتي فيها مواضع اشتباه» (٣).

ومما يدخل في الكليات الجوهر ويسمونه جنس الأجناس، أو الجنس البعيد أو العالي (٤).

ومن الأمثلة على تقسيمات المناطقة التي لا حقيقة لها: الجنس والنوع المنفردان، وقد عز التمثيل

(٤) انظر: البصائر النصيرية ص٤٣، والتقريب لحد المنطق ص٣٠، وطرق الاستدلال ص١١٢.

<sup>(</sup>۱) انظر: التقريب لحد المنطق ص٢٤-٣٨، ومعيار العلم ص ١٠٧، وعلم المنطق ص١٣٧-١٣٨، وتسهيل المنطق ص٢٤، والمقولات لأرسطو ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: معيار العلم ص٩٩ - ١٠٢، والبصائر النصيرية ص٣٦ - ٣٨، وطرق الاستدلال ص١١١ - ١١٥.

<sup>(</sup>٣) معيار العلم ص١٠٠.

لهما، ولا تترتب عليهما فائدة <sup>(١)</sup>.

أما ثمرة الكليات الخمس فهي طريق لفهم مقولات أرسطو، وتعدف أيضاً إلى تركيب الحدود، ومعرفة القسمة (٢).

#### ثانيا: تطبيقات الكليات الخمس:

وأبرز تطبيق للكليات عند المناطقة على تعريفاتهم للإنسان، وهي على النحو التالي:

تعريف مركب من الجنس القريب والفصل، وكلاهما من الذاتيات، ويسميه المناطقة "الحد التام"، ومثلوا بتعريفهم المشهور للإنسان بأنه: حيوان ناطق، فزعموا أن الإنسان مركب من الجنس القريب وهو الحيوانية، والفصل وهو الناطقية، ومعناها الفكر وهذا قول أرسطاطاليس (٣).

- ₹. تعريف مركب من الجنس البعيد والفصل، أو الفصل وحده، وكالاهما من الذاتيات، ويسميه المناطقة "الحد الناقص" لخروج بعض الذاتيات عنه، ومثلوا عليه بقولهم عن الإنسان: حسم ناطق أو ناطق، وهو الفصل (٤).
- **٣**. تعريف مركب من الجنس القريب من الذاتيات، والخاصة من العرضيات، ويسمونه "الرسم التام، لأنه اكتفى بالصفات الخارجة عن الذاتيات، والحد يكون منها فقط، ومثلوا عليه بتعريف الإنسان بأنه: الحيوان الضاحك، فاشتمل على الجنس القريب وهو الحيوان من الذاتيات، والخاصة وهي الضاحك من العرضيات (٥).
- **2**. تعریف مرکب من الجنس البعید من الذاتیات، والخاصة من العرضیات، أو بالخاصة فقط، ویسمونه "الرسم الناقص"، لأنه دون التام، ومثلوا علیه بتعریف الإنسان بأنه: الجسم الضاحك، فاشتمل علی الجنس البعید الجسم وهو من الذاتیات، والخاصة وهي الضاحك من العرضیات، أو بالخاصة فقط كتعریف الإنسان بأنه: ضاحك أو كاتب (٢).

### ثالثًا: نقد نظرية الكليات الخمس:

1. لا نزاع في أن صفات الأنواع والأجناس منها ما هو مشترك بينها وبين غيرها، ومنها ما هو مختص، ومنها ما هو لازم للحقيقة، ومنها ما هو عارض لها؛ وهو ما ثبت لها في وقت دون وقت، لكن

(٢) انظر: البصائر النصيرية ص٤٩، والتقريب لحد المنطق ص٣٨، وعلم المنطق ص١٥٨.

<sup>(</sup>١) انظر: طرق الاستدلال ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: تمافت الفلاسفة ص١٦٣، ومعيار العلم ص٢٦٨، والبصائر النصيرية ص٤٧، وطرق الاستدلال ص١٤٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: معيار العلم ص٢٦٩.٢٦٨، وطرق الاستدلال ص١٤٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: معيار العلم ص٢٦٧، والبصائر النصيرية ص٤٧، وطرق الاستدلال ومقدماتها ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: معيار العلم ص٢٦٨، والبصائر النصيرية ص٤٦، وطرق الاستدلال ومقدماتما ص ١٤٧.

التمييز بين تلك الصفات بجعل بعضها ذاتياً تتقوم منه حقيقة المحدود، وبعضها لازماً لحقيقة المحدود، تفريق باطل، ومداره على تحكم ذهن الذي وضع الحد.

فإن جميع الصفات الملازمة للمحدود طرداً وعكساً هي جنس واحد، ولا فرق بين ما يسمونه الفصل والخاصة، ولا بين الجنس والعرض العام، وذلك أن الحقيقة المركبة من تلك الصفات إما أن يعني بحا الخارجة أو الذهنية أو شيء ثالث، فمثلاً تعريف الإنسان إن عني بحا الخارجة فالنطق والضحك في الإنسان حقيقتان لازمتان يختصان به، وإن عني الحقيقة التي في الذهن، فالذهن يعقل الحتصاص هاتين الصفتين به دون غيره، وإن قيل بل إحدى الصفتين يتوقف عقل الحقيقة عليها، فلا يعقل الإنسان في الذهن حتى يفهم النطق، وأما الضحك فهو تابع لفهم الإنسان، قيل: إدراك الذهن أمر نسبي إضافي فإن كون الذهن لا يفهم هذا إلا بعد هذا أمر يتعلق بنفس إدراك الذهن ليس هو شيئاً ثابتاً للموصوف في نفسه، فلا بد أن يكون الفرق بين الذاتي والعرضي بوصف ثابت في نفس الأمر، سواء حصل الإدراك له أو لم يحصل ان

وكون الذهن لا يعقل هذا إلا بعد هذا؛ إن كان إشارة إلى أذهان معينة وهي التي تصورت هذا لم يكن هذا حجة، لأنهم وضعوها هكذا، فيكون التقدير أن ما قدمناه في أذهاننا على الحقيقة فهو الذاتي وما أخرناه فهو العرضي، ويعود الأمر إلى أنا تحكمنا بجعل بعض الصفات ذاتياً، وبعضها عرضياً لازماً وغير لازم، وإن كان الأمر كذلك كان هذا الفرقان مجرد تحكم بلا سلطان، ولا يستنكر من هؤلاء أن يجمعوا بين المفترقين، ويفرقوا بين المتماثلين، وإن قالوا: بل جميع أذهان بني آدم، والأذهان الصحيحة لا تدرك الإنسان إلا بعد خطور نطقه ببالها دون ضحكه.

(٢) انظر: نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٩/٥٠.

<sup>(</sup>١) انظر: نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٩/٥٥-٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: الرد على المنطقيين ص٦٠،٦٥، ونقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٩/٦٧، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) آداب البحث والمناظرة جـ ٣٦/١٦.

قيل: لهم ليس هذا بصحيح، ولا يكاد يوجد هذا الترتيب إلا فيمن يقلد عنكم هذه الحدود، فبنو آدم قد لا يخطر لأحدهم أحد الوصفين، وقد يخطر له هذا دون هذا، وبالعكس ولو خطر له الوصفان، وعرف أن الإنسان حيوان ناطق ضاحك، لم يكن بمجرد معرفته هذه الصفات مدركاً لحقيقة الإنسان أصلاً، وكل هذا أمر محسوس معقول، فلا يغالط العاقل نفسه في ذلك.

ومن هنا يقولون الحدود الذاتية عسرة، وإدراك الصفات الذاتية صعب، وغالب ما بأيدي الناس حدود رسمية، وذلك كله لأنهم وضعوا تفريقاً بين شيئين بمجرد التحكم (١).

٣. هذه الكليات تستلزم الدور والتسلسل، وهو ممتنع عقلاً، فتتوقف معرفة الذات على معرفة الذاتيات والعكس كذلك (٢).

وكذلك الحد إذا كان له جزآن فلا بد لجزئيه من تصور، كالحيوان والناطق فإن احتاج كل جزء إلى حد لزم التسلسل أو الدور، فإن كانت الأجزاء متصورة بنفسها بلا حد؛ وهو تصور الحيوان أو الحساس أو المتحرك بالإرادة أو النامي أو الجسم، فمن المعلوم أن هذه أعم، وإذا كانت أعم لكون إدراك الحس لأفرادها أكثر، فإن كان إدراك الحس لأفرادها كافياً في التصور، فالحس قد أدرك أفراد النوع، وإن لم يكن كافياً في ذلك لم تكن الأجزاء معروفة فيحتاج المعرف إلى معرف، وأجزاء الحد إلى حد (٢).

2. اعترف أئمة أهل المنطق كابن سينا (ت٢٨٥ه)، وأبي البركات (ت٥٠٥ه) صاحب المعتبر، والعزالي (ت٥٠٥ه)، وغيرهم بأنه لا يمكن ذكر فرق مطرد بين الذاتي المقوم واللازم الخارج، وذكر ابن سينا ثلاثة فروق مع اعترافه بأنه ليس واحد منها صحيحاً (أ)، واعترض أبو البركات على ما ذكره ابن سينا بما يبين فساد الفرق بين الذاتي المقوم والعرضي اللازم (٥)، قال العزالي: « الفرق بين الذاتي المقوم وبين اللازم الذي ليس بمقوم، ربما يشكل»، ولما ذكر المعيار الأول للتفريق بينهما، قال: « إلا أن هذا المعيار مع أنه كثير النفع في أغلب المواضع، غير مطرد في الجميع، .... المعيار الثاني عند العجز عن الأول، .... فلتدرك هذه الدقيقة في الفرق» (٦)، وقال د. أحمد رمضان: «التمييز بين ما هو ذاتي للشيء وما هو عرضي له من الصعوبة بمكان، فقد تلتمس العوارض اللازمة للشيء بالأمور الذاتية» (٧)، بل التفريق بين الذاتي والعرضي،

(٣) انظر: نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية جـ٩ /٥٠.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) انظر: نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٩/٥٣-٥٥، وانظر: معيار العلم ص٢٨١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الرد على المنطقيين ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: النجاة ص١٢٥-١٢٦، ومعيار العلم ص٢٧٧-٢٨٠، والبصائر النصيرية ص٨٩-٩٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: درء تعارض العقل والنقل ج٣٢٣/٣-٣٢٤، وعلم النطق ص١٧٥-١٧٦.

<sup>(</sup>٦) معيار العلم ص٩٥. ٩٧.

<sup>(</sup>٧) علم المنطق ص١٧٥.

٥.

مبني على أصول فاسدة كالتفريق بين الماهية ووجودها، وأمور مقدرة في الأذهان لا حقيقة لها في الخارج (١). على أصول فاسدة كالتفريق بين الماهية ووجودها، وأمور مقدرة في الأذهان لا حقيقة لها في الخارج. على الأحياء والفيزياء والفيزياء، وغيرها من العلوم الطبيعية (٢).

ومن النظريات المتعلقة بالتصورات نظرية (الجوهر والعرض) لكنها لم تذكر في "السلم المنورق"؛ لأن المناطقة يدرجونها ضمن الإلهيات فهي من أسس الدين عندهم، وتعتبر هذه النظرية على بطلانها الدليل الوحيد على إثبات وجود الله عندهم؛ حيث أنهم يرون لكل جوهر عرض يتحقق فيه بدون استثناء، وحالة وحيدة التي يكون فيها الجوهر بلا عرض، أي يكون الجوهر قائم بذاته، أو بتعبير أرسطاطاليس صورة خالصة بدون عرض يكون فيه، وهو المحرك الأول فهو جوهر قائم بذاته أو صورة خالصة بدون عرض "".

# أقسام نسبة الألفاظ للمعاني

ونسبة الألفاظ للمعاني خمسة أقسام بلا نقصان تواطئ تشاكك تخالف والاشتراك عكسه الترادف

تقدم الكلام عليها في دلالات الألفاظ مراعاة للوحدة الوضوعية .

(٣) انظر: البدائل الإسلامية، غبدالله السهلي ص٢٦٠ وما بعدها.

\_

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ص٥٥-٥، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٩٨٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المنطق الوضعي جـ١١٨/١.

# المطلب الثاني: أنواع التعريفات عند المناطقة:

# فصل في المعرفات

مُعَرِّفٌ عَلَى ثَلاَثَةٍ قُسِمْ ... حَدٌّ وَرَسْمِيٌّ وَلَفْظِيٌّ عُلِمْ فَالحَدُّ بِالْجِنْسِ وَفَصْلٍ وَقَعَا ... وَالرَّسْمُ بِالْجِنسِ وَخَاصَةٍ مَعَا وَنَاقِصُ الْحَدِّ بِفَصْلٍ أَوْ مَعَا ... جِنْسٍ بَعِيدٍ لاَ قَرِيبٍ وَقَعَا وَنَاقِصُ الرَّسْمِ بِخَاصَةٍ فَقَطْ ... أَوْ مَعَ جِنْسِ أَبْعَدٍ قَدِ ارْتَبَطْ

# أولاً: أنواع التعريفات المنطقية:

يقسم الأخضري التعريف المفظي، قال الغزالي: « الحاد ينبغي أن يكون بصيراً بالفرق بين الصفات الذاتية والتعريف بالرسم، والتعريف اللفظي، قال الغزالي: « الحاد ينبغي أن يكون بصيراً بالفرق بين الصفات الذاتية واللازمة والعرضية، ... أعني به طالب الحد الحقيقي، أما الأول اللفظي فتعلق بساذج اللغة، وأما الرسمي فمؤنته قليلة والأمر فيه سهل، فإن طالبه قانع بالجمع والمنع بأي لفظ كان، وإنما الغويص العزيز الذي سميناه حقيقياً، وليس ذلك إلا ذكر كمال المعاني التي بما قوام ماهية الشئ (۱)، وقال الساوي : « إن القول أي المفيد للتصور منه ما يسمى حداً، ومنه مايسمى رسماً، ومنه ماهو شارح لمعنى الاسم من حيث اللغة فقط، والخطب فيه يسير، فإن الطالب يقنع بتبديل لفظ بلفظ أعرف منه عنده، .... أما الحد والرسم فيحب الاعتناء ببياضما إذ هما مقصود هذه المقالة (۱)، فالحد يريدون به: « القول الدال على ماهية الشئ (۱).

والأصل في التعريفات عند المناطقة هي التي تعتمد على نظرياتهم، وهما التعريف الحقيقي، والتعريف البلسم، أما أنواع الحدود الأخرى فلا تعتبر منطقية، قال الغزالي: « إن الحد يتركب لامحالة من جنس الشئ وفصله الذاتي، ولامعنى لسواه» (أ)، وقال أيضاً: « إن المعنى الذي لاتركيب فيه البته لايمكن حده، إلا بطريق شرح اللفظ أو بطريق الرسم، أما الحد فلا» (٥).

فالتعريف الحقيقي: يعتمد على تحليل الشئ إلى عناصره الأساسية، ويذكر صفاته الجوهرية التي تميزه عن غيره، أو ذاتياته، وينقسم إلى حد تام، وحد ناقص .

ودون التعريف الحقيقي التعريف بالرسم، وينقسم أيضاً إلى رسم تام وناقص، كما تقدم، أما التعريف

(١) محك النظر ص١٣٥-١٣٦، وانظر: الألفاظ المستعملة في المنطق ص٤٨.

(٢) البصائر النصيرية ص٨١، وانظر: معيار العلم ص٢٧٢، والرد على المنطقيين ص٤.

(٣) لباب الإشارات والتنبيهات ص٢٧، ومعيار العلم ص٢٧٤، والبصائر النصيرية ص٨١، ومقدمة في صنع الحدود والتعريفات ص٢٠.

(٤) معيار العلم ص٢٧٢.

(٥) محك النظر ص ١٤٢.١٤١.

اللفظي فلا يعتد به عند المناطقة.

#### ثانيًا: صعوبة التعريفات المنطقية:

يصرح المناطقة بأن تعريفاتهم صعبة حداً، ودقيقة، وتحتاج إلى ملاحظة وتحليل وتمييز بين الصفات الذاتية وغير الذاتية، واعترف بصعوبتها أساطينهم كابن سينا والغزالي<sup>(۱)</sup> وغيرهم، والتطور العلمي الهائل غير كثيراً من المعلومات، فما زعموا أنه من الذاتيات اليوم يكون غداً من العرضيات، قال ابن سهلان الساوي : « اعلم أن القانون الذي أعطيناه في الحد الحقيقي من جمع الذاتيات بأسرها، وترتيبها يصعب جداً، إذ لا يعثر على جميع الذاتيات دائماً في كل شيء،.... وكذلك الوقوف على الجنس القريب صعب جداً» (۲).

وسبب ذلك لأنهم وضعوا تفريقاً بين شيئين بمجرد التحكم، ففرقوا بين المتماثلين فيما تماثلا فيه، تفريقاً لا تعقله القلوب الصحيحة (٣).

#### ثالثًا: نقد التعريفات المنطقية:

بطلان النظريات السابقة، واعترافهم بصعوبته، وعدم تحققه، يغني عن الرد، لكن مما يوضح بطلانه وعدم الحاجة إليه مايلي :

1. « الأمم جميعهم من أهل العلم والمقالات وأهل العمل والصناعات يعرفون الأمور التي يحتاجون إلى معرفتها، ويحققون ما يعانونه من العلوم والأعمال من غير تكلم بحد منطقي، ولا نجد أحداً من أئمة العلوم يتكلم بهذه الحدود، لا أئمة الفقه ولا النحو ولا الطب ولا الحساب، ولا أهل الصناعات مع أنهم يتصورون مفردات علمهم، فعلم استغناء التصور عن هذه الحدود»(1).

7. الحد على طريقة المناطقة غير ممكن، قال الغزالي: « الفصل السابع في استعصاء الحد على القوة البشرية، إلا عند نهاية التشمير والجهد، فمن عرف ما ذكرناه في مثارات الاشتباه في الحد، عرف أن القوة البشرية لاتقوى على التحفظ على ذلك كله، إلا على الندور» (٥)، و « إلى الساعة لا يعلم للناس حد مستقيم على أصلهم، ..... وعامة الحدود المذكورة في كتب الفلاسفة والأطباء والنحاة والأصوليين والمتكلمة معترضة على أصلهم، وإن قيل بسلامة بعضها كان قليلاً، بل منتفياً، فلو كان تصور الأشياء

(٢) النجاة ص١٢٥-١٢٦، ومعيار العلم ص٢٧٧-٢٨٠.

(٣) انظر: نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٩/٥٥-٥٥، وصون المنطق ص٢١٣، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٩٥.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) انظر: البصائر النصيرية ص٨٩، ومقدمة في صنع الحدود والتعريفات ص٦٢.

<sup>(</sup>٤) الرد على المنطقيين ص٧، وصون المنطق والكلام ص٢٠٣-٢٠٤،ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٨٩.

<sup>(</sup>٥) معيار العلم ص٢٨١.

موقوفاً على الحدود لم يكن إلى الساعة قد تصور الناس شيئاً من هذه الأمور، والتصديق موقوف على التصور، فإذا لم يحصل تصور لم يحصل تصديق، فلا يكون عند بني آدم علم في عامة علومهم وهذا من أعظم السفسطة»(۱)، وقال الشاطبي(ت ۷۹هه): « ظهر أن الحدود على ما شرطه أرباب الحدود يتعذر الإيتان بما، ومثل هذا لا يجعل من العلوم الشرعية التي يستعان بما فيها، وهذا المعنى تقرر وهو أن ماهيات الأشياء لا يعرفها على الحقيقة إلا باريها فتسور الإنسان على معرفتها رمى في عماية هذا كله في التصور»(۱).

٣. الحدود المنطقية تتضمن الدور والتسلسل. وهو ممتنع عقلاً. من وجهين:

أ. الماهية لاتتركب إلا من الصفات الذاتية. حسب زعم المناطقة. ولايعرف أن الصفة ذاتية أو غير ذاتية إلا إذا عرفت الماهية، ولاتعرف الماهية إلا بمعرفة الصفات الذاتية، وهذا دور وتسلسل ممتنع عقلاً<sup>(٣)</sup>.

ب. الحد عند المناطقة هو القول الدال على حقيقة المحدود وماهيته، فالحاد إما أن يكون عرف المحدود بحد أو بغير حد، فإذا كان عرف المحدود بحد لزم الدور والتسلسل، وهذا ممتنع عقلاً، وإن كان عرف بغير حد بطل قولهم إن التصور لاينال إلا بحد<sup>(٤)</sup>.

٤. يتوصل الإنسان إلى معرفة الأشياء بثلاثة طرق: الأول: ما يدركه بنفسه، والثاني: ما فطر عليه، كاللأم واللذة، وما يعرف ببداهة العقول، والثالث: ما يركبه العقل أو الخيال من الأقسام الثلاثة، وكل هذه الطرق ليست بحاجة للحد المنطقى<sup>(٥)</sup>.

٥. هناك أشياء لايمكن حدها على طريقة المناطقة لوضوحها، وإذا حدت زادت خفاءاً، وقد ذكر المناطقة أشياء لايمكن تعريفها، ومثلوا عليها، بمعطيات التجربة المباشرة، والحواس، وما زعموه من الأجناس العليا أو المقولات، كالزمان والكيف والكم، وما لاجنس له (٢).

# رابعًا: نقد أشهر تعريف المناطقة:

أشهر تعريفات المناطقة للإنسان، وهو أظهر الأشياء، وقد طبقوا عليه الحد والرسم كما تقدم، وأشهر

(١) الرد على المنطقيين ص٨، وصون المنطق والكلام ص٢٠٤، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٨٩.

(٣) انظر: الرد على المنطقيين ص٦٥، وصون المنطق والكلام ص٢١٤، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٩٥.

(٤) انظر: الرد على المنطقيين ص٧، وصون المنطق والكلام ص٢٠٣، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٨٩. (٥) انظر: المحصل ص٢٨، والرد على المنطقيين ص١٠، وصون المنطق والكلام ص٢٠٥، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص٠٩٠-١٩١١.

(٦) انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية جـ٤/٢٧، وطرق الاستدلال ومقدماتها ص٩٥١-١٦٠.

<sup>(</sup>٢) الموافقات حـ١/٥٨.

تعريفاتهم على الإطلاق، قولهم الإنسان: حيوان ناطق، والمراد بالنطق: القوة العاقلة المفكرة التي يقتدر بها على إدراك العلوم والآراء، وليس المراد المتكلم (١٠).

1. يقال لهم: هذا التركيب إما أن يكون في الخارج؛ أو في الذهن، فإن كان في الخارج فليس في الخارج نوع كلي يكون محدوداً بهذا الحد، إلا الأعيان المحسوسة، والأعيان في كل عين صفة يكون نظيرها لسائر الحيوانات، كالحس والحركة الإرادية، وصفة ليس مثلها لسائر الحيوان وهي النطق، وفي كل عين يجتمع هذان الوصفان.

فإن أردتم بالحيوانية والناطقية جوهراً، فليس في الإنسان جوهران أحدهما حي والآخر ناطق، بل هو جوهر واحد له صفتان، وإن كان الجوهر مركباً من عرضين لم يصح، وإن كان من جوهر عام وخاص فليس فيه ذلك، فبطل كون الحقيقة الخارجة مركبة، وإن جعلوها تارة جوهراً وتارة صفة كان ذلك بمنزلة قول النصارى في الأقانيم وهو من أعظم الأقوال تناقضاً باتفاق العلماء.

وإن قالوا: المركب الحقيقة الذهنية المعقولة.

قيل: تلك ليست هي المقصودة بالحدود إلا أن تكون مطابقة للخارج، فإن لم يكن هناك تركيب لم يصح أن يكون في هذه تركيب، وليس في الذهن إلا تصور الحي الناطق وهو جوهر واحد له صفتان، فلا تركيب فيه بحال (٢).

7. أما إن كان مرادهم أنهما صفتان، وأن الإنسان يوصف بحيوان ناطق، فهذا لا إشكال فيه، لكن لا يصح تسمية الصفات أجزاءً، ولا دعوى أن الموصوف مركب (٣)، وهذا التركيب أمر إعتباري ذهني، ليس له وجود في الخارج (٤).

٣. نقض هذا التعريف بدخول الملائكة تحته، ففي الملائكة الحياة والعقل، وكذلك الجن، لذا زاد المتأخرون من المناطقة المائت<sup>(٥)</sup>، وهي زيادة فاسدة، فإن كونه ميتاً ليس بوصف ذاتى له، إذ يمكن تصور الإنسان مع عدم خطور موته بالبال، بل ولا هو صفة لازمة، فضلاً عن أن تكون ذاتية، فإن الإنسان في الآخرة هو إنسان كامل وهو حي أبداً، فإذا قدر الإنسان على الحال الذي أخبرت به الرسل عليهم السلام . أليس هو إنساناً كاملاً، وهو غير ميت .

ويقال أيضاً الملك يموت عند كثير من المسلمين واليهود والنصارى أو أكثرهم، وهب أنه لا يموت

<sup>(</sup>١) انظر: معيار العلم ص٢٦٨، والتقريب لحد المنطق ص٣٦، وآداب البحث والمناظرة تأليف الشيخ محمد الأمين الشنقيطي جـ ٣٦/١، وضوابط المعرفة ص٣٦-٦٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية جـ٩-٥٥-٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: درء تعارض العقل والنقل جـ١/٥٠٠، والأصول التي بني عليها المبتدعة مذهبهم جـ١٧٥/٣-١٧٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ح٦/٣٤٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: معيار العلم ص٢٦٦،٢٨١، والتقريب لحد المنطق ص٣١.

كما قالته طائفة من أهل الملل وغيرهم، فظهر ضعف ما يذكره الفارابي وأبو حامد وغيرهما من هذا الاحتراز.

وهب أنا نقبل فصلهم بـ"المائت"، فنقول الميت أيضاً ليس مختصاً بـ"الانسان" بل هو من الصفات التي يشترك فيها الحيوان.

وقد يقال اسم الحيوان عندهم مختص بالنامى المغتذى، وهذا يخرج الملك، فالحيوان يخرج الملك، لكن الجن تغتذي، وحينئذ فالناطق أعم من الإنسان إذ قد يكون إنسانا وغير إنسان، كما أن الحيوان أعم منه، فإن كونه حسماً نامياً وحساساً ومتحركاً بالإرادة لايدل عليه الحيوان دلالة مفصلة، بل دلالة مجملة.

وبهذا تبين أن كل صفة من هذه الصفات: الحيوان والناطق والميت ليس منها واحد مختص بنوع الإنسان، فبطل قولهم إن الفصل لا يكون إلا بالصفات المختصة بالنوع فضلاً عن كونما ذاتية (١).

وغاية الأمر أنه تحكم محض، فجعلوا بعض الصفات ذاتية، وبعضها عرضي لازم وغير لازم، ولا يستنكر من هؤلاء أن يجمعوا بين المفترقين، ويفرقوا بين المتماثلين، وإن قالوا: بل جميع أذهان بني آدم، والأذهان الصحيحة لا تدرك الإنسان إلا بعد خطور نطقه ببالها دون ضحكه، قيل: لهم ليس هذا بصحيح، ولا يكاد يوجد هذا الترتيب إلا فيمن يقلد عنكم هذه الحدود، فبنو آدم قد لا يخطر لأحدهم أحد الوصفين، وقد يخطر له هذا دون هذا، وبالعكس ولو خطر له الوصفان، وعرف أن الإنسان حيوان ناطق ضاحك، لم يكن بمجرد معرفته هذه الصفات مدركاً لحقيقة الإنسان أصلاً، وكل هذا أمر محسوس معقول، فلا يغالط العاقل نفسه في ذلك(ع).

ويقال أيضاً: إدراك الذهن أمر نسبي إضافي فإن كون الذهن لا يفهم هذا إلا بعد هذا أمر يتعلق بنفس إدراك الذهن، ليس هو شيئاً ثابتاً للموصوف في نفسه، فلا بد أن يكون الفرق بين الذاتي والعرضي بوصف ثابت في نفس الأمر، سواء حصل الإدراك له أو لم يحصل (٥).

٥. أظهر الأشياء الإنسان وتعريفهم له عليه هذه الاعتراضات الكبيرة التي ترده، فلو كان تصور

<sup>(</sup>١) انظر: الرد على المنطقيين ص٥٠-٥١، ومناهج البحث عند مفكري الإسلام ص١٩٨-١٩٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: معيار العلم ص٢٦٧، والبصائر النصيرية ص٤٧، وطرق الاستدلال ومقدماتها ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية جـ ٩ / ٥ ٥ .

<sup>(</sup>٤) انظر: المرجع السابق ج٩/٥٣-٥٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: المرجع السابق جه /٥٢ -٥٣ .

الأشياء موقوفاً على الحدود لم يكن إلى الساعة قد تصور الناس شيئاً من هذه الأمور (١).

وليس في هذه التعريفات القول الدال على ماهية الإنسان، كما زعموا في الحد المنطقي (٢)، ولا تحليل الإنسان إلى عناصره الأساسية، ولاذكر صفاته الجوهرية التي تميزه عن غيره، أو ذاتياته.

### خامسا: حكم الحدود المنطقية:

١. عامة الحدود المنطقية فيها حشو كلام كثير يبينون به الأشياء، وهي قبل بيانهم أبين منها بعد بيانهم، فهي مع كثرة ما فيها من تضييع الزمان وإتعاب الفكر واللسان لا توجب إلا العمى والضلال، وليس فيها فائدة لا في العقل، ولا في الحس، ولا في السمع<sup>(٣)</sup>.

7. الأشياء المعلومة التي ليس في زيادة وصفها إلا كثرة كلام وتفيهق وتشدق وتكبر؛ والإفصاح بذكر الأشياء التي يستقبح ذكرها، ثما ينهى عنه، كما جاء في الحديث : « إن الله يبغض البليغ من الرجال الذي يتخلل بلسانه كما تتخلل البقرة بلسانها» (أ)، وفي الحديث : « الحياء والعي شعبتان من الإيمان، والبذاء والبيان شعبتان من النفاق» (أ)، وفي الحديث أيضاً : « إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مئنة من فقهه» (أ)، وفي حديث سعد ابن أبي وقاص في لما سمع ابنه أو لما وجد ابنه يدعو وهو يقول: « اللهم أني أسألك الجنة ونعيمها وبحجتها وكذا وكذا، وأعوذ بك من النار وسلاسلها وأغلالها وكذا وكذا» قال : « يا بني إني سمعت رسول الله يقول: سيكون قوم يعتدون في الدعاء، فإياك أن تكون منهم، إنك إن أعطيت الجنة اعطيتها وما فيها من الخير، وإن أعذت من النار أعذت منها وما فيها من الشر» (\*).

٣. الحدود المنطقية تفتح باب المراء والجدال، إذ كل منهم يورد على حد الآخر من الأسئلة ما يفسده به، ويزعم سلامة حده منه، وعند التحقيق تجدهم متكافئين، أو متقاربين ليس لأحدهم على الآخر رجحان مبين، فأما أن يقبل الجميع؛ أو يرد الجميع، أو يقبل من وجه، ويرد من وجه آخر.

(١) انظر: الرد على المنطقيين ص٨.

(٢) انظر: البصائر النصيرية ص٨١، ومقدمة في صنع الحدود والتعريفات ص٢٠.

(٣) انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ح٢٧/٤.

(٤) أخرجه أبو دواد في (كتاب الأدب ، باب ما جاء في المتشدق) ص٥٤١، رقم الحديث ٥٠٠٥، والترمذي في (كتاب الأدب، باب ما جاء في الفصاحة والبيان) ص٤٥٧، رقم الحديث ٢٨٥٣، و الحديث صححه الألباني.

(٥) أخرجه الترمذي في (كتاب البر والصلة، في باب ما جاء في العي) ص٣٣٣، رقم الحديث ٢٠٢٧، والإمام أحمد ص ١٦٣٤ رقم ٢٢٢٦٨، والحديث حسنه الترمذي، وصححه الألباني.

(٦) أخرجه مسلم في (كتاب الجمعة ، باب تخفيف الصلاة والخطبة) ص٣٣٦، رقم الحديث ٨٦٩.

(۷) نقض المنطق ضمن مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٩/٥٦-٦٦، وحديث سعد أخرجه أبو داود في (كتاب الوتر، باب الدعاء) ص١٧٧، رقم الحديث ١٥٨٤، والإمام أحمد ص١٤٧ رقم الحديث ١٥٨٤، واللفظ لأبي داود، وقال الألباني حسن صحيح .

ولذلك تتجلى معارف المناطقة بالقدرة على الاعتراض والقدح والجدل، وهذا ليس بعلم ولا فيه منفعة، وأحسن أحوال صاحبه أن يكون بمنزلة العامى، وإنما العلم في جواب السؤال، ولهذا تجد غالب حججهم تتكافأ، إذ كل منهم يقدح في أدلة الآخر(١).

وهذا الجدل والمراء من الجدل المذموم باتفاق المسلمين (٢)، كما جاء في الحديث: « ما ضل قوم بعد هدى كانوا عليه إلا أوتوا الجدل»(٣)، وقرأ النبي ﷺ قوله تعالى: (و و و و و و ب ي دِ دِ 🛘 🔻 🗎 🔻 🗎 🗎 🗌) [الزُّخرُف:٥٨].

والخلاصة أنهم كما قال شيخ الإسلام عن المناطقة : « وصاروا يعظمون أمر الحدود، ويدعون أنهم هم المحققون لذلك، وأن ما يذكره غيرهم من الحدود إنما هي لفظية، لا تفيد تعريف الماهية والحقيقة، بخلاف حدودهم، ويسلكون الطرق الصعبة الطويلة، والعبارات المتكلفة الهائلة، وليس لذلك فائدة إلا تضييع الزمان، واتعاب الأذهان، وكثرة الهذيان، ودعوى التحقيق بالكذب والبهتان، وشغل النفوس بما لا ينفعها، بل قد يضلها عما لا بد لها منه، وإثبات الجهل الذي هو أصل النفاق في القلوب، وإن ادعوا انه أصل المعرفة والتحقيق»<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: الرد على المنطقيين ص١٤-٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر: أصول الجدل والمناظرة ص٩٣ –٩٨، ١٤١، ومنهج الجدل والمناظرة في تقرير مسائل الاعتقاد جـ٧٩٤/١ -

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في (كتاب التفسير، باب ومن تفسير سورة الزخرف) رقم الحديث٣٢٥٣، ص٥١٦، وقال: حديث حسن صحيح، وابن ماجه في (المقدمة، باب اجتناب البدع والجدل) رقم الحديث٤٨، ص٣٣ ، وحسنه الألباني فيهما .

<sup>(</sup>٤) الرد على المنطقيين ص٢٨.

#### ملخص البحث

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أفضل المرسلين، أما بعد:

فيمكن تلخيص نتائج البحث على النحو التالي:

- ١. كثير من كتب الرافضة والفرق الكلامية المتأخرة ومتفلسفة الأشعرية والماتريدية وأصول الفقه متأثرة بالمنطق، ولا يمكن فهمها حيداً، إلا بمعرفة المصطلحات والمعاني المنطقية، ومع عسر وغموض المنطق وبطلان كثير من مسائله، إلا أنه لابد من معرفته بالنسبة للمتخصصين.
- 7. لتسهيل فهم المنطق، لابد من مراعاة خصائصه التالية وهي: لاتغتر بتهويل وتفخيم المناطقة، ومخالفة مصطلحات المناطقة للغة العرب، وأن غالب نظريات المناطقة لاحقيقة لها، وأن المنطق اليوناني غاية في التجريد، لاعلاقة له بالواقع، وكثرة التقسيمات والتفريعات بغير دليل.
- ٣. تعريف المنطق هو: محاولة لوضع قوانين عامة للعلوم جميعها، أما زعم المناطقة أنه آلة تعصم الذهن أو ميزان توزن به العلوم فهذا يحرم على المسلم تصديقه؛ لأن الله تعالى سمى القرآن الكريم فرقانا بين الحق والباطل، وأحبر سبحانه أنه أنزل الكتاب والميزان، فالكتاب هو القرآن العظيم، أما الميزان فهو العدل والاعتبار والقياس الصحيح والعقل الرجيح.
- ٤. لا تصح مزاعم متفلسفة الأشعرية والماتريدية أنه لايرد المنطق إلا أهل السنة فقط، وهذا هو المذكور في كثير من الكتب المؤلفة في المنطق، والصواب أنه ذم المنطق ورده سلف الأمة أهل السنة والجماعة، وسائر الفرق الكلامية من المعتزلة والكرامية والشيعة ومن قدماء الأشعرية والماتريدية وغيرهم، لكن المتأخرين اعتمدوه، من الأشعرية والماتريدية ومن تابعهم، ولاتزال معظم الأوساط الكلامية تخضع لتأثيره السلبي إلى اليوم، وسبب ذلك إحساسهم بضعف مناهجهم الكلامية، ولا تصح دعاوى تخليصه من الضلالات، بل هو نفس المنطق عند شراحه من اليونانيين، وعند ابن سينا وغيره.
- o. أثر المنطق في العقائد الكلامية التي تبنته، وأصبح من مقدماتها، وأهم هذه الآثار: إدخال القضايا الخرافية في كتبهم العقائدية، وإثارتها للشبهات والشكوك، وأصبحت مناهج جدل لا مناهج اقناع، وتعقيدها وصعوبة فهمها على غالب الناس، وبعدها عن الواقع المعاش والحياة اليومية، وفي أصول الفقه الاهتمام بالجانب الشكلي دون المضمون، والنظري دون العملي، والتدقيق الزائد في الأمور الواضحة، والبحث في الصور النادرة، والفروض المحتملة.
- 7. المنطق له منهج واضح في البحث العلمي يتمثل في البحث النظري، وفي الكليات الذهنية التي لا حقيقة لوجودها، ويهمل الجانب العملي، والبحث في الجزئيات المحسوسة، واهتمامه بالعلم النظري فقط، ويهمل العلم العملي، وذلك لأن النظري لا غرض له ولا ينبني عليه عمل، وبسبب هذا المنهج خسر المسلمون كثيراً، وكان من ثماره سد على كثير من الناس طريق العلم، وأوقعهم في أودية الضلال والجهل. أما المنهج الإسلامي

الصحيح الذي هو منهج أهل السنة والجماعة فهو على النقيض من المنهج المنطقي، فقد جاء الحث في كتاب الله تعالى وفي السنة النبوية الشريفة على الجمع بين العلم والعمل، والنهي عن الجدل والمراء المذموم.

وفي الختام نسأل الله القبول والإخلاص وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا إلى يوم الدين ،،،

الباحثات

#### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أفضل المرسلين، أما بعد:

فيمكن تلخيص نتائج البحث على النحو التالي:

- ۱- مع عسر وغموض المنطق وبطلان كثير من مسائله، فلا بد من معرفته بالنسبة للمتخصصين، لأن الفلسفة اليونانية وكتب كثير من النصارى واليهود والرافضة والفرق الكلامية المتأخرة . متفلسفة الأشعرية والماتريدية . وأصول الفقه متأثرة به، ولا يمكن فهمها جيداً، إلا بمعرفة المصطلحات والمعاني المنطقية.
- ٢- أهم القضايا الباطلة في الحدود المنطقية، هي هدف التعريف المنطقي، ونظريات الجوهر والعرض،
  والكليات الخمس، وأقسام التعريف المنطقى، فكل ما يتعلق بالحدود المنطقية لايصح.
- ٣- فشل التعريف المنطقي في تحقيق هدفه وهو تحديد ماهية الأشياء، وتعريف المناطقة للإنسان. أبرز موجود. غير صحيح، ولا يعرف إلى اليوم تعريف منطقى سالم من المعارضة.
- 2- دلالات الألفاظ عند المناطقة والتي هي أقسام الدلالة ومباحث الألفاظ ونسبة المعاني والألفاظ فيها ما هو حق، وفيها ما هو باطل، وفيها ماهو حق لكن تطبيقه غير صحيح، ومنها ما هو مجمل قد يراد به الباطل.
- ٥- من محاسن منهج أهل السنة موقفهم من الألفاظ المجملة، والذي يمنع إطلاقها ويردها إلى الكتاب والسنة، وفي هذا المنهج غاية العدل، ومتابعة الكتاب والسنة، وتحكيمهما في هذه الألفاظ، وفيه علاج للتفرق والاختلاف في الأمة.
- 7- المنهج الإسلامي الصحيح الذي هو منهج أهل السنة والجماعة على النقيض من المنهج المنطقي الفلسفي، فقد جاء الحث في كتاب الله تعالى وفي السنة النبوية الشريفة على الجمع بين العلم والعمل، والنهى عن الجدل والمراء المذموم.

#### فهرس المصادر والمراجع

- ا. أبجد العلوم لصديق حسن خان ت/ عبد الجبار زكار، ط/ ١٩٧٨م الناشر دار الكتب العلمية بيروت .
- ٢. إتحاف المحقق بمواقف الإسلاميين من علم المنطق تأليف فخر الدين المحسى ط/ الأولى ١٤٢٥هـ الناشر دار ابن حزم بيروت.
- "· أحاديث ذم الكلام وأهلة لأبي الفضل المقرئ (منتخبة من رد السلمي على أهل الكلام)، ت/ د. ناصر الجديع، ط/ الأولى ١٤١٧هـ، الناشر دار أطلس.
  - ٤. أدب الكاتب لابن قتيبة عناية على فاعور، ط/ الأولى ١٤٠٩هـ، الناشر دار الكتب العلمية بيروت.
- ٥. الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد للجويني،ت/أسعد تميم، ط/ الأولى ١٤٠٥هـ، الناشر مؤسسة الكتب الثقافية بيروت.
  - ٦. أساس التقديس فخر الدين الرازي، ت/ د. أحمد السقا، ط/ الأولى ١٩٨٦م الناشر مكتبة الكليات الأزهرية.
    - ٧. أساسيات علم المنطق د. زكريا بشير إمام، ط/ الأولى ١٤٢١هـ الناشر دار روائع المجد، الأردن.
  - ٨. الاستقامة لابن تيمية ت/ د. محمد رشاد سالم ، ط/ الثانية ١٤٠٩هـ الناشر مكتبة السنة القاهرة مصر.
  - ٩. الإشارات والتنبيهات لابن سينا، مع شرح الطوسي، ت/ سليمان دنيا، ط/ دار المعارف مصر، لم يذكر تاريخ النشر.
- ١٠. الأصول التي بنى عليها المبتدعة مذهبهم في الصفات والرد عليها من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية، تأليف د. عبدالفادر بن محمد
  عطا الصوفي، ط/ الأولى ١٤١٨ه، الناشر مكتبة الغرباء الأثرية.
  - ١١. أصول الجدل والمناظرة حمد العثمان، ط/ الثانية ١٤٢٥هـ الناشر دار ابن حزم.
  - ١٢. أضواء البيان تأليف محمد الأمين الشنقيطي عناية محمد الخالدي، ط/ الأولى ١٤١٧هـ الناشر دار الكتب العلمية بيروت.
    - ١٣. أعلام الفلسفة تأليف روني إيلي ألفا مراجعة جورج نخل، ط/ الأولى ١٤١٢هـ الناشر دار الكتب العلمية بيروت.
      - ١٤. إعلام الموقعين لابن القيم ت/ بشير عيون ط/ الأولى ١٤٢١هـ الناشر مكتبة دار البيان دمشق.
      - ١٥. الأعلام تأليف خير الدين الزركلي ، ط/ العاشرة ١٩٩٢م الناشر دار العلم للملايين -بيروت.
- إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان تأليف ابن القيم ت/عفيفي، ط/الثانية ١٤٠٩هـ الناشر المكتب الأسلامي بيروت، مكتبة الخاني الرياض.
  - ١٧. الألفاظ المستعملة في المنطق للفارايي، ت/ محسن مهدي، ط/ الثانية الناشر دار المشرق بيروت.
    - ١٨. أم البراهين للسنوسي، مع حاشية الدسوقي عليها، ط/ دار الفكر، لم يذكر تاريخ النشر.
  - ١٩. الامتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي عناية أحمد أمين وأحمد الزين، ط/ منشورات دار ومكتبة الحياة، ولم يذكر تاريخ النشر .
    - ٢٠. الآمدي وأراؤه الكلامية د. حس الشافعي، ط/ الأولى ١٤١٨هـ، الناشر دار السلام القاهرة.
      - ٢١. إيثار الحق على الخلق للصنعاني ت/ أحمد صالح ط/ ١٤٠٥ه الناشر الدار اليمنية.
    - ٢٢. إيضاح المبهم في معاني السلم للدمنهوري تحقيق/ عمر الطباع ط/ الثانية ١٤٢٧هـ الناشر مكتبة المعراف بيروت.
      - ٢٣. البصائر النصيرية في علم المنطق لابن سهلان عناية د. رفيق العجم، ط/ دار الفكر اللبناني.
    - ٢٤. بيان تلبيس الجهمية لابن تيمية تصحيح/ محمد بن قاسم، ط/ الأولى ١٣٩١هـ الناشر مطبعة الحكومة مكة المكرمة.
      - ٢٥. تاج التراجم لابن قطلوبغا ت/ محمد خير رمضان، ط/ الأولى الناشر دار القلم دمشق بيروت.
      - ٢٦٠ تأريخ الفكر الفلسفي في الإسلام د. محمد على أبو ريان، الناشر دار النهضة العربية بيروت.
      - ٢٧. تأريخ المنطق عند العرب د. محمد عزيز نظمي سالم، ط/ ١٩٨٣م، الناشر مؤسسة شباب الجامعة الأسكندرية .
        - ٢٨. تتمة صوان الحكمة لظهير الدين البيهقي ت/ د.رفيق العجم، ط/ دار الفكر اللبناني، لم يذكر تاريخ النشر.
      - ٢٩. تجديد علوم الدين وحيد الدين خان ترجمة/ ظفر الإسلام خان، ط/ الأولى٤٠٦هـ الناشر دار الصحوة الرياض.
        - ٣٠. تسهيل المنطق د. عبد الكريم الأثري، ط/دار مصر للطباعة القاهرة ، لم يذكر تاريخ النشر.
      - ٣١. التصور والتصديق خصائصهما ومجالاتهما د.عناية الله إبلاغ، ط/ الأولى ١٤١٦هـ الناشر دار البشائر الإسلامية.
        - ٣٢. تطور المنطق العربي نيقولا ريشر ترجمة د. محمد مهران، ط/ الأولى ١٩٨٥م، الناشر دار المعارف.
          - ٣٣. تفسير القرآن العظيم ابن كثير، ط/ ١٤٠٣هـ الناشر دار المعرفة بيروت.
          - ٣٤. التعريفات للجرجاني، ط/ ١٤٠٣هـ الناشر دار الكتب العلمية بيروت.

- ٣٥. قمافت الفلاسفة، الغزالي. ت/ د. سليمان دنيا، ط/ ١٣٨٤هـ الناشر دار المعارف القاهرة.
- ٣٦. تيسير الكريم المنان في تفسير كلام المنان للشيخ عبد الرحمن السعدي ت/ اللويحق، ط/ الأولى ١٤٢٣هـ الناشر مؤسسة الرسالة .
- ٣٧. حامع البيان في تاويل القرآن (تفسير الطبري) لأبي جعفر الطبري، ط/الأولى ١٤١٢هـ الناشر دار الكتب العلمية بيروت. لبنان.
  - ٣٨. الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ط/ دار إحياء التراث العربي- بيروت، لم يذكر تاريخ النشر.
  - ٣٩. الجدل لارسطوا، ضمن النص الكامل لمنطق ارسطوا ت/ د. فريد جبر ، الناشر دار الفكر اللبناني، لم يذكر تاريخ النشر.
    - ٤٠. جناية التأوبل الفاسد على العقيدة الإسلامية، تأليف د. محمد لوح، ط/ الأولى ١٤١٨هـ الناشر دار ابن عفان الخبر.
  - ٤١. حهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية د. شمس الدين الأفغاني، ط/ الأولى ١٤١٦هـ الناشر دار الصميعي الرياض.
    - ٤٢. الجواهر الخمس الكندي، ضمن رسائل الكندي الفلسفية ت/محمد عبد الهادي أبو ريده، ط/ دار الفكر العربي.
      - ٤٣. الحد لتقريب المنطق لابن حزم ت/ المزيدي، ط/ الأولى ٢٠٠٢م الناشر دار الكتب اعلمية بيروت.
      - ٤٤. حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم، ط/ الخامسة ١٤٠٧هـ الناشر دار الكتاب العربي بيروت.
- ٥٠. درء تعارض العقل والنقل تأليف شيخ الإسلام ابن تيمية ت/د.محمد رشاد سالم، الناشر دار الكنوز الأدبية، لم يذكر تاريخ النشر.
  - ٤٦. ولالة سياق النص الشرعي رسالة دكتوراه حالد النمر إشراف د. عبدالله السهلي ١٤٣٧هـ جامعة الملك سعود.
    - ٤٧. دلالات الألفاظ عند شيخ الإسلام ابن تيمية د.عبدالله ال مغيرة ط الاولى ٢٠١٠م الناشر دار كنوز اشبيليا .
    - ٤٨. ذم الكلام وأهله لأبي إسماعيل الهروي ت/ الأنصاري، ط/ الأولى ١٤١٩هـ الناشر مكتبة الغرباء الأثرية المدينة.
  - ٤٩. ود المحتار على الدر المختار ( حاشية ابن عابدين) لابن عابدين، ط/ دار إحياء التراث العربي بيروت، ولم يذكر تاريخ النشر .
    - ٥٠. الرد على المنطقيين لشيخ الإسلام ابن تيمية ت/محمد حسن، ط/ الأولى ١٤٢٤هـ الناشر دار الكتب العلمية بيروت.
      - ٥١. رسائل العدل والتوحيد ت/محمد عمارة، ط/ دار الهلال.
  - ٥٢. رسالة في المنطق إيضاح المبهم في معاني السلم للدمنهوري ت/د.عمر الطباع، ط/ الأولى ١٤١٧هـ الناشر مكتبة المعارف بيروت.
    - وضة الناظر وجنة المناظر لابن قدامة، ط/ الأولى ١٤٢٢هـ الناشر دار الحبيب الرياض.
      - ٥٤. زغل العلم للذهبي ت/ محمد العجمي الناشر مكتبة الصحوة بيروت.
    - ٥٥. سنن ابن ماجه عناية فريق بيت الأفكار الدولية، الناشر بيت الأفكار الدولية الرياض، لم يذكر تاريخ النشر .
    - ٥٦. سير أعلام النبلاء للذهبي أشرف على تحقيقه/ شعيب الأرنؤوط، ط/ التاسعة ١٤١٣هـ الناشر مؤسسة الرسالة -بيروت.
- ٥٧. شرح الأصول الخمسة لعبد الجبار تعليق ابن أبي هاشم ت/ د.عبد الكريم عثمان، ط/ الثانية ١٤٠٨ه الناشر مكتبة وهبة القاهرة.
  - ٥٨. شرح التدمرية د.محمد الخميس، ط/ الأولى ١٤٢٥هـ، الناشر دار أطلس الخضراء.
  - ٥٩. شرح العقائد النسفية للتفتازاني، ط/الأولى ١٤٠٧هـ، الناشر مكتبة الكليات الأزهرية.
    - . ٦٠. شرح العقيدة الطحاوية ابن أبي العز، ط/ العاشرة الناشر مؤسسة الرسالة.
  - ٦٦. شرح المقاصد في علم الكلام للتفتازاني، ت/ د.عبد الرحمن عميره، ط/ الأولى ١٤٠٩هـ، الناشر عالم الكتب بيروت.
    - ٦٢. شرح المواقف للجرجاني ت/ د. أحمد المهدي، ط/ مكتبة الأزهر القاهرة ، لم يذكر تاريخ النشر.
    - ٦٣. الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها لابن فارس، ط/ الأولى ١٤١٤هـ، الناشر دار الكتب العلمية بيروت.
      - ٦٤. الصحاح للجوهري ط/ الأولى الناشر دار المعرفة بيروت.
      - ٥٠. صحيح الإمام البخاري عناية/ الكرمي، ط/ ١٤١٩هـ، الناشر بيت الأفكار الدولية الرياض.
        - ٦٦. صحيح الإمام مسلم عناية/ الكرمي، ط/ ١٤١٩ه، الناشر بيت الأفكار الدولية الرياض.
          - ٦٧. الصفدية لابن تيمية، ط/ الثانية ١٤١٦ه، الناشر دار الفضيلة الرياض.
            - الصواعق المرسلة لابن القيم، ط/ الأولى الناشر: دار العاصمة.
    - ٦٩. صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام للسيوطي، ط/ دار الكتب اعلمية بيروت، لم يذكر تاريخ النشر.
      - ٧٠. ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة حبنكة الميداني، ط/ السابعة ١٤٢٥هـ الناشر دار القلم دمشق .
        - ٧١. طبقات الشافعية الكبرى للسبكي، ت/ الطناحي والحلو، ط/ عيسي البابي الحلبي، ولم يذكر تاريخ النشر.
  - ٧٢. طرق الاستدلال ومقدماتها عند المناطقة والأصوليين د. يعقوب الباحسين، ط/ الثانية ١٤٢٦هـ، الناشر مكتبة الرشد الرياض.
    - ٧٣. فتح الباري شرح صحيح البخاري للحافظ ابن حجر العسقلاني، ط/ الأولى ١٤١٠هـ الناشر دار الكتب العلمية بيروت.

- ٧٤. فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية تأليف محمد الزركان ط/ دار الفكر، ، لم يذكر تاريخ النشر .
  - ٧٥. الفرق الكلامية د. ناصر العقل، ط/ الأولى ٢٢٢ه الناشر دار الوطن.
  - ٧٦. فلاسفة الشيعة عبد الله نعمه، طبعة دار مكتبة الحياة بيروت، ولم يذكر تاريخ النشر.
- ٧٧. القسطاس المستقيم للغزالي ضمن مجموعة رسائل الغزالي، ط/ الأولى ١٤١٤ه الناشر دار الكتب العلمية-بيروت .
  - ٧٨. القياس لارسطوا، ضمن النص الكامل لمنطق ارسطوا ت/ د. فريد جبر ، الناشر دار الفكر اللبناني.
- ٧٩. الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية لابن القيم ت/ على الحلبي ط/الأولى ١٤٢٥هـ الناشر دار ابن الجوزي.
  - ٨٠. الكامل في التاريخ لابن الأثير، ط/ ١٤٠٢هـ الناشر دار صادر بيروت.
- ٨١. كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون مصطفى عبدالله المشهور بحاجي خليفة، ط/ ١٤١٣ ، الناشر دار الكتب العلمية -

#### بيروت.

- ٨٢. لطائف المنن لابن عطاء الإسكندري ت/ خالد العك، ط/ الأولى ١٤١٢هـ الناشر دار البشائر –دمشق .
  - ٨٣. الماتريدية تأليف أحمد الحربي، ط/ النشرة ١٤١٣هـ الناشر دار العاصمة الرياض.
  - ٨٤. المجموع شرح المهذب للنووي ت/محمد نجيب المطيعي، ط/ ١٤١٥هـ الناشر دار إحيار التراث بيروت.
- ٨٥. مجموع فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية جمع عبد الرحمن بن قاسم وابنه محمد، ط/دار عالم الكتب ١٤١٢هـ الرياض.
- ٨٦. محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين للرازي راجعه/ طه عبد الرؤف، ط/ الأولى ١٤٠٤هـ الناشر دار الكتاب العربي بيروت لبنان.
  - ٨٧. محك النظر د. رفيق العجم، ط/ دار الفكر اللبناني بيروت، لم يذكر تاريخ النشر .
  - ٨٨. المدخل لابن بدران ت/ د. عبدالله التركبي، ط/ الثانية ٤٠١هـ الناشر مؤسسة الرسالة بيروت.
  - ٨٩. المدخل إلى دراسة علم الكلام د.حسن الشافعي، ط/ الأولى ١٤١١هـ الناشر مكتبة وهبة القاهرة.
    - ٩٠. المستصفى من علم الأصول للغزالي ت/ حمزة حافظ، ولم يذكر الناشر أو الطبعة .
    - ٩١. مشكلات فلسفية د.إبراهيم صقر، ط/ ١٩٩٤م، الناشر دار الفكر العربي القاهرة .
    - ٩٢. معجم الفلاسفة جورج طرابيشي، ط/ الثانية ١٩٩٧م، الناشر دار الطليعة بيروت .
    - ٩٣. المعجم الفلسفي جميل صليبا الناشر الشركة العالمية للكتاب بيروت ١٤١٤هـ
      - ٩٤. المعجم الوسيط مجمع اللغة العربية القاهرة، الناشر دار الدعوة.
      - ٩٥. معيار العلم في فن المنطق للغزالي، ط/ دار الأندلس بيروت، لم يذكر تاريخ النشر.
    - ٩٦. مفتاح دار السعادة لابن القيم، ط/ عصام الدين الصبابطي، لم يذكر تاريخ النشر أو الناشر.
- ٩٧. المفكرون المسلمون في مواجهة المنطق اليوناني تأليف مصطفى طباطبائي ترجمه البلوشي،ط/ الأولى ١٤١٠هـ الناشر دار ابن حزم

#### بيروت.

- ٩٨. مقاصد الفلاسفة للغزالي ت/ سليمان دنيا، ط/ الثانية الناشر دار المعارف مصر ، لم يذكر تاريخ النشر.
  - ٩٩. المقولات لارسطوا، ضمن النص الكامل لمنطق ارسطوا ت/ د. فريد جبر، الناشر دار الفكر اللبناني.
    - ١٠٠. الملل والنحل للشهرستاني ت/ كيلاني، ط/ ١٤٠٢هـ الناشر دار المعرفة بيروت.
- ١٠١. مناهج البحث عند مفكري الإسلام د. علي سامي النشار، ط/٤٠٤ه، الناشر دار النهضة العربية بيروت.
- ١٠٢. مناهج البحث في العقيدة تأليف د. عبد الرحمن الزنيدي، ط/ الأولى ١٤١٨ه الناشر دار اشبيليا الرياض .
- ١٠٣. منهج الجدل والمناظرة في تقرير مسائل الاعتقاد د. عثمان على حسن، ط/ الأولى ١٤٢٠هـ الناشر دار اشبيليا الرياض.
  - ١٠٤. المنطق الوضعي د. زكي نجيب محمود، ط/ السادسة ١٩٨١م الناشر دار الأنجلو المصرية القاهرة.
    - ١٠٥. الموافقات للشاطبي ت/ عبدالله دراز، ط/ دار المعرفة بيروت، ولم يذكر تاريخ النشر .
  - ١٠٦. المواقف في علم الكلام تأليف عضد الدين الايجي، ط/عالم الكتب بيروت، لم يذكر تاريخ النشر.
- ١٠٧. الموسوعة الميسرة إصدار الندوة العالمية للشباب الإسلامي إشراف د.مانع الجهني، ط/ الثانية ٤٠٩هـ، إصدار الندوة العالمية للشباب الإسلامي.
  - ١٠٨. موسوعة العقيدة والأديان والفرق والمذاهب إشراف د. سعود آل سعود، ط/ الأولى ١٤٣٩هـ، الناشر دار التوحيد الرياض.
  - ١٠٩. موقف شيخ الإسلام ابن تيمية من آراء الفلاسفة د.صالح الغامدي ط/ الأولى ١٤٢٤هـ الناشر دار المعارف الرياض.

- ١١٠. النبوات لابن تيمية، ط/ ١٤٠٥ه الناشر دار الكتب العلمية بيروت.
- ١١١. النجاة في المنطق والإلهيات لابن سينا، ت/ د. عميرة،ط/ الأولى ١٤١٢هـ الناشر دار الجيل بيروت.
- ١١٢. نفحات الأنس في حضرات القدس للجامي النقشبندي، ت/ الشؤون الفنية لمكتب شيخ الأزهر، لم يذكر الناشر أو تاريخ النشر.
- ١١٣. النفى في باب صفات الله عز وجل بين أهل السنة والجماعة والمعطلة أزرقي سعيداني، ط/ الأولى ١٤٢٦هـ دار المنهاج الرياض.
- ١١٤. نقض المنطق ضمن مجموع فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية جمع ابن قاسم وابنه محمد، ط/دار عالم الكتب ١٤١٢هـ الرياض.
  - ١١٥. نهاية الإقدام للشهرستاني، طبعة الفردجيوم مكتبة المثنى- مصر.
- ١١٦. نهاية الوصول إلى دراية الأصول صفى الدين الهندي، ت/ صالح اليوسف، سعد السويح، الناشر المكتبة التجارية مكة المكرمة .
- ١١١٧. الواضح شرح السلم المنورق في علم المنطق، د.علي السويلم، ط/ الأولى ١٤٣٢هـ الناشر كرسي الأميرة العنود جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الرياض.

# فهرس الموضوعات

| T  | عمهــــيد                                        |
|----|--------------------------------------------------|
| ξ  | أولاً: المتون المؤلفة في علم المنطق:             |
| o  | ثانيا: التعريف بالأخضري:                         |
| o  | ثالثا: السلم المنورق في علم المنطق وأهم شروحاته: |
| Y  | رابعا: منهج التعليق على السلم:                   |
| λ  | المبحث الأول: مقدمة الناظم وتعريف المنطق وحكمه:  |
| λ  | المطلب الأول: مقدمة الناظم:                      |
| 9  | المطلب الثاني: تعريف المنطق:                     |
| ١٣ | المطلب الثالث: قصد الناظم:                       |
| ١٤ | المطلب الرابع: حكم المنطق:                       |
| 79 | المبحث الثاني: أنواع العلم ودلالات الألفاظ:      |
| 79 | المطلب الأول: أقسام العلم عند المناطقة:          |
| 79 | المطلب الأول: أنواع العلم الحادث                 |
| ٣٠ | أولا: اختلاف المناطقة في تعريف العلم وأقسامه:    |
| ٣١ | ثانيا: نقد التصور والتصديق:                      |
| ٣٣ | المطلب الثاني: أنواع الدلالة عند المناطقة:       |
| ٣٣ | أنواع الدلالة الوضعية                            |
| ٣٣ | دلالة السياقدلالة السياق                         |
| ٣٩ | المطلب الثالث: مباحث الألفاظ:                    |
| ٤٣ | المطلب الرابع: الألفاظ والمعاني:                 |
| ٤٣ | أقسام نسبة الألفاظ للمعاني                       |
| ٤٦ | المبحث الثالث: نظريات المناطقة في الحدود:        |
| ٤٦ | المطلب الأول: الكليات الخمس:                     |
| ٤٦ | أولا: أقسام الكليات الخمس:                       |
| ٤٧ | ثانيا: تطبيقات الكليات الخمس:                    |

|                        | ثالثا: نقد نظرية الكليات الخمس:              |
|------------------------|----------------------------------------------|
| ٥١                     | لمطلب الثاني: أنواع التعريفات عند المناطقة:  |
| ٥١                     | فصل في المعرفات                              |
| ٥١                     | أولا: أنواع التعريفات المنطقية:              |
| ογ                     | ثانيا: صعوبة التعريفات المنطقية:             |
| ٥٢                     | ثالثا: نقد التعريفات المنطقية:               |
| ο ξ                    | رابعا: نقد أشهر تعريف المناطقة:              |
| ٥٦                     | حامسا: شروط التعريف عند المناطقة:            |
| ۰٦                     | سادسا: حكم الحدود المنطقية:                  |
| ٦٠                     | الخاتمة                                      |
| ة المرجعية غير معرّفة. | فهرس المصادر والمراجع:فهرس المصادر والمراجع: |
| ٦٢                     | فهرس الموضوعات                               |