# الأضرحة بالجزائري خلال العهد العثمانى

أد/ عبدالقادر دحدوح

#### الملخص:

شهدت الجزائر خلال العهد العثماني بناء العديد من الأضرحة، وهي تعد من المعالم الأثرية التي لا تزال باقية إلى يومنا هذا تحتفظ بتخطيطها المعماري والفني، ومن خلال تلك الأمثلة يمكن التعرف على عدة أنماط تخطيطية لهذا النوع من العمائر بالجزائر خلال العهد العثماني، حيث يظهر النمط المربع فوقه قبة، ونمط مستدير فوقه قبة، ونمط مفتوح مشكل من دعامات أو أعمدة فوقها عقود تعلوها قبة، وقد يكون الضريح يتشكل من تقسيمات معمارية إضافية مثل ضريح سيدي عبدالرحمن بمدينة الجزائر الذي يضم مسجدا له مئذنة.

وهي الجوانب التي نود الوقوف عليها في هذه المداخلة، لنوضح الأنماط المعمارية للأضرحة وتراكيب وشواهد القبور بالجزائر خلال العهد العثماني ومقارنتها بما يماثلها في العالم الإسلامي.

#### كلمات مفتاحية:

أضرحة، القبر، القبة، العمارة.

<sup>•</sup> المركز الجامعي تيبازة-الجزائر aelkad@yahoo.com

#### أولا/ تمهيد:

## أ-المفاهيم اللغوية والإصطلاحية للأضرحة:

عرفت عمارة الأضرحة في الإسلام بعدة تسميات ومصطلاحات لغوية إلا أن مدلولها واحد، منها ما اشتهرت في مناطق محدودة، ومنها ما انتشر ذكرها في أنحاء عديدة، ولعل من أهم تلك التسميات نذكر الضريح والمشهد والمقام والمزار والتربة والقبة:

والمضريح مأخوذ لغويا من: ضرح الشيئ (بفتحتين): قطعه وشقه، وضرح الرجل: دفعه ونحاه، وضرح القبر: حفره، وضرح الثوب: ألقاه، وضريح الشيئ (بفتح الضاد وفتحها وسكون الراء) -جمع اضراح-: التباعد والوحشة، والمضطرح (بضم الميم وسكون الضاد): المرمى في ناحية، والضريح يقصد به أيضا: شق في وسط القبر وقيل القبر كله، وقيل هو قبر بلا لحد، ويسمى ضريحا لأنه يشق في الأرض شقا أو لأنه انضرح عن جانبي القبر فصار في وسطه (۱).

أما بالنسبة للمشهد، فهو من الناحية اللغوية مشتق من مشهد، وشهد المكان: حضره، ومنه شهد الجمعة: إذا أدركها، والشهادة: الإخبار بصحة الشيئ عن مشاهدة عيان، والشهيد بمعنى المستشهد: المقتول فقيل لأنه مشهود له بالجنة أو لأنه عند الله حاضر، وللشهادة أيضا معنى آخر يقصد به الحلف والقسم، وحسب ابن منظور (١١٧هـ/١١١م) المشهد: المجمع من الناس، ومحضر الناس، ومشاهد مكة: المواطن التي يجتمعون بها، كما وردت الكلمة في القرآن الكريم بمعنى يوم القيامة (٢)، في قوله تعالى: {وَيُلِّ لِلَّذِينَ كَفَرُ وا مِنْ مَشْهَدِ يَوْمٍ عَظِيمٍ} (٢).

 $<sup>^{7}</sup>$ ) – ابن منظور (جمال الدین)، المصدر السابق، ج٤، ص  $^{7}$ . أنظر أيضا: عثمان (محمد عبدالستار)، عمارة المشاهد والقباب في العصر الفاطمي، دار القاهرة،  $^{7}$ ،  $^{7}$ ، ج٢، ص $^{7}$ .

 <sup>&</sup>quot; )- سورة مريم، الآية ٣٧.

وقد شاع هذا المصطلح عند الفاطميين أكثر من غيرهم، فقد دأبوا على بناء مشاهد على قبور المدفونين من آل البيت بقصد تمييزهم عن غيرهم من الموتى، وإحياء لذكراهم وتيسير زيارتهم (أ).

المقام: اسم لموضع القيام، اخذ من قام يقوم قياما، وقد ورد في التنزيل بمعنى موضع القيام في قوله تعالى: {فيه آياتٌ بيّناتٌ مقام إبْرَاهِيمَ} (٥)، يريد موضع قدميه في الصخرة التي كان يقوم عليها لبناء البيت، ثم توسع فيه فأطلق على ما هو أعم من موضع القيام من محلة الرجل أو مدينته ونحو ذلك، ومن ثم قال الزمخشري في الكلام على قوله تعالى: {إنَّ المُنَّقِينَ فِي مَقَامٍ أُمِينٍ} (١)، انه استعمال خاص استعمل في معنى العموم، يعني انه يستعمل في موضع الإقامة في الجملة...وبعضهم رد كلمة المقام إلى أصل يوناني هو "Mokamo" ومعناه بالعربية قبر.

وقد شاع عند الناس المصطلح بقصد الموضع الذي يوجد فيه ضريح لمن يشتهر بالتقوى والصلاح، استنادا إلى القرآن الكريم بان مثل هؤلاء الرجال الأبرار يرقدون في مقام كريم في هذه الدنيا وفي الآخرة، وكثيرا ما يحرص الناس على الصلاة في داخل المقام التماسا للبركة واليمن من صاحب المقام (٧).

المزار: يقصد به ذلك المكان الذي فيه قبر لنبي أو شيخ أو عالم له مكانة عند الناس لعلمه وتقواه وورعه، وقد لا يكون في المزار قبر وإنما يرمز المكان إلى واقعة أو حدث له معاني روحية كبيرة في قلوب الناس مرتبطة بالشخصيات الدينية، ومن ثم يبنى في المكان مزار يرتاده الناس للزيارة والصلاة وطلب البركة من صاحب الضريح (^).

التربة: من ترب الميت أي صار ترابا، ويقصد بها المقبرة، وقد تطور مفهومها في العصر المملوكي لتصبح تطلق على المنشأة الدينية بصفة عامة والخانقاه بصفة خاصة التي عادة ما تلحق بها مقبرة أو قبة دفن<sup>(٩)</sup>.

القبة: قب الشيء وقببه: أي جمع أطرافه، والجمع قباب وقبب، وبيت مقبب: جعل فوقه قبة (۱۰)، والقبة بناء مستدير ومقوس مجوف يعقد بالآجر ونحوه، وهي أيضا عبارة عن بناء محدودب أشبه بكرة مشطورة من وسطها، أو بناء دائري مقعر من

أ) - عثمان (محمد عبدالستار)، المرجع السابق، ج١، ص٢١-٢٢.

<sup>° )-</sup> سورة آل عمران، الآبية ٩٧.

أُ - سورة الدخان، الآية ٥١.

 $<sup>^{\</sup>vee}$  )- الولي (طه)، المرجع السابق، ص $^{\vee}$  ١٠٨-١٠٨.

<sup>^ )-</sup> نفسه، ص۱۰۹.

أ- الحداد (محمد حمزة إسماعيل)، المرجع السابق، ص١٤.

<sup>&#</sup>x27; )- ابن منظور (جمال الدين)، المصدر السابق، ج١، ص٥٠٥.

الداخل مقبب من الخارج، يتألف من دوران قوس على محور عمودي ليصبح نصف كرة تقريبا، يأخذ مقطعها شكل قوس على محور عمودين ليصبح نصف كرة تقريبا، وتقام مباشرة على فوق مسطح أو ترتفع على رقبة مضلعة أو دائرية أو على حنايا ركنية أو مثلثات ركنية أو مقرنصات لتسهل الانتقال من المربع إلى المثمن ثم إلى الدائرة، وقد تكون القبة كبيرة أو صغيرة أو بيضاوية أو نصف كروية أو بصلية أو مخروطية أو مضلعة، وقد استخدمت القبة في عمائر مختلفة وعلى مر العصور، ولكن تواجدها بكثرة في الأضرحة الإسلامية جعلها تعمم لتصبح تطلق على البناية بأكملها (۱۱).

# ب-نشأة الأضرحة في الإسلام:

عرف الإنسان البناء فوق قبور الموتى منذ القدم، والآثار الباقية تشهد على ذلك في مناطق عدة، في حضارات فجر التاريخ، وحضارة بلاد الرافدين وفي الحضارة الفرعونية، وغيرها، إلا انه كان لكل حضارة تقاليدها الخاصة بها وطرازها المعماري المميز.

ومن تقاليد العرب خلال تلك الفترة أنهم كانوا يضربون الخيم على قبور موتاهم، ويتلقون التعازي فيها، ثم يقيموا فيها مدة غير محددة اعتقادا منهم بان الموتى يأنسون بوجودهم إلى قربهم، ولما جاء الإسلام استمر هذا التقليد، ولعل أول خيمة أقيمت في الإسلام كانت على قبر أم المؤمنين زينب بنت جحش بعد وفاتها في سنة 78 - 71م بأمر من الخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وفي سنة 78 - 71م قامت عائشة أم المؤمنين بعد وفاة أخيها عبد الرحمن بن ابي بكر بضرب خيمة على قبره، وفي سنة 98 - 71م توفي الحسن بن حسن بن علي بن ابي طالب، وضربت زوجته على قبره خيمة وأقامت فيها مدة سنة كاملة (71).

لكن هذا التقليد كان من الصحابة من ينكره، حيث يروى أن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما رأى فسطاطا (خيمة) على قبر عبدالرحمن فقال: "أنزعه يا غلام فإنما يظله عمله"، كما يروى أن ابا هريرة أوصى بعدم ضرب الفسطاط على قبره، ومن ثم كره الإمام أحمد ضرب الفسطاط والخيمة على القبور (١٣).

۱۲ ) - سيف (علي سعيد)، الأضرحة في اليمن من القرن الرابع الهجري/العاشر ميلادي وحتى نهاية القرن العاشر هجري/السادس عشر ميلادي دراسة أثرية معمارية، رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه في الآثار الإسلامية، قسم الآثار الإسلامية، كلية الآثار، جامعة القاهرة، 118هـ/١٩٩٨، ص٢٤-٢٥.

<sup>&</sup>quot;- غالب (عبد الرحيم)، موسوعة العمارة الإسلامية، مطبعة جروس برس، بيروت، ط١، ٢٢٠٠ ص ٣٠٩، انظر أيضا: رزق (عاصم محمد)، المرجع السابق، ص ٢٢٢.

<sup>&</sup>quot; )- الحداد (محمد حمزة إسماعيل)، المرجع السابق، ص٣٤-٣٥.

ولما مات الرسول صلى الله عليه وسلم اختلف الصحابة في موضع دفنه، فمنهم من يقول يدفن مع صحابته بالبقيع، ومن يقول بدفنه في مسجده، والبعض الآخر قال يدفن عند المنبر، ولما علم ابو بكر الصديق رضي الله عنه قال لهم: سمعت رسول الله يقول: {ما مات نبي إلا دفن حيث يقبض}، ومن ثم رفع الفراش الذي توفى عليه النبي ودفن في نفس الموضع داخل بيت عائشة ام المؤمنين، ثم دفن إلى جانبه ابو بكر الصديق، وبنى بعد ذلك الخليفة عمر بن الخطاب جدارا قصيرا في وسط البيت، ودفن إلى جانبهما بعد وفاته، ثم أتم عبد الله بن الزبير الجدار وزاد فيه (١٤٠).

وعلى الرغم من التجديدات والإضافات التي عرفها المسجد النبوي الشريف في عهد عمر بن الخطاب (۱۷هـ/۱۲۹م) وفي عهد عثمان بن عفان (۲۹هـ/۱٤٩م) إلا انه لم يتعرض لقبر الرسول صلى الله عليه وسلم ولم يدخل إلى حيز المسجد إلا في عهد عمر بن عبدالعزيز وهو والي على المدينة في عهد الخليفة الأموي الوليد بن عبدالملك، وكان جدار الجامع الموالي لبيوت النبي قد أنهدم فاضطر إلى تجديده وتوسيع الجامع من هذه الجهة (۸۸-۹۱هـ/۷۰۷-۱۷م)، وجمع عمر بن عبد العزيز شيوخ المدينة وفقهائها واستشارهم في إدخال قبر الرسول صلى الله عليه وسلم إلى داخل المسجد فلم ينكروا عليه ذلك، ومن ثم صار القبر بداخل المسجد وأحاط عليه حيطانا مرتفعة مستديرة حوله حتى لا يظهر للناس فيفتتنوا به ويقعوا في ما كان النبي حذر منه، حيث تروي عائشة ام المؤمنين أن الرسول صلى الله عليه وسلم وهو في مرضه قال لها: {لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا من قبور أنبيائهم مسجدا، قالت: ولولا ذلك لأبرزوا قبره غير أني أخشى أن يتخذ مسجدا،

وفضلا عن هذا الحديث فهناك أحاديث أخرى كثيرة تصب كلها في منع البناء على القبور، من بينها ما رواه مسلم عن جابر قال: {نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يخصص القبر وان يقعد عليه وان يبنى عليه}، وروى مسلم أيضا عن ابي الهياج الأسدي قال: {قال لي علي بن ابي طالب ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم أن لا تدع تمثالا إلا طمسته ولا قبرا مشرفا إلا سويته} (١٦).

وكما كره الإسلام البناء على الأضرحة كره أيضا إقامة المزارات واتخاذها أماكن للصلاة، حيث يروى أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان في سفر فرأى قوما ينتابون مكانا للصلاة فقال: {ما هذا؟ فقالوا: هذا مكان صلى فيه رسول الله صلى

١٤ )- نفسه، ص٣٠. انظر أيضا: سيف (علي سعيد)، المرجع السابق، ص٢٣.

١٥ )- سيف (علي سعيد)، المرجع السابق، ص ٣١-٣٢.

۱۶ )- نفسه، ص ۳۱-۳۲.

الله عليه وسلم فقال: إنما هلك من كان قبلكم بهذا، أنهم اتخذوا آثار أنبيائهم مساجد، من أدركته الصلاة فليصل وإلا فليمض}، وبلغ عنه أيضا انه سمع بقوم يذهبون إلى الشجرة التي بايع النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه تحتها فأمر بقطعها (١٧).

وعلى الرغم من تأكيد هذه الأحاديث وغيرها منع الإسلام للبناء فوق القبور إلا أن هذا لم يمنع من وجود مثل هذه العمائر على مر التاريخ الإسلامي، لكن ظهورها لم يكن -على الأرجح – إلا خلال العصر العباسي، حيث لم يعرف مثل هذه الأبنية طيلة فترة الخلافة الراشدة وحتى على عهد الأمويين، ولعل أقدم ضريح ورد ذكره في المصادر التاريخية هو قبة البرمكية بمدينة "عانة" في دير مارسرجس بالعراق، التي بناها هارون الرشيد في سنة 1٨٧ه = /² ٨١٨م على قبر أم الفضل بن يحيى البرمكية وقد كانت أمه من الرضاعة وكان يحبها فبنى لها قبة إكراما لها، وبقيت آثار هذه القبة إلى غاية سنة 1٩١١ ثم اندثرت ( $^{(\Lambda)}$ ).

وتعد القبة الصليبية في سامراء والتي يعنقد أنها مدفن الخليفة العباسي المنتصر المتوفي في سنة 727 = 740م، ودفن فيها بعد ذلك الخليفة المعتز (707 = 740م) ثم المقتدر (790 = 740م) ثم المقتدر (790 = 740م) أقدم ضريح لا تزال آثاره باقية إلى اليوم، تليها قبة اسماعيل الساماني في بخارى (790 = 740م)، وفي الشام أقدم قبة هي قبة حلب (700 = 740م)، ثم قبة دمشق (700 = 740م)، وقد كان ظهور الأضرحة بسوريا مع دخول السلاجقة خلال القرن 740 = 740م).

وفي مصر ترجع أقدم الأضرحة المتبقية إلى القرن 8 - 9م بمقبرة اسوان، ثم استمرت في العهد الفاطمي (807 - 979 - 979 - 979 - 979 )مثلما هو الحال في مشهد الجيوشي 8278 - 979 - 979مشهد السيدة رقية 8270 - 979 - 979مشهد المسيدة رقية 8270 - 979 - 979

1/ )- الحدّاد (محمد حمزة إسماعيل)، المرجع السابق، ص٢٢-٣٥. انظر أيضا: سيف (علي سعيد)، المرجع السابق، ص٢٢-٢٥.

۱۷ )- الولي (طه)، المرجع السابق، ص١٠٩.

<sup>&#</sup>x27;') - عفيفي (محمد ناصر محمد)، القباب الجنائزية الباقية بصعيد مصر في العصر الاسلامي دراسة آثارية معمارية مقارنة، رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه في الآثار الاسلامية، كلية الآثار، جامعة القاهرة، ٢٠٠٢/١٤٢٣، ص ٤٣٢. انظر أيضا: كمال الدين (سامح)، «تطور القبة في العمارة الإسلامية»، مجلة كلية الآداب، جامعة الملك فؤاد، ١٩٥٠، ص ٧.

<sup>&#</sup>x27;') - الشهابي (قتيبة)، مشيدات دمشق ذوات الأضرحة وعناصرها الجمالية، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، ١٩٩٥، ص ١٤. انظر أيضا: معاذ (خالد)، «مدافن الملوك والسلاطين في دمشق»، مجلة الحوليات الأثرية السورية، ١٩٥١، المجلد الأول، الجزء الثاني، ص ٢٤٠. الحديثي (عطا) عبد الخالق (هناء)، القباب المخروطية في العراق، مديرية الآثار العامة، وزارة الاعلام، بغداد، ١٩٧٤، ص ١٢.

بعد ذلك في العهد الأيوبي والمملوكي مثل مدفن الصالح نجم الدين ايوب  $(1758_-/1774_1)$ ، وقبة برسباي ( $(718_-/1774_1)$ )، وقبة برسباي  $((718_-/1574_1))$ .

أما بلاد المغرب فانه من الصعب تحديد تاريخ ظهور الأضرحة المغطاة بقبة، ولعل اقدم الأضرحة المعروفة قبة سيدي بوخريسان (77)هـ77)ه. أم تليها قبة البروديين المرابطية المشيدة فيما بين (77)هـ770 المرابطية المشيدة فيما بين (770 النصوص التاريخية بأنه من بناء عبد المؤمن بن علي (770 -700 -700 المؤمن بن علي (770 -700 -700 -700 المؤمن بن علي الخليفة الموحدي محمد الناصر (750 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770 - 770

<sup>&</sup>quot; ) - الإسم الحقيقي لهذه القبة هو بنو خراسان نسبة إلى عبد الحق بن خراسان الهلالي الذي حكم مدينة تونس بداية من سنة ٤٥٠هـ/١٠٥٨م ويرجع بناء القبة إلى ولديه اسماعيل وعبد العزيز بعد ان خلفاه في الحكم وقد دفنا فيها. أنظر: زبيس (سليمان مصطفى)، «القبة التونسية»، عن كتاب: المؤتمر الثاني للآثار في البلاد العربية، بغداد، ١٨-٢٨ نوفمبر (تشرين الثاني) الموينية في المورد، القاهرة ١٩٥٨، ص ١٩٠١، أنظر أيضا: لعرج (عبد العزيز)، المباني المرينية في إمارة تلمسان الزيانية، رسالة دكتوراه دولة، قسم الآثار، جامعة الجزائر، ١٩٩٩، ج١، ص ٣٦١. MARÇAIS.G, l'Architecture Musulmane d'Occident, Tunisie, Algérie, Maroc, Espagne, Sicile, , Paris, P75-76.

الحداد (محمد حمزة إسماعيل)، المرجع السابق، ص 79-٧. انظر أيضا: فادية عطية مصطفى (عطية)، عمائر القاهرة الجنائزية خلال القرن 19/10م دراسة أثرية معمارية، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الآثار الإسلامية، قسم الآثار الإسلامية كلية الآثار جامعة القاهرة، 70.00 القاهرة، 70.00 القاهرة، 70.00 القاهرة، 70.00 ا

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup>) - الكحلاوي (محمد محمد)، العمارة الإسلامية في الغرب الإسلامي عمائر الموحدين الدينية في المغرب دراسة أثرية معمارية، رسالة مقدمة للحصول على درجة الدكتوراه في الآثار الإسلامية، ١٩٨٦/١٤٠٦، ص ١٣١-١٣٢.

مؤرخة فيما بين (٧٦٣ م٨٠٥هـ/١٣٦١-١٣٩٨م) (٢٠)، وأضرحة السلاطين السعديين بفاس (٢٦).

وخلال العهد العثماني تواصل بناء الأضرحة بالجزائر وقد أبدى الباشاوات والبايات وغيرهم من القادة الأتراك اهتماما ورعاية بالغة ببناء الأضرحة خاصة تلك المرتبطة بالأولياء الصالحين، فقد اهتم كل من الحاج أحمد داي (١١٠٦-١٧٣١هـ/١١٥٩م) و عبدي باشا (١١٣٦-١٤٥) (هـ/١١٥٥م) (ميناء وتشييد ضريح سيدي عبد الرحمن الذي شهد عدة تجديدات وتوسيعات بداية من وفاة صاحبه (الشيخ عبد الرحمن الثعالبي) في سنة ١١٤٦هـ/١٧٦هم والى غاية سنة ١١٤٦هـ/١٧٣٠م) وفي مستغانم بنى الباي مصطفى بوشلاغم (١٩٠١-١١٤٦ ما ١١٤٦هـ/١١٨٠م) وفي مستغانم بنى الباي مصطفى بوشلاغم (١٩٠١-١١٤٦ ما والى غاية وعلى عقبه (١١٨٥-١١٨١م) في سنة ١١٢٦هـ/١١٨١م قبة وحبسها على نفسه وعلى عقبه (١١٨٠-١١٥١م) وفي سنة ١١٦١هـ/١١٥م، وهي المعروفة بعسكر قبة سيدي عبدالقادر الجيلاني في سنة ١١٦٥هـ/١١٥٩م، وهي المعروفة بقبة الباي ابراهيم الذي دفن فيها بعد ذلك في سنة ١١٦٥هـ/١٧٥٩م، وهي المعروفة الباي محمد الكبير (١١٩١هـ/١٨١٩م) قبة سيدي احمد بن يوسف بمليانة، ومشهد السيد محمد بن عودة دفين فليتة بغليزان (٢٠٠٠)، وبنى حسن باي بمليانة، ومشهد السيد محمد بن عودة دفين فليتة بغليزان (٢٠٠٠)، وبنى حسن باي الوفا في الميانة، ومشهد السيد محمد بن عودة دفين فليتة بغليزان (٢٠٠١)، وبنى الوفا في الميانة، ومشهد السيد محمد بن عودة دفين فليتة بغليزان (٢٠٠١)، وبنى حسن باي الوفا في الميانة، ومشهد السيد محمد بن عودة دفين فليتة بغليزان (٢٠٠١هـ) الميانة بهيدي على الوفا في

<sup>&</sup>lt;sup>۲°</sup>)- بورويية (رشيد)، «الطراز الموحدي ومشتقاته: الحفصي، المريني، الزياني والنصري»، عن كتاب: الفن العربي الإسلامي، المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، تونس، ١٩٥٥، ج٢، ص ٢٠٤، ٢٤٠، ٢٤٠ أنظر أيضا: شاوش (الحاج محمد بن رمضان)، باقة السوسان في التعريف بحاضرة تلمسان عاصمة دولة بني زيان، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ١٩٩٥، ص٢٥٢، BOURUIBA.R, l'Art Religieux Musulmane en Algérie, S.N.E.D, Alger, ٢٨٨-٢٨٥ (١٩٥٠) 1983, P192-195, 279-281, 173,251. MARÇAIS.G, op-cit, P301.

٢٦ )- بورويبة (رشيد)، المرجع السابق، ص٧٤٠، ٢٤١.

 $<sup>^{&#</sup>x27;7}$ ) – بن بلة (خيرة)، المنشآت الدينية بالجزائر خلال العهد العثماني، رسالة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه دولة في الآثار الإسلامية، معهد الآثار، جامعة الجزائر،  $^{70.7}$ - $^{10.7}$ ، ص  $^{9}$ - $^{10.7}$ .

ابن عودة (المزاري)، طلوع سعد السعود في أخبار وهران والجزائر واسبانيا وفرنسا إلى أواخر القرن التاسع عشر، تحقيق ودراسة يحي بوعزيز، ط١، البصائر، الجزائر، ٢٠٠٧، ج١، ص ٢٧٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۹</sup>) - الزياني (محمد بن يوسف)، دليل الحيران وأنيس السهران في أخبار مدينة وهران، تقديم وتعليق المهدي البوعبدلي، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ١٩٧٩، ص١٩٧٨. أنظر أيضا: إبن عودة (المزاري)، طلوع سعد السعود في أخبار وهران والجزائر واسبانيا وفرنسا إلى أواخر القرن التاسع عشر، تحقيق ودراسة يحي بوعزيز، ط١، البصائر، الجزائر، ٢٠٠٧، ج١، ص ٢٨٤، ٢٨٥، ٢٨٥.

<sup>&</sup>quot; )- ابن سحنون (احمد الراشدي)، الثغر الجماني في ابتسام الثغر الوهراني، تحقيق وتقديم المهدي البوعبدلي، منشورات وزارة التعليم الأصلي والشؤون الدينية، الجزائر، د.ت، ص١٣٢.

عام ١٢٤٣هـ/١٨٢٨م (٢٦)، وإلى جانب اهتمام البايات والحكام حظيت الأضرحة باهتمام المشايخ وعامة الناس، لنجد امثلة عديدة تتوزع على مناطق مختلفة من أنحاء الجزائر شرقا وغربا شمالا وجنوبا إلى درجة أنه من غير الامكان الالمام بها أحصاء ودراسة، غير أننا نحاول تقديم بعض النماذج المتميزة للاستدلال على مختلف الأنماط التخطيطية للأضرحة بالجزائر خلال العهد العثماني.

## ثانيا/ الدراسة الوصفية لنماذج من الأضرحة:

#### ١/ ضريح سيدي ابراهيم بن التومى:

يقع هذا الضريح بوسط مدينة عنابة بالقرب من محطة الحافلات، عند تقاطع الطريق الوطني رقم ٤٤ بشارع بوعلي سعيد وشارع جيش التحرير الوطني، وهو يعرف اليوم باسم مسجد سيدي ابراهيم بن التومي، بعد أن صارت تقام فيه الصلاة. ينسب هذا الضريح للشيخ القطب المجاهد سيدي ابراهيم ابن التومي المرداسي الهلالي، المتوفى في ليلة الاثنين التاسع من رمضان عام ١٠٨٧هـ/١٩٦٦م، وقد كان بناء هذا الضريح على قبره من طرف علي باي التونسي في سنة الضريح مثبة على حسب ما يظهر في نص نقيشة حديثة تعرف بصاحب الضريح مثبتة على مدخله.

تعرض هذه الضريح الى اضافات جديدة، حيث بنيت قبة بجوار القبة الأصلية وفيها تم إعادة دفن رفاة صاحب الضريح بعد أن تحول المعلم الى مسجد، فضلا عن اضافة سدة، وقاعة الوضوء.

يتشكل الضريح في أصله من بناء دائري تعلوه قبة (أنظر الصورة رقم ۱)، يتم الدخول اليه عبر باب عرضه ۲،۲٦م وارتفاعه ۱،۹۰م يقع في الجهة الشمالية الشرقية، وفي الجهة الشمالية الشرقية يوجد محراب عمقه ٥،٠م وعرض حنيته ٨٨،٠٥م وارتفاعها ١،٧٠٠م، وعلى ارتفاع ٥٩،٠م من جدران الضريح توجد ٢٧ خزانة جدارية عمقها ٣٠،٠٠م ارتفاعها ٥٧،٠م، عرضها ٤٠،٠٥٠م، منها ما تأخذ شكلا معقودا ومنها ذات الشكل المستطيل.

في الجهة المقابلة للمحراب يوجد درج صاعد يوصل الى سقيفة هي الأخرى دائرية كانت في الأصل مشيدة بالخشب وحديثا تم اعادة بنائها بالاسمنت المسلح، وهي الأخرى تستغل في الصلاة، وفي الجهة القبلية منها فتح باب (٧٠،٠×،١٠٩م) معقود يفضى الى ممر نازل يؤدي الى خارج الضريح.

القبة دائرية الشكل توجد بها ۱۷ كوة ارتفاعها ٥٠،٠٠م وعمقها ٢٠٠٠م وعرضها ٢٣،٠٠م، واسعة من الداخل ضيقة من الخارج، كما تتخللها ثلاث نوافذ مستحدثة.

#### ٢/ مقبرة وضريح سيدى المبارك:

 $<sup>^{</sup>r_1}$  )- المزاري (ابن عودة)، المصدر السابق، ج $^{r_1}$ 

نقع هذه المقبرة بجوار مسجد ومدرسة سيدي مبارك بخنقة سيدي ناجي، وهي تضم ٢٦ قبرا، تتشكل من قاعة كبرى رئيسية غير منتظمة الأضلع(أنظر المخطط رقم١، والصورة رقم ٢)، تتراوح مقاساتها بين ٧٠٤٥م و ١٠م، تتوسطها اربع دعامات تعلوها قبة كروية ذات رقبة في اركانها حنايا ركنية، وفي منتصف اضلاعها فتحات مستطيلة، ومن الخارج تأخذ هذه الرقبة شكلا مربعا، أما باقي المساحات فهي مغطاة بسقف مسطح مشكل من جريد النخيل والخشب والملاط، في حين استعملت مواد مختلفة في بناء الجدران، كالآجر والحجر والطوب.

وفي خلف هذه القاعة الى الناحية الجنوبية توجد قاعة أخرى مستطيلة الشكل يتراوح عرضها بين ١،١٠ الى ٣،١٧م، وطولها بين ١،٣٠ و ١،٧٦م، وهي الأخرى تحتوي على قبور، تراكيب هذه القبور بسيطة، فيما عدا مجموعة قليلة منها التي كسيت بألواح رخامية مزخرفة شبيهة بزخارف وتراكيب وشواهد قبور مقبرة صالح باي بالمدرسة الكتانية بقسنطينة، خاصة من حيث وجود شواهد تتهي بعمائم، وهو الشكل الذي دخل الى الجزائر مع دخول العثمانيين.

وبالقرب من هذه المقبرة إلى الناحية القبلية خلف جدار القبلة لبيت الصلاة، وخلف الصحن يوجد ضريح الشيخ سيدي المبارك(أنظر المخطط رقم ٢، والصورة رقم ٣)، وهو مربع الشكل تقريبا مقاساته (٣،٦٠×٥٤،٤م)، يتم الدخول اليه عبر باب ينفتح على صحن المسجد، وقد فتحت فيه خزانة جدارية في الجدار الجنوبي الشرقي، ويتوسط أرضية هذا الضريح قبر الشيخ سيدي المبارك، يعلوه تابوت خشبي مزخرف، تكسوه أقمشة.

وتعلو الضريح قبة نصف كروية ترتكز في الأركان على حنايا ركنية، وفي مظهرها الخارجي تبدو القبة مشكلة من رقبة مثمنة فتحت في أربع واجهات منها نوافذ صغيرة، وفوق هذه الرقبة تقوم خوذة القبة بشكلها النصف كروي

#### ٣/ ضريح سيدي السعد بن ابي بكر:

يقع الضريح بمدينة سوق اهراس، وهو ينسب الى الشيخ سيدي السعد بن أبي بكر على حسب اللوحة الرخامية المنقوش عليها نص تعريفي بالضريح وصاحبه والمثبتة فوق باب الضريح، إلا أنني وبكل أسف لم أتمكن من قراءة تاريخ بناء المعلم.

شكل هذا الضريح دائري (أنظر المخطط رقم الصورة رقم )، قطره يصل الى حوالي ٥،٧م، تعلوه قبة كروية الشكل يتوجها جامور معدني، له باب ارتفاعه ٢،٣٠ م وعرضه ١م، وهو يفضي الى داخل الضريح الذي يحتل أحد جوانبه قبر يغطيه تابوت أسدات عليه ستائر من القماش، وفي الجدران الداخلية للضريح فتحت

١٠ خزائن جدارية على شكل محاريب، والضريح هذا مشابه تماما لضريح سيدي ابراهيم بن التومى بعنابة شكلا وزخرفة.

#### ٤- ضريح سيدي محمد الغراب:

يقع هذا الضريح بوسط مرافق زاوية سيدي محمد الغراب، التي توجد بوسط قرية صالح باي المعروفة عند العامة باسم الغراب، على بعد ٦كلم عن مدينة قسنطينة، وهو ينسب إلى الشيخ سيدي محمد الغراب، وقد سبق وأن ذكرنا بأن هذه الشخصية لا يزال يكتنفها الغموض، كما أن تاريخ بناء هذا الضريح قد يكون منذ عهد صالح باي (٢٦).

يتم الدخول الى الضريح عبر باب عرضه 1.77، وارتفاعه 1.90، معلوه ساكف خشبي مغطى بالقرميد، وهو مربع الشكل ( $1.77\times7.70$ م)، فتحت في كل جهة منه نافذة صغيرة، تعلوها عقود صماء، ترتكز عليها حنايا ركنية تتحول فيه القاعدة من الشكل المربع الى المثمن، تعلوها خوذة القبة بشكلها النصف كروي، ومن الخارج تبدو القبة ذات رقبة مربعة غطيت بسقف مائل بالقرميد، وفي مركزها تنطلق خوذة القبة بشكل مضلع، يتوجها جامور يحاكي شواهد القبور المعممة.

وفي أرضية هذا الضريح يوجد قبر صاحب الزاوية الشيخ سيدي محمد الغراب، وإلى جانبه دفن ١٢ فردا من أفراد عائلة ابن جلول، كل هذه القبور ترجع الى فترة أحدث من العهد العثماني بداية من أو اخر القرن ١٩/١٣م إلى القرن ١٤هـ/٢٠م، فيما عدا ضريح سيدي محمد الغراب.

والضريح هذا لا يزال محل اهتمام الكثير من الزوار، حيث يزورونه في أيام ومناسبات عدة للتبرك وطلب قضاء الحاجات وتقديم الذبائح، وإشعال الشموع.

#### ٥/ ضريح ثلاث سيود:

يعود هذا الضريح إلى ثلاثة أولياء صالحين يقع في الجهة الجنوبية لمدينة ميلة القديمة، في الجهة الشمالية لمسجد سيدي غانم، وهو يشغل مساحة مستطيلة الشكل تقريبا، يقع المدخل الرئيسي له في الجهة الجنوبية من الواجهة الغربية تقريبا، يتكون المبنى من قاعــــة الصــلاة تأخذ شكلا مستطيلا، يتوسط جدارها الشرقي محراب يعلوه قوس نصف دائري، وعلى جانبيه توجد نافدتان تعلوان عن الأرضية، وغرفة الضريــح التي تقع في الجهة الغربية للمبنى، وهي عبارة عن مساحة مربعة يتم الولوج إليها عبر فتحة الباب، فتحت في جداريها الشمالي والجنوبي نافذتان، تشتمل الغرفة على ثلاثة توابيت خشبية مغطاة بستائر خضراء وحمراء اللون، خالية من الزخرفة تعلوها شواهد القبور، تعلو هذه الغرفة قبة ترتفع

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> )- قشي (فاطمة الزهراء)، قسنطينة في عهد صالح باي البايات، منشورات ميديا بليس، قسنطينة، ٢٠٠٥، ص ١٣١.

عن الأرضية (أنظر الصورة رقم ٥)، على شكل نصف كرة تتوسطها زخرفة نباتية، أرضية الغرف. بلطن ببلاطات زخرفية خضراء اللون مربعة، وهي مستحدثة بسبب الترميمات التي أدخلت على الضريح.

## ٦/ ضريح الزاوية الحسينية بسيدى خليفة:

يقع هذا الضريح بالزاوية الحسينية ببلدية سيدى خليفة و لاية ميلة، و هو ينسب إلى الشيخ سيدي الحسيني بن الصالح بن ابي محمد عبدالله، أصل عائلته من أشراف أحواز مراكش، ومنها انتقل جده الأدنى الى قسنطينة، وقد كان أول دخول الشيخ لمنطقة سيدي خليفة في سنة ١٢١٨هــ/١٨٠٣م، وبعد عامين أسس زاويته بها أي في سنة ١٢٢٠هــ/٥٠،٨م<sup>(٣٣)</sup>.

يحتل الضريح الزاوية الشمالية الغربية من صحن الزاوية، وهو ذو مسقط مربع (أنظر المخطط رقم٤)، يتم الدخول اليه عبر باب في منتصف ضلعه القبلي، ينفتح على الصحن، وهو في شكل غرفة مربعة الشكل طولها ٤٠٨٠م، تعلوها قبة نصف كروية، تقوم على حنايا ركنية، وفي منتصف ثلاث جدران الشمالي، والغربي والجنوبي توجد خزانات جدارية مقاساتها ٥٠،٥×١،١م وعمقها ٥٠،٥٠م، ويتوسطها أرضية الضريح قبر مؤسس الزاوية، يعلوه تابوت خشبي كسي بالأقمشة.

## ٧/ القبة الضريحية بالجامع الأخضر:

تقع هذه القبة في الجهة الغربية خلف الجامع الأخضر، وهي تعد امتدادا معماريا له، و لا يفصلها عنه سوى فناء يتوسطهما.

كان بناء هذه القبة من طرف الباي حسن المدعو بوحنك (١١٤٩– ١١٦٨هـ/١٧٣٦-١٧٥٤م)، مؤسس الجامع، وهو أول من دفن فيها بتاريخ ١١٦٨ه/١٧٥٤م (٣٤)، كما دفن فيها بعد ذلَّك ابنه الباي حسين بن حسن في

٣٦ )- بن الشيخ الحسين (عبدالعليم)، تاريخ الزاوية الحسينية، مطبوعة غير منشورة بالزاوية الحسينية، مارس، ٢٠٠٥، ص ٩،١٦.

٢٠)- للإطلاع أكثر على مؤسس هذا الضريح أنظر: ابن المبارك (الحاج احمد)، تاريخ حاضرة قسنطينة، صححه وعلق عليه نور الدين عبدالقادر، الجزائر، ١٩٥٢، ص١٩-٢٠. انظر أيضا: ابن العنتري (محمد الصالح)، فريدة منسية في حال دخول الترك بلد قسنطينة واستيلائهم على أوطانها، مراجعة وتقديم وتعليق يحيى بوعزيز، دار هومه، الجزائر، ٢٠٠٧، ص٦٨-٧١.

١٢٠٩هـ/١٧٩٥م، ثم حفيده حسن المدعو حسونة في سنة ١٢١٤هـ/١٧٩٩ الم

تؤرخ هذه القبة بنفس التاريخ الذي انشئ فيه الجامع، والمحدد بأواخر شهر شعبان ١٥٦هـ/أكتوبر ١٧٤٣م حسب اللوحة التأسيسية للجامع (٢٦).

يتم الوصول إلى هذه القبة عبر مدخلي الجامع الأخضر المفتوحان بالطابق السفلي، وبعد اجتياز ممر يقع خلف السقيفة التي بين المدخلين نصل مباشرة إلى الفناء، ومنه وعبر أربع درجات آجرية نصل إلى ممر صغير طوله ٢،١٧م وعرضه ٢،٢٠م، وهو مستحدث، فتح في ضلعه الجنوبي باب كان في الأصل معقودا بعقد حدوي متجاوز، عرض فتحته حوالي ٥،١م، وهو ينفتح على قبة ذات مسقط مربع (أنظر المخطط رقم ٥)، طول ضلعيها الشمالي والجنوبي ٢،٢٨م والغربي ٤،٤م والغربي والشرقي ٥٤٤٥م، يحيط بها جداران من الناحية الغربية والجنوبية، بينما فتح الجدار الشرقي كلية على الفناء الذي يتقدمه، أما الجدار الشمالي فكما سبق وان قلنا فتح فيه باب.

تقوم القبة في الأركان فوق أربعة أعمدة رخامية اسطوانية الشكل، تيجانها على شكل حلقتين دائريتين يعلوهما شكل مربع متدرج، وفوقهما ترتفع عقود نصف دائرية تبرز عن الجدار بمقدار ٢٠سم في الأركان، ويتوسط الضلع الشرقي عمود اسطواني مماثل للأعمدة السابقة، ينطلق منه عقدان يتقاطعان مع العقد العلوي الكبير يشكلان بائكة من عقدين منكسرين.

وتستمر الجدران فوق الأقواس بمقدار حوالي ٥٠سم، ثم يتحول المربع إلى شكل مثمن بواسطة حنايا ركنية مثلثة بشكل أفقي مستوي من دون شك تكون مبنية بعوارض خشبية مغروزة في الجدران من الجانبين، غطيت بطبقة من الجص، وفوقها تقوم قبة دائرية خالية من الزخارف.

(شيد)، الكتابات الأثرية في المساجد الجزائرية، ترجمة ابراهيم شبوح، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ١٩٧٩، ص١٥٩ الجزائرية، ترجمة ابراهيم شبوح، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ١٩٧٩، ص١٥٩ الجزائر، الجزء درياس (لخضر)، جامع الكتابات الأثرية العربية بالجزائر، الجزء الأول: كتابات الشرق الجزائري، منشورات المتحف الوطني للآثار القديمة، مطبعة سومر -يئر خادم، الجزائر، ٢٠٠٠، ص ١٦١-١٦٤، المتحف الوطني المتحف الم

<sup>&</sup>lt;sup>۲۵</sup>) - للإطلاع أكثر على وصف القبور والضريح بصفة عامة، أنظر: دحدوح(عبدالقادر)، المعالم الأثرية بمدينة قسنطينة خلال العهد العثماني، دار ذاكرة الأمة، الجزائر، ۲۰۱۵، ج۱، ص۲۰۶ - ۲۰۱

وفي أسفل القبة في وسط الضريح توجد ثلاثة قبور (الصورة رقم ٦)، دفن فيها كل من حسن باي بن حسن، وحفيده حسن بن حسين باي، وهي محفورة بشكل متوازي في وسط أرضية القبة.

## ٨/ القبة الضريحية بمدرسة سيدي الكتاني:

تقع القبة الضريحية خلف صحن المدرسة الكتانية التي تقع بجوار جامع سيدي الكتاني، بالجهة الغربية من المدينة أسفل القصبة، وبجوار سوق الجمعة الذي كان في زمن الاستعمار يعرف بساحة نيغربيه، ويعرف حاليا بسوق العصر، والمدرسة تتفتح من الناحية الشرقية على نهج بو هالى لعيد.

يرجع تأسيس هذه القبة إلى صالح باي (١١٨٥-١٢٠٧هـ/١٧٧١-١٧٩٦م) مؤسس مدرسة سيدي الكتاني (٢٧٥-١٧٩١م).

يرجع تاريخ بناء القبة الضريحية إلى نفس التاريخ الذي بنيت فيه المدرسة الكتانية والمحدد بسنة ١١٨٩هـ/١٧٧٥م، وقد سجل هذا التاريخ في كتابة أثرية تأسيسية (٢٨).

وعلى الجانب الشمالي والجنوبي للقبة يوجد رواقان غطيا بقبو نصف دائري، عرض الأول(الشمالي) في طرفه الغربي ١،٥٥م، وفي طرفه الشرقي ٥٥،١م، وعرض الثاني ٥،١م، كما يتقدم القبة رواق عرضي يمتد من الشمال إلى الجنوب، وينتهي عند بداية الدرج الصاعد، أرضيته منخفضة عن أرضية القبة والرواقين

 $(10^{-7})$  حول صالح باي انظر: ابن المبارك (الحاج احمد)، المصدر السابق، ص17-17. ابن العنتري (محمد الصالح)، المصدر السابق، ص $10^{-7}$ . شغيب (محمد المهدي بن علي)، أم الحواضر في الماضي والحاضر، مطبعة البعث، قسنطينة –الجزائر،  $190^{-7}$ ، ص $100^{-7}$ . الكلطلاع على نص الكتابة انظر: معزوز (عبد الحق) و درياس (لخضر)، المرجع السابق، ص $100^{-7}$ . CHERBONNEAU.A, op-cit, PP.108-110. .  $100^{-7}$ 

السابقي الذكر بــ٥١،٠م، وهو مغطى بأقبية برميلية مستحدثة في العهد الفرنسي، وتحف به من جهة الصحن در ابزين رخامية.

وألحق بالقبة وإلى الجانب الجنوبي منها غرفة طولها ٤٠٨٠م عرضها ٢٠٣٥م، تمثل امتدادا لغرف وخلاوي الطلبة التي تتفتح على الرواق الجنوبي لصحن المدرسة، لها باب يطل على القبة عرضه ٩٥،٠٥م وارتفاعه ١٠٩٠م.

زينت الجدران الثلاثة المحيطة بالمقبرة ببلاطات خزفية متنوعة تتنظم في شكل حشوات، اغلب تصاميمها كنا رأيناها في المعالم السابقة، منها بلاطات تغلب عليها أزهار القرنفل وأخرى على هيئة عفسة الأسد، ونوع ثالث رأيناه في محراب جامع سيدي الكتاني التي على هيئة سلال بها باقات من الأزهار والأوراق والثمار، وبلاطات أخرى ذات أشكال هندسية تغلب عليها أقواس السهام والقواقع البحرية، فوقها شريط من الجص به كتابة (٢٩) بخط الثلث نقشت بالحفر البارز.

تضم المقبرة ١٦ قبرا(الصورة رقم ٧)، يأتي في مقدمتها قبر صالح باي صاحب الضريح، وأبنائه وأفراد من عائلته وغيرهم، منها ما يضم شاهد قبر ذكر فيه اسم المتوفي وتاريخ وفاته، ومنها ما يبقى بالنسبة لنا مجهو لا لعدم وجود شاهد قبر يشير إلى صاحب القبر وتاريخ وفاته (٤٠).

#### ثالثًا/ الدراسة التحليلية:

#### ١/ أنماط الأضرحة من حيث موضع البناء:

#### أ/ الأضرحة المستقلة:

يغلب على الأضرحة المدروسة أنها جاءت ملحقة بأحد المباني الدينية كالمساجد والمدارس والزوايا على الخصوص، وقد يكون أصل البناء ضريحا تلحق به فيما بعد بناية أخرى قد تكون في شكل مسجد أو زاوية، كما هو الحال بالنسبة لضريح سيدي عبدالرحمن وضريح سيدي أمحمد بمدينة الجزائر، وقلما نجد الأضرحة مستقلة في النماذج المدروسة، ولعل من بين الأمثلة نذكر ضريح سيدي السعد بن ابي بكر بسوق أهراس، وضريح سيدي ابراهيم بن التومي بعنابة.

#### ب/ إلحاق الأضرحة بالمساجد:

شاعت ظاهرة الحاق الأضرحة بالمساجد وغيرها من المنشآت الدينية في الجزائر خلال العهد العثماني، ومن أمثلتها بمدينة قسنطينة القبة الضريحية الملحقة بالجامع

<sup>&</sup>lt;sup>٢٩</sup> )- معزوز (عبد الحق) و درياس (لخضر)، المرجع السابق، ص٢٥١-٢٥٢.

<sup>&#</sup>x27;' ) - عن هذهُ القبور ووصف تراكيبها وشُواهدها وكتاباتها أنظر: دحدوح(عبدالقادر)، المرجع السابق، ص٢١٣-٢٣٠.

الأخض (١١٥٧هـ/١٧٤٣م)، ومسجد حفصة ومسجد سيدي قموش، وبمدينة معسكر ألحقت بجامعها الكبير (١١٦٠هـ/١٧٤٧م) قبة دفن بها الباي ابراهيم، كما ألحق ضريح سيدي المبارك بالمسجد المعروف بنفس الاسم بخنقة سيدي ناجي (13).

كما انتشرت نفس الظاهرة في تونس خلال العصر العثماني، ومن الأمثلة على ذلك التربة التي ألحقها يوسف داي (1.18-1.50-1.11-1.00) بمسجده في مدينة تونس، ونفس الأمر سار عليه حمودة باشا (1110-1.00) فكل واحد منهما بنى مسجدا وألحق به مدفنا (1110-1.00).

وفي ليبيا بدأت هذه الظاهرة في وقت مبكر، فقد ألحق عمرو بن العاص بمسجد بناه في بلدة جنزور مدفنا دفنت فيه أم سالم بن مرغم وبعضا من ولده وضرب عليه بباب، واستمرت خلال العهد العثماني لنجد لها عدة أمثلة منها المدفن الملحق بجامع

ان هطال (احمد التلمساني)، رحلة محمد الكبير الى الجنوب الصحرِاوي الجزائري،

تحقيق وتقديم محمد بن عبدالكريم، عالم الكتب، القاهرة، ١٩٦٩، ص٢٩. أنظر أيضا: ابن تحقيق وتقديم محمد بن عبدالكريم، عالم الكتب، القاهرة، ١٩٦٩، ص٢٩. أنظر أيضا: ابن سحنون (احمد الراشدي)، المصدر السابق، ص١٢٨-١٢٨. المزاري (الآغا ابن عودة)، المصدر السابق، ج١، ص ٢٩٥. مهيرس (مبروك)، المساجد العثمانية بوهران ومعسكر، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ٢٠٠٩، ص ٤٢.

٢٠ )- بورويبة (رشيد)، الطراز الموحدي ومشتقاته، المرجع السابق، ج٢، ص ٢٣٥.

المباريخ والفنون والثقافة الإسلامية باستانبول، استانبول، ١٩٨٧، ص ١٩٨٨، ١٩٨٠، ١٩٨٠، ١٩٨٠، ١٩٨٠، ١٩٨٠، ٢١٩، ٢١٩، ٢١٩، ٢١٨، ٢١٨، ١٨٦، ٢١٨، ١٨٨، انظر ايضا: . ٢٢٠، الله الكلامية الكلامية

SAADAOUI. A, Tunis Ville Ottomane Trois siècles d'urbanisme et d'architecture, - ( \*\* Centre de Publication Universitaire, Tunis, 2001, P51, 91, 146.

در غوت باشا (۹۷۲هـ/۱۰۵۰م)، ومدفن جامع سيدي سالم المشاط (۱۰۸۰هـ/۱۷۳۸م)، وبجامع احمد باشا القرمانلي (۱۵۰۱هـ/۱۷۳۸م) (۱۰۰۰هـ).

وبمصر توجد عدة أمثلة للأضرحة التي ألحقت بالمساجد وهي تعود الى فترات تاريخية مختلفة نجدها على الخصوص في العهد المملوكي (75-877 المحالم (75-877 المحالم)، واستمرت خلال العهد العثماني، كما هو الحال في قبة الصالح نجم الدين أيوب (75-877 المحالم (75-877 المحالم) وقبة بيبرس الجاشنكير، ومسجد سليمان باشا (970 المحالم)، والقبة الملحقة بجامع محمد قرا باشا بميدان صلاح الدين (1170 المحالم)، وقبة الشيخ رمضان (1170 المحالم)، مسجد السادات الوفائية (110 المحالم) (110 كما وجدت أمثلة مبكرة باليمن الحقت فيها المدافن بالمساجد مثلما هو الحال في الجامع الكبير بمدينة صعدة والذي يرجع بناؤه الى الإمام يحيى الهادي الى الحق (100 المحارم).

أما من حيث موضع قبة الضريح فقد اختلفت وتنوعت أماكن تواجدها بالنسبة للمنشآت الملحقة بها، فاحيانا تكون مرتبطة ببيت الصلاة، كأن تكون بداخله كما هو الحال بالنسبة لضريح سيدي عقبة بالمسجد المعروف بنفس الإسم ببسكرة، أو على احد جوانبه أو خارج جدار القبلة، وأحيانا تكون منفصلة عن بيت الصلاة كما هو الحال في الجامع الأخضر وجامع سيدي الكتاني بمدينة قسنطينة، وضريح سيدي مبارك بخنقة سيدي ناجي ببسكرة، وهو التقليد الذي سارت عليه أغلب الأمثلة بالجزائر سواء خلال العهد الزياني (777-938-/7771-7301) المريني بالجزائر سواء خلال العهد الزياني (777-938-/7771-7301) المريني (779-1778-178).

ونجد نفس التقليد في بعض المساجد بالمشرق الإسلامي، منها عدة نماذج تعود الى العهد المملوكي، منها قبة صرغتمش وقبة اولجاي اليوسفي وقبة جاني بك بالخيامية

<sup>٢٠</sup> )- البهنسي (صلاح احمد)، المرجع السابق، ص ١٥٧. انظر ايضا: عفيفي (محمد ناصر محمد)، المرجع السابق، ج١، ص ٤٣٥-٤٣٦.

<sup>° )-</sup> البهنسي (صلاح احمد)، العمارة الدينية في طرابلس في العصر العثماني الأول (٩٥٨- ١٢٢هـ/١٥٥١-١٧١١م)، رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه في الأثار من قسم الآثار الاسلامية، جامعة القاهرة، ١٩٤٤/١٩٩٣-١٩٩٤، ص١٥٠، ١٥١-١٥٧.

G.VENTRONE-VASSALLO, «Les Mausolées de la Ville de Sa'da» in : <u>Cimetières et</u> -( <sup>£V</sup> <u>Traditions Funéraires dans le Monde Islamique</u>, Actes du Colloque International du Centre National de la Recherche Scientifique Organisé par l'Université Mimar Sinan, Istanbul, 28-30 Septembre 1991, Publiés par la Société d'Histoire Turque, Ankara, 1996, P30-31.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۶</sup> )- بورويبة (رشيد)، الطراز الموحدي ومشتقاته، المرجع السابق، ج٢، ص ٢٣٥.

والقبة الملحقة بمدرسة الأمير قرا سنقر، والى العهد العثماني نذكر قبة البيومي الملحقة بجامعه (١١٨٠هـ/١٧٦٦م) (٤٩)، وفي ليبيا ضريح مراد آغا الملحق بجامعه في تاجوراء(٩٦٠هـ/١٥٥٣م) الذي يقع خلف الصحن أو الفناء منفصلا عن بيت الصلاة (٥٠).

#### ج/ إلحاق الأضرحة بالمدارس:

تحتفظ الجزائر بأربع مدارس أثرية لا تزال باقية، وهي تتمثل في كل من مدرسة سيدي الكتاني (١١٨٩هـ/١٧٧٥م) ومدرسة الجامع الأخضر (١١٨٩هـ/١٧٧٩م) بمدينة قسنطينة، ومدرسة خنق النطاح بمدينة وهران، والمدرسة الناصرية بخنقة سيدي ناجي، وفي ثلاثة من هذه المدارس ألحقت أضرحة، حيث جاءت قبة الضريح خلف صحن مدرسة سيدي الكتانية بقسنطينة، بينما دفن الباي محمد بن عثمان الكبير (١١٩٦هـ/١٧٢٨–١٧٩٩م) داخل المدرسة التي أنشأها بخنق النطاح، في حين ألحقت مقبرة خلف مدرسة ومسجد سيدي مبارك بخنقة سيدي ناجي في شكل تجمع معماري ديني متكامل مسجد ومدرسة وأضرحة ومقبرة.

وقد كان هذا النقليد منتشرا في أقاليم مختلفة من العالم الاسلامي، حيث عرفت المدارس بتونس وليبيا خلال نفس الفترة العثمانية ظاهرة الحاق الأضرحة بالمدارس، ومن الأمثلة على ذلك بتونس التربة التي ألحقها الباي حسين بن علي بالمدرسة الحسينية الصغرى  $(1170-1171)^{(10)}$ , وفي ليبيا مدرسة عثمان باشا الساقزلي بطرابلس  $(110-110)^{(10)}$ .

وقد كان هذا التقليد معروفا ببلاد المغرب قبل العصر العثماني وبالتحديد خلال العهد الحفصي (-77-94 هـ/-1774م) بتونس، حيث يذكر أن الحاجب ابن تافركين دفن بمدرسته بتونس في سنة -778 ما -778 ما -778 ما -778 ما -778 ما ما مدرسته بتونس في سنة -778 ما مدرسته بتونس في مدرس في مدرسته بتونس في مدرسته بتونس في مدرسته بتونس في مدرسته بتونس في م

· )- البهنسي (صلاح احمد)، المرجع السابق، ص ١٥٠-١٥٥.

المرجع السابق، ص ٤٣٧. المرجع السابق، ص ٤٣٧.

<sup>(°)</sup> بن مامي (محمد الباجي)، المرجع السابق، ص٢٦١، ٢٦٣. أنظر أيضا: . SAADAOUI. مرمد الباجي)، المرجع السابق، ص٢٦١، ٢٦٣. أنظر أيضا: . A, op-cit, P140-143.

<sup>&</sup>lt;sup>°</sup>)- بن مامي (محمد الباجي)، المرجع السابق، ص ۱۸۷. انظر أيضا: البهنسي (صلاح احمد)، المرجع السابق، ص ۱۶۲-۱۰۵. نجيب (مصطفى)، «مدرستان مستقلتان بطرابلس الغرب الساقزلي والكاتب، دراسة أثرية معمارية»، مجلة كلية الأثار، جامعة القاهرة، العدد ۱۰، ۲۰۰٤، GOLVIN.L, Architecture Musulmane La Madrasa Médiévale, EDISUD, ۱۰۵-۱۶۷، منابع المنابع الم

<sup>&</sup>lt;sup>°°</sup> )- بن مامي (محمد الباجي)، المرجع السابق، ص ١٨٧. انظر أيضا: -١٥٥. Architecture Musulmane, op-cit, P182.

أما بلاد الأناضول فقد عرفت الحاق الأضرحة بالمدارس منذ العهد السلجوقي (٤٧٠ /١٠٠٨هـ/١٠٧٧ مرسة التوأم (جفته مدرسة) التي يرجع بناؤها الى سنة ٢٠٢هـ/١٢٠٥م، ومدرسة قونية المعروفة باسم صرجالي مدرسة (٢٤٢م) ومدرسة طاش في اقشهر (١٢٤٨هـ/١٢٥٠م)

المشرق الإسلامي هو الآخر عرف نفس الظاهرة في وقت مبكر على غرار الأناضول في العهد السلجوقي، ومن أولى أمثلتها في بلاد الشام مدرسة السلطان نور الدين بدمشق (770هـ/71م)، كما نجد في مصر أمثلة عديدة، منها المدرسة الصالحية (75-75هـ/750، ونفس الأمر كان في اليمن، حيث كانت عدة مدارس تضم أضرحة مثل المدرسة الأشرفية الكبرى (75-80).

#### د/ إلحاق الأضرحة بالزوايا:

تشترك الكثير من الزوايا بالجزائر خلال العهد العثماني في ظاهرة إلحاق الضريح بالزاوية، وهي الظاهرة التي نجد لها عدة أمثلة من بينها زاوية سيدي عبد المؤمن، وزاوية بن عبد الرحمن باش تارزي، وزاوية سدي محمد الغراب، والزاوية الحسينية بسيدي خليفة، ففي الأولى وجد الضريح خارج بيت الصلاة، وفي الثانية وجد ضريح المؤسس داخل بيت الصلاة يعزله سياج خشبي عن بقية أجزاء بيت الصلاة، إضافة الى ثلاثة قبور كانت تحتل الرواق الشرقي القبلي المحيط بالصحن، في حين بني الضريح في شكل بناء مستقل بزاوية الغراب بين مسكن وصحن مسجد الزاوية، ونفس الأمر بالنسبة لضريح الزاوية الحسينية حيث بني في ركن الصحن الذي يتوسط بين المسجد والمسكن.

وقد عرفت ظاهرة إلحاق الأضرحة بالزوايا في بلاد المغرب خلال العصر العثماني، ففي المغرب الأقصى كانت أغلب الزوايا بها اضرحة وفي كثير من الأحيان كانت الأضرحة هي النواة الأولى التي بنيت حولها الزوايا، ومن أمثلتها

°°)- البهنسي (صلاح احمد)، المرجع السابق، ص ٤٦،١٥٤ أ-١٥٥. انظر أيضا: ،GOLVIN.L وصلاح احمد)، المرجع السابق، ص ٤٦،١٥٤ أ-١٥٥. انظر أيضا: ،op-cit, P52-53,105-108.

نظر ايضا: ١٠٥ ،١٠٤ ،١٠٢ ،١٠١ انظر ايضا: المرجع السابق، ص ١٠١ ،١٠٤ ،١٠٠ انظر ايضا: (اوقطاي)، المرجع السابق، ص ١٠١ ،١٠٤ ،١٠٥ انظر ايضا: KURAN.A, «L'architecture seldjoukide en Anatolie» in : <u>L'Art en Turquie</u>, Office du Livre, Imprimé en Suisse, 1981, P96. KUBAN.D, op-cit, P147, 148.

<sup>&</sup>lt;sup>٥٠</sup> )- النصر (محمد سيف)، «نظرة عامة إلى المدارس اليمنية تخطيطاتها وعناصرها المعمارية»، مجلة الإكليل، السنة الثالثة، العدد الأول، ١٩٨٥/١٤٠٦، ص ١٠١-١٠٧.

الزاوية الجزولية بمراكش التي نشأت حول ضريح بناه السلطان السعدي أحمد الأعرج على رفاة والده محمد القائم والشيخ الجزولي $^{(\vee)}$ .

ونفس التقليد كان بأغلب زوايا تونس، حيث كان الضريح النواة الأساسية بزوايا المنستير، مثلما هو الحال في زاوية سيدي بو علي وزاوية سيدي مسعود وزاوية سيدي الحياص  $\binom{(0)}{1}$ , ومن الزوايا التي الحق بها ضريح بليبيا الزاوية الأسمرية المنسوبة الى الشيخ عبد السلام الأسمر المتوفي في سنة 900 - 100م بزليتين، وزاوية يعقوب بطرابلس، والزاوية المدنية ببنغازي وغيرها  $\binom{(0)}{1}$ .

وقد عرفت مصر هذا الشكل من الزوايا منذ الفترات السابقة للعصر العثماني، حيث نجد لها أمثلة في القاهرة ترجع الى العصر الأيوبي (0.70-1.11-1.01) والمملوكي (0.75-9.71-1.01) ثم استمرت الى غاية العصر العثماني، ومن أمثلتها تكية البكتاشية التي بلغ عدد القبور بها اربعين قبرا، وتكية الشيخ سنان باشا، وزاوية حسن الرومي (0.75)، ومن الزوايا ما جاء فيها الضريح داخل بيت الصلاة كما هو الحال بالنسبة لقبة تنكز بغا بمنشية ناصر بمصر وهي تقع داخل الإيوان الرئيسي للخانقاه منقدمة المحراب (0.75-0.00).

# ٢/ أنماط التخطيط المعماري للأضرحة:

# أ/ الأضرحة ذات المسقط المربع تعلوه قبة:

وهو الطراز الذي يعد الأكثر تواجدا في شرق العالم الإسلامي وغربه، و أقدم الطرز في العمارة الجنائزية الإسلامية، وهو ذو تخطيط بسيط، يتكون من مساحة مربعة تعلوها قبة، وأحيانا يتقدم هذه الترب رواق أو أكثر – خارجي (سقيفة)، وقد تبنى هذه الترب مستقلة أو ملحقة بغيرها من العمائر كالمساجد والمدارس والزوايا، بل والمنازل أيضا ولاسيما خلال العصر العثماني.

والأمثلة على ذلك عديدة في شرق العالم الإسلامي وغربه، واستمر هذا الطراز عبر مختلف الفترات التاريخية منذ الفترة العباسية الى غاية العهد العثماني، وان كان عند العثمانيين لم يستخدم على نطاق واسع ولم يكن شائعا والنماذج المتبقية منه

 $^{\circ}$  ) - هلالي (عفاف)، المعالم الدينية بمدينة المنستير دراسة اثرية وتاريخية، رسالة لنيل شهادة الدراسات المعمقة، اختصاص اثار اسلامية، قسم التاريخ، كلية العلوم الانسانية والاجتماعية، جامعة تونس الأولى، ١٩٩٩، ص ٤١-٤٢.

 $<sup>^{\</sup>circ}$  )- ابو رحاب (محمد السيد محمد)، المرجع السابق، ص ٤٨٢.

٥٩ )- خضري (سمير عبد المنعم)، المرجع السابق، ص ٢٢٤.

٦٠ )- منصور (هند علي حسين)، المرجع السابق، ص٢١٢.

<sup>11 )-</sup> عفيفي (محمد ناصر محمد)، المرجع السابق، ص ٤٤٢.

قليلة، مثل قبة حاجي سلطان وقبة بايزيد الأول في بورسة وتربة السلطان احمد في استانبول(١٠٢٩هــ/١٦١م)(٦٢٠).

أما في شمال افريقيا فقد شاع هذا الطراز عبر مختلف الفترات، والأمثلة عليه عديدة، والغالب على مخططاته أنه مربع يعلوه غطاء يختلف من منطقة الى أخرى حسب اختلاف المناخ وإمكانيات صاحب الضريح ومكانته، فقد يكون مغطى بقبة أو قرميد أو من القصب والديس (٦٣)، ومن أمثلته على حسب النماذج المدروسة نذكر ضريح سيدي عقبة، وضريح سيدي عبدالرحمن بمدينة الجزائر، وضريح الزاوية الحسينية بسيدي خليفة، وضريح سيدي محمد الغراب بقسنطينة، وضريح سيدي مبارك بخنقة سيدي ناجى.

# ب/ الأضرحة ذات المسقط الدائري تعلوه قبة:

نجد لهذا النمط مثالين فقط في الجزائر خلال العهد العثماني، وهما ضريح سيدي البراهيم بن التومي بعنابة وضريح سيدي السعدي بسوق أهراس، وهما متشابهان إلى حد كبير، حيث يتشكل كل واحد منهما من مسقط دائري تعلوه قبة نصف كروية من غير حنايا ركنية، ولا ندري ان كان هذا النمط معروفا في بلدان أخرى من أنحاء العالم الاسلامي، حيث لم يتسن لي البحث بتتبع الأصول التخطيطية لهذه الظاهرة في الأضرحة، إلا ما يمكن القول هنا هو أن الأضرحة الدائرية كانت معروفة في بلاد المغرب منذ عصور ما قبل التاريخ، حيث تظهر في قبور فجر التاريخ والتي تعرف باسم البازينات والشوشات وغيرها، كما استمرت خلال الفترات القديمة لتظهر في أمثلة عدة منها ضريح المدغاسن والضريح الملكي بتيبازة (١٤٠٠)، ثم انقطع هذا التخطيط خلال العصر الوسيط ليعاود الظهور خلال الفترة العثمانية في هذين المثالين.

**N71** 

الحداد (محمد حمزة إسماعيل)، العمارة الإسلامية في أوروبا العثمانية، جامعة الكويت، ٢٢١. الحداد (محمد حمزة إسماعيل)، العمارة الإسلامية في أوروبا العثمانية، جامعة الكويت، ٢٢١. أنظر أيضا: أصلان آبا (اوقطاي)، المرجع السابق، ص ٢٠٠٢ MASLOW.M, les Mosquées de Fès et du Nord du Maroc, Paris, MCMXXVII, P56. ARIK.O, «L'architecture turque de la période des Emirats turcomans en Asie Mineure» in L'Art en Turquie, Office du Livre, Imprimé en Suisse, 1981, P137.

راثية، عزوق (عبد الكريم)، «الأضرحة في بجاية دراسة نموذجية» ، مجلة دراسات تراثية، مخبر البناء الحضاري للمغرب الاوسط (الجزائر)، معهد الاثار، جامعة الجزائر، العدد الأول، CAUVET, «les Maraboutes: Petits Monuments انظر ايضا: ١٤٨-١٣٨ ص ١٤٨-١٣٨. انظر ايضا: Revue Africaine, 1923, P274, 293-294. وMARÇAIS.G, op-cit, P435-437.

<sup>&</sup>lt;sup>١٢</sup> )- لحسن (رابح)، أضرحة الملوك النوميد والمور، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠٠٧، ص٢٨-٣٣، ٢٧-١٣٧. أنظر أيضا: عقون (العربي)، «ضريح تيبازة الملكي مقاربة في تاريخ وهوية هذا المعلم»، عن مجلة دفاتر البحوث العلمية، مجلة علمية محكمة تصدر عن

#### ج/ الأضرحة المفتوحة:

نجد لهذا النمط عدة أمثلة نذكر منها كلا من القبة الضريحية بالجامع الأخضر والقبة الضريحية بخنقة سيدي ناجي مع بعض الاختلافات والتميز بين كل ضريح و آخر.

يتميز هذا النمط بوجود أربعة أعمدة أو دعامات تعلوها قبة، أو سقف هرمي الشكل أو مسنم، وأحيانا سقف خشبي، وهذه الأعمدة إما تقوم على الأرض مباشرة أو على مصطبة حجرية ترتفع على سطح الأرض، وتحتوي على المنزل المؤدي الى حجرة الدفن، ويتوسط التربة تركيبة الدفن.

وقد عرف هذا التخطيط خلال فترات سابقة للإسلام خاصة في سوريا والتي ترجع أقدم النماذج بها الى أوائل القرن ٤م، كما هو الحال في دانا وسرمدة ورويحا والبارة، واستمر بعد ذلك خلال العصر الإسلامي في العديد من الأضرحة كتلك التي نراها في مقابر اسوان، وانتشر هذا الطراز في المشرق والمغرب على السواء، بمصر وسوريا $\binom{(07)}{(07)}$  والمغرب كما هو الحال في بعض الأضرحة التي بنيت بنلمسان مثل ضريح السلطان (بداية القرن  $\binom{(07)}{(07)}$ )، ونماذج وجدت بفاس بالمغرب الأقصى منها أربعة أضرحة لخلفاء ابي الحسن المريني  $\binom{(07)}{(07)}$ .

وقد شاع طراز الأضرحة المفتوحة المربعة والمضلعة خلال العصر العثماني بتركيا وفي سائر الولايات التابعة لها، ومن النماذج التي تتمي الى هذا الطراز نذكر ضريح لالا شاهين باشا في كرماستي (ق $\Lambda$ هـ/٤ ١م) قرب بورصة، وضريح دولت شاه خاتون ام السلطان محمد جلبي ( $\Lambda$  ۱۵ م) في بروسة، ومقبرة

المركز الجامعي تيبازة، العدد ٢، جوان ٢٠١٣، ص ٩١-١٠٤. الحاج الطاهر (زكية)، «الضريح الملكي الموريطاني بين الوصف العام والدراسة العلمية»، عن مجلة دفاتر البحوث العلمية، مجلة علمية محكمة تصدر عن المركز الجامعي تيبازة، العدد ٢، جوان ٢٠١٣، ص ١٢٤-١٣٢. بوذراع (سفيان)، «دراسة معمارية فنية مقارنة بين ضريحي المدغاسن والضريح الملكي الموريطاني»، عن مجلة دفاتر البحوث العلمية، مجلة علمية محكمة تصدر عن المركز الجامعي تيبازة، العدد ٢، جوان ٢٠١٣،

الحداد (محمد حمزة إسماعيل)، العماة الإسلامية، المرجع السابق، -779. انظر البضا: سامح (كمال الدين)، المرجع السابق، -99. عطية (فادية عطية مصطفى)، عمائر القاهرة الجنائزية خلال القرن -199م دراسة أثرية معمارية، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الآثار الإسلامية، قسم الآثار الإسلامية كلية الآثار جامعة القاهرة، -7790،

MARÇAIS.G, op-cit, انظر ايضا: ١٠-٩. المرجع السابق، ص ١٠-٩. انظر ايضا: P300-301.

السلطان مراد الثاني وتربة ابراهيم باشا في فوتجا وغيرها، وفي مصر أمثلة عديدة منها قبة الأمير أغا كوكليان(١٠٩٤هـ/١٣٩م) ومدفن آمنة قادن(١١٧٠هـ/١٧٠م)(٢٠٠٠.

ويظهر التميز في أن كلا من القبتين الضرحيتين بالجامع الأخضر والمدرسة الكتانية غير مفتوحتين من جوانبهما الأربع، لكونهما تقعان في أطراف المعالم الملحقة بهما أو المجاورة لهما، حيث جاءت القبة الضريحية بالجامع الأخضر تقع بالركن الجنوبي الغربي يحيط بها الجدار الخارجي من جهتين وأضيف لها جدار يفصلها عن الغرفة التي تتقدمها بالضلع الشمالي، ولم يتبق منها مفتوحا سوى الضلع الشرقي المطل على المسجد، أما القبة الضريحية بمدرسة سيدي الكتاني فهي مسدودة من جهة واحدة والتي فيها يوجد الجدار الخلفي الخارجي للمدرسة، بينما بقيت جهاتها الثلاث المتبقية مفتوحة.

في حين تمثل القبة الضريحية بمقبرة سيدي مبارك مثالا للأضرحة المفتوحة، حيث تقوم القبة فوق اربع دعامات ذات مسقط مربع تعلوها عقود نصف دائرية تليها حنايا ركنية تسمح بتشكل قبة نصف كروية، في حين يستمر سقف المقبرة بالأقبية في باقى الأجزاء.

ومن مظاهر التميز أيضا عن الطراز التركي للقباب المفتوحة هو وجود ملاحق إضافية للقبة، ففي القبة الضريحية بالجامع الأخضر ألحقت غرفة تتقدم القبة يربط بينهما باب معقود في وسط الجدار المشترك ، أما القبة الضريحية بمدرسة سيدي الكتاني فنجد علي يمين ويسار القبة مساحتان مستطيلتان يعلوهما قبو نصف دائري، والى الجهة الجنوبية ألحقت بها غرفة.

وقد كانت ظاهرة إلحاق بعض الأجزاء المعمارية بالقباب الضريحية بغض النظر عن كونها مفتوحة أو غير مفتوحة – معروفة في أمثلة عديدة في المغرب والمشرق، ففي الجزائر نرى لها أمثلة ترجع الى فترة سابقة للعصر العثماني كما هو الحال في قبة سيدي ابراهيم (٥٦٧هـ/١٣٦٤م) وضريح سيدي أبي مدين  $(^{1/1})$ ، وفي العصر العثماني نذكر ضريح سيدي عبد الرحمن (أنظر المخطط رقم  $(^{1/1})$ ) و ضريح سيدي

اوقطاي (آصلان آبا)، المرجع السابق، ص ۲۱۲، ۲۱۷. انظر ايضا: الحداد (محمد حمزة إسماعيل)، العمارة الإسلامية، المرجع السابق، ص779-75. عطية (فادية عطية مصطفى)، المرجع السابق، ص770-75. هما المرجع السابق، ص770-75.

محمد (۱۲۰۱هـ/۱۷۹۱م) بمدینة الجزائر  $\binom{179}{170}$  وضریح الباي مصطفی بوشلاغم (۲۰۱هـ/۱۲۱۵هـ/۱۲۱۸م) بمستغانم (۱۲۱۱هـ/۱۷۱۶م)  $\binom{(V)}{1}$ .

أما بالنسبة للمشرق فمن أمثلتها بمصر نذكر قبة علاء الدين كجك (٧٤٧هـ/١٣٤٦م) التي يتقدم ضلعها القبلي إيوان، وألحقت مساحة مستطيلة مسقفة بسقف خشبي بقبة اولجاي اليوسفي تتفتح على مربع القبة بباب، وقبة الأمير يوسف أغا الحبشي (١١٦٧هـ/١٥٠٤م)، وقبة الأمير كتخذا (١١٦٧هـ/١٥٥٣م) (٢١).

ومما تتميز به هذه الأضرحة المفتوحة بانها أضرحة عائلية، ففي القبة الضريحية بالجامع الأخضر دفن مؤسس الجامع وابنه و حفيده، بينما دفن في القبة الضريحية بالمدرسة الكتانية صالح باي وأفراد من عائلته، ودفن في القبة الضريحية بمقبرة خنقة سيدي ناجى عدد من أفراد عائلة سيدي مبارك.

وقد عرفت بلاد المغرب والأندلس المدافن العائلية منذ القرون الأولى، حيث تجمعت بعض المدافن بجوار القصور مثل روضة قصر قرطبة، و روضة قصر الحمراء وروضة قصر اشبيلية، ومن الأمثلة على هذا النوع بالمغرب الأقصى المقبرة الملكية المرينية بسلا والتي كانت تتشكل من أربع قباب ضريحية ومسجدين، ومقبرة السعديين بمراكش (٢٠٠)، وبالجزائر نشأت عدة مقابر عائلية على غرار مقبرة سيدي أبي الحسن بتلمسان، ومقبرة سلاطين بني زيان بجوار مسجد سيدي ابراهيم، ومقبرة سيدي عبد الرحمن بالجزائر، ومقبرة آل الفكون بقسنطينة (٢٠٠).

و ترجع ظاهرة القبور المجمعة في مدافن خاصة الى حضارات سابقة للإسلام على غرار ما كان شائعا في العصر الفرعوني، وفي الحضارة الإسلامية كان ظهورها بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم الذي دفن في حجرة عائشة رضي الله عنها ثم دفن الى جواره الخليفة ابو بكر وعمر بن الخطاب (٢٠٠)، ومن ثم انتشرت هذه الظاهرة وتعددت القبور داخل قبة واحدة وقد يلحق مدفن بالقبة الضريحية الأم، أو تبنى مجموعة من القباب تدفن فيها أفراد العائلة على غرار ما كان شائعا في

٦٩ )- بن بلة (خيرة)، المرجع السابق، ص١٥٨-١٦٠.

<sup>&#</sup>x27;\ )- بلجوزي (بوعبد الله)، دراسة أثرية لنماذج من العمارة العثمانية في مدينة مستغانم، رسالة مقدمة لنيل شهادة ماجستير في الآثار الإسلامية، معهد الآثار، جامعة الجزائر، ٢٠٠٦/٢٠٠٥، ص ٥٥-٥٥.

<sup>&#</sup>x27;') - عفيفي (محمد ناصر محمد)، المرجع السابق، ص ٤٧١-٤٧١.

ابو رحاب (محمد السيد محمد)، المرجع السابق، ص ٤٧٦-٤٠٤. أنظر أيضا: - ( محمد السيد محمد)، المرجع السابق، ص ٤٧٦-٤٠٤. أنظر أيضا: MARÇAIS.G, op-cit, P301. ROUSSEAU.G, «Descriptions du Cimetière et des Qoubbas», in : Le Mausolée des Princes Sa'diens à Marrakech, Paris, 1925, PXIII-XXII.

 $<sup>^{</sup>m VT}$  )- مزوز (عبد الحق)، المرجع السابق، ص $^{
m VT}$ .

<sup>° )-</sup> عفيفي (محمد ناصر محمد)، المرجع السابق، ص ٥٠٠-٥٠٠.

مختلف أنحاء العالم الإسلامي مثل ما هو الحال في مدفن سليمان آغا الحنفي (١٢٠٦هـ/١٧٦م)، كما توجد له أمثلة بالهند مثل ضريح ميرزا عزيزا كوكلتاس(١٦٢٣ ١٦٢٤م)، والمشكل من مساحة مربعة تعلوها ٢٥ قبة يوجد في أسفل كل قبة منها قبر (٢٥٠).

ومما تتميز به الأضرحة المدروسة خلو الكثير منها من عنصر المحراب، فيما عدا ضريح سيدي عبدالرحمن (أنظر الصورة رقم  $\Lambda$ ) وضريح سيدي أمحمد بمدينة الجزائر، وضريح سيدي ابراهيم بن التومي بعنابة والذي يبدو أن محرابه تم اضافته بعدما تحول الضريح الى مسجد، وقد كانت ظاهرة خلو الأضرحة من المحاريب معروفة في المغرب والمشرق، ففي المغرب نجدها في كل من قبة سيدي ابراهيم ( $\Gamma$ 074هـ/1772م) وضريح سيدي أبي مدين بتلمسان ( $\Gamma$ 10 وضريح الباي مصطفى بوشلاغم ( $\Gamma$ 10 المحاريم) بمستغانم بمستغانم ( $\Gamma$ 10 المحاريم)

وفي مصر يعود هذا الشكل من الأضرحة الى العهد الفاطمي (١٠٥٨–١٠٥ههـ/١٠١٩م) مثلما هو الحال في القباب السبع المؤرخة بسنة ١٠٠ههـ/١٠١٠م فيما عدا واحدة منها (١٠١٠ واستمر هذا التقليد خلال العهد المملوكي (٢٥٨–١٠٢٥ههـ/١٠٥٠م) الذي بلغ فيه عدد القباب الخالية من المحاريب أربعة عشر قبة منها قبة احمد المهمندار (٢٥٥هـ/١٣٢٤م) وقبة شيخو (١٥٧هـ/١٣٤٩م)، وقبة السلطان برسباي بالصاغة (١٨٦هـ/١٢٥م)، وفي العهد العثماني (٣٦٣–١٢٢٠هـ/١٥١ه)، والقبة الملحقة بجامع محمد قرا باشا الخلوتي (٥٤٩هـ/١٥٠٨م)، وقبة الشيخ رمضان (١٥١٥هـ/١٥٠١م).

 $<sup>^{\</sup>vee}$ ) – عطية (فادية عطية مصطفى)، المرجع السابق، ص050-050. انظر ايضا: محمد علي (احمد رجب)، تاريخ وعمارة المزارات والأضرحة الأثرية الإسلامية في الهند، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة، 000-100.

BOURUIBA.R, انظر ايضا: ۳۲۱–۳۲۹. انظر ايضا: ۱۳۸۰–۳۷۱ انظر ايضا: op-cit, P192-195, 279-281. MARÇAIS.G, op-cit, P301.

٧٧ )- بلجوزي (بوعبد الله)، المرجع السابق، ص ٥٤-٥٥.

 $<sup>^{\</sup>wedge \wedge}$  ) – يوسف (محمود مرسي مرسي)، العمائر الاسلامية الدينية والمدنية الباقية في مدينة دمشق خلال العهدين الزنكي والأيوبي، رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه في الآثار الاسلامية، كلية الآثار جامعة القاهرة،  $^{\wedge \wedge}$  ،  $^{\wedge}$  ،  $^{\wedge}$  ،  $^{\wedge}$  .

<sup>^^ )-</sup> عفيفي (محمد ناصر محمد)، المرجع السابق، ص ٤٦٢-٤٦٣.

كما كانت بدمشق معظم الترب خالية من المحراب بداية من العهد الزنكي (٤٩ ٥٥ هـ /١٥٤ هـ /١٠٥ ما ١١٥٤ المربة النجمية (٤٩ هـ /١٠٥ ما ١١٥٥ م) و التربة الخاتونية (٥٧٧ هـ /١٨١ م)  $(^{(1)}$ .

#### خاتمة:

في ختام هذه الدراسة يمكن القول بأن الأضرحة بالجزائر خلال العهد العثماني شهدت خلال العهد العثماني انتشارا واسعا غير مسبوق وربما يرجع الأمر إلى التغيرات التي شهدتها المنطقة بعد الدخول العثماني، وانتشار الزوايا والصوفية، فضلا عن الاهتمام البالغ الذي أو لاه الحكام لهذا النوع من العمائر.

اما من الناحية التخطيطية فيظهر بأن الأضرحة بالجزائر خلال العهد العثماني عرفت أربعة أنماط، تتمثل في النمط المربع تعلوه قبة، والنمط الدائري تعلوه قبة، والنمط المفتوح تعلوه قبة، وقد تكون هذه الأضرحة ملحقة بمسجد أو زاوية أو مدرسة أو تكون مستقلة.

ومن خلال هذه الأنماط يبدو ان الأضرحة بالجزائر خلال العهد العثماني شهدت استمرار التقاليد المعمارية التخطيطية التي كانت معروفة قبل العهد العثماني، كالنمط المربع والنمط المفتوح، إلا أن أهم ميزة لم نجد لها مثالا قبل العهد العثماني هو النمط الدائري تعلوه قبة، وهو نمط قد يكون من الأنماط الفريدة ليس في الجزائر فقط وإنما في بلاد المغرب وقد تكون في العالم الإسلامي كله، وقد اشرنا إلى أن الأصول التخطيطي للأضرحة التي كانت معهودة في شمال إفريقيا خلال فترات ما قبل التاريخ والفترات القديمة.

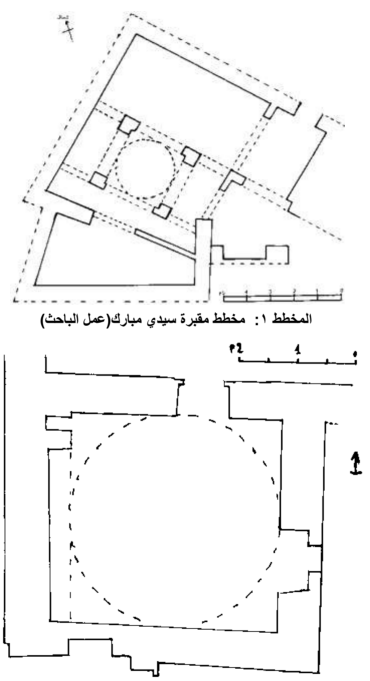
وقد لا يظهر التأثير العثماني في الأضرحة بالجزائر إلا في دخول بعض العناصر المعمارية والفنية وتراكيب القبور وشواهدها، التي شهدت على عكس ما كان معهودا دخول الشواهد ذات العمائم، فضلا عن استخدام الرخام في تراكيب القبور والشواهد وزخرفتها بزخارف متنوعة نباتية وهندسية ورمزية وكتابية، وهو الجانب الذي آثرنا التطرق إليه في دراسة لاحقة لما لها من أهمية.

وإلى جانب الاهتمام بزخرفة تراكيب وشواهد القبور اهتم الفنان بزخرفة الأضرحة بزخارف جصية وبلاطات خزفية التي تعد من أجمل أمثلتها ما نراه في ضريح سيدي عبدالرحمن بمدينة الجزائر، وهي ظاهرة دخلت مع العثمانيين إلى الجزائر.

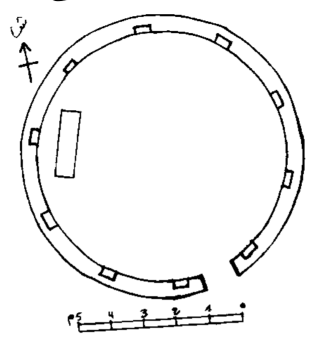
1111

<sup>^ )-</sup> يوسف (محمود مرسي مرسي)، المرجع السابق، ص٢٥٥-٢٥٦.

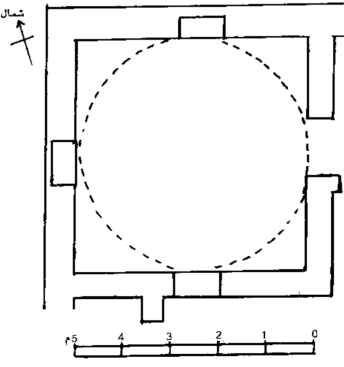
# ملحق المخططات:



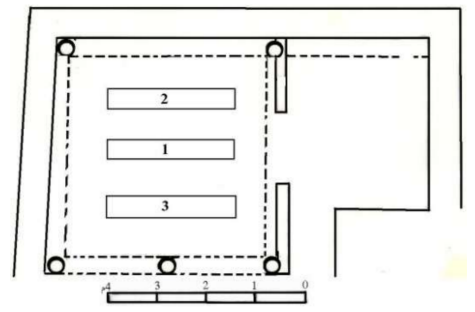
المخطط ٢: مخطط ضريح سيدي المبارك (عمل الباحث)



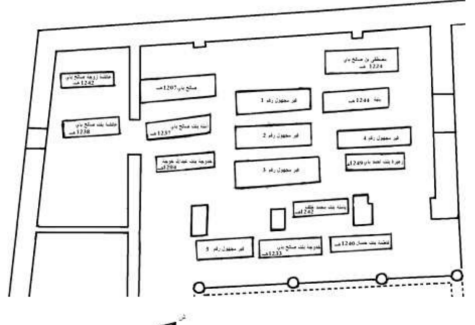
المخطط ٣: مخطط ضريح سيدي السعد (عمل الباحث)



المخطط ٤: مخطط ضريح الزاوية الحسينية (عمل الباحث)

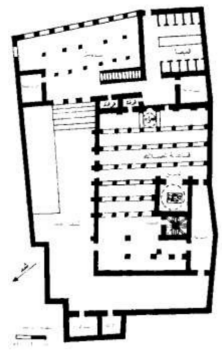


المخطط ٥: مخطط القبة الضريحي الضريحية بسيدي الكتاني (عمل الباحث)

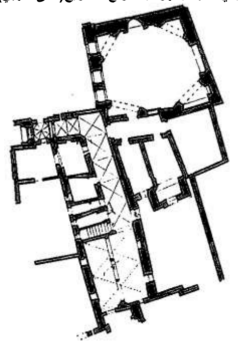




الشكل ٦: مخطط القبة للجامع الأخضر (عمل الباحث)

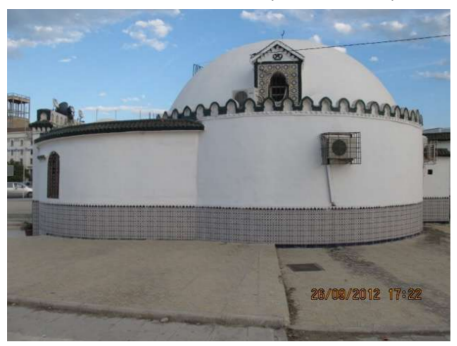


المخطط ٧: مخطط جامع سيدي عقبة يظهر فيه موقع الضريح (عنى شهبي)



المخطط ٨: مخطط ضريح سيدي عبدالرحمن وملحقاته (عن بن بلة)

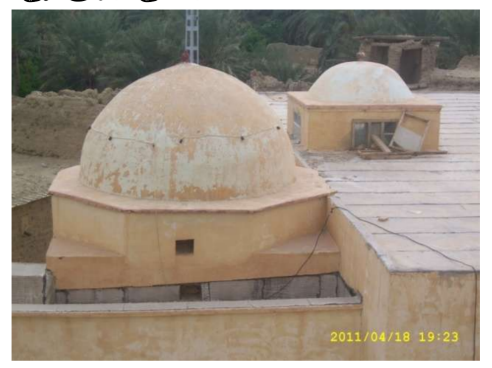
#### ملحق الصور: (تصوير الباحث برخصة):



الصورة ١: منظر خارجي لضريح سيدي ابراهيم بن التومي



الصورة ٢: منظر داخلي لمقبرة سيدي مبارك



الصورة ٣: ضريح سيدي المبارك



الصورة ٤: منظر خارجي لضريح سيدي السعد



الصورة ٥: منظر خارجي لضريح ثلاثة أسود بميلة



الصورة ٦: قبور القبة الضريحية للجامع الأخضر.



الصورة ٧: قبور القبة الضريحية لمقبرة صالح باي



الصورة ٨: منظر داخلي لضريح سيدي عبدالرحمن

# The shrines of Algeria during the Ottoman period Prof. Abdelkader DAHDOUH

#### **Abstract:**

During the ottoman era many mausoleum have been constructed in Algeria. This monuments still conserve its architecture art and design. Through these vestiges many design patterns belonging to the ottoman era in Algeria can be identified. Such as the square type with a dome on the top of it and the circletype with a dome and the open type supported with pillars with columns on top and a dome. The mausoleum can be consisted with annexes such as SidiAbderahman Mausoleum in Algiers that includes a mosque with a minaret as well as diverse architecture components such as the domes and its ornaments.

We would like to clarify these aspects through this paper to demonstrate the architecture types and the artistic characteristics of the mausoleums in Algeria during the ottoman era compared to the mausoleum in the Islamic world.