



## تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي







#### المقدم

الحمدُ للله ربِّ العالمين ، وصلاة وسلامًا دائمين على سيد الخلق ، وحبيب الحق سيدنا محمد صلى الله عليه ، وعلى آله وصحبه ، وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين .

#### أما بعد ،،،

فإنَّ أبا إسحاق الثعلبي (ت٢٧٦هـ) من علماء التفسير المقدمين في القرن الخامس الهجرى ؛ إذ كان أوحد زمانه فيه . وكتابه (الكشف والبيان) من أحسن التفاسير بالمأثور وأعلاها مكانة ، وأحسنها مادة ، وأغزرها فائدة ؛ فقد حوى أنواع الفرائد من المعانى والإشارات ، ووجوه الإعراب والقراءات ، كما اعتمد فيه على تفاسير الصحابة والتابعين ، وعلى كتب اللغات والمعانى ، واعتنى فيه بالمسائل النحوية والصرفية والبلاغية ؛ ولذا أفاد منه أعلام المفسرين كالواحدي ، والبغوي ، والقرطبي، وغيرهم.

وجاء بعده ابن المظفر الرازي (ت بعد سنة ٢٣١ه) ؛ ليصنف كتاب (مباحث التفسير)، وهو تعقيبات واعتراضات على مواضع من تفسير الثعلبي ، واستدراكاتُه هذه متنوعة في كثير من العلوم ؛ إذ أداره من أوله إلى آخره على مناقشة الثعلبي، وتعقّبه في مواضع منه، وقد وجدتُ له تعقيبات واعتراضات قيمةً في النحو، والأوجه الإعرابية ، ويعضها في



المعنى ، والوقف . ولم يكن غرضُه من ذلك أن ينتقص من قدر الثعلبي أو قيمته، ولكنه رام الإصلاح، والتوجيه في أدب جم، وعلم غزير.

ولذا رأيت أن أجمع هذه التعقيبات والاعتراضات ، وأن أقوم بدراستها، والحكم عليها تصحيحًا أو تضعيفًا ؛ مبينًا مدى اعتمادها على السماع والقياس. وقد دفعني إلى دراستها ما يأتي:

أولاً : إظهار مكانة الثعلبي وابن المظفر الرازي، وابراز مكانتهما النحوية، واعتماد كل منهما على القواعد ، وكلام العرب شعرًا ونثرًا ؛ إذ كانا من العلماء الثقات المشهود لهما بالتقدم في اللغة والنحو.

ثانياً: الحكم على هذه التعقيبات، وتبيين ما فيها من اعتدال الرازي مع الثعالبي ، أو تعسف ، أو تحامل عليه ، والوقوف على أقوال العلماء في كل مسألة منها ، وذلك لتيسير الرجوع إليها أمام الدارسين ، ولاسيما أنها تعقيبات واستدراكات على كتاب من أهم كتب التفسير في القرن الخامس الهجري، وهو الكشف والبيان.

وسميت هذا البحث ( تعقيبات ابن المُظفّر الرّازي على الثعلبي في تفسيره - دراسة ونقد) . ورأيت أن أجعله في : مقدمة ، وتمهيد ، وستة مباحث:

المبحث الأول: تعقيبات ابن المظفر على الثعلبي في إعراب بعض الآبات القرآنية.

المبحث الثاني: تعقيبات ابن المظفر على الثعلبي في حروف المعاني. المبحث الثالث: تعقيبات ابن المظفر على الثعلبي فيما يتعلق بالمعنى



والتفسير.

المبحث الرابع: تعقيبات ابن المظفر على الثعلبي فيما يتعلق بالوقف والابتداء.

المبحث الخامس: الأساليب التي استعملها ابن المظفر في تعقيباته على الثعلبي .

المبحث السادس: موقف ابن المظفر من السماع والقياس في تعقيباته على الثعلبي.

ثم جاءت الخاتمة ، وفيها أهم ما توصلت إليه من نتائج ، يتلوها ثبتُ المصادر والمراجع.

هذا وقد رتبت المسائل في داخل كل مبحث على حسب ورودها في القرآن الكريم ، مراعيًا الترتيب التاريخي عند ذكر الآراء ، والأعلام، والمصادر حتى يُعْلم السابق من اللاحق.

واللهَ أسألُ أن يرزقني التوفيق والسداد ، والهداية والرشاد ، وأن يمنحنى الإخلاص في القول والعمل ؛ وأن يجنبني الخطأ والزلل ؛ إنه أكرم مسئول ، وأعظم مأمول . ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .



## تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي







#### التمهيسد

### أُولاً : الثعلبي ، وكتابه (الكشف والبيان)

## $^{(1)}$ التعريف بأبي إسماق الثعلبي $^{(1)}$

هو أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي النيسابوري، المقرئ المفسر الواعظ ، الأديب الثقة ، الحافظ ، صاحب التصانيف الجليلة ، من التفسير الحاوى أنواع الفرائد من المعانى والإشارات، ولكمال أرباب الحقائق، ووجوه الإعراب، والقراءات(٢). كان أوحد زمانه في علم التفسير؟ إذ هو أحد أوعية العلم(").

<sup>(</sup>١) [ تحدثت عن حياته بإيجاز شديد ، وتُنظر في ترجمته الكتب الآتية ، وهي مرتبةً تاريخيًا: معجم الأدباء لياقوت الحموى (ت٢٦٦ه) ٣٦/٥ ، وإنباه الرواة للقفطى (ت ٢٤٦هـ) ١/١٥٤ ترجمة ٥٩ ، ووفيات الأعيان لابن خلكان (ت ١٨٦هـ) ١/٩٧ - ٨٠ ، وسير أعلام النبلاء للذهبي (ت٨٤٧ه) ١٧/٥٣٤ - ٤٣٦ ، والوافي بالوفيات للصفدى (ت٤٦٠هـ) ٣٠٧/٧ ترجمة ٣٢٩٩، وطبقات الشافعية الكبرى لتاج الدين السبكي (ت٧٧١هـ) ٥٨/٤ - ٥٩ ، ترجمة ٢٦٧ ، والبداية والنهاية لابن كثير (ت٤٧٧ه) ٤٣/١٢، ويغية الوعاة للسيوطى (ت٩٩١١ه) ١/٢٥٦، وشذرات الذهب لابن العماد الحنبلي (ت١٠٨٩هـ) ٢٣٠/٢، والأعلام للزركلي (ت١٣٩٦هـ) ٢١٢/١، ومعجم المؤلفين لرضا كحالة (ت١٤٠٨هـ) ۲/۱۳].

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم الأدباء ٥/٦٦، ويغية الوعاة ٢٥٦/١، والأعلام ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان ٧٩/١ ، وسير أعلام النبلاء ٤٣٥/١٧ ، والوافي بالوفيات . 4 . 4/4





ولد في نيسابور سنة ٣٤٠ ه(١) ، كان حافظًا عالمًا ، بارعًا في العربية ، موثقًا ، رأسًا في التفسير ، متين الديانة (٢) .

من أشهر شيوخه الذين روى عنهم: أبو طاهر ابن خزيمة ، والإمام أبوبكر بن مهران ، وغيرهما(7) ، فقد كان كثير الحديث ، كثير الشيوخ(7) .

صنَّف تفسيره الكبير الذي فاق غيره من التفاسير ، كما يقول ابن خلكان(٥).

ومن أشهر تلاميذه : أبو الحسن الواحدي النيسابوري (ت ٢٨٨ه) صاحب البسيط، والوسيط، والوجيز (١) ، سمع التفسير من الثعلبي، وأخذه منه، وأثنى عليه، وحدث عنه (٧)، ومن تلاميذه – أيضًا – أبو معشر الطبري (ت٤٨٧ه) بمكة المكرمة، كان إمامًا في القراءات ، ومن فقهاء الشافعية(^).

توفى الثعلبي في شهر المحرم سنة ٢٧ ٤ه<sup>(٩)</sup>.

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ٥/٣٦.

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية ٤/٨٥ ، وشذرات الذهب ٣٠/٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: معجم الأدباء ٥/٣٦، ووفيات الأعيان ٨٠/١.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٢٦/١٧.

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان ٨٠/١، وله كتب أخرى مثل العرائس في قصص الأنبياء ، وربيع المذكرين انظر: معجم الأدباء ٣٦/٥ ، والوافي بالوفيات ٣٠٧/٧.

<sup>(</sup>٦) ترحمته في معجم الأدباء ٢٥٧/١٦ ، ووفيات الأعيان ٥٦٢/٣ برقم ٤٣٨.

<sup>(</sup>٧) معجم الأدباء ٥/٣٦.

<sup>(</sup>٨) ترجمته في: طبقات الشافعية ٢٤٣.

<sup>(</sup>٩) وفيات الأعيان ٨٠/١.





#### (٢) التعريف بتفسير الثعلبي

يُعَدُّ (الكشف والبيان) للثعلبي من أقدم التفاسير التي تناولت تفسير القرآن الكريم ، وكشْف معانيه عن طريق الآثار المروية عن النبي ﷺ والسلف الصالح ، وهو ما يُعْرَفُ باسم (التفسير بالمأثور) ، وقد اعتمد فيه على عدة مصادر ذكرها في مقدمته النفيسة التي تعد من أحسن المقدمات لكتب التفسير ، وأعلاها قيمة ؛ لأنها محشوةٌ بالفوائد الغربية ، والدقائق العجيبة ؛ ولذا يُنْصح بها طلاب العلم ؛ لما فيها من فوائدَ ساميةٍ ، ودرر غالية ، ونفائسَ عالية ؛ لأن الثعلبي سرَدَ فيها مصادره التي اعتمد عليها بالسند المتصل إلى أصحابها ، ومن هذه المصادر : تفاسير الصحابة والتابعين، كابن عباس رضى الله عنهما (ت ٦٨هـ)، ومجاهد (ت١٠٣هـ)، وعكرمة (ت ١٠٥ ه) ، والكلبي (ت ٢٠٦ه) ، وغيرهم ، ومنها - أيضًا -كتب اللغات، والمعانى للكسائى ، والفراء ، والزجاج<sup>(١)</sup>.

قال الشيخ الذهبي عن هذا التفسير: إنه كان « يعرض للمسائل النحوية، ويخوض فيها بتوسع ظاهر »(٢) ؛ ولذا فقد اعتنى فيه الثعلبي بالمسائل النحوية، والصرفية، واللغوية، والبلاغية ، وكان اهتمامه كبيرًا بالقراءات متواترها وشاذها، كما توسع في شرح آيات الأحكام ، وفي أسباب النزول ، والناسخ والمنسوخ من الآيات، مع بيان المكيِّ منه، والمدنى ؛ إلى غير ذلك من الميزات التي جعلته من أهم كتب التفسير . وممَّا يدلُّ على أهمية (الكشف والبيان) : أن مَنْ جاء بعده من أعلام المفسرين قد أفاد منه، واعتمد عليه، وكان أكثرهم تأثرًا به البغوي في (معالم التنزيل)، والقرطبيُّ في (الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>١) انظر: أبو اسحاق الثعلبي ومنهجه في التفسير ٢٥ - ٢٩.

<sup>(</sup>٢) التفسير والمفسرون ٢/١٤





# ثانياً : ابن المظفر الرازي ، وكتابه (مباحث التفسير) (1) التعريف بابن المظفر الرازى(1) :

هو أحمد بن محمد بن المظفر بن المختار الرازي الحنفي ، بدر الدين، يُكْنَى بأبي العباس ، أو بأبي المحامد ، أو أبي الفضائل(١). لم تذكر كتب التراجم تاريخ مولده على وجه التحديد، وإنما رجَّدَتْ أنه كان في الأعوام

<sup>(</sup>١) ذكرت ذلك بإيجاز غير مخل، وتُنْظَر في ترجمته هذه الكتب ، وهي مرتبة ترتيبًا تاريخيًا: بغية الطلب في تاريخ حلب لابن العديم (ت١٦٤٥) ١١٤٩/٣ ، وتاج التراجم لابن قطلوبغا (ت٨٧٩هـ) ص ١٢٦ ، وطبقات المفسرين للداوودي (ت٥٤٩هـ) ٨٦/١ ، ٨٧ ، وكشف الظنون لحاجي خليفة (ت١٠٦٧هـ) ص ١٧٨٤ ، ١٧٨٥ ، وطرب الأماثل لأبي الحسنات اللكنوي (ت١٣٠٤هـ) ص ٤٤٨، وايضاح المكنون ٩٢/١، وهدية العارفين ٩٢/١، كلاهما لإسماعيل باشا البغدادي (ت١٣٣٩هـ)، ونيل السائرين في طبقات المفسرين لمحمد طاهر البنجبيري (ت١٣٦٥هـ)، ص ١٨٩ - ١٩٠، وتاريخ الأدب العربي لبروكلمان (ت١٣٧٦ه) ٢١٤/٤، والأعلام للزركلي (ت١٣٩٦ه) ٢١٧/١، ومعجم المؤلفين لعمر رضا كحالة (ت٤٠٨هـ) ١٨٠/٢، والمعجم الشامل للتراث العربي المطبوع لمحمد عيسى صالحية (ت١٤٣١هـ) ٦/٣ ، ومعجم المفسرين لعادل نويهض ١/٥٥ – ٦٦ ، والموسوعة الميسرة في تراجم أئمة التفسير والإقراء والنحو واللغة ٢/٤٣١ ، وانظر أيضًا : مقدمات تحقيق شمران سركال لكتاب حجج القرآن ، رسالة ماجستير بدار العلوم سنة ١٩٨٠م ، وتحقيق د. رمضان عبد التواب لكتاب (رسالة في الحروف للرازي)، وتحقيق حاتم بن عابد القرشي لمباحث التفسير .

<sup>(</sup>٢) انظر: طبقات المفسرين ١/٨٧، والأعلام ٢١٧/١.



ما بين (٥٧٠ – ٥٧٥ هـ)(١) . ذهب إلى دمشق ، وكان يفسر القرآن الكريم على منبر جامعها ، كما تولى القضاء والتدريس ببعض بلاد الروم(٢)، سمع الحديث في دمشق(٦)، ومن شيوخه فيها: أبو المعالى عبد المنعم بن عبد الله الغُراوي (ت٥٨٧هـ) ، وأبو عبد الله بن البنّاء (ت٢١٢ه)، ومن شيوخه في اللغة والنحو: أبو اليُمْن الكِنْدي، زيد ابن الحسن (ت٦١٣ه).

ترك ابن المظفر لنا مؤلفاتِ تدلُّ على سعة علمه ؛ منها ما هو مطبوع، وأكثرها مخطوط ؛ فمن كتبه المطبوعة :

١ - حجج القرآن ، وهو بتحقيق سمران سركال في رسالة ماجستير بكلية دار العلوم بالقاهرة سنة ١٩٨٠ م .

٢ - رسالة في الحروف ، حققه د. رمضان عبد التواب ، ونشره في مكتبة الخانجي في القاهرة.

٣ – مباحث التفسير ، بتحقيق حاتم بن عابد القرشي ، طبعته مكتبة كنوز إشبيليا بالرياض سنة ٣٠٤١ه(١) . وله كتب كثيرة مخطوطة(٥).

ومن عجب أنَّ كتب التراجم لم تحدد تاريخ وفاته أيضًا، ولكنْ ذُكَرَ

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة (مباحث التفسير) ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) بغية الطلب ١١٤٩/٣.

<sup>(</sup>٣) طبقات المفسرين ٨٧/١ .

<sup>(</sup>٤) ومن كتبه المطبوعة: الناسخ والمنسوخ في الحديث، بتحقيق نشأت المصرى في دار الفاروق الحديثة.

<sup>(</sup>٥) انظرها في مقدمة حاتم بن عابد القرشي لمباحث التفسير ص ٢٤ – ٢٦ .





بعضُهم أنه توفى في حدود سنة ٢٤١ه(١) ، ويبدو أن وفاته كانت قبل ذلك بقليل ؛ إذ كان حيًّا في سنة ٣٣١ه ؛ بدليل أن له إجازةً في آخر كتابه (حجج القرآن) (٢) مؤرخةً بشهر ذي القعدة من هذا العام(٣)؛ ولذا فتاريخ وفاته بعد سنة ٣٣١ه تقريبًا .

#### (٢) التعريف بكتاب (مباحث التفسير)

صنَّف ابن المظفر الرازي هذا الكتاب ؛ ليتعقب فيه الثعلبيَّ في تفسيره، وليستدرك عليه ؛ فقد أداره من أوله إلى آخره على مناقشة الثعلبي، وتعقيه في مواضع من تفسيره .

وتنوعت هذه التعقيبات بين التفسير، والتجويد ، وعلوم القرآن، والقراءات، والفقه ، والتاريخ ، وغيرها من العلوم ، وهي تعقيبات تدل على سعة علمه ، وطول باعه ، وعلو كعبه ، وكانت له استدراكات وتعقيبات في اللغة ، والنحو، والشعر، والأمثال ، والتعقيب – هنا – قد جاء بعد التعقب الذي هو التدبر، وتتبع الأمر ، وإجالة النظر فيه المرة بعد المرة حتى يكون حكمه على الشيء صحيحًا(؛).

وقد ربَّبها الرازي على حسب سئور القرآن الكريم من أوله إلى آخره، وكان من منهجه أن ينقل كلام الثعلبي أولاً، ثم يذكر بعده تعقيبه عليه(٥).

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك محمد طاهر في نيل السائرين ص١٩٠.

<sup>(</sup>۲) ص ۱۱۶.

<sup>(</sup>٣) انظر: مباحث التفسير ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) تاج العروس ١٠/٣.

## مجلة قطاع كليات اللغة العربية والشعب المناظرة لها العدد (١)





عليه(١).

وسيقوم الباحث - إن شاء الله تعالى - بدراسة هذه التعقيبات ، والحكم عليها، وتبيين ما فيها من التحامل أو الإجحاف(٢).

وأكثر تعقيباته اللغوية كانت في النحو؛ فكان يتعقب الثعلبي في مسائل الإعراب ، والأوجه الإعرابية الجائزة ، والذي يظهر من هذه المسائل النحوية أن الرازي ينهج غالبًا طريقة البصريين في النحو ؛ إذ كان يختار أقوالهم ، ويرجحها ، ومن ذلك : موافقته البصريين في أن (إلا) لا تكون بمعنى الواو<sup>(۳)</sup>.

أما الثعلبي فكان يوافق الكوفيين كالفراء، وغيره، كما تابع أبا عبيدة ، وابن قتيبة، وغيرهما في آرائهم ، مما سيظهر من خلال هذا البحث إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>١) انظر: مباحث التفسير ص ٣٦.

<sup>(</sup>٢) وإنما اخترت لفظ (التعقيب) دون ما عداه ؛ لأن المصنف عقد كتابه كاملاً للرد على الثعلبي مناقشًا إياه في كل ما رأى أنه جانب فيه الصواب ذاكرًا مذهبه فيها ، محتشدًا لذلك كله بالسماع والقياس والأصول النحوية المقررة عند أهل العلم .

<sup>(</sup>٣) ص ١٧٤ ، وانظر : مقدمة مباحث التفسير ٤٦ – ٤٧.



## تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي







#### المبحث الأول

## تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي في إعراب بعض الآيات القرآنية

١ - إعراب الضمير (هي) في قوله تعالى :



(نِعْمَ) : فعلٌ ماضِ جامدٌ لإنشاء المدح ، وتأتى بعده (ما) ، كما في هذه الآية الكريمة ، يقول الثعلبي في إعرابه : « أي : (نعمت الخصلة هي) ، و(ما) في محل الرفع ، و(هي) لفظ في محل النصب، كما تقول : (نِعْمَ الرجَلُ رجُلاً )، فإذا عرَّفْتَ رفَعْتَ فقلتَ : (نعْمَ الرجُلُ زيدٌ ) »(١).

واعترض ابن المظفر الرازي على أنَّه جعَلَ (هي) في محل نصب ؟ فقال: « بل (هي) في محل الرفع ، لا في محلِّ النصب؛ لأنَّ (هي) معرفةً، وخبرُ (نِعْمَ) إذا كان معرفةً يكون مرفوعًا ، كقولك : (نِعْمَ الرَّجُلُ زيدٌ) »(٢) .

وأرى أنَّ اعتراضَ الرازيِّ صحيحٌ ؛ لأنَّ الضميرَ (هي) لا يكونُ -هنا - في محل النصب ، كما ذكر الثعلبيُّ ، وذلك لأنَّ (نِعْمَ) فعلُ مدح لا يتصَّرفُ ، و(ما) : نكرةٌ تامةٌ في محلِّ نصب على التمييز، والفاعلُ ضميرٌ . مستترٌ، و(هي) : مخصوص بالمدح في محلِّ رفع ، أي : (فنعم شيئًا

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٢/٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ١٠٣.



هي) (۱). وهذا قول الأخفشِ ، والنحّاس، واختاره المحققون كابنِ عصفورِ ، وابن هشام ، والزركشيّ (۲) .

ويجوز أن تكون (ما) اسمًا معرفةً ، بمعنى (الشيء) في محل رفع فاعل، والتقدير : (فنِعْمَ الشيءُ هي)، وهذا هو ظاهر مذهب سيبويه، واختاره الطبري ، وابن القيم ، وخالد الأزهري (٣) .

قال النحاس : « وقول سيبويه حَسَنٌ يَجْعلُ (ما) وحْدَها اسمًا لإبهامها، وسبيل (بئس) ، و(نِعْمَ) أَلَّا تدخلا على معرفةٍ إلا للجنس »(٤) .

وأما الضمير (هي) ففي محلِّ رفع مبتداً مؤخرٌ ، وخبره جملةُ (نِعِمًا)، و (هي) ضميرٌ يعودُ على (الصدقاتِ) ، إمَّا على تقديرِ مضافٍ محذوفٍ يدلُّ عليه الفعل (تبدو)، أي : (فنِعْمَ الشيءُ إبداؤُها) ، وممن اختار هذا مكيُّ بن أبي طالب(٥)، وإمَّا على تقدير : (فنِعْمَ الصدقاتُ المبداة) (٢)، والضمير

<sup>(</sup>۱) انظر: الحجة للفارسي ۲/۹۹۲ ، والبسيط ٤/٠٤٤ ، وإيجاز البيان للنيسابوري ١٧٢/١.

<sup>(</sup>۲) ينظر: إعراب القرآن للنحاس ۲٬۷۷۱ ، وشرح الجمل لابن عصفور ۲/۰۶ ، وشذور الذهب ۱۰ ، وأوضح المسالك ۲٬۸۰۳ ، وتوضيح المقاصد ۹۸/۳ ، والبرهان للزركشي عارد ، ٤ ، والتصريح ۲/۲۲ ، وحاشية الخضري على ابن عقيل ۲/۱۲ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الكتاب ٧٢/١ ، وتفسير الطبري ٥/١٤ ، والتفسير القيم ١٧٢/١ ، وموصل الطلاب للشيخ خالد ١٤٨ ، وانظر أيضًا : تذكرة الأريب لابن الجوزي ٣٨، وغرائب الفرآن للنيسابوري ٢/٠٠ ، والهمع ٢٦/٨ ، وشرح الأشموني ٣٦/٣.

<sup>(</sup>٤) إعراب القرآن للنحاس ٢٤٧/١.

<sup>(</sup>٥) مشكل القرآن ١٤١/١ ، وينظر : موصل الطلاب ١٤٨.

<sup>(</sup>٦) التحرير والتنوير ٣/٦٧ .



(هي) لا يكون - كما ترى - إلا في محل رفع ؛ إذ هو مبتدأ على أحسن الأوجه، وأولاها عند النحويين، وجملة المدح خبرٌ عن هذا المبتدأ ، والرابط فيه هو العموم الذي في الضمير المستتر في (نِعْمَ) (١). ويجوز أن يكون الضمير (هي) خبرًا لمبتدأ محذوف، وحُذِفَ الاسم الممدوح ، هو الإبداء ، والتقدير: (فَنِعْمَ شَيئًا هو) ، أي: الإبداء ، وهو مذهب ابن عصفور (٢) .

ومن الجدير بالذكر أنه لم يتابع الثعلبيَّ في هذا الإعراب إلا البغويُّ وحده (٣). أما غيرهما من النحويين، والمفسرين فالضمير عندهم – كما ذكرنا - لا يكون إلا في محل رفع .

<sup>(</sup>١) انظر: البسيط ٤/٣٩٤، والبحر المحيط ٢/٣٣٧، والدر المصون ٢/٩٠٦.

<sup>(</sup>٢) شرح الجمل لابن عصفور ٢٥/٢ ، وأجاز الفراء أن تكون (نِعِمًا) مركبة مع الفعل و(ما)، ولا موضع لها من الإعراب، ك(حبَّذا) ، وما بعدها فاعل [ انظر : معانى القرآن واعرابه للزجاج ١٧٣/١ ، وحاشية الخضري على ابن عقيل ١١٦/٢].

<sup>(</sup>٣) تفسيرالبغوى ١/٣٥٥ .





### ٢ - إعراب ( الْخَنْفُ ) في قوله تعالى :

## ﴿ فِنْ الْحَيْزُ نِنْ الْمُعَامِدُ السَّبُونَ الْعَرْفِ ﴾ [الانعام: ١٢٣]

أجاز النحويون أن تكون (جَعَلَ) بمعنى : (صَيَّرَ) ؛ فينصب مفعولين (۱)، وقد اختلفوا في تقدير هذين المفعولين ؛ فذكرَ الثعلبيُ فيهما وجهين إعرابيين ، فقال: « (الْخَرُثِنُ) إن شئتَ نصبتَه على التقديم ، تقديرُه : (وكذلك جعلنا في كلِّ قرية مجرميها أكابر)، كما تقول: (جعلتُ زيدًا رئيستها)، وإن شئتَ خفضتَه على الإضافة »(۱).

ومنع ابن المظفر أن يكون قولُه : ( الْخَرُقِنَّ ) مجرورًا بالإضافة ، فقال : « خفْضُهُ بالإضافة لا وجْهَ له ؛ لأن الجغل ههنا لو لم يكن له مفعولان لم يتم الكلامُ؛ لأنك إذا قلت : (جعلتُ غلامَ زيدٍ) لا يتم الكلام حتى تقول : (رئيسمَها) ؛ فلو قدرت ( الْخَرُقُ ) خفضًا بالإضافة كان كقولك : (جعلتُ غلامَ زيدٍ) ، وقولُه: ( الْمُتَيِّزُ نُعَظِّلُ فُصِّالَتَنَ ) لا يصلُحُ مفعولَه الثانيَ ؛ لأنَ الكلامَ لا يتم به ؛ لأنه لا يصلح عرضًا » (").

وللحكم على هذا الاعتراض لابدُّ من الوقوفِ على مذاهب العلماءِ في

<sup>(</sup>۱) وذهب الطاهر ابن عاشور إلى أن (مَنْكُ ) بمعنى : (خلقنا ، وأوجدنا) ، وهو يتعدى إلى مفعول واحد ؛ فمفعوله : (أكابر)، وقوله : (الْمُنَيِّزُ نَعَيْظُو فُصِّنَالَتَ ) ظرف لغو متعلق بـ (مَنْكُ ). [التحرير والتنوير ٨/٨٤] .

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ٤/١٨٧ .

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ١٢٨.





إعراب ( النِّحْوُنِّ) ، ولَهُمْ في مفعولَيْ (جَعَلَ) عدَّةُ مذاهبَ ، هي :

المذهب الأولى: أن قوله: ( الشِّبُورَكِكُ ) مفعولٌ ثان مقدمٌ ، و (الْحَرُّفُكِ): مفعولٌ أولُ مؤخَّرٌ ، والتقديرُ : ( وكذلك جعلْنا في كلِّ قرية مجرميها أكابر ) ؛ فيتعلق الجارُّ والمجرورُ بالفعل قبله ، أو هو لغْوَّ، أي : (جعلنا مجرميها أكابرَ) ، وهو مذهبُ ابن قتيبةً ، ومكيٍّ ، والسمعانيِّ ، وأبي البركات الأنباري ، والفخْر الرازيّ، والقرطبيِّ (١) . وأجازه الثعلبي ، وابن عطية ، والشنقيطي(7) ، ورجحه ابن المظفر(7) .

وجعل الكرماني هذا الوجه من غرائب التفسير (؛)؛ ولذا ضعَّفه المنتجب الهمداني ، وأبو حيان ، وابن جُزيِّ من جهة الصناعة النحوية ؛ لأن (أكابرَ) جمعُ (أكبرَ)، وهو من (أفعل) التفضيل؛ فلا يُستعمل إلا بالإضافة أو مقرونًا ب(من)<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن لابن قتيبة ١٥٩ ، ومشكل مكى ٢٦٨/١ ، وتفسيره ٣١٧٤/٣ ، وتفسير السمعاني ١٤١/٢، والبيان ٣٣٨/١ ، ومفاتيح الغيب ١٣٥/١٣، وتفسير القرطبي ٧٩/٧.

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ١٨٧/٤ ، والمحرر الوجيز ٣٤١/٢ ، وأضواء البيان ٣٦٧/١ ، وانظر: بحر العلوم ٤٨٠/١ ، وتفسير البيضاوي ١٨١/٢ ، وتفسير أبي السعود . 111/

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ١٢٨ ، وانظر في هذا المذهب أيضًا : زاد المسير ٢/٤٧ ، وتفسير النسفى ١/٥٣٥ ، والبحر المحيط ٢٣٦/٤ ، واللباب ٤٠٧/٨ ، والجواهر الحسان ١٣/٢ ، والتفسير المظهري ٢٨٥/٣ ، وفتح البيان ٢٣٤/٤.

<sup>(</sup>٤) غرائب التفسير ٣٨٣/١ - ٣٨٤ .

<sup>(</sup>٥) الفريد ٢/٥٨٦ ، والبحر المحيط ٤/٦٣٦ ، والتسهيل لابن جزى ٢٠/٢ .



وأجاب ابن عجيبة عن هذا بأنه لم يُقْصَدُ به المفاضلة ، وإنما المراد به مطلق الوصف، أي : (جعلناهم كبراء)؛ فلا يلزم إفراده ، ولا اقترانه بـ(من) (۱).

#### وردً المنتجب ذلك من وجهين:

« أحدهما: أن الشيء إذا ورد على أصلِه ولفظِه لا يُخْرَجُ عن ذلك من غير اضطرار، خصوصًا في الكتاب العزيز. الثاني: أن أبا علي الفارسي ذكر هذه الآية في باب (الأفعل)، واستدل بها على ذلك، وهُوَ هُوَ، وقولُ مِثْلِه لا يُهْملُ»(٢).

المذهب الثاني: أن قوله: (الْمُرَكِّرُ بَعَنْظُا فُصِّنَاتَتُ ) مفعولٌ ثانٍ مقدمٌ، و(الشِّبُونَكِ ): مفعولٌ أولُ مؤخَّر، وهو مضافٌ ، و(الْجَرُفِقُ) مضافٌ إليه مجرورٌ، وهذا هو مذهب تاج الدين الكِرْماني، وأبي حيان، والسمين الحلبي ، وابن عادل(")، وأجازه ابن عطية، والعكبري ، والنسفي ، وابن جُزَيِّ ، وابن مخلوف الثعالبي، والإيجي ، وأبو السعود ، والألوسي ، والشنقيطي().

<sup>(</sup>١) البحر المديد ٢/١٦٦.

<sup>(</sup>۲) الفريد ۲/۲۸۲.

<sup>(</sup>٣) غرائب التفسير ٣/٣٨١، والبحر المحيط ٤/٥٦٦ ، والدر المصون ٥/٥٣٥ - ١٣٦ ، واللباب ٤٠٧/٨.

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز ٢/١ ٣٤، والإملاء ١/٠٦، وتفسير النسفي ١/٥٣٥، والتسهيل ٢/٠٠، والجواهر الحسان ١/٣١٥، وجامع البيان ١/٥٧٥، وتفسير أبي السعود ١٨١/٣ ، وروح المعاني ١٩/٨ ، وأضواء البيان للشنقيطي ١/٧٦٠.

وأجازه البيضاوي في تفسيره ١٨١/٢ بشرط أن يُفَسَّرَ (الجَعْلُ) بالتمكين، وتعقبه





وإنما كان هذا الوجه مختارًا عند الكِرْمانيّ، وأبي حيَّانَ ؛ لأنَّ (أفعل) التفضيل لا يُستعمل - كما ذكرنا - إلا مع (مِنْ) ، أومع الألف واللام ، أو الإضافة ، ولا يُجْمَعُ إلا مع الألفِ واللام، أو الإضافةِ إلى معرفةِ (١).

وردَّ هذا الإعراب ابن المظفر الرازي(٢)، وسبقه إليه الواحديُّ ، والفخْرُ الرازي<sup>(٣)</sup>، وحُجَّتُهم في ذلك: أنه « لا يتم المعنى ، ويحتاج إلى إضمار المفعول الثاني للجعْل؛ لأنك إذا قلتَ: (جعلتُ زيدًا)، وسِكتَّ لم يُفِدِ الكلامُ حتى تقول: (رئيسًا أو دليلاً)، أو ما أشبة ذلك، ولأنك إذا أضفت (الأكابرَ) فقد أضفتَ النعتَ إلى المنعوت، وذلك لا يجوز عند البصريين »(<sup>1)</sup>.

وذهب السمين الحلبي ، وابن عادل إلى أن هذين الوجهين اللذين ذكرهما الواحدي، وابن المظفر في ردِّه على الثعلبيِّ ليسا بشيء:

أما الوجه الأول: فلا نُسلِّمُ أنَّ المفعولَ الثانيَ محذوفٌ، وأنَّ الكلامَ يصيرُ غيرَ مفيد ، وما أورده من الأمثلة ليس مطابقًا؛ لأننا نقول: إن المفعول الثاني -هنا- مذكورٌ مصرَّحٌ به ، وهو الجارُّ والمجرورُ السابقُ (الْفَيْزُ بْعَنْظُو فَصَّالَتُكُ ).

الشهاب الخفاجي في حاشيته ١٢١/٤ -١٢٢ بأن التمكين معناه : الاستقرار في المكان، وجينئذ فيتعدى لمفعول وإحد.

<sup>(</sup>١) و(أفعل) التفضيل إذا أضيف إلى معرفة جاز فيه الإفراد والمطابقة؛ ولذا جاء في قراءة ابن مسلم : ( أَكْبَرَ مُجْرِميهَا )، انظر: غرائب التفسير ٣٨٣/١ ، وتفسير البيضاوي ١٨١/٢، والبحر المحيط ٤/٥٦٥، وتفسير أبي السعود ١٨١/٣.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) البسيط ١١/٨ ٤، ومفاتيح الغيب ١٣٥/١٣.

<sup>(</sup>٤) البسيط ١١/٨.



وأما الوجه الثاني: فلا نُسلِّمُ أنه من باب إضافة الصفة لموصوفها؛ لأنَّ (المجرمين) أكابرُ وأصاغرُ؛ فأضاف للبيان، لا لقصد الوصف(۱)، وذلك لأن (الأكابرَ والأصاغرَ) أُجْريا مُجْرَى الأسماءِ ؛ لكونهما بمعنى الرؤساء والسَّفْلة ، وما ذكره الواحدي وغيره إنما هو إذا بقي على معناه الأصلي(۱)؛ ولذا فإن الذي أورده ابن المظفر على الثعلبي غير صحيح؛ لما ذكرنا.

المذهب الثالث: أن قوله: (المُنْكِثُرُ عَنْظُا مُضْلَاتَ ) مفعولٌ ثانٍ مقدمٌ، و(الشِّبُونِكِ ): مفعولٌ أولُ مؤخَّر، و(الخَّنْقِ ) اسمٌ منصوبٌ بدلٌ من (الشِّبُونِكِ )، وإنَّما قُدِّمَ ثانيهما على المفعولِ الأولِ؛ لأجل الضمير المجرور العائد إلى (القرية) في قوله: (الخَّنْقُ )، وإختار هذا المذهبَ المنتجبُ المهمدانيُ، ورجَّحه العكبريُ، وأجازه ابنُ عطيةً ، والبيضاويُ ، وأبو السعود (").

وهذا ضعيفٌ؛ لأنَّ (أفعل) التفضيل لا يُجْمعُ إلا مع الألف واللام، أو مع الإضافة إلى معرفة، و(أكابر) في الآية ليس كذلك(؛).

<sup>(</sup>١) الدر المصون ٥/١٣٦ ، واللباب ٨/٩٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: حاشية الشهاب الخفاجي ٢١/٤.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز ٢/١ ٣٤، والإملاء ١/٠٦، والفريد ٢/٥٨، وتفسير البيضاوي ٢/٥١/، وتفسير النسفي ١/٥٣٥، وانظر: تفسير النسفي ١/٥٣٥، والتفسير المظهري ٣/٥٨٠.





#### وفي الآية وجهان آخران:

الأول: أن المفعولَ الثانيَ محذوفٌ تقديرُه: (جعلْنا في كلِّ قرية أكابرَ مجرميها فُسَّاقًا ليمكروا فيها)، وهو ضعيفٌ جدًّا عند أبى حيان لا يجوز أن يُحْمَلَ القرآنُ الكريم عليه، وذلك لأنَّه لا يُحْذفُ شيءٌ إلا لدليل، والدليلُ على ما ذكروه غيرُ واضح(1).

الثاني: أن (أكابر) المفعولُ الأولُ، والثاني هو (ليمكروا فيها)، و (جعاننا) بمعنى: (مكنناً) ، من المُكنةِ ، أى: (جعاناهم متمكنين للمكر في كلِّ قرية)، وهو أيضًا ضعيف جدًّا(٢).

والذي يظهر لي أن أقرب الأعاريب إلى القبول هو أن (أكابر) مضاف إلى (مجرميها)، وهو المفعول الأول، وأما الثاني فهو الجارُ والمجرورُ (في كل قرية)، ولا صحة لاعتراض ابن المظفر على الثعلبي، كما ذكرنا.

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط ٤٣٦/٤، والدر المصون ١٣٦/٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: حاشية الشهاب ١٢١/٤ - ١٢٢ ، وتفسير أبي السعود ١٨١/٣.





#### ٣ - إعراب (الله علي علي علي :

## ﴿ الْقَنَافَاتِ فَنَا الْكَثِيرُ نَتَظَامُ ﴾ [التوبة: ١٢٨]

ذهبَ الثعلبيُّ إلى أنَّ ( ما) في هذه الآية صلةٌ ، أي: زائدةٌ ، فقال : « (ما) صلةٌ ، أي: (عنتُم) ، وهو دخول المشقة، والمضرَّةِ عليكم  $^{(1)}$ .

وردً ابنُ المظفر الرازي هذا ؛ فقال : « ليس (ما) صلةً ؛ لأنه لا يستقيم النظم ، و[هو] (شديدٌ عليه دخلتم في المشقة) ، ولكن (ما) مصدريةٌ، يعني : (شديدٌ عليه عنتُكُمْ) »(٢).

وللعلماء في إعراب (ما) مذهبان جائزان مشهوران ، وهما:

الأول: أنَّ (ما) مصدرية، وهو قولُ الجمهور، كالفرَّاء ، والزجَّاج ، والكِرْماني، وابن عطية ، والزمخشري ، وأبي حيانَ ، ورجَّحه السمينُ الحلبيُّ ، وابنُ هشامٍ ، وابن مخلوف الثعالبي ، وابنُ عجيبة ، والطاهرُ ابن عاشور (٦). وهو الوجه الذي اختاره ابن المظفر الرازي (١).

و (ما عنِتُمْ) - على هذا - في محلّ رفع فاعلٌ بـ (عزيز) ، و (عزيزٌ)

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٥/١١٤.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن للفراء ٢/٨٢، ، وللزجاج ٢/٧٧٤ ، وغرائب التفسير للكرماني ١/٩٦٤، والمحرر الوجيز ١٠٠/، والكشاف ٢/٥٢٣، والبحر المحيط ٥/٣٣، والدر المصون ٢/٢٤، والمغني لابن هشام ٤/٦، والجواهر الحسان ٢٣٢/، والبحر المديد ٢/٥٤٤، والتحرير والتنوير ٢/٢١١.

<sup>(</sup>٤) مباحث التفسير ١٥٤.





صفةً لـ(رسول) ، والتقدير : (عزيزٌ عليه عنتُكم) ؛ فهو كما تقول : (مررت برجل عزيز أخوه) ، وممن رجَّح هذا : مكيٌّ ، والعكبريُّ ، وابن جُزَيِّ ، ونظامُ الدين النيسابوري<sup>(١)</sup>.

وفي هذا الاعراب نظر عند السمين الحلبيّ ؛ لتقدُّم غير الوصنف الصريح على الوصفِ الصريح ، ولكنْ يُجابُ عنه بأنَّ قولَه : (مِنْ أنفسِكُم) متعلَّقٌ بـ(جاء)(٢).

ويجوز أن يكونَ (ما عنتُّمُ) مبتدأً ، و (عزيزٌ) : خبرٌ مقدَّمٌ ، والجملةُ في محلِّ رفع صفة لـ(رسول)(٣).

الثاني: أنَّ (ما) موصولةً ، بمعنى (الذي) ، و(عزيزٌ) : مبتدأ ، و(ما عنتُم): الخبر، أي : (عنتُمْ بسببه)، والتقدير: (شديدٌ عليه ما أَتْمْتُمْ ، وعصينتُم) ، وهو مذهب الأخفش ، وابن قتيبة ، والسمرقندي (؛). ورواه

<sup>(</sup>١) ينظر: مشكل مكى ٧/٣٧٦ ، والإملاء للعكبري ٢٣/٢ ، والتسهيل لابن جزي ١/١٥٣، وغرائب القرآن للنيسابوري ١/١٥٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون ١٤١/٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبرى ٢ //٥٩ ، والبيان للأنبارى ٤٠٧/١ ، وزاد المسير ٣١٣/٢ ، والفريد للمنتجب ٣٤٠/٣ ، ورموز الكنوز للرسعني ١/٢ ؟ ، وتفسير القرطبي ٣٠٢/٨، وفتح البيان لصديق خان ٥/٧٣١، والتحرير والتنوير ٧٢/١١.

ومن غريب الإعراب أن يكون (عزيز) مبتدأ ، و(ما عنتم) فاعله ، وسدَّ الفاعلُ مَسَدَّ الخبر، والجملةُ صفةً لـ(رسول) ، وهذا بعيد ؛ لأن اسم الفاعل لا يعمل بديهةً [انظر: غرائب التفسير ١/٤٦٩].

<sup>(</sup>٤) ينظر: معانى الأخفش ٣٦٩/١ ، وبحر العلوم ١٠١/٢ ، وانظر: تفسير مكى ٤/٠٠٠٤ ، واللباب ٢٤٨/١٠.





الضحاك، عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال : « شديدٌ عليه ما شق عليكم »(١). وأجاز هذين الوجهين الحَوْفي ، وأبو حيان ، والسمينُ، و(ما) فاعلٌ ب(عزيزٌ) ، أي : (يعِزُ عليه عنتُكُمْ أو الذي عنتُموه)، أي: (عنتَهم بسببه) ؛ فحذف العائد على التدريج(١).

هذان هما المذهبان المعروفان في إعراب (ما) ، وأما ما ذهب إليه الثعلبيُّ وهو أنَّ (ما) صلةً، أي : زائدةٌ ، والتقدير : (عنتُم)(٣)، فهو مذهبٌ مردودٌ، كما ذكر ابن المظفر الرازى ؛ لأن النظمَ لا يستقيمُ عليه ؛ إذ المعنى يصير: (عزيزٌ عليه عنتُم في المشقة)(؛).

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسير ٣١٣/٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوى ١١٥/٤ ، والبحر المحيط ٥/٣٣٥ ، والدر المصون ١٤٢/٦ ، والفتوحات الإلهية للجمل ٣٢٦/٢ ، ودراسات لأسلوب القرآن ق ١ ج٣ ص ٨٠ ، وضعفه ابن عادل بأن فيه الابتداء بالنكرة ؛ لأجل عملها في الجار بعدها [اللباب .[Y & A/1 .

<sup>(</sup>٣) الكشف والبيان ٥/٤ ١١ ، وذكره البغوى في تفسيره ١١٥/٤.

<sup>(</sup>٤) مباحث التفسير ١٥٤.





#### ٤ - وجه رفع (الرَّحِيرِ) في قوله تعالى

#### ﴿ تَمَالَى: ﴿ وَبِنْ مِالْتِهِ اللَّهِ اللَّهِ النَّحْلِ النَّحْلِ : ٥٧]

ذهب الثعلبيُّ إلى أنَّ « (ما) في محلِّ رفع على الابتداء ، ومعنى الكلام : (يجعلون لله البنات ولهم البنين) » (١) فاختار وجه الرفع ، وقدَّمه على وجه النصب، وأما ابن المظفر الرازي فذهب إلى أنها في محل رفع على غير هذا التقدير، والى تقديم النصب على الرفع ؛ فقال : « هو – أى : (ما) - رفّع بخبر حذف الصفة ، كقولهم : (لزيدِ درهمٌ) ، أو محلّه نصب ؛ لوقوع (يجعلون) عليه ، وهو الأظهر  $(1)^{(7)}$ .

#### وللنحويين في ذلك مذهبان ؛ هما :

(١) المذهب الأول : مذهب الجمهور ، كالزجاج ، والثعلبي ، والعكبري ، والمنتجب الهمداني ، وأبي حيان ، والسمين الحلبي ، وغيرهم أن (ما) في محلِّ رفع مبتدأ، والظرفُ المقدَّمُ ( لهم ) في محلِّ رفع خبرٌ (٣).

وذهب ابن المظفر إلى أن (ما) في محل رفع بخبر حذف الصفة ،

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي ٢٣/٦.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: الزجاج ٢٠٦/٣، والكشف والبيان ٢/٣٦، والإملاء ٨٣/٢، والفريد ٢٦٦٤، والبحر المحيط ٥/٨٨٤، والدر المصون ٢٤٢/٧، وانظر أيضًا : تفسير البغوى ٧١٢، والكشاف ٣/٣٤٤، والمحرر الوجيز ٢٠١/٣، وجامع البيان للإيجى ٣٤٤/٢، وتفسير أبي السعود ٣٧٣/٣، وفتح القدير ٧٨٦ ، وروح المعاني ١٦٧/١٤، وأضواء البيان ١٦٧/١٤.



كقولك : (لِزِيدٍ درهمٌ)(١) ، أي : أن أصله (لِزيدٍ مُسْتقِرٌ) ، فالجارُ والمجرورُ متعلِّقٌ بـ(مُسْتقِر) هو الخبر المقدم ، و(مستقر) مبتدأ مؤخر، و(درهم) : فاعل باسم الفاعل، وهو (مستقرٌ).

وأرى أنه لا داعي لما ذكره ابن المظفر الرازي؛ لوضوح مذهب الثعلبي فيه؛ إذ هو قول جمهور المفسرين ، والنحويين ، و من الجدير بالذكر أنه ينبني على وجْه الرفع بتقديريه السابقين : جوازُ الوقفِ على (سبحانه) ، والابتداء بقوله: (ولهم ما يشتهون) على الاستئناف، أي : (ولهم الشيءُ الذي يشتهون) يعني : البنين (۱).

(٢) **المذهب الثاني**: أن (ما) في محلِّ نصبٍ عطفًا على (البنات) ، والمعنى: (ويجعلون لهم ما يشتهون من الذكور) ، أي : (يختارون لأنفسهم البنين) و (سبحانه) اعتراض بين المعطوف، والمعطوف عليه.

واختار هذا الوجه ابن المظفر الرازي ، وأجازه الفرّاء ، والزمخشري، والباقولي، والعكبري ، وغيرُهم (٣) . وضعف الزجّاج ، وابن عطية ،

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) وهو وقف تامِّ عند النحاسِ، والداني ، والقرطبي ، وغيرهم . انظر: القطع والائتناف للنحاس ٣٦٨ ، والمكتفى ٣٥٣ – ٣٥٤ ، وتفسير القرطبي ٢/١٠٤، والائتناف للنحاس ٢٦٨ ، والمرشد للعماني ٢/٢٦ ، والمقصد لزكريا الأنصاري وانظر: مشكل مكي ٢١٦، والمرشد للعماني ٢١٦ ، ومنار الهدي ٢١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: معاني القرآن للفراء ٢ / ١٠٥/، والكشاف ٣ / ٢٤، وكشف المشكلات ٢ / ٢٥، وإملاء ما مَنَّ به الرحمن ٨٣/، ومباحث التفسير ١٩٦، وانظر أيضًا: الكتاب الفريد ١٩٦، ورموز الكنوز ٤/٤٤، وتفسير القرطبي ٢١/٠٣، وجامع البيان للإيجى ٢٤٠/١.



وأبوحيانَ، والسمينُ الحلبيُّ ، وغيرُهم هذا الإعرابَ ؛ لما فيه من مخالفة للقاعدةِ النحويةِ ، وهي أنه لا يجوز تعدِّي فعل الضمير المتصلِ المرفوع بالفاعلية ، وكذلك الاسمُ الظاهرُ إلى ضميرهِ المتصل إلا في باب (ظنَّ ، وفَقدَ ، وعدِمَ) ؛ فلا يجوز: (زيدٌ ضربَه زيدٌ)، وأنت تريدُ : (ضَرَبَ نفْسَه)؛ ولهذا فلا يجوز النصب هنا لأن التقدير: (ويجعلون لهم ما يشتهون)؛ فيتعدى فعلُ الضمير المتصل (واو الجماعة)، وهو (يجعلون) إلى ضميره المتصل، وهو (هُمْ) المجرورُ باللامِ في غير باب (ظنَّ ، وفقدَ، وعدِمَ)؛ إذ لو كان منصوبًا لقيل: (ويجعلون لأنفسهم) (١).

وأجيب عن ذلك بأن الممتنع إنما هو تعدِّي الفعل بمعنى وقوعِه عليه، أو على المجرور بالحرف، نحو: ( زيدٌ مُرَّ به )، فإن المرورَ واقعٌ بزيد ، وما نحن فيه ليس من هذا القبيل؛ فإنَّ الجعْلَ – هنا – ليس واقعًا بالجاعلين ، بل بما يشتهون(٢) .

وأيًّا ما كان الأمر فإنَّ اعتراضَ ابن المظفر على الثعلبيَ غيرَ سديدٍ ؛ لأن الوجْهَ المُقدَّمَ عند جمهور النحويين، والمفسرين – كما تقدم – هو وجْهُ الرفع ، على أن (ما) في محلِّ رفع مبتدأ ، وهو الوجْهُ الذي سلِمَ من الاعتراضات، ولا شكَّ أنه أولى من غيره في إعراب آي القرآن الكريم.

<sup>(</sup>١) انظر: معانى القرآن للزجاج ٢٠٦/٣، ومشكل مكى ١٦/٢، والمحرر الوجيز ٢٠١/٣، والكتاب الفريد ١٢٦/٤، وتفسير القرطبي ٢٤٠/١٣، والبحر المحيط ٥/٨٨٤، والدر المصون ٧/٤٢ – ٢٤٤ ، وفتح القدير للشوكاني ٣٨٨٣ – . 7 79

<sup>(</sup>٢) روح المعانى ١٦٧/١٤.





## ٥ - الأوجُهُ الإعرابيةُ في (الكِهَنَفِيُّ ) من قوله تعالى :

## 

ذهب الثعلبي في إعراب (النار) من هذه الآية الكريمة إلى أنها بدلٌ من قوله: (سوءُ العذابِ)؛ فقال : « وهي رفْعٌ على البدلِ من (سوء)  $w^{(1)}$ .

وضعّف ابنُ المظفر هذا بقوله: « فيه نظرٌ؛ لأن البدلَ ما يجوزُ أنْ يُقامَ مُقام المُبْدلِ، وههنا لا يجوز أن يقالَ: (نزَلَ بآلِ فرعونَ)؛ لأنه لا يُقالُ: (نزَلَ بآلِ فرعونَ)؛ لأنه لا يُقالُ: (نزَلَ به العذابُ)؛ فالأشْبهُ أنْ يُقالُ: (نزَلَ به العذابُ)؛ فالأشْبهُ أنْ تكونَ (النارُ) تفسيرًا لـ(سوء العذاب)، أو هو خبرُ مبتدأ محذوفٍ، كأنه سئئلَ: (ما سوء العذاب؟) فقيل: (هو النارُ)، أو يكون رفعًا على الابتداء، و(يعُرضون عليها) خبرُهُ»(١).

فوجْهُ الاعتراضِ هو أنَّ إعراب (النار) بدلاً ، فيه نظرٌ ؛ إذ لا يجوز أنْ يُقامَ البدلُ – هنا – مُقامَ المَبْدَلِ منه ؛ ولذا فقد رجَّح فيها وجهين إعرابيين غير هذا الوجه، وقد ذكر النحويون في رفع (النار)(") في هذه الآية ثلاثة أقوال ، هي:

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٨/٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) وأجاز الفراء النصب؛ لأن بعدها عائدًا، وقبلها ما تتصل به ، أي : (تدخلون النار يُعْرَضون عليها)، وأجاز الأخفشُ الجر على البدل من ( العذاب ). انظر: معاني القرآن للفراء ١٢٨/٤، وللأخفش ١/٢،٥، وإعراب القرآن للنحاس ٢٥/٤.





الأول: أن (النار) بدلٌ من (سوء العذاب) بدلاً مطابقًا ، وجملة (يُعْرَضُونَ) حالٌ من (النار) ؛ فالمذكورُ في الآية عذابٌ واحدٌ ، ولم يذكر عذابَ الغرق(١) ، وهو الوجْهُ الذي اختارهِ الثعلبي(٢) ، وذكَرَهُ الزجَّاجُ ، وأبو حيَّانَ ، والسمينُ (٣) ، واختاره – أيضًا – مكيٌّ ، والبغويُّ ، وابنُ عطيةً ، والنسفيُّ ، وابن جُزَيِّ ، وابنُ مخلوفِ الثعالبيُّ '' . وهو الوجهُ المُقَدَّمُ عند الفراع، والأخفش، والزمخشريّ، والفخْر الرازيّ، وصدّيق حسن خان(°)، ورجَّحه الطبرانيُّ ، والشوكاني(٦) .

ولا يجوز إقامة (النار) ، وهي البدل مُقامَ المُبْدَل منه (سوع)؛ فلا يقال: ( نَزَلَ بِهِ النَّارُ )؛ ولذا كان في هذا الإعراب نظرٌ عند ابن المظفر الرازي(٧). الرازي(٧).

الثاني: أن (النار) خبرٌ لمبتدأ محذوفٍ، كأنَّ قائلاً قال: ما سوءُ

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١٥٨/٢٤.

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ٢٧٧/٨.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للزجاج ٣٧٦/٤ ، والبحر المحيط ٤٤٨/٧ ، والدر المصون . \$ 10/9

<sup>(</sup>٤) مشكل إعراب القرآن لمكى ٢٣٦/٢ ، وتفسير البغوي ٧/١٥٠ ، والمحرر الوجيز ٤/٢٦٥ ، وتفسير النسفى ٣/٤١٦ ، والتسهيل ٢٣٢/٢ ، والجواهر الحسان .114/0

<sup>(</sup>٥) معانى القرآن للفراء ٤٨/٤ ، وللأخفش ١١٨/٠ ، والكشاف ٤/٠١٠ ، ومفاتيح الغيب ٢١/٢٧ ، وفتح البيان ١٩٦/١٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبراني ٢١٨/٧ ، وفتح القدير ٤٩٤/٤ .

<sup>(</sup>٧) مباحث التفسير ٢٦٧.



العذابِ؟ فقيل: (هو النارُ) ؛ فالجملةُ مستأنفةٌ مسئوقةٌ لبيانِ كيفيةِ سوءِ العذابِ(١) ؛ فهو جواب لسؤال مقدر. وأجاز هذا الإعرابَ ابنُ المظفر الرازي(٢)، وممن أجازه – أيضًا – الأخفشُ ، والزجَّاجُ ، والفخْر الرازيُ ، والبيضاويُ ، وأبو السعود ، وغيرهم(٣).

الثالث: أن (النار) مبتدأً، و (يُعْرَضُون عليها) خبره ، ومجموع الجملة (النار يُعْرضون عليها) بدلُ اشتمالٍ من جملة (وحاق بآل فرعونَ سوءُ العذابِ)؛ فيكون المذكورُ – هنا – عبارةً عن عذابين : عذابِ الدنيا ، وعذابِ الغرق، وما يلحق بهم من عذابٍ قبل يوم القيامة (أ) ، وفي هذا تعظيمٌ للنارِ ، وتهويلٌ من عذابها ، وأجاز هذا الوجة العكبريُ ، وغيرهُ (٥) . وعلى هذا الإعراب ، والذي قبله يكون الوقفُ الحَسنُ على (سوء العذاب)؛ فيبتدئ بقوله : (النار يعرضون عليها) (١) .

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود ٧٨/٧.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٢٦٧ ، ومن الجدير بالذكر أن ابن المظفر جعلهما وجهين : (أن يكون تفسيرًا لسوء العذاب ، أو خبرًا لمبتدأ محذوف) ، وهما في الحقيقة وجة واحد ، ويُحتمل أن يكون في الكلام تصحيف ، والصواب : (تفسيرًا لسوء العذاب، أي خبرًا) بدَلَ قوله : (أو خبرًا).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للأخفش ٢٠١/٥ ، وللزجاج ٢٣٦/٤ ، ومفاتيح الغيب ٢٦١/٥ ، والنفسير المظهري ٢٦١/٨ ، والبحر المديد ٥٨/١٠.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير ٢٤/٨٥١ .

<sup>(</sup>٥) انظر: إملاء ما منَّ به الرحمن ٢١٩/٢ ، والدر المصون ٩/٥/٤ ، واللباب ١١/١٧ ، وجامع البيان للإيجي ٢٠/٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير مكي ٢/١٠؛ ٦، وأجاز الفراء رفع (النار) بالعائد على معنى : (النار





والذي يظهر لي أن ما ذكره ابن المظفر في اعتراضه على الثعلبي صحيح ، وأن الأقرب إلى القبول هو أن تكون خبرًا لمبتدأ محذوف، أو مبتدأ وخبره (يُعْرضون) ، وذلك لسلامة هذا الإعراب من الاعتراضات التي وُجِّهَتْ إلى كونها بدلاً من (سوء) .





## 7 - إعراب ﴿ صَدَقَالَكُ ﴾ [المعارج: ١٦]

## بالرفع في قراءة غير حفص عن عاصم

قرأ ابو جعفر ، ونافع ، وأبو عمرو: ﴿ صَدَوَّاتَكُ ﴾ بالرفع (١) ، وقد اختلف العلماء في تخريجها ؛ فذهب الثعلبي إلى أنها صفة ؛ فقال « قراءة العامة: (نزاعة) بالرفع ، على نعت (اللظى) »(١) ، وردَّ ابن المظفر هذا ؛ لأنه « ليس بنعت لـ(اللظى)؛ لأن (لظى) معرفة؛ لأنه علم ، و(نزَّعة) نكرة؛ فلايصلح نعتاً له ، ولكنها خبر مبتدأ محذوف ، أي : (وهي نزاعة للشوى) »(١) .

وهذا الاعتراض غير صحيح ؛ لأن إعراب (نزاعةٌ) صفةً لـ(لظى) ، إنما هو على تقدير عدم كونها علَمًا، أي : تكون بمعنى : (اللهب الخالص) ، ومع أن (لظى) في الأصل علَمٌ للنار منقولٌ من (اللظى)، بمعنى (اللهب) ، لكن يجوز – كما ذكرنا – أن يكونَ نكرةً ؛ فيراد به اللهبُ؛ لأن عَلَمَ الجنس كالمُعَرَّفِ في إجرائه مُجْرَى النكرة (أ).

<sup>(</sup>۱) وهي أيضًا قراءة عاصم في رواية شعبة عنه ، وحمزة ، والكسائي ، وابن عامر ، ويعقوب ، وخلف ، وشيبة ، والأعمش ، انظر : السبعة ۲۰۱ ، والحجة لابن خالويه ۲۰۱ ، وإعراب القراءات السبع وعللها ۲/۲۳ ، وحجة القراءات ۲۲۳ ، والنشر ۲/۲۳، والإتحاف ۲۲۶.

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ١٠/٣٨.

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ٣٠٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: غاية الأماني للكوراني ٢٣١.





وأجاز هذا الإعرابَ الزمخشريُ، والسمينُ الطبيُّ، والكورانيُ، واختاره الطبراني(١) . وذهب الزمخشريُّ إلى أن تأنيث النعت (نزاعة) ؛ لأن (اللهب) - وهو مذکر - بمعنی (النار)<sup>(۲)</sup>.

وأما الوجه الذي رجحه ابن المظفر فهو جائز أيضًا ؛ إذ هو خبرٌ لمبتدأ محذوف، والتقدير: ( إنها لظي ، وهي نزاعة )، والضمير في (إنها) يعود إلى (النار)؛ فالرفعُ على معنى الذمِّ، والتهويل ؛ وذلك لأنه إذا تضمن الكلام معنى المدح ، أو الذم ، جاز فيه القطع رفعًا بإضمار مبتدأ ، أو نصبًا بإضمار فعل(٣)، وهو مذهب الفراء ، والأخفش ، والزجاج(٤) .

وفي إعراب (نزاعةً) أقوالٌ أخرى لم يذكرها الثعلبي ، ولا ابن المظفر ، وهى:

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم للطبراني ٢١/٩، والكشاف ٢١٠/٤، والدر المصون ١٠/٥٦/١، واللباب ٣٦٢/١٩، وغاية الأماني ٢٣١، وانظر: تفسير البيضاوي ٥/٥ ٢٤، وجامع البيان للإيجى ٢٤٧٣، وفتح القدير ٥/٠٩٠.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٢١٠/٤. [ وفي هذا نظرٌ عند السمين ، وابن عادل؛ لأن (لظي) ممنوعةً من الصرف اتفاقًا ]. انظر: الدر المصون ١٠/٦٥٤ ، واللباب ٣٦٢/١٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر الوجيز ٥/٣٦٧ ، والكشاف ٤/٠١٠ ، والإملاء ٢٦٩/٢ ، والنسفى .0 4 4/4

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن للفراء ٣-١٨٥، و للأخفش ٢٤٩/٢، وللزجاج ٢٢١، وانظر: تفسير الطبري ٢٦١/٢٣، وتفسير الطبراني ٢١/٩، وغرائب التفسير للكرماني ١٢٥٢/٢، وتفسير البغوى ٢٢٢/٨ ، ومفاتيح الغيب ٦٤٢/٣ ، والبحر المحيط ١٠/٤/١، واللباب ٣٦٢/١٩، والتسهيل لابن جزى ٢١١/١، ، وفتح القدير . 49 . /0



الأول: أن (نزاعةً) خبرُ (إنَّ)، و (لظى) بدلٌ من الهاء التي هي ضمير النار، وإختاره الخطيب الشربيني (١٠).

الثاني: أن الهاء في (إنها) ضميرُ القصَّة ، و(لظي) : مبتدأ، و(نزاعةٌ) : خبرُ المبتدأ ، والجملة في محل رفع خبر (إنَّ) مُفَسِّرةٌ لهذا الضمير ، وممَّن ذكرَ هذا الفراءُ، والأنباري(١) ، وأجازه الطاهر ابن عاشور(١).

الثالث: أنَّ (لظى) خبرُ (إنَّ)، والضميرُ في (إنَّها) يعودُ على النار المُشاهَدةِ، و(نزاعةٌ) خبرٌ ثانٍ لـ(إنَّ)، أي : (إنَّ النارَ لظى نزاعةٌ)، وأجازه الفخر الرازى(').

<sup>(</sup>۱) السراج المنير ٢٧٨/٤، وانظر: تفسير الطبري ٢٦١/٢٣، وإعراب القرآن للنحاس ٥/٠٠ ، والمحرر الوجيز ٥/٣٠ ، وغرائب التفسير للكرماني ٢٦٥٢/١، والإملاء ٢٦٩/٢، والبحر المحيط ٢١٤/١، واللباب ٣٦٢/١، وفتح القدير ٥/٠٠٠ .

<sup>[</sup>وقيل: (نزاعة) بدل من (لظي) التي هي خبر (إن) ، انظر: التسهيل ١١/٢٤].

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن للفراء ۲۱۰/۱، ۳۰۹/۱، والبيان للأنباري ۲۱۰/۱، والبيان للأنباري ۲۱۰/۱، وانظر: المحرر الوجيز ٥/٣٦، والكشاف ٢١٠/١، وتفسير البيضاوي ٥/٥٤٠، والتسهيل ۲۱۱/۱؛

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ١٦٣/١٩.

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب ٢٠/٠، وانظر: إعراب القرآن للنحاس ٢٠/٥، وياهر البرهان ٣٠/٥ مفاتيح الغيب ٢٦٩/٠، وانظر: إعراب القرآن للنحاس ٢٦٥٠، وياهر الطبري في تفسيره ٢٦٩/٢ أن تكون (لظي) خبر (إن)، و(نزاعة): مبتدأ .





# ٧ - وجه رفع ﴿ ﴿ فِي قوله تعالى :

# ﴿ ﴾ ﴾ [المدثر: ٢٩]

ذهب التعلبي إلى أن (لواحةً) مرفوعةً على النعت ؛ فيقول : « (لواحةً) رفعٌ على نعت (سفَرَ) في قوله : ﴿ مِنَ الشَّيَطَانِ الرَّحِيرِ ﴾ ﴾ [المدثر: ٢٧] »(١) .

وردَّ ابن المظفر الرازي ذلك؛ فقال : « بل هي رفعٌ بخبر ابتداع مضمر، أى: هي لواحةً ، ولا يصلحُ نعتًا لـ(سقرَ)؛ لأنَّ (سقرَ) معرفةً ، و(لواحةً) نكرةً»<sup>(۲)</sup> .

وكون (لواحةً) خبرًا لمبتدأ محذوف ، والتقدير : (هي لواحةً) هذا هو مذهبُ الجمهور؛ كالنحاس ، ومكيِّ ، والعكبريِّ ، واختاره النسفيُّ ، وأبو حيانَ ، والسمينُ ، وابنُ عادل، والشوكانيُ ، وصديق خان ، والألوسي ، وغيرهم<sup>(٣)</sup> .

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ١٠/٤٧.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٣١٠.

<sup>(</sup>٣) إعراب القرآن للنحاس ٩/٥، ومشكل مكى ٧٧٣/٢ ، والإملاء للعكبرى ٢٧٣/٢ = = وتفسير النسفى ٣/٥٦٥ ، والبحر المحيط ٣٣٢/١٠ ، والدر المصون ١٠/٥٠، واللباب ١٩/٥١، ، وفتح القدير ٥/٧٦، ، وفتح البيان لصديق خان ١٢/١٤ ، وروح المعانى ١٢٥/٢٩ ، وإنظر أيضًا : المكتفى للدانى ٢٢٥ ، والمقصد لتخليص ما في المرشد من الوقف والابتداء لزكريا الأنصاري ٨١٤ ، وهذا الإعراب يقوي معنى الاستئناف في قوله تعالى: ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ [المدثر: ٢٨] انظر: اللباب ١٩/٥١٥ ، وذهب الطاهر ابن عاشور إلى إعرابها خبرًا ثالثًا عن



ويجوز في (لواحةً) أن تكونَ نعتًا لـ(سقر) في قوله : ﴿ مِنَ الشَّيَطُانِ الرَّجِيرِ ﴾ ﴾ المدثر: ٢٧] ، وهو مذهبُ الطبريِّ ، واختاره الثعلبيُّ ، والبغوي ، والقرطبي (١)، وحسننَ الرفْعُ في (لواحةٌ)، وهي نكرةٌ ، و (سقر) معرفة؛ لِمَا فيها من معنى المدح(1).

والإعرابان – على هذا – جائزان، لكنَّ الأظهرَ هو ما ذهب إليه الجمهورُ، ورجَّحه ابن المظفر من أن (لواحةً) خبرٌ لمبتدأ محذوفِ.

(سقر) [التحرير والتنوير ٢٩/٢١].

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٤٣٣/٢٣ ، والكشف والبيان ١٠/٤٧ ، وتفسير البغوي ٢٧٠/٨ ، وتفسير القرطبي ٣٨٢/٢١ ، وانظر : فتح القدير ٣٢٧/٥ ، وفتح البيان . £ 1 7/1 £

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٢٣/٢٣٤.





#### ٨ - وجه التأنيث والإعراب في ﴿ الْخَفَّاتُى ﴾ من قوله تعالى

# 

يجوز في (بصيرة) أن تكون خبرًا عن (الإنسان)، أي: شاهد ، و (على نفسه) متعلق بقوله : (بصيرة) ، والمعنى : (بل الإنسان بصيرة على نفسه)(۱) .

وقد اختلف النحويون في وجه تأنيث (بصيرةً) على أقوال أجاز الثعلبي ا ثلاثة منها ، وهي:

القول الأول: أن المراد بالإنسان : الجوارح ، أي : (بل جوارحُهُ بصيرةً)، أي: شاهدةً ، كأنه قيل : (بل جوارحُ الإنسان على نفس الإنسان بصيرةً)، وعلى هذا تكون التاء فيها للتأنيث(٢) . وإختاره الطبراني ، والواحديُّ ، وابنُ الجوزي(٣)، وأجازه الفراءُ ، والبغوي(١) ، ورجحه الثعلبي ؛

<sup>(</sup>١) ويجوز أن تكون (بصيرة) مبتدأ ، و(على نفسه) خبرها ، والجملة خبر عن (الإنسان) ، ويجوز – ايضًا – أن يكون (على نفسه) هو الخبر، و(بصيرة) فاعلاً به، ورجح هذا السمين، وابن عادل؛ لأن الأصل في الإخبار الإفراد [انظر: الدر المصون ١ / ٢ ٧٥ ، واللباب ١٩ / ٥٥٥].

<sup>(</sup>٢) ويجوز أن يكون المعنى : (جوارح بصيرة) ، بناءً على أن (بصيرةً ) مبتدأً ، و (على نفسه) خبرها ، والجملة خبر عن (الإنسان). [انظر: غرائب التفسير ١٢٨١/٢، واللباب ١٩/٥٥٥، وفتح البيان ١٤/٠٤٤].

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم المنسوب للطبراني ١٢٢/٩ ، والوسيط ٢٩٢/٤ ، والوجيز



فقال : « يجوز أن يكون تأنيثه للإضافة إلى (النفس) ، كما تقول : (ذهبت بعض أصابعه) (Y).

ورد ذلك ابن المظفر؛ فقال: « ما أضاف إلى (النفس) ، ولا إلى غيرها ، و(النفس) ليس بمضاف إليها ، وإنما هو جر لدخول (على) عليه »(٣) .

وليس ثمةَ إضافةٌ إلى (النفسِ) ، كما ذكر الرازيُّ ، ولكنَّ الثعلبيَّ يقصدُ به أنَّ هذا مبنيٌّ على المعنى ، قال عكرمة ، ومقاتل ، والكلبي : « معناه : بل الإنسان على نفسه من نفسه رقباء يرقبونه ، ويشهدون عليه بعمله ، وهي سمعه ، وبصره ، وجوارحه »(؛) .

للواحدي ١/١٥٤/١ ، وتذكرة الأريب لأبن الجوزي ١٩٥١.

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن للفراء ۲۱۱/۳ ، وتفسير البغوي ۲۸۳/۸ ، وانظر: معاني القرآن للزجاج ۲۰۲۰ ، والمحرر الوجيز ۲۶۰۰ ، وزاد المسير ۳۹۲۳ ، ومفاتيح الغيب ۲۰۲/۳۰، وتفسير القرطبي ۲۱/۷۱۱–۱۱۸ ، وتفسير النسفي ۳/۲۷۰ ، والبحر المحيط ۲۰/۱۰.

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ١٠/٨٦.

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ٣١٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري في تفسيره ٤٩٣/٢٣ برقم (٢٠٦٠١) ، والسيوطي في الدر المنثور ٢٧/٦٤، وعزاه لابن جرير، وابن المنذر، عن ابن عباس – رضي الله عنهما ، وانظر: الجواهر الحسان لابن مخلوف الثعالبي ٥٢٢/٥ ، والتفسير المظهري ١٣٩/١٠.





، وابنُ ثناء الهندي(١) .

القول الثالث: أن تكون ( بصيرةً ) نعتًا لاسم مؤنث محذوف، والتقديرُ : (بل الإنسان على نفسِه عينٌ بصيرةٌ )، وأجازه الثعلبيُّ، والبيضاوي(٢)، قال الشاعر:

#### كأنْ على ذي العقل عيناً بصيرةً

#### بمقعده أو منظر هو ناظره"

القول الرابع: أن التأنيث في (بصيرة) للمبالغة ، كقوله : (راوية ، وعلاَّمةً) ، والمعنى : (بصيرٌ على نفسه) ، ويؤيد هذا المعنى : ما قاله أبو العالية ، وعطاء : « بل الإنسان على نفسه شاهدٌ »،وهي رواية العوفي، عن ابن عباس (١)، كما قال تعالى : ﴿ فَظِلَا يَبِّنُ الْطَنَاقَائِينَ كَطِنَّا الْمُنْكِرْ ﴾ [الإسراء: ١٤]، واختار هذا ابن المظفر الرازي(٥)، وهو أيضًا مذهب أبي عبيدة، وابن قتيبة، وأبي الليث السمرقندي، والسمعاني، وأجازه الطاهر

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٨٦/١٠ ، وتفسير البغوي ٢٨٣/٨ ، والتفسير المظهري .189/1.

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ١٠/٨٠، وتفسير البيضاوي ٥/٢٦٦، وانظر: تفسير البغوي ٢٨٣/٨، والتفسير المظهري ١٣٨/١٠.

<sup>(</sup>٣) البيت من الطويل ، بلا نسبة في الكشف والبيان ٨٦/١٠ ، وتفسير القرطبي ١١٧/٢١ ، والبحر المحيط ٢٠/١٠ ، واللباب لابن عادل ١٩/٥٥٥ ، وفتح القدير ٥/٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير البغوى ٢٨٣/٨ ، والجواهر الحسان ٥٢٢٥.

<sup>(</sup>٥) مباحث التفسير ٣١٠.





ابن عاشور(۱).

وفي تأنيث (بصيرة) قولان آخران لم يذكرهما التعلبي، ولا ابن المظفر، وهما:

الْأُول: أن التأنيث على المعنى ، حيث جعلَه هو البصيرة ، على أنه صفة لموصوف محذوف ، أي : (هو حُجَّة بصيرة على نفسه) ، كما يقال: (فلانٌ جودٌ وكرمٌ) (٢).

قال الأخفش «هو كقولك: (أنت حجّة على نفسك، أو فلانٌ عِبْرة، وحجّة »(٣)، وذلك أنه يُعْلَمُ بالضرورة متى رجع إلى عقله أن طاعة خالقه

<sup>(</sup>۱) مجاز القرآن ۲/۷۷۲، ويحر العلوم للسمرقندي ۲۲° ، وتفسير السمعاني ٢/٥٠١ ، والتحرير والتنوير ۲۹٪ ۳۶٪ ، وانظر: تفسير الطبري ۲۳٪ ۲۹٪ وغرائب التفسير ۲٪ ۱۲۸۱ ، وزاد المسير ۲٪ ۳۰٪ ۳۰٪ و مفاتيح الغيب ۲٪ ۲٪ ۷٪ ، والإملاء ۲٪ ۲٪ ، وتفسير العز ۳٪ ۳۰٪ ، وغرائب القرآن للنيسابوري ۲٪ ۰٪ ، واتفسير أبي السعود ۲٪ ۲٪ ، وفتح البيان ۱٪ ۰٪ ، والتفسير المظهري ۱٪ ۱٪ ۱٪ ، والتفسير المظهري ۱٪ ۱٪ ،

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري ٤٩٣/٢٣ ، وتفسير القرطبي ٢١/٢١ ، وتفسير النسفي ٥٧٢/٣ ، وفتح البيان ٤٣٩/١٤.

<sup>(</sup>٣) انظر : معاني القرآن للأخفش ٧/٧٥٥ ، وذهب الزمخشري، والبيضاوي، وأبو السعود، والطاهر ابن عاشور إلى أن البصيرة مجاز في كونها بينة ، كما وُصِفَت الآياتُ بالإبصار في قوله تعالى : ﴿ الْغَاشِيَةُ الْفَجْرُ الْبُعْلِيَ الْبُهُوَ مِنْ ﴾ [النمل: ١٣] ، [انظر: الكشاف ١٦٦١، وتفسير البيضاوي ٥/٢٦٢، وتفسير أبي السعود ١٣٠٦، والتحرير ٢٦٢٨، ] .

ويرى السمين أن هذا إذا لم تَجْعَل الحُجَّةَ عبارةً عن الإنسان ، أو تَجْعلْ دخولَ التاءِ للمبالغة [اللباب ١٩-٥٥].





واجبةً، وعصيانَه منكرٌ؛ فهو حُجَّةٌ على نفسه بعقله السليم(١).

الثاني: أن المعنى : (ملائكة بصيرة) ، وهم الكاتبون ، والتاء في (بصيرة) للتأنيث، وإختار هذا القولَ أبو حيانَ على أن تكون (بصيرةً) فاعلاً بالجارِّ والمجرور (على نفسه)، بدليل أنه قد اعْتُدَّ بوقوع هذا الجارِّ والمجرور خبرًا عن (الإنسان) (٢) .

والظاهر عندي بعد عرض هذه الأقوال: أن المرادَ بالإنسان في الآية الكريمة: (الجوارخ)، وأن التاء فيها للتأنيث، وليست للمبالغة ، وهو ما رجَّحه الثعلبيُّ في تفسيره .

(١) انظر غرائب القرآن ٢/٦.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٣٤٧/١٠ ، وانظر: اللباب ١٩/٥٥٥ ، وفتح القدير ٥٣٨/٥ ، وفتح البيان ١٤/١٤.

وقيل : إن (بصيرة) - هنا - مصدر ، والتقدير : (ذو بصيرة) ، أي : (ذو حجة) ، ولا يصح ذلك عند العكبري إلا على التبين .

<sup>[</sup>الإملاء ٢٧٤/٢ ، وإنظر : غرائب التفسير للكرماني ٢٨١/٢] .





# ٩ - وجه رفع الفعل ( الشِّعَالَة ) في قوله تعالى :

# وَلَهُونَهُ النَّهُ الْمُنْفَانِ الْمُؤْفِيَالِنَ الشُّيِّعُ الْهُ السُّبُعُ الْمُ السُّبُعُ الْمُ السُّبُعُ الْمُ السُّبُعُ اللَّهُ المُسلات: ٣٦]

ذهب الثعلبيُّ إلى أن الفعلَ المضارعَ مرفوعٌ « عطفًا على قوله : (يؤذنُ)»(۱) ، واعترض ابن المظفر الرازي على هذا؛ فقال : « جوابُ النفي بالفاء لا يكون عطفًا على النفي، بل يكون نصبًا، ويُشْبهُ أنه إنما رُفِعَ ههنا ؛ لموافقة رؤوس الآيات »(۱) .

وهذان المذهبان مذكوران في كتب أهل العلم، ولكنَّ بينهما فرقًا في الدلالة، والمعنى سنوضحه فيما يأتى:

المذهب الأول: أنَّ الفعلَ المضارعَ (يعتذرون) مرفوعٌ عطفًا على قوله: (يُؤذنُ)، من غير أنْ يُجعلَ الاعتذارُ مسببًا عن الإذن؛ فهو داخلٌ في حيرِ النفي؛ إذ هو نفيٌ كالذي قبله، والتقدير: (فلا يعتذرون)، والدليل على أنه داخلٌ مع الفعل الأول في النفي: قولُه تعالى: ﴿ النَّهُمُ فَنْ مَنْكَبَى ظُلْنُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَلَى النفي وقولُه تعالى: ﴿ النَّهُمُ فَلَى النوم؛ الأَنْبَكُ فِي النفي عنهم في ذلك اليوم؛ الأنبَكُ فِي النفي أن يكون منفيًا معطوفًا على قوله: (ولا يؤذن فالاعتذارُ نطقٌ؛ فينبغي أن يكون منفيًا معطوفًا على قوله: (ولا يؤذن لهم) (٣). والمعنى: (لا إذْنَ فلا اعتذارَ)، ولو كان لهم عُذْرٌ لم يُمنغوا من الاعتذار، قال الجُنيد: وأيُ عُذْر لمَنْ كَفَرَ بآياتِ ربّه، وأعْرَضَ عن من الاعتذار، قال الجُنيد: وأيُ عُذْر لمَنْ كَفَرَ بآياتِ ربّه، وأعْرَضَ عن

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ١١/١٠.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٣١٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: معانى القرآن للأخفش ٦٦/١ ، والبرهان للزركشي ١٤٨/٤ - ١٤٩.





مُنْعمه؟! (١)

وهذا هو مذهب الجمهور ، ومنهم الطبراني ، والثعلبي ، والشريف المرتضى، والبغوى ، والزمخشرى ، والفخر الرازى ، والبيضاوى ، واختاره النسفى ، وابن هشام ، والكوراني ، والخطيب الشربيني ، والطاهر ابن عاشور (۲).

المذهب الثاني: أنَّ الفعلَ المضارعَ مرفوعٌ - هنا - لموافقة رؤوس الآيات؛ وذلك لأنَّ جوابَ النفي بالفاعِ لا يكونُ عطفًا على النفي ، وإنما يكون نصبًا. واختار هذا الكسائي ، والفراء ، وابن المظفر الرازي(٣) .

وأجاز الطبريُّ، وابنُ عطيةً الوجهين، يقولُ في المحرر: « لم يُنْصَبُ في جواب النفي؛ لتشابُهِ رؤوس الآياتِ ، والوجهان جائزان »(<sup>؛)</sup> .

والذي يدلّ عليه كلام ابن عطيّة ، وابن المظفر أنَّ المرفوع،

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير القرآن للطبراني ١٧٨/٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم للطبراني ١٣٧/٩، والكشف والبيان ١١١/١، وأمالي المرتضى ٢/١١ء-٤٤، وتفسير البغوى ٣٠٧/٨ ، والكشاف ٢٨١/٤، ومفاتيح الغيب ٣٠/٧٨، وتفسير البيضاوي ٥/٧٧، وتفسير النسفي ٣/٨٥، والمغنى لابن هشام ٥/٩٩٠-٥٠٠، وغاية الأماني للكوراني ٣١٠، والسراج المنير للشربيني ٤/٣٣٩، والتحرير والتنوير ٢٩/٤٤، وانظر: زاد المسير ٤/٣٨٦، والإملاء ٢/٩٧٢، وتفسير القرطبي ٢١/١٥-٥١٥، والبحر المحيط ١٠/٩٧١، واللباب ٢٠/٢٠، وفتح القدير ٥/٠٦٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: إعراب القرآن للنحاس ٣/٤/٣ ، ومباحث التفسير ٣١٢ ، وفتح القدير ٥/٠٣٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبرى ٢٣٠/٢٦ ، والمحرر الوجيز ٥/٢٠ ، وانظر: البحر المحيط ٣٧٩/١٠ واللباب ٢٠/٢٨.



والمنصوبَ بمعنَى واحدٍ ؛ وردَّ ذلك أبو حيانَ، والسمينُ الحلبيُ؛ إذ المرفوعُ له معنَى غيرُ المنصوبِ(۱) . والفرق بينهما هو: أن الرفع فيه معناه: أنهم لم يُؤذنْ لهم في الاعتذار، وهم – أيضًا – لم يعتذروا ؛ لأجل عدم الغذر نفسِه . وأما معنى النصبِ: (فيعتذروا) فيدلُّ على أنَّ عدم اعتذارهم ؛ لعدم الإذن لهم ؛ فأوهم ذلك أنَّ لهم عُذْرًا ، لكنْ لم يُؤذنْ لهم (۱)، وهو معنَى غيرُ مراد .

وأجاز العكبريُّ، والزركشيُّ أن يكونَ قولُه: (فيعتذرون) مستأنفًا، على حذف المبتدأ، أي: (فهم يعتذرون)؛ فيكون المعنى: (لا ينطقون نطقًا ينفعهم)؛ لأنهم وإن نطقوا فمنطقُهم كَلَا نُطْق ؛ لأنه لم يقع الموقع الذي أرادوه ؛ فهو كقولهم: (تكلمتَ ، ولم تتكلم)، وعلى هذا: فالمرادُ: (لا بنطقون في بعض المواقف، وينطقون في بعضها)؛ ولذا فليس بجواب النفى؛ لأنه لو كان كذلك لحُذفت النونُ (").

#### وبعد عرض هذين المذهبين نودٌ أن نشير إلى عدة أمور، هي :

**أُولاً**: أن مذهب التعلبي – هنا – هو مذهب الجمهور، وهو أن قولَه: (فيعتذرون) مرفوعٌ عطفًا على الفعل (يؤذنُ) قبله.

ثانياً: لم يأت قوله: (فيعتذرون) منصوبًا على جواب النفي؛ إذ ليس المقصودُ نفى الإذن ، وأن يترتّبَ نفْى اعتذارهم على نفْى الإذن لهم ؛ إذ لا

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢٠٩/١، والدر المصون ٢٠٤، ، واللباب ٢٠/٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفاتيح الغيب ٧٧٨/٣٠، وتفسير البيضاوي ٥/٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) الإملاء للعكبري ٢/٩٧٢ ، والبرهان ٤/٩٤١ ، وانظر : الكشاف ٤/١٨٦ ، وزاد المسير ٤/٦٨٦ ، وأوضح المسالك ٤/٥٨١ ، واللباب ٢/٢٠.

### مجلة قطاع كليات اللغة العربية والشعب المناظرة لها العدد (١) ٥٠٧



فائدةً من ذلك .

ثالثا : ليس نصبُ الفعل (يعتذرون) مساويًا للرفع فيه، بل إنه لا يجوز؛ لأن مناطَ النصب في جواب النفي هو قصد المتكلم أن يَجْعلَ الفعلَ جوابًا للنفي ، وليس مجرد وجود فعلٍ مضارع بعد فعلِ نفي(١) .

رابعاً: لا حاجة إلى ما ذهب إليه الطبري ، وابن عطية ، وابن المظفر الرازي، وغيرهم من أن الفعل - هنا - يُرْفِعُ لأجلِ تشابُهِ رؤوسِ الآياتِ .

وبهذا يتبين لنا بجلاء ضغف اعتراض ابن المظفر على الثعلبي، وعدم صحته ، كما ذكرنا .

<sup>(</sup>١) انظر: التحرير والتنوير ٢٩/٠٤، وكلامه فيه نفيس جدًا.



#### تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي







#### المبحث الثاني

# تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي في حروف المعانى

١ - معنى (الواق) في قوله تعالى : ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ [البقرة: ٢٦٦] ، ووجه عطف الماضي على المضارع فيه .

قوله تعالى : ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ فيه عطف بالماضي على المضارع قبله في أول الآية، وهو (أن تكون) ، قال الثعلبي في ذلك : « إنما قال: أصابه ، فردَّ الماضى على المستقبل ؛ لأن العرب تلفظ ب(وددتُ) مرة مع (لو)، وهي للماضى، فتقول: (وددْتُ لو ذهبتَ عنا) ، ومرة مع (أنْ) ، وهي للمستقبل ؛ فتقول : (وددت أن تذهب عنا)، و(لو) ، و(أنْ) مضارعان في معنى الجزاء ، ألا ترى أنَّ العربَ إنما جَمَعَتْ بين (لو) ، و(أنْ) ، قال الله تعالى : يُجمع بين (ما) ، و(أن)، وهما جحد ... فلما جاز ذلك صلح أن يقال : (فَعَل) بتأويل (يفعل) ، و (يفعل) بتأويل (فَعَل)(١) ، أي : أن عطف الماضى على المضارع؛ لوضعه موضعه ، والتقدير فيه : (ويصيبه) .

وقد اعترض عليه ابن المظفر الرازي؛ فقال : « هذا غلطٌ ظاهرٌ ، ولكل جوادٍ هفوةٌ ؛ لأنَّ ما ذُكِرَ من الجمع بين (لو) ، و(أنْ) ، واحتجَّ بقوله تعالى : وصدقالله العظيم بِنَ عَيْرُ صحيحٍ ؛ لأنه ليس

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٢/٥٦٥.



يُجمع بين (لو) ، و(أنْ) ، وإنما هو جمعٌ بين (لو)، و(أنَّ) المشددة ، وما قرأ بالتخفيف أحدٌ قط ، وقولُه : (لو) ، و(أنْ) مضارعان في معنى الجزاء ، ليس كذلك ؛ لأنَّ (أنْ) ليس من الجزاء في شيءٌ  $^{(1)}$  .

وهذا الذي ردَّه على الثعلبي هو قول الفراء(٢) أيضًا؛ إذْ يجيزُ ذلك في (يودُ)؛ لأنها تتلقى بـ(أنَّ) ، أو بـ(لو)؛ ولذا جاز تقدير أحدهما مكان الآخر؛ لاتفاق المعنى (٦) ، أو التقدير: (ويصيبه الكبر)؛ فهو كقوله تعالى : ﴿ بِنَ إِللَّهُ الرَّجُزِ الرَّحِيرِ بِنِّنَ الرَّحِيرِ اللَّهِ الرَّحِيرِ ﴾ [هود: ٩٨] ، أي : (فيُوردُهُم)<sup>(؛)</sup> .

#### وابن المظفر الرازي يعترض على الثعلبي من وجهين:

**أُولِهُمَا**: أنَّه جمَعَ بين (لو) ، و(أنَّ) المشددة ، محتجًّا بقوله تعالى : صحيح ؛ إذ لم يُجمعُ بينهما في الآية السابقة(٥) ، وهو اعتراضٌ صحيحٌ ؛ وكأنَّه في رأيي سهوٌ من الثعلبيِّ .

ثانيهما: أنَّ (لو)، و(أنْ) مضارعان في معنى الجزاء، وهذا ليس من

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن له ١٧٥/١.

<sup>(</sup>٣) البسيط ٤٢٠/٤ ، والبحر المحيط ٢٧٧٢.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون ٩٦/٢٥٥.

<sup>(</sup>٥) مباحث التفسير ١٠٢.





الجزاء في شيء(١).

وأرى أن هذا الاعتراض صحيح أيضاً ؛ لأن مراد الثعلبي أنَّ (لو) ، و(أنْ) مضارعتان في المعنى ؛ فتجاب كلُّ واحدةٍ منهما بجواب الأخرى ، ولعلُّه يقصد (إنْ) لا (أنْ)، وهذا ما وضحه الواحدى بقوله: « ففي قوله تعالى : ﴿ ﴿ ﴾ البقرة: ٢٢١] ، معناه : (إنْ أعجبتكم) ، ومثله قوله تعالى : ﴿ بِسْ اللَّهُ الرَّهُ الرَّالِي الرَّالِي الرَّالِي الرَّهُ الرَّالِي الرّائِمُ الرّائِلِي الرّائِلِي الرّائِلِي الرّائِلْمُ الرّائِلْلِي الرّائِلْمُ الرّائِلِي الرّائِلْمُ الرّائِلْمُ الرّائِلْمُ الرّائِلْمُ الرّائِل ٥١] ، فأجيبت (إن) بإجابة (لو) »(١).

وذهب ابن المظفر الرازي إلى أنه عَطَفَ الماضيَ على المضارع ؛ « لأن إصابة الكِبر ليس بمودودٍ ، والجنَّةُ من النخيل والأعناب مودودٌ ؛ فلما خالفًا في المعنى خالفًا في الصيغة ، والواو في قوله : (وأصابه) للحال، وتقديره : (أبوَدُ أن تكون له كذا وقد أصابه الكِبَرُ) »(٣) .

#### وفي وجه العطف – هنا – ثلاثةُ أوجه :

أحدهما: ما ذُهَبَ إليه الفراء ، وتابَعَه الثعلبي من أنه وضَعَ الماضي موضع المضارع ، والتقدير : (ويصيبُه الكبرُ) ، وهذا جائزٌ كثيرًا في الفعل (يوَدُّ)(<sup>؛)</sup>.

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) التفسير البسيط ٤٢٠/٤ - ٢١.

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن للفراء ١٧٥/١، والكشف والبيان ٢٥٥/٢، والبسبط ٤٠٠/٤، والدر المصون ٢/٥٩٦.



الثانى: أن الواو للحال ، و (قد) مقدرة ، أي : (وقد أصابه) ، وصاحب الحال (أحَدُكُمْ) ، والعامل فيها (يوَدُّ) ، ونظير ذلك قولُه تعالى : ﴿ اللَّاكِيُّ الْجُلُونِ الْجَنْيَ ﴾ [البقرة: ٢٨] أي : (وقد كنتم) ، وهو مذهب النحاس ، و ابن المظفر الرازى ، وأبى حيان ، والسمين الحلبي(١) .

الثالث: أنه حُملَ في العطف على المعنى على تأويل المضارع بالماضى ؛ ليصحَّ عطفُ الماضى عليه ؛ إذ المعنى فيه : (أيوَدُ أحدُكم أنْ لو كانت فأصابه الكِبرُ) ؛ فهو عكس الوجه الأول؛ فإنَّ فيه تأويلَ الماضى بالمضارع(1) ، وأجازه أبو جعفر النحاس(1) ، وهو الظاهر من مذهب الزمخشري(؛) ، وضعفه العكبري ؛ لأنه يؤدي إلى تغيير اللفظ مع صحة المعنى(٥) ، وردَّه أبو حيان، والسمينُ؛ لأنَّ هذا الوجه ليس بشيء ؛ إذ يمتنع من حيث المعنى أن تكون معطوفًا على (كانت) التي قبلها (لو) ؟ لأنه متعلَّق الوُدِّ ، وأما (أصابه الكبر) فلا يمكن أن يكون متعلَّق الودِّ ؛ لأن إصابة الكبر لا يوَدُه أحدٌ ، ولا يتمنَّاه (١) .

<sup>(</sup>١) إعراب القرآن للنحاس ٣٣٦/١، ومباحث التفسير ١٠١، والبحر المحيط ٢٧٢٧، والدر المصون ٢/٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون ٢/٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) إعراب النحاس ٢/٦٣٣

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٣٠٩/١ ، وروح المعانى ٣٦/٢.

<sup>(</sup>٥) الإملاء ١/١١.

<sup>(</sup>٦) البحر المحيط ٣٢٧/٢ ، والدر المصون ٧/٢٥.





#### ٢ – حذف الاستفهام في قوله تعالى :

# ﴿ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ﴾ [الأنعام: ٢٦]

في هذه الآيةِ الكريمةِ عدةُ أقوال للنحويين والمفسرين، ذكرَ الثعلبيُّ ا منها أربعة مذاهب ، ردَّها ابنُ المظفر الرازيِّ كلُّها ، معللاً ذلك بأن « كل ا هذه الوجوه للضعف من علل النحويين»(') ، وسنذكرها فيما يأتى :

1- المذهب الأول: أن إبراهيم - عليه السلام - قال ذلك على وجه الاحتجاج عليهم استدراجًا ؛ لقيام الحُجَّة؛ ليعيب آلهتَهم ، ويُريَهم بُغْضَها عند أفولها، وليعرِّفُهم خطأهم وجهلَهم(٢)؛ فذكرَ كلامًا يُوهمُ كونَه مساعدًا لهم على مذهبهم بربوبية الكواكب ، مع أنَّ قلبَه كان مطمئنًا بالإيمان ، ومقصودُه من ذلك أنْ يتمكنَ من ذكْر الدليل على إبطاله وفساده .

وهذا هو مذهبُ الفراءِ ، وابن قتيبةً ، والنحاس ، والواحديّ ، وابن عطيةً ، والزمخشريّ ، والنيسابوريّ ، وابن الجوزيّ ، والعزّ ابن عبد السلام ، وتابعهم النسفيُّ، وأبو حيانَ ، والإيجيُّ ، والخطيبُ الشربينيُّ ، وأبو السعود ، والطاهر ابن عاشور (٣)، وأجازه الزجاج ، والثعلبي ، وغيرهما (١) .

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البغوى ١٦١/٣، وزاد المسير ٢/٨٤، ومفايتح الغيب ١/١٣ ، وتفسير القرطبي ٨/٠٤٤ ، وتفسير البيضاوي ١٦٩/٢ ، وغرائب القرآن للنيسابوري ١٠٧/٣ ، وتفسير الخطيب ٣٤٣/١.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للفراء ٢٤١/١ ، وتأويل مشكل القرآن ٣٣٥ –٣٣٨ ، ومعانى القرآن للنحاس ٢٤٦/٨ ، والوجيز للواحدي ٣٦٢/١ ، والبسيط ٢٤٦/٨ ،



ويصفُه ابنُ هشامِ بأنّه قولُ المحققين (١)، وذلك لأنه قولُ من يُنصفُ خَصْمَه مع علمه أنه مُبْطلٌ ؛ فيحكي قولَه كما هو غيرَ متعصب لمذهبه ؛ لأنه أدْعَى إلى الحق ، وأنْجَى من الشّغَب ، ثم يكُرُ عليه بعد حكايته ؛ فيبطله بالحجة (١) ، فيكون هذا استدراجًا لإظهار الحجة وتوسلاً إليها ، كما توسلً إلى كسر الإصنام بقوله : ﴿ الفَاتِخَيَّا البَّعَاقُ ٱلنَّانِيِّا الْمُنَاقِ النَّنَيِّا الْمُنَاقِ النَّنَيِّا الْمُنَاقِ النَّنَيِّا الْمُنَاقِ النَّنَيِّا الْمُنَاقِ النَّنَيِّا الْمُنَاقِ النَّنَيِّا اللَّهُ اللَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَ النَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ اللَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ اللَّنَاقِ النَّنَاقِ اللَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّاقِ النَّاقِ اللَّهُ اللَّنَاقِ النَّاقِ النَّنَاقِ النَّنَاقِ النَّاقِ النَّلُ اللَّهُ الْمُعَاقِ النَّاقِ النَّاقِ النَّاقِ النَّيَ اللَّهُ اللَّلُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ

وردَّه ابنُ المظفر: « لأن هذا لا يُشْبِهُ الاستدراج ؛ لأن هذا كلَّه كان في ليلةٍ واحدةٍ ، أو في ساعةٍ من الليل في زمانِ غفلةِ الناسِ، ونومِهم، وزمان الخلوة، ويحيثُ لا يسمعُه إلا قليلٌ منهم ، والاستدراجُ إنما يكون إذا

والوسيط ٢/٠٢٠ ، والمحرر الوجيز ٣١٣/٢ ، والكشاف ٢٩٠/٢ وإيجاز البيان للنيسابوري ٢٩٠/١ ، وتذكرة الأريب لابن الجوزي ٩٨ ، وتفسير العز ١/٤٤٤ ، وتفسير النسفي ١٦٢/١ ، والبحر المحيط ٤/٥٦٥، وجامع البيان للإيجي ١/٠٥٥ ، وتفسير الخطيب ٣٤٣/١ ، وتفسير أبي السعود ٣١٥٣/١ ، والتحرير والتنوير ١٥٦٩/٧.

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن للزجاج ۲۲۲/۲ – ۲۲۷، والكشف والبيان ۱۲٤/۱، وانظر: تفسير مكي ۲۰۸٤/۳ ، وتفسير السمعاني ۱۱۹/۱ ، وتفسير الجلالين ۱۷٤/۱ ، والتفسير المظهري ۲۰۸/۳ ، وأضواء البيان ۲۸۲/۱.

<sup>(</sup>٢) المغني ١/٩٧.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٤/٥٦٥ ، والتسهيل لابن جزي ٢٦٧/١ ، وجامع البيان للإيجي ٥٦٠/١ . وحامع البيان للإيجي ١٠٥٠/١

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير النسفي ١٦/١٥.





دام على ذلك مدة ، واشتُهِرَ منه ذلك ، وكثرَ سماعُهم منه  $\mathbf{w}^{(1)}$  .

وأرى أنَّ هذا لا يلزم ؛ إذ يُحْتملُ أنْ يكونَ حِجَاجُه ، وجدالُه مع كُبَرائهم وقادتهم وأصحاب الرأي فيهم ، ووراء هؤلاء خلق كثيرون يأتمرون بأمرهم؛ فليس شرطًا أنْ يكونَ قومُه كلُّهم موجودين، كما أنَّه لا يُشترط في الاستدراج - أيضًا - طولُ الوقتِ ، ولا أعلمُ أنَّ أحدًا يشترط فيه ذلك.

 ٢- المذهب الثاني: أنَّ المراد منه الاستفهام على سبيل الإنكار والتوبيخ ، أي : أنَّه قال ذلك مستفهمًا، إلا أنَّه حُذِفَ حرف الاستفهام استغناءً عنه ؛ لدلالة الكلام عليه ، والتقدير : (أهَذَا ربِّي؟) ، أي : ليس هذا ربى ؛ وذلك لأنَّ العربَ تكتفى عن حرف الاستفهام بنغمة الصوت(٢) ؛ فيجوز حذف همزة الاستفهام في الكلام إذا دلّ عليها دليلُ ، مع وجود (أمْ)، أو بدونها ، ومنه قولُه تعالى : ﴿ لِلَّذِينَ الْمِنْكَفِلُ الْمُنَافِينَ الْمُنْفِذِ الْقِيَامَيْنَ ﴾ [الأنبياء: ٣٤] ، أي : (أَفَهُمُ الخالدون؟) ، والاستفهام فيه على وجه التوبيخ والإنكار؛ فَحُذِفَت الهمزةُ ؛ لدلالةِ الكلامِ عليها ، وقال تعالى : ﴿ بِيِّنِ إِنَّا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ الشَّعَاء: ٢٢] ، أي (أَتَلَكُ؟)<sup>(٣)</sup> .

ومن وروده في أشعار العرب قول الشاعر:

رِفَوْني وقالوا يا خُويلدُ لم تُرَعْ فقات، و أنكرتُ الوجوهَ : هُمُ هُمُ انظر: ديوان الهذليين ١٤٤/٢، وتفسير الطبرى ٩/٥٦٦، وتفسير الماوردي ١٣٧/٢، وتفسير السمعاني ١١٩/٢، والمحرر الوجيز ٢/٢١٦، وتفسير القرطبي ٨/٠٤٤.

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير النسفى ١٦/٢ ٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الدر المصون ٥/١٣.





وممَّن ذهَبَ إلى ذلك : قُطْرِبٌ ، وأبو الليثِ السمرقنديُ ، والعكبريُ ، والزركِشيُ ، ونظامُ الدين النيسابوريُ (١) .

وضعَفه الزجَّاجُ ، وابنُ الأنباريِّ بأنَّه شاذ ؛ لأن حرف الاستفهام لا يُحْذفُ؛ إِذْ كان فارقًا بين الخبر، والاستفهام (١) ، كما أنَّه ليس في كلام العرب (هذا) بمعنى الاستفهام (١)؛ وذلك لأنَّه لا يجوز حذفه إلا إنْ دلَّ دليلٌ لفظيٌّ عليه، كوجود (أم) (٤).

#### ورده ابن الظفر من وجوه ، هي :

الثول : أنَّ قومَ نمروذَ ما كانوا يعبدون النجومَ ، وإنما كانوا يعبدون

#### وكقول الشاعر:

لعمرك ما أدري و إنْ كنتُ داريًا بسبع رمَيْنَ الجمْرَ أم بتُمانِ انظر: باهر البرهان ٤٤٠/١ ، وتفسير القرطبي ٤٤٠/٨ ، والبحر المحيط ٤/٤٠٥ ، والدر المصون ١٣٣/٠ ، واللباب ٢٣٩/٨ ، وفتح القدير ١٣٣/٢.

- (۱) انظر: معاني القرآن للنحاس ۲۰۰۶ ، وبحر العلوم ۲۲۲۱ ، وتفسير مكي ٣/٣٠ ، وتفسير السمعاني ۲۱۹/۱ ، والإملاء ۲۹۱۱ ، والبرهان ۲۱۳/۳ ، وتفسير وغرائب القرآن ۲۰۸۱، وانظر أيضًا : تفسير الطبري ۱۳۹۹ ، وتفسير الماوردي ۲/۳۱، وغرائب التفسير ۳/۲۰، وتفسير البغوي ۳/۲۲، وباهر البرهان ۲/۳۷۱، والبحر المحيط ٤/٤٢، والجواهر الحسان ۲/۸۵ ، والتفسير المظهري ۳/۳۷٪.
- (٢) معاني القرآن للزجاج ٢٦٦٦٢ ، وزاد المسير ٢/٨٤ ، ودقائق التفسير لابن تيمية ٢٦٦/١ ، والبحر المحيط ٤/٥٦٥ ، والدر المصون ١٣/٥ ، واللباب ٢٣٩/٨.
  - (٣) تفسير السمعاني ١١٩/٢.
- (٤) انظر: معاني القرآن للنحاس ٢٠٥٠، وتفسير مكي ٢٠٨٣/٣ ، والدر المصون ١٣/٥.





نمروذَ والأصنامَ ؛ بدليل سياق القصة ، وبدليلِ كسر الأصنام .

الثاني: أن إدراجَ ألفِ الاستفهامِ فيه خلافُ الأصل .

الثالث : أن هذا لو كان استفهامًا منه ، لما كان تبرِّيه موقوفًا على الأَفُولِ ، بل يتبرأ في الحالِ ، وإنه ما تبرَّأ إلا بعد الأفولِ ، والأَفُولُ الغَيْبةُ ، ولا نقْصَ في الغيبة؛ فلا حُجَّةً فيها ؛ لأنَّ استفهام الإنكار يكون نفيًا ، فيكونُ نافيًا في الحال ، والله - تعالى - أخبر أنه إنما نفَى بعد الأفول(١) .

٣- المذهب الثالث: أنَّ المراد منه الاحتجاج على قومه ، لا على معنى الشك ، أي : (هذا ربي على زعمكم، واعتقادكم، وفيما تظنون)؛ فيكونُ كقولِه تعالى: ﴿ وَكَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَالنَّحَلِّ عَالَى اللَّهُ النَّحَلِّ ٢٠] ، وكقوله تعالى : ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ شَكَلُو القَاتِحَةِ ﴾ [الدخان: ٤٩] ، أي : عند نفسك ، وكما أخبر عن موسى - عليه السلام- أنه قال: ﴿ الْقِنْ لِلنَّقَالَةُ الْلَّكَالِكُ فَيْ الْجُنَّالِكُ الْلِّكَالِكُ المُنْتُثُنِ ﴾ [طه: ٩٧] ، أي : (إلهك بزعمك)(١) .

ذكر هذا الزجاج ، وأبو بكر بنُ الأنباريِّ ، والشعلبيُّ ، وغيرُهم(") ، وردَّه ابن المظفر أيضًا ؛ فقال : « هذا أيضًا بعيد ؛ لأنه لا احتجاج في ذلك؛ لِمَا ذكرنا أن الأفولَ هو الغيبة ، ولا نقصَ في الغيبة ؛ فلا حُجَّة فيها ،

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٢٣ – ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البغوى ١٦١/٣ - ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للزجاج ٢٦٦/٢ -٢٦٧ ، والكشف والبيان ٤/٤/١ ، وتفسير مكى ٢٠٨٤/٢، وتفسير الماوردي ١٣٦/٢، والبسيط ٢٤٦/٨ ، ومفاتيح الغيب ١/٣٤ ، وتفسير القرطبي ٨/٠٤٤.



ولو قاله بطريق الاحتجاج على زعمهم لقال: (هذا ربُّكم) ، وما قال: (ربى) ، ولأنه لو قاله على زعمهم لكان هذا الكلامُ متصلاً بكلامِ آخرَ ، كما حُكِيَ عن موسى حيثُ قال للسامريِّ : ﴿ الْفَكَلِّمْ الْلِحَلِّا كُلِّ الْلِحَلِّا ۗ الْكَالِّا فَيْ الْلِيَا الْمِنْ اللِّكُونَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللّه احتجاج»(۱) .

أنَّه جملةٌ مستأنفةٌ وقعَتْ جوابًا لسؤال مقدر، أي : ماذا قال إبراهيم - عليه السلام - عند رؤية الكواكب؟ قال: (يقولون: هذا ربي).

ويبني هذا المذهب على أن إضمار القول كثير ، نحو : ﴿ بِنَــــــــ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحْدِ بِنِ مِنْ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحْدِ الرَّحْدِ الرَّحْدِ الرَّحْدِ الرّ أى : (يقولون : ربنا) ، ومثله هذه الآية ؛ إذ التقدير : أن إبراهيم - عليه السلام - قال لقومه : (يقولون : هذا ربي) ، أي : (هذا هو الذي يديرني ويربيني).

واختار هذا الزجاج ، وأجازه الثعلبي ، والواحدي ، وغيرهما(٢) . وضعف ابن المظفر هذا ؛ لأنه « بعيد ؛ لأن الإضمار في المواضع

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للزجاج ٢٢٧/٢ ، والكشف والبيان ، والبسيط ٢٤٦/٨ ، والوسيط ٢/ ٢٩٠، وتفسير السمعاني ١١٩/٢ ، وغرائب التفسير ١٠٧/٣ ، وتفسير البغوى ١٦٢/٣ ، ومفاتيح الغيب ١/١٣ ، والبحر المحيط ١٦٥/٥ ، وفتح القدير ٢/٤٣٢ ، وفتح البيان ٤/٧٧٨.





الثلاثة خلاف الأصل ، ولأنه لو كان كذا لقال : (يقولون : هذا ربنا) ، ولبدا في الحال ، وما انتظر الأفول»(١) .

هذه هي المذاهبُ الأربعةُ التي ذكرَهَا التعلبيُّ ، وقدْ كرَّ عليها ابنُ المظفر الرازيُّ؛ فنقَضَها جميعًا .

٥- المذهب الخامس: أنَّ الكلامَ على ظاهره، وأنَّه قال هذا في حال طفولتِه ، وقبل قيام الحُجَّةِ عليه ، على ما سبق إلى وهمه قبل أن يتنبت ا عنده دليلٌ، وتلك حالٌ لا يكونُ فيه كفرٌ، ولا إيمانٌ (١) ، وذلك لأنَّ المقامَ هو مقامُ نظرٍ، لا مناظرةٍ، كما أنَّ قولَه : ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ لَيُخَلُّو ﴾ [الأنعام: ٧٧] يدلُّ على نوع تخيير له(٣).

واختار هذا: ابنُ المظفر الرازيُّ ، وابنُ جُزَيِّ الكلبيُّ ( ) .

#### وهذا المذهبُ مردودٌ عند المعقين من وجوه :

اللُّول : لأنَّ المتأهلين للنبوَّة محفوظون من مثل هذا على كلِّ حال ؟

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) ومنهم من قال : كان هذا بعد البلوغ ، انظر : المحرر الوجيز ٣١٢/٢، وفتح القدير ١٣٣/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير مكى ٢٠٨٣/٣، ومفاتيح الغيب ١/١٣.

<sup>(</sup>٤) التسهيل لابن جزي ٢٦٦/١ ، وانظر: تفسير الطبري ٣٥٦/٩، ومعانى القرآن للنحاس ٢/٠٥٤ ، وتفسير المارودي ١٣٦/٢ ، وزاد المسير ٢٨/٢ ، وتفسير البيضاوي ٢/١٦٩، وتفسير ابن كثير ٢٩١/٣ ، والجواهر الحسان ٢/٥٨٤ ، وجامع البيان للإيجى ١/٥٥٠، وحاشية الشهاب ٤/٥٨.



إذ لا يجوز أن يقعَ منهم شركٌ قبل البلوغ ، ولا بعده(١) ، كما لا يجوزُ أنْ يُوصفوا بالخُلُقِ من المعرفة ؛ لأن معرفة الربِّ - تعالى - أولُ النظر (٢) ، والله - تعالى - أخبرَ عنْ إبراهيمَ - عليه السلام أيضًا - أنَّه جاء ربَّه بقلبِ سليمِ ، أي : لم يُشْرِكْ به قطُّ (٢) ، وأما قولُه : ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ شُولَا ﴾ فما زال الأنبياء يسألون الهُدَى، ويتضرعون في دفع الضَّلال عنهم، كقوله: ﴿ بنر الله الرَّحْنَ الرَّحير صَدَق ﴾ [إبراهيم: ٣٠] ؛ فلا يجوزُ أن يكونَ لله - تعالى -رسولٌ يأتي عليه وقتٌ من الأوقاتِ إلا وهو موحِّدٌ به عارفٌ، ومنْ كلِّ معبود برئ ، ولأنه قد آتاه رشْدَه منْ قبلُ ، وأراه ملكوتَ السماواتِ والأرض؛ ليكونَ موقِنًا ؛ فكيف لا يعصمُه عن مثل هذا التخيير ؟! ('')

الثانى : أنَّ القولَ بربوبيةِ النَّجْمِ كُفْرٌ بالإجماع ، والكفرُ غيرُ جائزِ على الأنبياء عليهم الصلاة والسلام بالإجماع .

الثالث : أن إبراهيم - عليه السلام - كان قد عَرَفَ ربَّه قبل هذه الواقعة بالدليل حين قال البيه آزر : ﴿ قال تعالى : ﴾ ﴿ بنع اللَّهُ الرَّحْنَنِ الرَّحِيرِ صدقالله العظيم الله الانعام: ١٠٠] (٥).

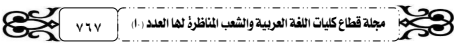
<sup>(</sup>١) تفسير العز ١/٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٨/٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للزجاج ٢٦٦/٢ -٢٦٧ .

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن للنحاس ١/١٥٤ ، والبسيط ٨/٥١٨ ، وتفسير البغوى ١٦١/٣ ، وزاد المسير ٢/٨٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: مفاتيح الغيب ١/١٣.



# وبهذا يظهر لنا أن هذا المذهب ضعيف مردود ؛ لما ذكرنا(۱) ، وأن أوْلَى هذه الأقوالِ بالقبولِ هو المذهب الأولُ ، وأما اعتراضُ ابن المظفر عليه فغير صحيح .

(١) وفي الآية مذهبان آخران ، هما :

١- أنَّ المعنى على حذف مضاف، أي : (هذا دليلُ ربِّي) ، [انظر : تفسير القرطبي ٨/٤٤، وفتح البيان ٤/٧٧]، ولا يحتاج هذا عند أبي حيان إلى الإضمار [انظر: البحر المحيط ٤/٥٦٥] .

٢- أن إبراهيم - عليه السلام - ذكر هذا الكلام على سبيل الاستهزاء ، كما يقال لذليلٍ ساد قومًا : (هذا سيدًدُكُم) على سبيل الاستهزاء [انظر : غرائب التفسير ١٠٧/٣) .





#### ٣- معنى (ثُمُ) في قوله تعالى :

# ﴿ النَّكِنَا إِنَّ الْقَالِاقَ الْفَكِنَ لِمُنْ الْمِلْقِ الْفَكَلِمُ الْمُنْكِمِ الْمُقَالِمُ الْمُنْكِمِ الْمُنْكِمِي الْمُنْكِمِي الْمُنْكِمِي الْمُنْكِمِي الْمُنْكِمِي الْمُنْكِمِ الْمُنْكِمِي الْمُنْكِمِ الْمُنْكِمِي الْمُنْكِمِ الْمُنْكِمِي الْمُل

[يونس: ٥١]

لا يجوز تأخيرُ حرفِ العطفِ عن أدواتِ الاستفهام ؛ لأنها جزءٌ من جملةِ الاستفهام ، والعاطفُ لا يُقدَّمُ عليه جزءٌ من المعطوفِ ، إلا في همزةِ الاستفهام وحدَها ، فيجوزُ تقديمُها على حروفِ العطفِ (الواو ، والفاء ، وثم) ، كما في قوله تعالى : ﴿ النَّكِنَائِنَ الطَّنَالِقَ النَّكَيْنَ اللَّنَالِقَ الْقَنَائِنَ اللَّنَالِقَ الْقَنَائِنَ اللَّنَالِقَ الْقَنَائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْلِقَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْلِقَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْلِقَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِنَ الْقَنْائِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْالِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْالِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْائِقُ الْقَنْقُ الْقُلْلُونَ الْقَنْائِقُ الْقُنْانِ الْقَنْائِقُ الْقُلْمُ الْعُلْلُونَ الْقُلْلُونَ الْقَنْائِقُ الْقُنْائِقُ الْقُنْالُونَ الْقُلْلُونَ الْقُلْمُ الْمُعْلَانَ الْقُلْلُونَ الْقُنْالُونَ الْقُلْلُونَ الْقُلْمُ الْفُلْمُ الْفُلْمُ الْفُلُونَ الْقُلْمُ الْفُلْمُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُلْمُ الْمُعْلِقُ الْمُعْ

وذهب الثعلبيُ إلى أنَّ (ثُمَّ) في الآيةِ الكريمةِ ظرف بمعنى : (هنالك) ؟ فيقول : « أَثُمَّ : هنالك ، وحينئذ ، وليس بحرف عطف »(٢) .

وتعقبه ابن المظفر في ذلك ؛ لأن « (ثُمَّ) للتعقيب، والتأخير، وهي من حروف العطف ، و (هنالك) معنى (ثُمَّ) لا معنى (ثُمَّ) .

وكونُها عاطفةً هو مذهبُ الجمهورِ ('') ، حيث عطَفَتْ جملةَ القولِ على

<sup>(</sup>۱) ومثال تقدمها على (الواو ، والفاء) : قوله تعالى : ﴿ الْحَجْنَا الْوَافِجَانَا ﴾ [الحج: ٢٤]، وفي قوله: ﴿ ﴾ [الروم: ٩]، والعلة في ذلك هو أنها أصلُ أدواتِ الاستفهام ؛ فقدًموها تنبيهًا على أنها الأصل في الاستفهام [ انظر : الجني الداني ٣١ ، والبرهان للزركشي ٢٠٠٣ ، والإتقان ٢٨/٢ ] .

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ٥/١٣٤ .

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) انظر : معاني القرآن للفراء ١/٩٨ ، وتفسير القرآن المنسوب للطيراني ٢٧٩/٣ ، وتفسير مكي ٥٩/١ ، والمحرر الوجيز ١٢٤/٣ ، والكشاف ٢٥١/٢ ،



ما تقدم ، ثم أُدْخِلَتْ عليها همزةُ الاستفهام (١)؛ للتقرير والتقريع، أو للتوبيخ والإنكار، والمعنى : (أثُمَّ تؤمنون بعد أنْ نزَلَ بكم العذابُ فلا يُقْبلُ منكم الإيمانُ ، ويقالُ لكم: الآن تؤمنون ، وقد كنتم به تستعجلون في الدنيا مستهزئین، ومعاندین للحق ؟ )<sup>(۲)</sup>.

وذهب الطبريُّ ، والثعلبيُّ ، وابنُ الجوزيِّ إلى أنَّ (أثُمَّ) معناه : (أَهْنَالكَ، وحينئذٍ) ، وليس بحرف عطفٍ ؛ فتكون ظرفًا ؛ فالمعنى : « هُنَالِكَ إِذَا وِقَعَ العَدَابُ بِكُم آمنتم بِالله - عزَّ وجلَّ »(٣) .

وردَّ هذا الإعرابَ جمهورُ المفسرين ، ومنهم مكيٌّ ، وابنُ عطيةً ، وأبو

والفريد للمنتخب ٣٨٩/٣، ورموز الكنوز ٩٩/٣ ، وتفسير البيضاوي ٣/٥١٥ ، والبرهان للزركشي ٢/٥٠٠ ، ٤٧٨/٤ ، وانظر : مفاتيح الغيب ٢٦٣/١٧ ، وتفسير القرطبي ١/١٥٣ ، والبحر المحيط ٢٩/٦٧ ، والدر المصون ٢١٧/٦ ، واللباب ٣٤٩/١٠ ، والتحرير والتنوير ١٩٣/١١ .

- (١) انظر: المحرر الوجيز ٣/١٢٤ ، وذهب الزمخشري في الكشاف ٢/١٥٣ ، إلى أن بين الهمزة وحرف العطف - هنا - جملةً محذوفةً عُطفتْ عليها الجملةُ التي بعد حرف العطف، وهو بهذا مخالفٌ للجمهور ، انظر : البحر المحيط ٦٩/٦ ، والجنى الدانى ٣١، والدر المصون ٢١٧/٦، واللباب ٢١٩/١٠.
- (٢) انظر : تفسير مكى ٥/٣٢٧٩ ، والبسيط للواحدي ٢٢٢/١١، وتفسير القرطبي ٣٥١/٨، وجامع البيان للإيجى ١٣٩/، وفتح البيان لصديق خان ٧٧/٦، والبحر المديد ٢٢٨/٣.
- (٣) تفسير الطبري ١٩٠/١٢ ، والكشف والبيان ٥/١٣٤ ، وزاد المسير ٣٨/٧ ، وانظر: الصاحبي ٢١٧ ، وتفسير مكي ٥/٣٧٩ ، وتفسير البغوى ١٣٧/٤ ، والمحرر الوجيز ٣/١٢٤، وتفسير القرطبي ١/٨٥٥، ومعترك الأقران ١٢٧٨/٢ ، والاتقان ٢/٤/٢ ، والكليات للكفوى ٣٢٦ .



حيانَ، والسمينُ الحلبيُّ ، وابنُ هشامٍ ، والزركشيُّ ؛ (١) لأنه غلَطٌ ووَهَمّ ، ودعوى لا بيِّنة عليها ؛ إذ ينبغي أن يكونَ ما ذكروه تفسيرًا للمعنى فيه ؛ لأنَّ (ثُمَّ) المضمومة الثاء لا يكون معناها : (هنالك) ، وإنما التي تكون بهذا المعنى هي المفتوحة الثاء ، كقوله تعالى : ﴿ الْوَاقِعَانِ مَا الْمُكَاكِلُمُ الْجُكَاكُلُمُ الْمُكَاكُلُمُ الْجُنْدِينَ لَلْمُتَبَخَّنَينَ ﴾ [الإنسان: ٢٠] (١).

ومما يؤيدُ هذا أنَّ المعنى صحيحٌ على العطف(٦) ، والأشْبَهُ عند ابن المظفر أن يكونَ معناها: ( أَبَعْدَ وقوع العذابِ آمنتُم به ؟! )( ؛ ؛ ولذا فلا حاجةً إلى التأويل الذي ذكره الثعلبيُّ، وغيرُه.

(١) تفسير مكى ٥/٣٢٧٩ ، والمحرر الوجيز ٣/١٢٤ ، والبحر المحيط ٦/٦٦ ، والدر المصون ٢١٧/٦ ، والمغنى ٢/٢٣٤ ، والبرهان للزركشي ٤/٠٧٠ .

<sup>(</sup>٢) وقرأ طلحة بن مصرف : ﴿ أَلْجُكَالْالِمَ ﴾ بفتح الثاء ، وهذا يناسبه تفسير الطبري، وغيره (أهنالك) ، انظر : الفريد للمنتجب ٣٨٩/٣ ، واللباب لابن عادل ٩/١٠ ٣٤٩

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر الوجيز ١٢٤/٣.

<sup>(</sup>٤) مباحث التفسير ١٥٥.





#### ؛- معنی (إن) في قوله تعالى :

# ﴿ الأَخْزَلَاثِ مُنْتَبِّهِ فَطِل بِينَ الْقِنَافَاتِي فَنْ الْفَكِيرِ عَنْفَا لِمُعَيْدِ عَنْفَا لِ [ يونس: ۹٤ ]

ذَهَبَ التَعلبيُّ إلى أنَّ (إنْ) في الآية الكريمة بمعنى النفي؛ فيقول: « (إنْ) بمعنى (ما) ، وتقديرُه : (فما كنتَ في شكِّ مما أنزلنا إليك)، كما قال : ﴿ الْعَالَةِ عَالَى اللَّهِ الْمُعَدِّمِ النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وضعَّف ابنُ المظفرِ الرازيُّ هذا المعنى؛ « لأنَّ قولَه : ﴿ الْفَاتِخَمَّ الْبَعَلَةُ اَلْخَيْرَاتِكَ ﴾ جاء بعده (لا) تأكيدًا للنفي؛ فتعين للنفي ؛ كقوله : ﴿ الْجَلْجُاتُمْ اللَّهُ اللَّهُو الْمِنَافِقُونَ النَّعَنَّائِنَ الطَّنَّلَاقِ ﴾ [الأنفال: ٣٣] ، ولا كذلك ههنا ؛ لأن ههنا ذُكِرَ بعْدَ (إنْ) (فاسئالْ) ، وذُكِرَ آخر الآية ﴿ الْجِنْجَةُ الْمِبَافِقِكُ النَّجَائِنَ الطَّالَاقَ ﴾ [ الأنفال: ٣٣ ] ﴿ الْفِنْقِبَالِنَّ اللِّنَجَالِ النِّبَيْدِ الْ الْقَصَائِقُ } [ الأنعام: ١١٤] ، أي : الشاكِّين ، وحرف (إنْ) إذا جاء بعده الأمرُ بالفاءِ لا يُفهمُ منه إلا الشرطُ والجزاءُ ، كقوله : ﴿ لِلْخَالِثِينَ الْأَخْمَطُلِ مُحْتَثِينَ الْهَنْبَيْعُ لِلْكَمِّلْتِ فَيَ الْلَاتِيَاتِ الْمُلِئْذِ ﴾ [الأنفال: ٣٢]. خصوصًا إذا كان الأمرُ أمرًا بالسوال ، وحرف الشرط دخل في قوله: (فإنْ كنتَ في شكً) ، والسؤالُ يناسبُ الشكُّ ، وكلاهما خطابُ الواحد؛ فجَعْلُ أحدِهما وحدانًا والآخر جمعًا، بعيدٌ جدًّا »(٢) .

وهذا هو مذهب الجمهور أنَّها (إنْ) الشرطية ، وجوابه (فاسألِ

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٥/٩ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ١٥٨ – ١٥٩.





الذين...) ، ولكنَّ المفسرين اختلفوا في معناه على ثلاثة أقوال ، هي :

ا - القول الأولى: أنَّ الخطابَ للنبي صلى الله عليه وسلم ، والمراد غيره من الشاكين ؛ فالمعنى : (فإن كنتم في شكَّ فاسألوا) ، بدليل قوله عيره من الشاكين ؛ فالمعنى : (فإن كنتم في شكَّ فاسألوا) ، بدليل قوله تعالى في آخر السورة : ﴿ اللَّهُ الل

والقضية الشرطية لا إشعارَ فيها البتَّةَ بوقوعِ الشرطِ ، ولا عدمِ وقوعِه ، بل المرادُ : استلزامُ الأولِ للثاني، على تقديرِ وقوعِ الأولِ $^{(7)}$  ، وعلى هذا « لا يُفْهمُ من هذه الآيةِ ثبوتُ شكِّ له صلى الله عليه وسلم ؛ فإنَّ صدْقَ الشرطية لا يقتضى وقوعَها  $^{(7)}$  .

<sup>(</sup>۱) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة ۱۹۹، ومعاني القرآن للزجاج ۲/۰۳۰، والوجيز للواحدي ۱/۰۰۰، والمحرر الوجيز ۳/۱؛ وتذكرة الأريب لابن الجوزي ۱۰۷، ومباحث التفسير ۱۲۲، والبحر المحيط ۲/۰۰۱، والجواهر الحسان ۳/۲۲۲، والتحرير والتنوير ۱۳۷/۷، وانظر : إعراب القرآن للنحاس ۱۳۷/۷، ويحر العلوم للسمرقندي ۲/۲۳، الوسيط للواحدي ۲/۹۰۰، وتفسير السمعاني ۲/۶۰۰، وغرائب القرآن للنيسابوري ۳/۲۲].

<sup>(</sup>٢) انظر : غرائب القرآن ٢/٣.

<sup>(</sup>٣) محاسن التأويل ٢/٦.



وقد أبان الفخرُ الرازيُ ، وأبو حيانَ عن معنى الشرطِ - هنا - بأحسن عبارة، يقول أبو حيان : « (إنْ) الشرطيةُ تقتضى تعليق شيءِ على شيءِ ، ولا تستلزمُ تحققَ وقوعِه ، ولا إمكانه ، بل قد يكون ذلك في المستحيل عقلاً ، كقوله تعالى : ﴿ شُؤَكُو القَاتِحْتُ البُّقَامِ ٱلنَّكَابِ النَّكَالِ النَّائِكَةِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا [الزخرف: ٨١] ، ومستحيلٌ أن يكونَ له ولدٌ ، فكذلك مستحيلٌ أن يكونَ في شُكِّ ... ولكنَّ وقوعَها في تعليق المستحيلِ قليلِّ $^{(1)}$  .

والدليل على ذلك من وجهين:

اللهل : أنه لو كان شاكًا في نبوَّة نفسِه ، لكان شكُّ غيره فيها أوْلَى ، ممَّا يُوجِبُ سقوطَ الشريعة بالكليَّة .

الثاني : أنَّ هذا الشكُّ - لو كان - لن يزولَ بإخبار أهل الكتاب عن نبوَّته مع كفرهم ؛ فدلَّ هذا على أنَّ الخطابَ في الظاهر له صلى الله عليه وسلم ، والمراد هو الأمةُ (٢) .

وذهب الكرماني إلى أنَّ في هذا الوجْهِ نظرًا؛ لأنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم كان مأمورًا بالتقوى كغيره ، ولم يكن - عليه السلام - شاكًا فيما أنْزلَ البه(٣).

٢ - القول الثاني : أنَّ الخطابَ للنبيِّ صلى الله عليه وسلم ، وهو

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ١٠٥/٦ ، وانظر : مفاتيح الغيب ٢٠٠/١٧ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: مفاتيح الغيب ٢٠٠/١٧، والبحر المحيط ١٠٥/٦، واللباب لآبن عادل . 2 . 9/1 .

<sup>(</sup>٣) غرائب التفسير ١/٤٩٤ .





المرادُ به، ثُمَّ في المعنى قولان:

(أ) الأولى: أنّه خُوطِبَ بذلك ، وإنْ لمْ يكُنْ في شكّ ، على سبيل الفرْضِ والتمثيلِ ؛ والمعنى: ( فإنْ وقَعَ لك شكّ مثلاً ، وخيّلَ لك الشيطانُ خيالاً منه تقديرًا فاسئالْ )، وذلك لأنّه من المستفيضِ في لغة العربِ أنْ يقولَ الرجُلُ لعبدِه: (إنْ كنتَ عبدي فأطِعني) ، كقوله تعالى لعيسى – يقولَ الرجُلُ لعبدِه: (إنْ كنتَ عبدي فأطِعني) ، كقوله تعالى لعيسى – عليه السلام: ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ المائدة: ١١٦] ، وقد عَلِمَ – تعالى – أنّه لمْ يقُلْ ذلك . و(إنْ) شرطيةً – أيضًا – وفي الآية تبكيت للشاكين ، وهو مذهبُ الفراءِ ، والطبريّ ، وأجازه الزمخشريُ ، والنيسابوريُ، وغيرُهما (١) .

(ب) الثاني: أنْ تكونَ (إنْ) نافيةً ، بمعنى (ما) ، وليست للشرط ، أي : (فما كنتَ في شكِّ ، ومع كونِكِ غيرَ شاكِّ فاسْأَلْ) ، أو المعنى : (لسنا نريدُ أنْ نأمرَكِ أنْ تسألَ ؛ لأنك شاكِّ ، ولكنْ لتزدادَ بصيرةً ويقينًا، كما ازداد إبراهيمُ – عليه السلام – بمعاينة إحياءِ الموتى ) . و هذا هو مذهبُ الحسنِ البصريِّ ، والحسينِ بنِ الفضلِ، واختاره الثعلبيُّ ، وذكره الزجاجُ ، وغيرُه (٢) .

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن للفراء ۱/۹۷۱ ، وتفسير الطبري ۲۸۸/۱۲ ، والكشاف ۲/۰۳۲ ، وغرائب القرآن ۲۱۲/۳ ، وانظر : تفسير الطبراني ۳۱۱/۳ ، وتفسير مكي ٥/٦٢٦ ، وغرائب التفسير للكرماني ٤/١٤١ ، وتفسير البغوي ٤/١٥٠ ، وزاد المسير ٤/٣٢ .

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للزجاج ٣٢/٣ – ٣٣ ، ومعاني النحاس ٣١٦/٣ – ٣١٧ ، وتفسير مكي ٥/٢٦ ، وتفسير السمعاني ٢/٤٠٤ ، وغرائب التفسير للكرماني ٢/٤٠٤ ، والمحرر الوجيز ٣٢٢٣، والكشاف ٢٧١/٣ ، والفريد للمنتجب الهمداني ٣٧٢/٣ ، والبحر المحيط ٢/٥٠١ ، والدر المصون ٢٦٨/٣ ، واللباب ٢٠٩/١ ، وانظر : زاد المسير





وفي هذا القول نظر عند الكرمانيّ ؛ لأنَّ ما بعده لا يكاد ينبني عليه (١) ، قال أبو حيان : « وكأنه فرارٌ من الإشكال المتقدم في جعْلِها شرطيةً ، وقد تقدَّمَ جوابُه من وجوه »<sup>(٢)</sup> .

 ٣ – القول الثالث : أنَّ الخطابَ للشاكّين من الأمةِ ، أو لكلّ سامع يتأتَّى منه الشكُّ ، و(إنْ) شرطيةً ، والمعنى : (إنْ كنتَ أيُّها الإنسانُ في شكُّ مما أنزلَ إليك على لسان محمدِ صلى الله عليه وسلم فاسألْ)، وممن ذهب إلى هذا: ابنُ قتيبةً في تأويل مشكل القرآن ، والمبرد (٣) .

وسواءً أكانَ الخطابُ له صلى الله عليه وسلم أو لغيره فإنَّ الصحيحَ أنها (إنْ) الشرطية ، ويهذا يظهر لنا أن ما ذهب إليه الثعلبي من أنها بمعنى (ما) النافية ، ضعيف ، وأن اعتراض ابن المظفر عليه صحيح ؛ وذلك لعدة أمور :

**أُولاً** : أنَّ حرفَ (إنْ) إذا جاء بعده الأمرُ بالفاءِ ، فلا يُفْهمُ منه إلا الشرطُ والجزاءُ ، ويخاصة إذا كان أمرًا بالسؤال ، كما في الآية الكريمة (فاسنأل) .

٢٣/٤ ، ومفاتيح الغيب ٣٠١/١٧ ، وغرائب القرآن للنيسابوري ٦١٢/٣ .

<sup>(</sup>١) غرائب التفسير ١/٤٩٤ .

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ١٠٥/٦، وانظر : الدر المصون ٢٦٨/٦ ، واللباب ١٠/١٠ = -

<sup>(</sup>٣) تأويل مشكل القرآن ١٦٧ ، وتفسير مكى ٥/٣٣٦ ، وتفسير السمعاني ٢/٤٠٤ ، وتفسير البغوى ٤/٠٥١، والكشاف ٢/١٧٦ ، وزاد المسير ٢٣/٤ ، والفريد ٢٧٧/٣ ، وغرائب القرآن للنيسابوري ٦١٢/٣ ، وفتح القدير ٤٧٣/٢ .





ثانيًا : أنَّ هذا السوالَ يناسبُ الشكَّ ، ويؤيدُه ذِكْرُ آخِرِ الآيةِ : ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللللَّالَ اللّلْمُلْمُ الللَّالِ اللَّالَةُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ثالثاً: أنَّ الشرطَ - هنا - لا يستلزمُ تحقُّقَ وقوعِه ، ولا إمكانَه ، وإنما المرادُ بـ(إنْ) الشرطيةِ أنها تقتضي تعليقَ شيءٍ على شيءٍ ، وليس معنى كونها شرطيةً أنَّ الشكَّ وقَعَ منه صلى الله عليه وسلم ، كما ذكرنا .

# ٥- هل تقدير ُ حرفِ الجرِّ (في) قبل (أنْ) أُوْلَى من تقديرِ الباء في قوله تعالى :

﴿ اللَّاتِيَاتِ الْجُلَافِ الْجَائِزِ الْجَائِزِ الْجَائِزِ الْمُلْفِحُونِ الْجَافِزِ الْجَائِزِ الْمُلْفِحُونَ ١٦٩ ؟

في قوله تعالى : ﴿ اللَّهُ الْمُؤْفِدُ الْهَافِيْ الْهَ الْمُؤْفِدُ الْهَ الْمُؤْفِدُ الْهَ الْمُؤْفِدُ الْهَ الْمَالُمُ اللَّهُ (١) : نافية (١) ، وفاعلُ (لبثَ) ضميرٌ يعود على إبراهيمَ – عليه السلام (١) .

<sup>(</sup>۱) انظر: مباحث التفسير ۱۵۹.

<sup>(</sup>۲) ويجوز أن تكونَ (ما) مصدريةً في محلِّ رفع مبتدأ [انظر: مشكل مكي ٢/٣٦] ، ويجوز أنْ تكونَ موصولةً بمعنى (الذي)، أي (الذي لبِتَه) ، والخبر (أنْ جاء) على حذف مضاف ، أي : (قدْرَ مجيئِه) [البحر المحيط ٢/١٨٠، والدر المصون ٣٥٣/، وروح المعانى ٢/١٤٠ .

<sup>(</sup>٣) وذهب الفراء ، وأبو حيان ، وابن جزي ، وابن عجيبة إلى أنَّ قوله : (أنْ جاء) هو الفاعلُ للفعل (لبِثَ) ، والتقدير : (فما تأخَّر مجيئُه) [انظر : معاني القرآن للفراء ٢١/٢ ، والبسيط ٢١/١، ، ودرج الدرر ٣٧٦/٣ ، وتفسير القرطبي ٢٣/٩ ، والبحر المحيط ٢٠/١، ، والتسهيل لابن جزي ٢١/١٣ ، والتفسير





و(أَنْ) بمعنى (حتَّى)، أى : (فما لبثَ حتى جاءَ) (١) ، و(أَنْ جَاءَ) في محلِّ نصبٌ على نزْع الخافض عند سيبويهِ ، والطبريِّ ، وغيرهما(٢) .

قال الثعلبي : « (فما لبثَ) : فما أقام، ومكثَ إبراهيمُ ، (أنْ) بمعنى (حتَّى)، بإسقاطِ الخافض ، أي : (بأن جاء بعجْل) »(٣) .

وقد اعترض ابنُ المظفر على تقديره هذا الجارَّ بحرف الباء، فقال: «نُصِبَ بإسقاط الخافض ، أي : ( فما لبث في أن جاء بعِجْل )؛ لأنه يقال: (لبثَ بمكان كذا) ، وهم يريدون : أنه أقام به ، ولا يصح ههنا أن يكون : (ما أقام في الإتيان بالعِجْل ) ، بل المراد : أنَّه ما أقامَ في ترْكِ الإتيان به ، بل أتى بالعَجَلةِ والسرعة ، يعنى : (ما توقُّفَ في الإتيان به)؛ فيكونُ (في) أصلحَ من (الباء) ، على أن (اللَّبْثَ) لا يُستعمل إلا مع (في)، قال تعالى : ﴿ الْأَنْجَعْلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّ

والصحيح أنَّ للعلماءِ في تقدير هذا الحرفِ ثلاثةً أقوال:

الأول : منهم مَنْ قدَّره بالباءِ ، أي : (فما لبثَ بأنْ جاء) ، وهو مذهبُ

المظهري ٩٨/٥ ، والبحر المديد لابن عجيبة ٢/٢ ٥٠ .

<sup>(</sup>١) وهو مذهب أكثر النحويين ، كالزجاج ، وابن الجوزي ، وابن العربي ، انظر : معانى القرآن للزجاج ٢١/٣ ، وزاد المسير ٢/٣٥٥ ، وأحكام القرآن لابن العربي ٢٠/٣ ، وتفسير القرطبي ٦٣/٩ ، وفتح القدير ٢٠٩/ ، وفتح البيان ٦١٠/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبرى ٢١/١٧٤ ، وإعراب القرآن للنحاس ٢٩٢/٢ .

<sup>(</sup>٣) الكشف والبيان ٥/١٧٨ .

<sup>(</sup>٤) مباحث التفسير ١٦٤ – ١٦٥ .





النحاس، والثعلبيِّ، وابن عطيةً، والطاهر ابن عاشور(١).

الثاني: أنّه يُقدَّرُ ب(عنْ) ، أي: (فما لبِثَ إبراهيمُ عنْ أنْ جاء) ، والمعنى: (فما تأخَّرَ عنْ أنْ جاء) ، وذلك لأنه يقال: (لا يلبثُ عنْ أنْ يأتيك) ، واختاره جمهرة من النحويين، والمفسرين كالفراء ، ومكيً ، والجرجانيّ ، والكرمانيّ ، وأبي البركات الأنباريّ ، والمنتجبِ الهمدانيّ ، والقرطبيّ ، وزكريا الأنصاريّ ، والشوكانيّ، وصديق حسن خان ، وأجازه الألوسيّ ، والقاسميُ (۱) .

الثالث: أنه يُقدَّرُ ب(في) ، أي: (فما لبِثَ في المجيءِ به ، بل عجَّل فيه)، وهو مذهبُ الزمخشريِّ ، والفخرِ الرازيِّ ، وابنِ المظفر الرازيِّ، والبيضاويِّ ، والنسفيِّ، ونظامِ الدينِ النيسابوريِّ ، والإيجيِّ ، وأبي السعودِ، وابن ثناء الهنديِّ ، وأجازه الألوسيُّ () .

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن للنحاس ٣٦٢/٣ ، والكشف والبيان ١٧٨/٥ ، والمحرر الوجيز ١٨٨/٣ ، والتحرير والتنوير ١١٧/١٢ ، وانظر : محاسن التأويل للقاسمي ١٢١٤/٦ .

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن للفراء ۲۱/۲ ، وتفسير مكي ٥/٣٢٤٨ ، ومشكل مكي ٢٦٩/١ ، والبسيط ٢١/٩٦٤ ، ودرج الدرر ٩٧٦/٣ ، وغرائب التفسير للكرماني ١١/١ ، والبيان للأنباري ٢١/٢ ، والفريد ٣/٠٤ ، وتفسير القرطبي ١٣/٩ ، وإعراب القرآن العظيم لزكريا الأنصاري ٣٣٣ ، وفتح القدير ٢/٠١٥ ، وفتح البيان ٢/٠١٠ ، وروح المعانى ٢/٤١٢ ، ومحاسن التأويل ٢/١١٢ .

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٢/٩٠٤ ، ومفاتيح الغيب ٢/٣٨ ، ومباحث التفسير ١٦٥ ، وتفسير البيضاوي ١٤٠٣ ، وتفسير النسفي ٢/٢٧ ، وغرائب القرآن للنيسابوري ٤/٣٣ ، وغرائب القرآن للنيسابوري ١٨٦/٣ ، وتفسير أبي السعود ٤/٢٢، والتفسير





ومما يؤيِّدُ هذا التقديرَ :أنَّ (اللَّبْتَ) لا يُستعمل إلا مع حرف الجرِّ (في)<sup>(۱)</sup>.

وأرى أنّ تقديرها بهذه الأحرف السابقة جائزٌ بلا ترجيح لأحدها على الآخر؛ إذْ يصِحُّ التقديرُ بالباء، أو (في)، أو (عن) ، وأجاز هذه الثلاثة على حدِّ سواء أبو حيان ، والسمين الحلبي ، وابن عادل ؛ وذلك لأنَّ المعنى يحتملها كلَّها، بلا تفرقةِ بينها (١) .

المظهري ٥/٨٥، وروح المعاني ١٢/١٦ .

<sup>(</sup>١) انظر: مباحث التفسير ١٦٥ .

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ١٨٠/٦ ، والدر المصون ٣٥٢/٦ ، واللباب ٢٠/١٠ .





## ٦ - هل تأتي (إلا) بمعنى (الواق) في قوله تعالى :

﴿ الْانْشَقَقِلِ الْجُرُقِ الْطَالِرَقِ الْأَعْلَىٰ الْعَاشِينَ الْفَحَبُرِ الْبَعْلَىٰ الْجَاشِينَ اللَّذَلِنَ الْفَتَكِمُٰ ﴾ [هود: ١٠٠٨] ؟

ذكرَ الثعلبيُّ أنَّ الاستثناءَ المذكورَ في الآيةِ الكريمةِ بمعنى (الواوِ) ، فقال : « معناه : (وقد شاء ربُك خلود هؤلاءِ وهؤلاءِ) ، و(إلا) بمعنى (الواو) سائعٌ في اللغةِ»(١) .

وأبطلَ ابنُ المظفرِ هذا الوجه؛ فقال : « (إلا) بمعنى (الواو) غيرُ مسموعٍ ، ولا مذكورٍ في قواعدِ اللغةِ ، وقولُه تعالى : ﴿ الْغَنِكُ الْخُرْنُ الْخُرْنُ الْخُرْنُ الْخُرْنُ الْخُرْنُ الْمُوا) ... لا يصلُحُ نظيرًا ؛ لأنه لو جُعِل (إلا) لمعنى (ولا) ههنا لكان تقديرُه : (خالدين فيها ما دامت السماواتُ والأرضُ ولا ما شاءَ ربُك )، وهو محالٌ ، وقولُه : (إلا الذين ظلموا) بمعنى: ( ولا الذين ظلموا ) هو روايةٌ عن أبي عبيدةً (") وحْدَه »(")

وينبني هذا الاعتراض على جوازِ أنْ تكونَ (إلا) بمعنى (الواو)، وقد اختلفَ النحويون في ذلك على مذهبين ، هما :

المذهب الأول : أن (إلا) حرف عطفٍ بمعنى الواوِ ، أي : (خالدين

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٥/١٩٠.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن ٢/١٦ .

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ١٧٤.





فيها ما دامتِ السماواتُ والأرضُ وما شاء ربك من الزيادة )؛ فمعناها -هنا - معنى الواو، والاكان الكلامُ متناقضًا<sup>(١)</sup>.

وهذا الذي ذكرَه الثعلبيُّ هو مذهبُ الكوفيين؛ كالفراء ، وتعلب، وإختاره أبو عبيدةً ، والأخفشُ ، والجوهريُّ (٢) . واحتج هؤلاء بكثرة مجيئه في كتاب الله تعالى ، وكلام العرب(٦) ، ومن ذلك : قولُ الشاعر :

## وكَلَّ أَخِ مِفارقُهُ أُخُـوه لعَمْرُ أبيك إلا الفرقدان ''

فجاءت (إلا) بمعنى الواو ، أي : (والفرقدان) .

المذهب الثاني: أنَّ (إلا) لا تأتى بمعنى الواو، وذلك لأنَّ لكلِّ حرفِ منهما معنِّي ينفردُ به ، كما أنَّ بينهما تنافيًا في المعنى ؛ لأنَّ (إلا) للاستثناء ، وهو يقتضى إخراجَ الثاني من حُكْم الأول ، بخلاف الواو التي تكونُ للجمْع الذي يقتضى إدخالَ الثاني في حكم الأول ؛ ولذا فلا يكونُ

<sup>(</sup>١) انظر: غرائب التفسير للكرماني ٢١/١ه، وتفسير البغوى ٢٠١/٤، والمحرر الوجيز ٢٠٨/٣ ، ومفاتيح الغيب ٤٠٢/١٨ ، وتفسير القرطبي ٢١٥/١١ ، وشرح التسهيل لابن مالك ٣٤٥/٣ ، واللباب لابن عادل ١٠/١٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر : معانى القرآن للفراء ١٩٨١ - ٩٠ ، ٢٨٧/٢ - ٢٨٨ ، ومجاز القرآن ١/ ٠٦ ، ومعانى القرآن للأخفش ١٥٢/١ ، والصحاح (إلا) ٥/١٥٤٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الإنصاف ٢١٦/١ ، والهمع ٥٦٢/٥ .

<sup>(</sup>٤) البيت من الوافر لعمرو بن مَعْدِ يكرب ، أو لحَضْرَميّ بن عامر ، أو لغيرهما ، والفرقدان : نجمان في السماء يُضْرَب بهما المثل في البُعْد، والعُلوّ، والرَّفْعةِ . انظر: الكتاب ٣٣٤/٢ ، والكامل ٤٤٤/٣ ، وأمالي المرتضى ٨٨/٢ ، والمحرر الوجيز ٢٠٨/٣، والإنصاف ٢١٦/١ - ٢١٧ ، والخزانة ٣/١٦٤ ، ٢٦٤ .



أحدُهما بمعنى الآخر(١) . وهذا هو مذهبُ البصريين ، وإختاره الطبريُ ، ومكيٌّ ، والأنباريُّ ، وابنُ المظفرِ الرازيِّ ، وابنُ مالكِ ، وغيرُهم (٢) .

ولذا فإنَّ هذا المذهبَ في الآية ضعيفٌ ؛ لمَا فيه من بُطْلان المعانى ؛ لأن (إلا) وما بعدها تكون مستغنّى عن ذكرها (٣)، ولأنه لا يلزمُ أن تكونَ (إلا) - هنا - بهذا المعنى ؛ لإمكان الاستثناء في الآية - كما يقولُ ابنُ مالكِ - فهو استثناءٌ من (فيها)؛ لأنَّ لهم أنواعًا من العذاب غيرَ النار ، وكذلك أهلُ الجنةِ لهم أنواعٌ من النعيم غير الجنة(').

وقال ابنُ عطيةً عن البيت الذي ذكرَهِ الكوفيون : « لا يصحُّ الاستشهاد به على معتقدنا في فناء الفَرْقدَيْن، وغيرهما من العالَم، وأما إنْ كان قائلُه من دَهْريةِ العرب فلا حُجَّة فيه ؛ إذ يَرى ذلك مؤبَّدًا ؛ فأُجْرى (إلا) على بابها »(°).

وفي الآية مذاهبُ أخرى ، منها :

الْأُول : أنَّ (إلا) بمعنى (سِوى)، أو لكنْ ، أى : (سِوى ما شاءَ ربُّك من الخلود والزيادة لهم على هذا المقدار)، فالاستثناء منقطع ، وهذا هو

<sup>(</sup>١) انظر: الإنصاف ٢١٨/١ ، وفتح القدير ٢٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير الطبري ٥٨١/١٢ ، وتفسير مكى ٥٤٦٦/٥ ، والبسيط ١١/١١، والبيان للأنباري ٢١٩/٢ ، والإنصاف ٢٦٦/١ ، وتفسير القرطبي ٢/٥٦/٢ ، وشرح التسهيل لابن مالك ٣٤٥/٣ - ٣٤٦ .

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٢/٢٥٤ .

<sup>(</sup>٤) شرح التسهيل ٣٤٥/٣ - ٣٤٦ .

<sup>(</sup>٥) المحرر الوجيز ٢٠٨/٣ .





مذهبُ الفراءِ، والطبرانيِّ (١) .

الثاني : أنَّ الاستثناءَ في الآيةِ في حُكْم الشُّرْطِ على طريق التأدُّب مع اللهِ -تعالى - فهو استثناءً غيرُ واقع ، كقولك : (إنْ شاءَ اللهُ) ؛ فلا يُوصَفُ بمتصلِ، ولا منقطع ؛ لأنه استثناءٌ في الواجبِ ، واختار هذا ابنُ المظفر الرازيُ (٢).

وأرى أنَّ هذا الوجهَ غيرُ بعيدٍ عن الصوابِ ، ويجوزُ - أيضًا - أنْ يكونَ الاستثناءُ في حقِّ العصاةِ من المُوَحِّدينِ الذي يَخْرُجون بالشفاعةِ بعد مُدَّةِ ، وتكون (ما) بمعنى (مَنْ) ، والاستثناء على معنى تأكيد الدوام<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: معانى القرآن للفراء ٢٨/٢ ، وتأويل مشكل القرآن ٧٧ ، وتفسير الطبرى ١/١/١، ومعانى القرآن للزجاج ٧٩/٣ ، وللنحاس ٣٨٣/٣، وتفسير الطبراني ٣/٤١٤، وأمالي المرتضى ٧٧/٢ ،والبسيط ١١/١٦ه،وتفسير السمعاني ٢٠/٢٤.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ١٧٦ – ١٧٧ ، وانظر : المحرر الوجيز ٢٠٨/٣ ، وزاد المسير ٤٠٢/٢ ، وتفسير القرطبي ٢١٦/١١ ، والدر المصون ٣٩٣/٦ ، والتسهيل لابن جزي ٣٧٨/١ ، واللباب ٥٦٠/١ ، والجواهر الحسان ٣٠٣/٣، وفتح القدير ٢٥٢٠.

<sup>(</sup>٣) وقد ذهب إلى هذا جماعة من المفسرين كابن عباس 🐞 ، وقتادة ، والضحاك ، واختاره الطبراني ، والفخر الرازي ، وابن عاشور، وغيرهم ، انظر : تفسير الطبري ١١/٩٧٩، وأمالي المرتضى ٢/٩٠، والبسيط ١١/٥٥٥ – ٥٦٠، وباهر البرهان ١٨١/٢، ومفاتيح الغيب ٤٠٣/١٨ ، والبحر المحيط ٢١١/٦، والتحرير والتنوير ١٦٥/١٢ - ١٦٦ .

وفي الآية مذاهب أخرى كثيرة ، انظرها أيضًا في : بحر العلوم ١٧١/٢ ، وتفسير الماوردي ٢/٥٠٥ – ٥٠٦ ، والوسيط ١/١٩٥ ، والكشاف ٢/٠٣٤ ، وايجاز البيان ١/٥/١ ، وروح المعانى ١٤٤/١٢ .





#### ٧ - معنى (من) في قوله تعالى :

## واللَّهُ النَّبُونُ النَّبُونُ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالِقُلْلُ النَّالِي النَّلْمُ النَّالِي النَّالْ

ذَهَبَ الثعلبيُّ إلى أنَّ (مَنْ) الأولى، والثانية بمعنى الاستفهامِ ، فقال في معناها : « ( ومَنِ اهتدى مِنَ الضلالة أَنَحْنُ أَمْ أنتم ؟ )  $^{(1)}$  .

وردَّ هذا الوجْهَ ابنُ المظفر؛ فقال:

« لوْ أَجْرِيْنَاه هكذا على ظاهرِه ، ولِمْ نُفَرِقَ بِين (مَنْ) ، و(مَنْ) لا يستقيم ؛ لأنه يكون تقديرُه : (فستعلمون المُحِقِّين، والمُحِقِّين )؛ لأنَ أصحابَ الصراطِ السويِّ ، أي : المستقيم ، والذين اهتدَوْا واحدٌ ، ولا يقالُ : (ستعلمُ مَنْ صديقُك، ومَنْ صديقُك؟) ، وإنما يقال : (ستعلمُ مَنْ صديقُك، ومَنْ صديقُك، ومَنْ عدوُك ؟ )؛ فلا بُدَّ من أنْ يُجْعلَ (مَن) الأولى استفهامًا ، و(مَن) الثانية خبرًا ؛ فيكون المعنى : (فستعلمون مَنْ أصحابُ الصِّراطِ المستقيم ، والذي اهتدى ؟ ) فيكون تأكيدًا ، لا تَكْرارًا ، ولو أَجْريناه على ظاهرِه ، والذي اهتدى ؟ ) فيكون تأكيدًا ، لا تَكْرارًا ، ولو أَجْريناه على ظاهرِه ، واسوَّينا بين (مَنْ) ، و(مَنْ) يكون تكرارًا غيرَ مفيدٍ »(٢).

وللنحويين في معنى (مَنْ) في الآيةِ مذهبان:

الْأُول : أنَّ (مَنْ) اسمُ استفهامِ مبتدأٌ ، و(أصحابُ) : خبرٌ ، و(مَنِ اهتدى) : معطوف على (مَنْ أصحابُ) ، والجملة (مَنْ أصحابُ) مفعولٌ به لـ(تعلمون) المُعَلِّقةِ عن العملِ؛ فهي في محلِّ نصبِ سادَّةٌ مسدً المفعولَيْن،

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٢٦٧/٦ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٢٢٠ – ٢٢١ .





وعلى هذا فـ(مَنْ) في الموضعين للاستفهام(١١) . والمعنى : (فستعلمون أصحابَ الصراطِ أنحن أم أنتم ؟) .

وهذا هو مذهبُ الجمهور؛ كالطبريِّ ، والنحاس ، والثعلبيِّ ، والواحديِّ، والسمعانيِّ ، والبغويِّ ، وابنِ الجوزيِّ ، ورجَّحه القرطبيُّ ، وصديق خان ، وإبنُ عجبيةً (٢) .

الثاني : أنَّ (مَن) الأولى استفهامية ، والثانية اسمٌ موصولٌ مفعولٌ به للفعل (تعلمون) ؛ فتكون الثانيةُ معطوفةً على محلِّ الجملةِ الاستفهامية المعلِّق عنها الفعلُ، على أنَّ (العلمَ) بمعنى: (المعرفة) ، والمعنى : (فستعلمون مُنْ أصحابُ الصراطِ المستقيم، والذي اهتدى ؟ ) (٢) .

<sup>(</sup>١) وذهب الفراء إلى أن (مَنْ) في الموضعين في محلِّ نصب ، وضعَّف الزجاجُ ذلك ؟ لأن الاستفهامَ لا يعملُ فيه ما قبله ؛ انظر : معانى القرآن للفراء ١٤٩/٣ ، ومعانى القرآن للزجاج ٣٨١/٣ ، وإعراب القرآن للنحاس ٤٤/٣ ، وتفسير القرطبي ٢٦٥/١١ ، وفتح القدير ٢٦٥/١١ .

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٢٢٠/١٦ ، وإعراب القرآن للنحاس ٤٤/٣ ، والكشف والبيان ٢/٢٦، والوسيط ٢٢٨/٣ ، والبسيط للواحدي ١٤/٥٥، ، وتفسير السمعاني ٣٦٦/٣ ، وتفسير البغوي ٥/٥ ، وزاد المسير ٥/٣٣٧ ، وتفسير القرطبي ٢٦٥/١١ ، وفتح البيان ٢٩٨/٨ ، والبحر المديد ٣٨/٣ .

 <sup>(</sup>٣) ولا يجوز عند البيضاوي أن تكون (مَنْ) الأولى موصولة ؛ لعدم الفائدة [ تفسير البيضاوى ٤/٤٤] . وأجاز ذلك الفراء ، و(أصحاب) : خبرُ مبتدأ محذوفِ ، أي : (هُمْ أصحابُ) ، وهذا على مقتضى مذهبهم؛ فإنهم يحذفون مثلَ هذا العائد ، وإن لم تَطُل الصلة . انظر: معانى القرآن للفراء ١٩٧/٢ ، والبحر المحيط ٢٠٢/٧ ، والدر المصون ١٢٦/٨ ، وجامع البيان للإيجى ٥٣٥/٢ ، وأضواء البيان ١٣٢/٤ ، واعراب القرآن وبيانه لمحيى الدين الدرويش ٢٧١/٦ .



واختار هذا المذهبَ ابنُ المظفرِ الرازيُّ ؛ لضعف القول الأول في الآية عنده ؛ لأنه لو كانت (مَنْ) في الموضعين استفهاميةً لكان تَكْرارًا غير مفيدٍ؛ إذ يصيرُ المعنى: (فستعلمون المُحِقِّين، والمُحِقِّين) (۱) .

# وأرى أنه لا وجُهُ لاعتراضِ ابنِ المظفرِ على جَعْلِ (مَنْ) في الموضعين استفهاماً ، وذلك لما يأتي :

أولاً: أن ما ذهب إليه الثعلبيُّ - كما بيّنًا - هو قولُ الجمهورِ؛ كالطبريِّ ، والنحاسِ ، وغيرهما .

ثانيًا : مجيءُ (مَنْ) فيهما بمعنى الاستفهام ليس فيه تَكْرارٌ غيرُ مفيدٍ؛ لأنَّ معنى (مَنْ أصحابُ الصراطِ؟) : الذين لم يضِلُوا ، و(مَنِ اهتدى؟) : مَنْ كان ضالاً ثمَّ اهتدى (٢) . وبهذا يصِحُ فيه المعنى الذي ذكرَه الجمهورُ .

<sup>(</sup>۱) مباحث التفسير ۲۲۰ – ۲۲۱ .

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للفراء ٣/١٥٠ .





#### ٨ - هل يجوز تقدير همزة الاستفهام قبل الضمير (هم)

## في قوله تعالى : ﴿ لِلَّذِنَّ الْمُزَّلِّلُ الْمُكَاثِرِ الْقِيكَامَيُّ ﴾ [الأنبياء:

٤٣٤

إذا دخل الاستفهامُ على الشرطِ ، كقوله تعالى : ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ [ال عمران: ١٠٤] ، وقوله تعالى : ﴿ لِلَّذِنَّ الْمُنْفَلِكُ المُنْفَذِ الْفِيَامَةُ ﴾ [الأبياء: ٣٠] ، فالهمزةُ في موضعِها، ودحولُها على أداةِ الشرطِ (إنْ) ، والجملةُ بعدها جوابٌ للشرط ، وليستْ مصبَّ الاستفهام ، والشرطُ معترضٌ بينهما؛ فحُذِفَ جوابُه<sup>(۱)</sup> .

وذهبَ الثعلبيُّ إلى أنَّ الآيةُ على حذف ِ همزةِ الاستفهام ؛ فيقولُ : أي: (أَفَهُمُ الخالدون؟ ) ، كقول الشاعر:

## فقلتُ وأنكرتُ الوجوهُ : هُمُ هُمُ٣٠

أى: (أَهُمُ ؟)  $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) وهو مذهب سيبويه في الكتاب ٨٣/٣ ، وذهب يونس إلى أن تلك الجملة هي مصبُّ الاستفهام ، وليس بشيء ؛ إذْ لو كان كما قال لكان التركيبُ : (أفإن مِتَّ هُمُ الخالدون) بغير فاء ، انظر : غرائب التفسير للكرماني ٧٣٨/٢ ، والإملاء ١/١٥١ ، والبحر المحيط ٧/٨٦٤ ، واللباب لابن عادل ٥٧٢٥ ، ١٩٦/١٣ ، والبرهان للزركشي ٢/٥٣٦.

<sup>(</sup>٢) البيت من الطويل لأبي خراش الهذلي ، واسمه : خويلد ، وهذا هو عجُز البيتِ ، وصدرُه: (رفَوْني وقالوا : يا خويلدُ لم تُرَعْ) ، انظر البيت في : ديوان الهذليين ٢/٤٤٨.



وأما ابن المظفر الرازيُّ فذهب إلى أن الآية من بابِ التقديم والتأخير ؛ فيقول: « ليس هو من باب الإضمار ، بل هو من باب التقديم والتأخير ؛ لأن ألف الاستفهام موجودٌ في الآية إلا أنه مقدمٌ في موضعٍ لا يُحْتاجُ فيه إلى الاستفهام؛ فيكون مؤخرًا إلى موضع الحاجة؛ فيكون التقدير: (فإن مِتَ أَفَهُمُ الخالدون ؟) »(٢).

فمذهبُ الثعلبيِّ هو أنَّ قولَه : (فهم الخالدون) استفهامٌ حُذِفَتُ أداته ، والتقدير: (أَفَهُمُ الخالدون؟)، وممَّنْ ذهبَ إلى ذلك أيضًا : ابنُ فارسٍ ، والقرطبيُّ، والشنقيطيُّ ، محتجين بأن حذفَ همزةِ الاستفهام إذا دلَّ المَقامُ عليها جائزٌ ، كما أنه قياسٌ عند الأخفش مع (أمْ) ، وبدونِها سواءٌ أَذُكِرَ الجوابُ أم لا ؟ (٣) .

فمن شواهده دون (أمْ) ، ودون ذِكْر الجواب : قول الكُميت بن زيدٍ : طَربْتُ وما شوقًا إلى البيض أطْربُ

## ولا لَعِبًا منِّي وذُو الشَّيْب يلعـبُ

فَحَذَفَ همزةَ الاستفهام ؛ لدلالةِ السياق عليها ، والتقديرُ : (أَوَ ذو

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٦/٥٧٦ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الصاحبي ٥٤ ، وتفسير القرطبي 11/100 ، وأضواء البيان 1/100 .

<sup>(</sup>٤) البيت من الطويل للكميت بن زيد الأسدي في إحدى هاشمياته المشهورة ، وهو في ديوانه ١٨٣/٢ بتحقيق داود سلوم ، وفي ديوانه ص ١١٥ بتحقيق محمد نبيل طريفي ، وفي شرح هاشميات الكميت بتفسير أبي رياش القيسي ( ت٣٩٩ه ) ص ٣٤ .





الشَّيْبِ يلعبُ؟) (١) .

وأما الجمهورُ ، ومنهم ابنُ المظفر الرازيُّ ، فيذهبون إلى أن الآيةُ من بابِ التقديمِ والتأخير ، والاستفهامُ إنكاريِّ معناه النفى ، والمعنى : (أنك إنْ مِتَّ فهم لن يخلُّدوا بعدك ، بل سيموتون) ، وهو مذهبُ الفراعِ ، ومكيِّ ، والواحديّ ، والجرجانيّ ، والبغويّ ، وابن مخلوف الثعالبيّ ، والشوكانيّ (٢) ؛ وذلك لأنَّ الأصلَ أنَّ كلُّ استفهام دخلَ على شرطِ ، فالاستفهامُ في غير موضعِه وحقِّه ؛ إذْ يكونُ موضعُه قبل جواب الشرطِ داخلاً على الجوابِ ، « ففيه اتساعٌ معروفٌ في كلام العرب مشهورٌ قد عُلِمَ معناه »(٦) .

## والذي يظهر لي أن هذا المذهب هو الصحيح ؛ ولذا كان ما اختاره الثعلبي ضعيفا ، لما يأتي :

**أُولاً** : لأن السياق لا يحتاج – في رأيي – إلى تقدير حذف همزة ا الاستفهام في الآية ؛ إذ هي موجودة فيها ، ولكن على سبيل التقديم والتأخير ، ولا يصحُّ قياسُ بيتِ أبى خراش الهُذَليِّ عليها ؛ لأن همزة ا

<sup>(</sup>١) أما عن شواهد حذف الهمزة دون (أمْ) مع ذكر الجواب فهي كثيرة ، انظر في ذلك : أضواء البيان ٤/٧٠٩-٧١٠، ودفع إبهام الاضطراب عن آيات الكتاب للشنقيطي أيضًا ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: معانى القرآن للفراء ٣/١٥٤، ومشكل إعراب القرآن ٢/٩/٢، وتفسير مكى ١١٤٩/٢ ، ودرج الدرر ٥٣٨/٢ ، وتفسير البغوى ٣١٨/٥ ، ومباحث التفسير ٢٢٣ ، والجواهر الحسان ٤/٥٧٨ ، وفتح القدير ٣/٩٧٤ .

<sup>(</sup>۳) تفسیر مکی ۱۱٤۰/۲ .





الاستفهام يمكن تقديرُها فيه(١).

ثانياً: لا يجوزُ أَنْ يكونَ التقديرُ: ( أَفَإِنْ مِتَ أَفَهُمُ الخالدون؟ ) ؟ لأَنَّ الاستفهام فيه معنى النفي ، وهذا النفيُ ينبغي أَنْ يكونَ داخلاً على الضمير (هُمْ)؛ لأَنَّ خلودَهم هو المنفيُّ ، ولا يجوز أن يكونَ داخلاً في قوله: (أَفَإِنْ مِتَ) ؛ لأَنَّ موته صلى الله عليه وسلم ليس بمنفيِّ(۱) . قال مكيِّ : « لمْ يَستفهمْ عن الموت ، وإنما استفهمَ عن خلودِهم بعد موتِ محمد صلى الله عليه وسلم أيكونُ أَمْ لا ؟ »(۱) .

(١) انظر: مباحث التفسير ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير مكي ٢ / ١١٤٠ ، وأجاز ابن المظفر في مباحث التفسير ٢٢٣ أن تكونَ الهمزةُ داخلةً على المجموع ، وهو (موته صلى الله عليه وسلم ، وخلودُهم) ؛ فيكون المجموعُ منفيًا؛ فلا يحتاج الكلام حينئذٍ إلى تقدير الحذف ، أو التقديم والتأخير .





### ٩- مجيء (على) بمعنى اللام ،أو عند في قوله تعالى :

## ﴿ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ذهب الجمهورُ إلى أنَّ (على) في هذه الآية الكريمة ، بمعنى الاستعلاء ؛ فهي على بابها ، أي : (أنبتنا فوقه مظلَّة عليه ؛ لتُظِلَّه ، وتقيّه حرّ الشمس ، كما يطنّب البيتُ على الإنسان ) ، قال البقاعي : « ولمَّا كان سُقمُه متناهيًا بالغًا إلى حدِّ يَجِلُ عن الوصفِ ، نبَّهَ عليه بأداة الاستعلاء ؛ فقال : (عليه) ، أي : (ورفعناها حالَ إتياننا إياها فوقه ؛ لتُظِلَّه ، كما يُظِلُّ البيتُ الإنسانَ ) »(١) . وهذا هو مذهبُ البيضاويِّ ، والنسفيّ ، وابن جُزَيِّ ، والإيجيّ ، وصديق حسن ، وابن عجيبة (٢) .

وأما الثعلبيُّ فيرى أنَّ (على) بمعنى اللام ، أو عند ؛ فيقول في معناها: «أي : أنبتنا له ، وقيل : (عنده) ، كقوله : ﴿ مُحَنَّئُمُنَّا الْبَنَّةُ ﴿ عُنَّا الْبَنَّةُ ﴿ الشعراء: ١٤] ، أي : (عندي) »(٢) .

وردَّ ابن المظفر هذا ؛ فقال : « (عليه) بمعنى (له) ما جاء في اللغة الصحيحة ؛ لأنهما متضادان ، يقال: (هذا الأمرُ عليه) ، أي : (يَضُرُّه) ، و (هُوَ له)، أي : (ينفعُه) ، ولأنَّ (على) للتعلِّي ، و (اللام) للمِلْك، والاختصاص . وكذلك (عليه) بمعنى (عنده) غير مسموع ؛ لأن (على)

<sup>(</sup>١) نظم الدرر ٢/٦٣ .

<sup>(</sup>٢) تفسير البيضاوي ١٨/٥ ، والنسفى ١٣٧/٣ ، والتسهيل ١٩٨/٢ ، وجامع البيان للإيجى ٢٠٠/٣ ، وفتح البيان ٢١/١١ - ٢٥٤ ، والبحر المديد ٢١٩/٤ .

<sup>(</sup>٣) الكشاف والبيان ١٧١/٨ .



للوجوب ، و(عند) تختص بما في مِلْكه ، أو مُكْنته ، حتَّى لو قال : ( لفلان على كذا) يكون إقرارًا بالدَّيْن ، ولو قال : (له عندي كذا) يكون إقرارًا بالوديعة ؛ فقد اختلفا لغة وشرعًا . وكذا نقولُ في قوله : ﴿ مُحَنَّبُنُكُمْ الْهَنَّةُ عَلَّى الْهَنَّةُ عَا المُعْرَاثِ ﴾ [الشعراء: ١٠] أي: (يجب لهم عليَّ المطالبةُ بذنب) ؛ فلا حاجة إلى إقامة أحد الحروف مُقامَ الآخَر من غير ضرورة $^{(1)}$ .

ولستُ أوافقُ ابنَ المظفر في اعتراضِهِ هذا ؛ لأن قوله : (عليه) بمعنی (له) ، أو بمعنی (عنده) غیر مسموع ، مردود علیه ، وسنذكر جملة من الشواهد التي وردت بهذين المعنيين فيما يأتي:

#### أولاً : ورود (على) بمعنى اللام :

تُقيمُ العربُ حروفَ الجرِّ مُقامَ بعض ، والدليل على أنَّ (على) تقوم مَقامَ الله :

(١) ما حكاه ابنُ السِّكيِّتِ ، عن أبى زيد ، عن العرب أنهم قالوا : (صِفْ على كذا ، وكذا حتى أعرفه) ، بمعنى : (صِفْ لي) (٢) ، وتقول العربُ أيضًا: (ما أغْيَظَكَ لي ، وما أغَمَّكُ لي) <sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٢٥٦ – ٢٥٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المخصص لابن سيده ١/٤٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر: أمالي المرتضى ١/١ ٣٥، وتاج العروس١٨٠/٣، ومما يدلُّ على ذلك : أن اللامَ قد تأتى بمعنى (على) ، نحو : (سقط الرجلُ لوجهه )، أي : (على وجهه ) ، وكقول الطِّرمَّاح يصف ناقةً : ( من االطويل )

### مجلة قطاع كليات اللغة العربية والشعب المناظرة لها العدد (١) ٧٩٣



ا قوله تعالى : ﴿ وَمَا نُبِحَ قَالَ تَعَالَى: ﴾ ﴿ [المائدة: ٣] ، أي: (وما ذُبِحَ لأجلها)، والذي دعا قُطْرُبًا إلى ذلك هو أنَّ المقصودَ بها تعظيمُ النُّصُب ، لا أنَّ الذبح عليها غيرُ جائز ؛ ولذا ناسبَ أنْ يكونَ معناها اللام (١) .

٢ - وكقوله تعالى: ﴿ النَّرْضُ لَقُوْتَمْ إِنَّ السِّبَعَ لَكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠] ؛ فقد ذهب زكريا الأنصاري إلى أنَّ (على) بمعنى « اللام » أي : (للمؤمنين) (٢) .

كأنَّ مُخَوَّاها على ثَفِنَاتِها مُعرَّسُ خَمْسٍ وُقِّعَتْ للجناجِنِ

أي : (وقعت على الجناجن ، وهي عظام الصدر ) ، فأقام اللامَ مُقامَ (على) . وأجاز ابنُ عقيلِ الحنبليُ في الواضح في أصول الفقه ١٢٠/١ أن تكون اللام بمعنى (على) في قوله تعالى : ﴿ الْخَنْبَرُنْ الْمُوْمِنُ لَمُؤَمِّرُا لَمُؤَمِّرُا لَمُؤَمِّرُا لَمُؤَمِّرُا لَمُؤَمِّرُا لَمُؤَمِّرُا لَمُؤَمِّرُا لَمُؤَمِّرُا لَمُؤمِّرُا لَمُؤمِّرًا لَمُعْلَمُ لَمُ اللّمُ اللّمُورِ المُؤمِّرُ لَمُؤمِّرًا لَمُؤمِّرًا لَمُؤمِّرًا لَمُؤمِّرًا لَمُؤمِّرًا لَمُؤمِّلًا لَمُؤمِّرًا لَمُؤمِّلًا لَعْمَاللَّامِلُولًا لَمُؤمِّلًا لَمُؤمِّلُولِ لَمُؤمِّلًا لَمُ لَمُلِمُ لَمُ لَمُ لِمُلْكُمُ لِمُؤمِّل

- (۱) انظر : تفسير الماتريدي ١/٤٨٥ ، والتفسير البسيط ٧/٩٤٧ ، وتفسير البغوي ١١/٣ ، والتفسير وزاد المسير ٢/٣٧ ، وتفسير القرطبي ٥٧/٦ ، والبحر المحيط ١٢/٢ ، والتفسير المظهري ٣٣٧٣ ، وفتح البيان ٣٣٧/٣ ، والبحر المديد ٢/٢ .
- (٢) انظر : الجني الداني ٤٨٠ ، وفتح الرحمن بكشف ما يلتبس في القرآن ص ١٤٤ ، ويحوز عند زكريا الأنصاري أيضًا أن تُضَمَّنَ الذَّلَّة معنى العطف ؛ فعدًاها تعديتَه ، كأنه قال : (عاطفين على المؤمنين) .





لاتباعه ؛ فهو كقوله تعالى : ﴿ الْفُلُونِ الْفَيْدِينِ الْفَكِيَّزِ الْفَاقِعَةِ مَنْ الْفَاقِعَةِ مُن [البقرة: ١٨٥] ، أي : ( لهدايته إياكم)<sup>(١)</sup>.

- عُ وقال تعالى : ﴿ الْمُكَاثِّذِ الْقِيَامَةِ اللَّاسْنَالِ ﴾ [النحل: ٢٦] ، أجاز المرتضى أن تكون (على) بمعنى اللام ، والمراد : (فخرَّ لهم السقفُ) (٢) .
- وقال تعالى : ﴿ النَّعَةِ النَّخِيْرَانِ النَّنكِيَّا إِللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّلْمُلْحَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ فيجوز عند ابن الجوزي أن تكون (على) بمعنى اللام<sup>(٣)</sup>.
- ٦ ومنه قوله تعالى : ﴿ الْقِيَامَةُ اللَّاشَئْلِ الْمُؤْتِثِلَاتُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللللللَّاللْعُلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ٧٠]، والتقدير: (والسلامُ لَمَن اتبعَ الهُدَى) ، كقوله تعالى : ﴿ الْقَرُّ أَلْرُ الْبَيَّانَةِ الْكَيّ الْتُلْقَةُ الْمُغَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُحَدِّدُ الْمُحْدِيدُ الْمُحَدِّدُ الْمُحَدِّدُ الْمُحَدِّدُ الْمُحْدِيدُ الْمُحْدُودُ الْمُع آخر: ﴿ الأَجْزَالَكِ سَتَكَبُّهُ عَلَيْ بَيْنَ الْقَنَاقَاتُ فَنِكُ الْكَثِيرُ الْمَنْظُولُ ﴾ [الإسراء: ٧] (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير مكى ٥٦٦٦/٩ ، ومثله قولُ الشاعر: (من الطويل) علامَ تقول: الرمحُ يُثْقِلُ عاتقى إذا أنا لمْ أطعُنْ إذا الخيلُ كرَّتِ فمعنى (علام): (لم ؟ ) .

<sup>(</sup>٢) أمالي المرتضى ١/١٥٣ ، وأجاز في ٨٣/٢ – ٨٨ ذلك – أيضًا – فى قوله صلى الله عليه وسلم: « كلُّ مولود يُولَدُ على الفطرة » على أن تكونَ الفطرةُ ههنا الدين ، والمعنى : « كلُّ مولودٍ يولِدُ للدين، ومِنْ أجلِ الدين » ؛ لأنَّ الله - تعالى - لم يخلق من يَبلُغُ مبلغ المكلَّفين إلا ليعبدَه، فيُنتفع بعبادته .

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ٨٦/٢ ، وانظر : البسيط ٢٤٩/٧ ، ومثله قوله تعالى : ﴿ الرَّحيرِ صَدَقَ أَنَّكُ ٱلْعَظِيمَ ﴾ [البقرة: ١٤٣] أي : (للناس) . [انظر : البحر المحيط . [ 17/7

<sup>(</sup>٤) انظر : البحر المحيط ٧/٣٣٩ ، واللباب ٢٦٠/١٣ ، والسراج المنير ٣٦٦/٢ ،





**فظهر من خلال هذه الشواهد ، وغيرها** أنَّ (على) تكون موافِقةً لللام ، وإذا كان بعضُها غيرَ واضح الدلالةِ على ذلك ؛ فإنَّ منها ما لا شكَّ في أنه بمعنى اللام، كما في قوله تعالى : ﴿ وَهُمَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله [المائدة: ٣]، ولا يمنع من هذا الجواز: كونُهما متضادَّيْن ؛ لأن (الأضداد) ظاهرةٌ لغويةٌ معروفة يجيء فيها الضدُّ بمعنى ضدِّه ، وفيها كتبُّ كثيرة للأصمعيِّ، ولابن السِّكِّيتِ ، وابن الأنباريِّ ، وغيرهم؛ فليس هذا غريبًا في اللغة ، بل هو مشهورٌ لا يُماري فيه أحدٌ .

ومما يجب التنويه له : أنَّ الثعلبيَّ قد ذكرَ مجيءَ (على) بمعنى اللام في موضعين آخرين من تفسيره ، لكنَّ ابنَ المظفر لم يُشِر إليهما ، ولم يتعقبه فيهما ، وهذان الموضعان هما :

١ – قوله تعالى : ﴿ الأَنْخَطَٰ الأَنْجَاٰفِ الأَنْهَالِكَ الْجَوْبَيْرَا ﴾ [الانعام: ١٥٠] ، قال الثعلبي: يعنى : (تتميمًا منا للأنبياء والمؤمنين ، و (على) بمعنى اللام ، كما تقول: (أتمَّ اللهُ عليه فأتمَّ له)<sup>(١)</sup>.

٢ – وقوله تعالى : ﴿ الأَنْجَطَٰ الأَجَائِكُ الأَنْبَالُ الْبَوْتُمَا يُوْنَيْنَا مُؤْمَا ﴾ [مود:

رِعَتْه أشهرًا وخلا عليها فطارَ النَّيُّ فيها واستعارا أى : (و خَلا لَها) ، انظر : المنتخب في اللغة لكراع النمل ٦١٢/١ ، والمآخذ على شراح المتنبي لابن معقل الأزدي ١٣٣/١ ، وشرح الكافية للرضى ٣٢٢/٤ .

وحاشية الشهاب ٢٠٤/٦ ، وقال السمين الحلبي في الدر المصون ٨/٥٤ : لا حاجة إلى هذا التقدير.

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٢٠٦/٤ ، وانظر : تفسير السمرقندي ١٣/١٥ ، فهو كقولِ الراعى: (من الوافر)





٥٠] ، قال : أي : (لكل شيء حافظ)<sup>(١)</sup> .

وكأني بابن المظفر لا يرى بأسا من هذا المعنى في الآيتين السابقتين ؛ لأن اعتراضه مبني على (عدم إقامة حروف الجر مُقامَ بعضها منْ غير ضرورةٍ)، فكيف يقولُ بعد ذلك : إنه غيرُ مسموعٍ في اللغة الصحيحة ؟!

والذي يظهر لي أن مجيء (على) - هنا - بمعنى اللام ، غير بعيد- أيضاً، وإنما هو مستساغ مقبول ، ومما يعضد : أن اللغة تؤيده، وتُثبته ، كما ذكرنا(٢) .

## ثانياً : وردت (على) بمعنى (عند) في عدّة ِ شواهد ؛ منها :

- (۱) قوله تعالى : ﴿ البروج: ١]، أي : عندها ، وهو مذهب القرطبي ، وذكره الواحدي ، والشوكاني ، وغيرهما (٦) .
- (٢) وقوله تعالى : ﴿ الشَّيَطَنِ الرَّحِيمِ ﴾ ﴿ ﴾ [النساء: ١٧] ، حيث ذهب الحسنُ البصريُ إلى أنَّ معنى الآية : (التوبة التي يقبلها الله) ؛ فتكون

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٥/٥١، وتفسير القرطبي ٩٣/٥.

<sup>(</sup>٢) انظر في ذلك : تفسير البغوي ٢١/٧ ، وفتح القدير ١١/٤ ، وفتح البيان ٤٢٤/١ - ٢٤/١ ، وذهب القرطبي في تفسيره ٣/٩ إلى أنه بمعنى (عنده) .

<sup>(</sup>٣) الوجيز للواحدي 119./7 ، و تفسير القرطبي 119./7 وفتح القدير 119./7 ، وانظر: مفاتيح الغيب 111/71 ، واللسان ( ع ل ١ ) ، واللباب لابن عادل 111/71 ، وغرائب القرآن للنيسابوري 17.77 .

#### مجلة قطاع كليات اللغة العربية والشعب المناظرة لها العدد (١٠) 🚶 ٧٩٧





(على) بمعنى (عند)، وهو مذهب ابن الأنباريّ ، والتعلبيّ (١) .

- (٣) وقال تعالى : ﴿ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ صَدَوَّ ٱللَّهُ ٱلْعَظِيمْ أَعُودُ ﴾ [الأنعام: ٣٠] ، أي : (عند ملائكته وجزائه) ، تقول : ( وقفت على فلانِ ) ، أي : عنده (٢) .
- (٤) وقال تعالى : ﴿ مُحَنَّمُنَّا الْهَاتَمَرُ الْهَاتُمُ اللَّهُ اللَّاللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا لَا اللَّالِمُ اللَّال ابنُ قتيبةً، والتعلبيُّ ، والزركشيُّ إلى أنها بمعنى (عند) ، أي : ( ولهم عندي ذنبً) (۳)
- (٥) ﴿ اللَّجُوَّاكَ الْمُعَلِّقُ الْمُحْمَقُلُ الْمُحَمِّكُ الْمَعْمَدِينَ ٢] ؛ فيرى القرطبيُّ أنها بمعنى (عند) (أ) .

غَدَتْ مِنْ عليه بعد ما تمَّ ظِمْؤها تصِلُ وعن قَيْض ببيداء مَجْهَل عَدَتْ مِنْ عليه بعد ما تمَّ ظِمْؤها

<sup>(</sup>١) انظر : الكشف والبيان ٢٧٣/٣ ، والبسيط ٣٨٨/٦ ، وتفسير البغوي ١٨٤/٢ ، وتفسير الخازن ٢/٢٥ ، والبحر المحيط ٢٠٧/٣ ، واللباب ١٤/٦ .

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١١٦/١٤ ، وفتح القدير ١٠٩/٢ ، وفتح البيان ١٢٦/٤ .

<sup>(</sup>٣) تأويل مشكل القرآن ٣٠٢ ، والكشف والبيان ١٧١/٨ ، والبرهان ٤/٥/٠ ، وانظر: تفسير السمرقندي ١١١/٥، ومفاتيح الغيب ١١١/٣١ ، واللسان (ع ل ١) ، ويرى أبو عبيدة في مجاز القرآن ٨٤/٢ أنها بمعنى (اللام) ، وذهب السمعاني في تفسيره ٤٠/٤، والبغوي ٣٢٦/٣ ٣٢٦/٣، وابن الجوزي ٥٦/٦ إلى أنها على تقدير محذوف، أي : (دعوى ذنبٍ) ، وانظر : الكشاف ٢٠٩/٤ ، و تفسير النسفي ٣/٩٧٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي ٢٥٢/١٩ ، ومنه قوله تعالى : ﴿ الشِّبُونَا النَّاجَالِنَا الْحَالِيَانَا اللَّهَالِيَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ المَنْ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال للدفن أو للزيارة) ، انظر : روح المعانى ١٥٥/١٠ ، ومنه قول الشاعر : ( من الطويل )





#### ثالثاً : ومن الجدير بالذُكْر أنْ لابنِ المظفرِ رأياً تفرُّدُ به - فيما أعلم – في معنى (على) – هنا؛ فيقول :

« إِنَّه من صِلَةِ التضمينِ ؛ لأنَّ معظمَ المقصودِ من إنباتِ الشجرةِ تظليلُه ؛ فكانَّ معنى (التظليل) في ضِمْنِ (الإِنْبات) ؛ فعُدًى الإِنْباتُ تعدية (التظليلِ) ، كأنه قال : (وأنبتنا مظللةً عليه)؛ فيكون (على) صلةً للتظليل الذي هو في ضِمْنِ (الإِنْبات) ، مثل قوله : ﴿ القَاتِحَةُ النَّكَةُ النَّكُونُ المَخالفةِ الإعراضَ ؛ فعُدِّيَ تعديتين » (١) .

ويُرَدُّ على ذلك بأنَّ الأصلَ هو عدمُ التضمينِ ما دام المعنى صحيحًا بدونه، وهذا يجعلُ مذهبَ التعلبيِّ – الذي ردَّه – أقوى من مذهبه ، وأسهلَ، وأقربَ ، ولاسيما أنَّ السماعَ يؤيِّدُه .

أي : (من عنده) [ انظر : المنتخب لكراع النمل ٦١٣/١ ، وتاج العروس أي : (من عنده) [ ١٠٦/٣٩ ] .

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٢٥٧ .





## ١٠ - هل تجيء (أو) بمعنى (الواو) في قوله تعالى :

## 

ذهبَ التعلبيُّ إلى أنَّ (أوْ) في الآيةِ الكريمةِ بمعنى (الواو) ، وذلك « لأنهم قد قالوهما جميعًا ... وقد يوضع (أو) بمعنى (الواو) ، كقوله : ﴿ الْقِتَالَىٰ الْفِكِلُ الْفِكِيلِ ﴾ [الإنسان: ٢٠] » (١)

ومنع ابنُ المظفر الرازيُّ هذا ؛ لأنه « لا حاجةً إلى أنْ نجعلَ (أو) بمعنى (الواو) ، بل لا وجْهَ له ؛ لأنهم نسبوه إلى السِّدْر والجنون في مقامین ، لا فی مقام واحد  $^{(7)}$  .

وللنحويين في معنى (أوْ) - هنا - قولان:

القول الأول : ذهب الفراءُ ، وأبو عبيدةَ ، ورجَّحه الثعلبيُّ ، وابنُ ثناءِ الهنديُّ إلى أن (أو) بمعنى الواو<sup>(٣)</sup>. واستدلوا على ذلك بثلاثة أمور:

الأول : أنَّ فرعونَ قد قالهما جميعا لموسى - عليه السلام ، ولم يتردد في ذلك ، كقوله تعالى : ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ الأعراف: ١٠٩] ، وقولِه في

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ١١٨/٩ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٢٩٠ .

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن ٢/٥٧١، ٢٢٧ وتفسير الطبري ٢١/٥٣٥ ، وإعراب القرآن للنحاس ٤/٢٣٩، والكشف والبيان ١١٨/٩، وتفسير مكى ٧٠٩٩/١، وتفسير البغوى ٧/٨٧، والمحرر الوجيز ٥/١٨٠، وزاد المسير ١٧٢/٤ ، والبحر المحيط ٥٨/٩ ، والدر المصون ١٠/٥٥، والتفسير المظهري ٨٨/٩ .





موضع آخر : ﴿ ﴿ لِمُنْكُو النَّاحِيِّ النَّكَةِ النَّاكِيِّ النَّكِيِّانَ النَّلَكِيَّا ﴾ [الشعراء: ٢٧] ، فدلَّ ذلك على أنَّ (أوْ) بمعنى الواو (١٠) .

الثاني: أنَّ فرعونَ لمَّا رأى على يديْ موسى - عليه السلام - الخوارقَ ، قال : (ساحرٌ) ، ولمَّا سمعه يقولُ ما لا يدركه عقلُه السقيمُ زعَمَ أنه مجنونُ ، وبين كلامَيْه منافاةً(٢) .

الثالث: أن (أو) قد جاءت بمعنى (الواو) في مواضع ؛ منها : قوله تعالى : والقَالِمَةُ الْقَكَارُةُ الْعَجَرُنُ الْعَبَرُ الْعَبَالِي الْعَجَرُنُ الْعَبَرُ الْعَبَالِي الْعَجَرُنُ الْعَبَالِي الْعَجَرُنُ الْعَبَالِي الْعَجَرُنُ الْعَبَالِي الْعَجَرُبُ الْعَبَالِي الْعَالِي الْعَبَالِي الْعَلِي الْعَبَالِي الْعَلِي الْعَبَالِي الْعَبَالِي الْعَبَالِي الْعَبَالِي الْعَلِي الْعَبَالِي الْعَبَالِي الْعَبَالِي الْعَبَالِي الْعَبَالِي الْعَبَالِي الْعَلِي الْعَلِي

القول الثاني: ذهب الجمهورُ إلى أنَّ (أو) على بابها من الإبهام على السامع ، أو للشكِّ ، نزَّل نفسنه – مع أنه يعرفُه نبيًا حقًا – منزلة الشاكِّ في أمره ؛ تمويهًا على قومه ؛ لأن هذا من فرعونَ اللعينِ مغالطةً وإيهام لقومه ؛ فإنه يعلَمُ أنَّ ما رآه من الخوارقِ لا يتيسرُ على يدِ ساحرٍ ، ولا يفعلُه مَنْ به جنونٌ (؛).

أو هي للتقسيم ، ظنَّ أنَّ موسى - عليه السلام - لابُدَّ أنْ يكونَ أحدَ

<sup>(</sup>١) انظر: إعراب النحاس ٤/٣٩/٤ ، والكشف والبيان ١١٨/٩ .

<sup>(</sup>٢) التفسير المظهري ٩/٨٨ .

<sup>(</sup>٣) تأويل مشكل القرآن ٤٤٥ ، وانظر : الجنى الدانى ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : فتح القدير ٥٠/٥ .



هذين ، ولعلُّه ظنَّ أحدَهما ، أو تعمدَ الكذبَ ، وأما كونُها بمعنى (الواو) فهو خطأً ؛ لأنه عكْسُ المعانى ، وهو مُسنتغنّى عنه ، و(أو) لها معناها المعروف <sup>(١)</sup> .

ولذا فقد ردَّ الجمهورُ ، ومنهم ابنُ المظفرِ ، أدلةَ المذهبِ الأول بما يأتى:

أولاً: لا ضرورة تدعو إلى ذلك ؛ لأنهم نسبوا موسى عليه السلام إلى السحر، والجنون في مقامَيْن ، لا في مقام واحدٍ ؛ إذْ معنى : (هذا ساحرٌ أو مجنونٌ) هو أنَّه يُظهرُ هذه الأشياءَ ؛ لسِحْره ، أو هو يدَّعي النبوة ؛ لجنونه ، ومرادُهم أن ينسبوه إلى البطلان ، والذى يوجب البطلانَ إما السحرُ ، أو الجنون<sup>(٢)</sup>.

وأما الآيتان اللتان أوردهما الثعلبيُّ في اتهام فرعونَ لموسى - عليه السلام -مرةً بالسِّدر ، ومرةً بالجنون ، فإنهما لا تدلان على أنه قالهما معًا(٣)

ثانيا : أنه لو كان المعنى : (هذا ساحرٌ ومجنونٌ) لكان كلامًا

<sup>(</sup>١) انظر في هذا المذهب: تفسير الطبري ٢١/٥٣٥ ، وتفسير مكى ٧٠٩٩/١١ ، والمحرر الوجيز ٥/١٨٠ ، والبحر المحيط ٥٨٨/٩ ، والدر المصون ١٠/١٠ ، والتسهيل لابن جزى ٣٠٩/٢ ، واللباب ٨٩/١٨ ، والجواهر الحسان ٥/٤٠٣، والتفسير المظهري ٨٨/٩، وفتح القدير ٥/٠٩، وفتح البيان ٢٠٥/١٣، وروح المعانى ٢٧/٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر: مباحث التفسير ٢٩٠ .

<sup>(</sup>٣) الدر المصون ١٠/٥٥.



متناقضًا ؛ لأن فرعونَ كان يعلمُ أنَّ السِّحْرَ لا يجتمعُ مع الجنون ؛ لأنَّ السِّحْرَ يحتاجُ إلى عقل، أما المجنونُ فليس قادرًا على السِّحْر ؛ فكيف ينسِبُه إليهما جميعًا في حالةٍ واحدة (١) ، ومما يؤيِّدُ ذلك : أنَّ فرعونَ اللعينَ يتلوَّنُ تلوُّنَ الحِرْباءِ(٢) ؛ ولذا كانت (أو) على معناها.

ثالثا : أنه لا يجوز القياسُ على آيتي الإنسان ، والصافات ؛ لأن مجيءَ (أو) بمعنى الواو في بعض المواضع كان لسبب ، فإن قوله تعالى: ﴿ الْفَطَائِقُ الْفَكَانُ الْفَكُمْنُ ﴾ [الإنسان: ٢٠] ، وفي قوله : ﴿ الْمُنَاتِينُ الْأَخْفَظُ الْمُخْفَظُ فيهما ؛ لأنَّ (أو) للشكِّ ، والشكُّ لا يجوزُ على الله -تعالى ، ويجوزُ على فرعونَ ، فظهرَ الفرقُ بينهما<sup>(٣)</sup> .

وبهذا يتضحُ لنا أنَّ اعتراضَ ابن المظفر على الثعلبيِّ صحيحٌ ؛ لأنَّ المعنى بخلافه ، كما ذكرنا .

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٢٩٠ .

<sup>(</sup>٢) روح المعانى ٢٧/٥١.

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ٢٩١.





#### ١١ - مجيء (الواو) بمعنى (أو) في قوله تعالى :

## الحديد: ١٠] ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴾

ذهبَ الثعلبيُّ إلى أنَّ الواوَ في الآيةِ الكريمةِ بمعنى (أو) ؛ فقال : « يعنى : (أو مغفرةٌ) »(١) .

وضعَّف هذا ابنُ المظفر ؛ لأنه « لا حاجةً إلى إضمار الألف ، بل المعنى: (عذابٌ شديدٌ للكفار، ومغفرةٌ للمؤمنين) »(١) ، أي : أن (الواو) على معناها.

وللنحويين في معنى هذه الواو مذهبان:

المذهب الأول : أنَّ الواوَ للعطفِ ، و (في الآخرةِ) : خبرٌ مقدمٌ ، وما بعده مبتدأً مؤخرٌ ، أي : أنَّ في الآخرة عذابًا شديدًا للكافرين والمنافقين ، ومغفرةً منه ورضوانًا للمؤمنين المطيعين. وهذا هو مذهب الجمهور؟ كالزجاج ، والطبراني ، والسمعاني، وابن المظفر، وغيرهم (٣).

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٩/٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٣٠٣ ، ولعل في عبارة ابن المظفر سقطًا ؛ لأن الآية ليس فيها إضمار الألف ، وإنما هي على معنى (أو) .

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للزجاج ١٢٧/٥، وتفسير الطبراني ٣١٧/٨، وتفسير السمعاني ٥/٥٧٥، = ومباحث التفسير ٣٠٣ ، وانظر: تفسير مكى ٧٣٢٧/١١، وتفسير البيضاوي ٥/٩٨، وتفسير النسفي ٣٩/٣ .

وهو معنى حسن ؛ إذ قابل العذاب بشيئين : بالمغفرة ، والرضوان ؛ فهو من باب (لنْ يغلبَ عسرٌ يسرين) [انظر: اللباب ٤٨٨/١٨ ، وفتح البيان ١٧/١٣].



ويحسننُ الوقفُ حينئذِ على قولِه : (عذابٌ شديدٌ) ، ويبتدئ بقولِه : (ومغفرة من الله ورضوانٌ)(١). ويؤيدُ معنى العطفِ في الآيةِ: ما ذكرَهِ مقاتلٌ ، وقتادة في معناها ؛ أي : « عذابٌ شديدٌ لأعداءِ الله ، ومغفرةٌ من الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه ا الله ورضوانه لأوليائه وأهل طاعته  $(^{(Y)}$ .

المذهب الثاني: أنَّ (الواوَ) بمعنى (أو) ، والتقدير: (إما عذابٌ شديدٌ، وإما مغفرةٌ) ، أي : ليس في الآخرةِ القريبةِ إلا هذا، أو هذا ، وهو مذهبُ الفراع ، والثعلبيِّ ، واختاره الكرْمانيُّ ، وابنُ كثير (٣) ، وذلك لأنه – تعالى - ذَكَرَ ما في الدنيا ، وأنه على ما وصفَها ، وأما الآخرةُ فإنها إمَّا عذاب، وإما جنَّة ؛ فالواو فيه، و(أو) بمنزلة واحدة (؛) ؛ فهو كقولك : (ضَع الصَّدَقةُ في كلِّ يتيمِ وأرمِلةٍ) ، وإنْ قلتَ: (في كلِّ يتيمِ أو أرمِلةٍ)؛ فالمعنى واحدٌ (٥). وحينئذ فلا يُوقَفُ على قوله: (عذابٌ شديدٌ) (١).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبراني ٣١٧/٨ ، ودرج الدرر للجرجاني ٢٠٠/٢ ، واللباب ٨٨/٨ ، والجواهر الحسان ٥/٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره ٢٦/٢٢ – ٤١٧ ، والبغوى في تفسيره ٣٩/٨ ، وابن الجوزي في زاد المسير ٢٣٦/٤ ، وانظر: بحر العلوم للسمرقندي ٢٠٨/٣ ، وتفسير السمعاني ٥/٥٧٥ ، ومفاتيح الغيب ٢٩/٤٦٤ ، وفتح القدير ٥/٠١٠ ، وفتح البيان ١١٧/١٣ ، وأخرج السيوطى في الدر المنثور ١١/٨ عن قتادة قال: « صار الناس إلى هذين الحرفين في الآخرة » .

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للفراء ٣/١٣٥، والكشف والبيان ٩/٢٤٤، وغرائب التفسير ١١٨٨/٢، وتفسير ابن كثير ٢٤/٨ ، وانظر : تفسير الطبرى ٢١٧/٢١ ، والجواهر الحسان ٥٠/٥ .

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٢١٧/٢٢ .

<sup>(</sup>٥) معانى القرآن للفراء ٣/١٣٥.

<sup>(</sup>٦) انظر: اللباب ٤٨٨/١٨ ، وفتح القدير ٥/٢١٠ ، وفتح البيان ١٧/١٣ .

والذي يظهر لي أن المعنيين - هنا - جائزان ، وليس هناك ما يمنعُ مِنْ أَنْ تكونَ (الواوُ) بمعنى (أو) ؛ لما فيه من ثراءٍ للمعنى ، ودَلالةٍ تختلفُ عن جعْلِها على بابِها الأصليِّ ؛ ولهذا فلا أرى وجهًا لهذا الاعتراض الذي ذكره ابن المظفر.





### ١٢ - معنى الباء في (النَّائِلَةُ ) من قوله تعالى :

## [٢: السَّكَا النَّكَا النَّكَا الأَخْلَا الأَخْلَا الْأَخْلَا الْأَخْلَالُ الْأَخْلَا الْأَعْلَا الْأَخْلَا الْأَخْلَا الْأَخْلَا الْأَخْلَا الْأَخْلَا الْأَخْلَا الْأَخْلَالُهُ الْأَلْفَا الْأَخْلَالُ الْأَلْفَالُهُ الْأَلْفَا الْأَلْفَا لَالْعُلَا الْأَلْفَا لَالْعُلَالُهُ الْمُعْلَا الْأَخْلَالُهُ اللَّهُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلِقِيلُولُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلَالِهُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلَالُهُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُولُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُولُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُولُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِلْلُولُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِلْلُولُولُولُولُ الْمُعْلِقِلْ الْمُعْلِقِلُ الْمُعْلِقِلْلُولُ الْمُعْلِقِلْ الْمُعْلِقِلْ الْمُعْلِقِلُولُ الْمُعْلِقِلْلُولُ الْمُعْلِقِلُولُولُولُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقِلُولُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْ

قولُه تعالى : ﴿ الْنَخِيْلِكَ النَّسَيِّةِ النَّائِكَ اللَّهُ عَمَلَ (لَيْسَ) ، لها اسمٌ وخبرٌ ؛ لدخول الباءِ في خبرها (بمجنون) ، وقد ذكرَ الثعلبيُّ أن « معناه : (وما أنت بمجنونٍ والنعمةُ لربِّك)؛ كقولهم : (سبحانك اللهمَّ، ويحمدك) ، أي : والحمد لك »(١)، أي : أنَّ الباءَ بمعنى الحالِ.

وضعَفَ ابنُ المظفرِ هذا التأويلَ ؛ لأنه « ليس بنظمِ متناسبٍ ، والأشْبهُ أَنْ يكونَ الباءُ في قوله : (بنعمةِ ربّك) باءَ الالتباس ، كالباء في قوله : ﴿ يُوَنفِئُ مُونَ يُونَبُنُ الْبَعَلِ الْبَاكِلُ الْبَاكُ اللهِ المعنى ههنا : (ما أنت مع نعمة ربك بمجنون) ، ويجوز أن تكون الباءُ في قوله : (بنعمة ربك) باءَ القسم ، كأنه يُقْسمُ بنعمةِ الله أنه ليس بمجنونٍ ، ويجوزُ أن تكونَ الباءُ باءَ السببية ، يعني : (بسببِ ما أنعم الله عليك لست بمجنونٍ ) »(٢) .

وهذا الاعتراض صحيح ؛ لأن ما أورده الثعلبيُّ ليس بتفسيرِ إعرابِ ، بل هو تفسيرُ معنًى (٣) ، وذلك لأنَّ قولَه : (بنعمةِ ربِّك) قسمَ معترَضٌ به

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ١٠/٩ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٣٠٦ – ٣٠٧ .

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ١٠/١٦٠ ، واللباب ١٩/٢٦٠ .





بين (ما) ، وخبرها على سبيل التأكيد ، والتشديد ، والمبالغة في انتفاء هذا الوصف الذميم ، وإختار هذا : ابنُ عطيةً ، والنسفيُّ ، وأبو حيانَ ، وابنُ جُزَيِّ ، قال ابنُ عطية : « (بنعمة ربك) اعتراضٌ ، كما تقول للإنسان : (أنت بحمد الله فاضل) »(١) ، ولا تخرج الباء عن معنَّى من المعاني الثلاثة إ التي ذكرَها ابنُ المظفر الرازي:

١- فيجوز أن تكون الباء للسببية ، كأنه قيل : (انتفى عنك الجنون بنعمة ربِّك) ، أي : (بواسطة إنعام ربِّك ) ، والذي تتعلُّقُ الباءُ به حينئذِ هو معنى مضمون الجملة نفيًا واثباتًا ، وممَّنْ ذهبَ إلى هذا : الزجاجُ ، والنيسابوريُّ ، وابنُ مخلوفِ الثعالبيُّ ، والشوكانيُّ ، والخضريُّ ، وصديق حسن خان<sup>(۲)</sup> .

<sup>(</sup>١) انظر : المحرر الوجيز ٥/٣٤٦ ، وتفسير النسفى ١٨/٣ ، والبحر المحيط ١٠/٥٣١، والتسهيل لابن جزى ٣٩٨/٢ .

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للزجاج ٥/٤٠٠ ، وايجاز البيان للنيسابوري ٨٢٨/٢ ، والجواهر الحسان ٥/٤٦٤ ، وفتح القدير ٢٦٧/٥ ، وحاشية الخضري على ابن عقيل ٢٥٠/ ، وفتح البيان ١/٥٥/ ، وإنظر أيضًا : تفسير الماوردي ٢٧٨/٤ ، والبسيط للواحدى ٧٤/٢٢ ، وغرائب التفسير للكرماني ١٢٣٦/٢ ، وتفسير البغوى ٤/٥٧٦ ، وزاد المسير ٤/٣١٩ ، ومفاتيح الغيب ٢٠٠/٣٠ ، والدر المصون ١ / ٤٩/١ ، وغرائب القرآن لنظام الدين النيسابوري ٦ / ٣٣٤ .





٢- ويجوز أن تكون الباء للقسم ، أي : (ما أنت ونعمة ربّك بمجنون) ، وهو قولُ الماورديِّ ، وأجازه القرطبيُّ (١) ، وضعَفه الكِرْمانيُّ (٢).

٣- ويجوز أن تكون الباء للالتباس ، فتتعلَّق بضمير هو حالٌ ، كأنه قيل: (أنت بريءٌ من الجنون ملتبسًا بنعمة الله التي هي النبوة ، والرياسة أ العامةً) ، كما لو قلتَ : (أنتَ عاقلٌ بحمدِ اللهِ) ، أي : (ثبتَ لك العقلُ حالَ كونِك متلسِمًا بحمدِ اللهِ) ، ورجَّح هذا المعنى : الطاهرُ ابنُ عاشور (٣) .

والظاهرُ أن التعلبيُّ أراد في تفسيره أن تكون الباء بهذا المعني (١) ، ولكنه لمْ يُحْسِن التعبيرَ عنه ؛ ولذا ذهب أبو حيان ، وابنُ عادل إلى أن هذا ليس بتفسيرِ إعرابِ ، وإنما هو تفسيرُ معنًى(°) ، ونلحظ أنَّ ابن المظفر جعلَها على هذا التفسير بمعنى (مع) ، ولكن الأؤلَى أن تكونَ بهذا المعنى الذي أوضحناه.

(١) النكت والعيون للماوردي ٦١/٦ ، وتفسير القرطبي ٢٢٥/١٨ ، وانظر: فتح القدير ٥/٧٦٠ ، وفتح البيان ١/٥٥/١ .

<sup>(</sup>٢) غرائب التفسير ١٢٣٦/٢ .

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٦٢/٢٩ ، وانظر : تفسير البغوي ٤/٥٧٥ ، وإيجاز البيان ٨٢٨/٢ ، وتفسير القرطبي ٢٢٥/١٨ ، وغرائب القرآن ٣٣٤/٦ ، وتفسير أبي السعود ١١/٩ ، وفتح القدير ٥/٢٦٧ ، وفتح البيان ١٢٥/١٤ .

<sup>(</sup>٤) وممن حكى هذا أيضًا : البغوى فى تفسيره ١٨٧/٨ ، والقرطبي فى تفسيره . 400/11

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ٢٣٨/١٠ ، واللباب ٢٦٠/١٩ .





## ١٣ - مجيء (وراء) بمعنى (أمام) في قوله تعالى :

## ﴿الرَّحِيرِ صدق الله العظيم ﴾ [الإنسان: ٢٧]

(وراء) : ظرف مكان ، بمعنى (خلف) ، وقد تأتي بمعنى (أمام) ، كما في قوله تعالى : ﴿ الرَّحِيرِ صدة الله العظيم ﴾ ، قال الثعلبي : « أي : أمامهم ، وقُدَّامَهم، كقوله ﴿ الْأَيْرَاؤُ الْكِكَافِنُ مُرْكَيْرً ﴾ [الكهف: ٧٩] وقوله ﴿ فَتَ اللَّانِيَّاتِ الْجُلُوْنِ ﴾ [المؤمنون: ١٠٠] ».

وردّ هذا ابنُ المظفر الرازى فقال:

« قولُه : ﴿ الْأَشِرَالِ الْكُمَّافِينَ مَرَكَيْمَ ﴾ أي : (قُدَّامَهم) ؛ لأن ذلك الملكَ لم يكُنْ خلفَهم، وإنما كانَ قُدًامَهم ، وكذلك البرزخُ ليس خلْفَهم ، وإنما قُدَّامهم ، أما ههنا فلا ضرورة أنْ يُفسَّر (وراءَهم) ب ( قُدَّامَهم )؛ لأن المراد : أنهم يُعْرضون عن ذِكْر اليوم الثقيل ، كما يقال : (جعله خلفَ ظهره ، ودَبْرَ أذُنِه) ، وإنْ كان ذلك بين يديه (7) .

ويتضحُ من خلالِ ما ذكره الرازيُّ أنه يتفقُ مع الثعلبيِّ في أنَّ (وراءَ) بمعنى (أمام) في آيتي الكهف ، والمؤمنون ، أما في هذه الآية فلا يُسلِّمُ له بهذا المعنى ، وسنبين هذين المذهبين فيما يأتى :

١- المذهب الأول : وهو المشهورُ عند جمهور المقسرين أنَّ (وراء) – هنا – بمعنى (خلْف) ، أي : (يتركون ، ويدَعُونَ وراءَهم) ، أي :

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ١٠٧/١٠ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٣١١ – ٣١٢ .



خُلْفَهِم ، أو خُلْفَ ظهورهِم ، العملَ للآخرة ، وما يُنَجِّيهم منْ عذاب الله تعالى (١) . واحتج المفسرون لذلك بأنهم لمَّا لمْ يلتفتوا إليه ، وأعرضوا عنه؛ فكأنهم جعلوه وراء ظهورهم<sup>(٢)</sup> ، وهذا المعنى مرويٌّ عن مجاهد<sup>(٣)</sup> ، وأجازَ الفَخْرُ الرازيُّ أَنْ يكونَ المرادُ : (ويذَّرُون وراءَهم عمَلَ يوم ثقيل) ، أي: (لا يعملون للآخرة) ؛ فحُذِفَ المضافُ ، وهو (عَمَل) ( ث ) .

٢- المذهب الثاني : أنْ يكونَ بمعنى (أمام ، وقُدَّام) ؛ فهو من الأضداد ؛ إذ يقالُ للرجلِ : (وراعَك) ، أي : خلْفَك ، أو أمامَك (٥) .

واختارَ هذا القولَ في هذه الآية : أبو عبيدة ، وابنُ دريد ، والثعلبيُ ، ومكيِّ، والواحديُّ ، والبغويُّ ، وابنُ عطيةً ، وابنُ الجوزي(٢) ، وأجازه الطبريُّ، والنحاسُ ، وأبو الليثِ السمرقنديُّ ، والزمخشريُّ ، والفخْرُ الرازيُّ ،

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك : تفسير الطبري ٢٣/٥٧٥ ، واعراب القرآن للنحاس ٥/٨٠ ، وتفسير مكى ٢١/٦٤٧ ، والكشاف ٤/٥٧٤ ، وتفسير البيضاوى ٥/٢٧٣ ، وتفسير النسفى ٥٨٢/٣ ، واللباب ٢٦٣١١ ، وجامع البيان للإيجى ٢٣/٤ ، وفتح القدير ٥/٤٥٥ ، وفتح البيان ٤٧٩/١٤ .

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب ٧٦٠/٣٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر: بحر العلوم ٢٧/٣ .

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب ٧٦٠/٣٠ ، وانظر: إعراب النحاس ٨٢/٥ ، وتفسير مكى . ٧٩٤٦/١٢

<sup>(</sup>٥) انظر في ذلك : الأضداد للأصمعي ٢٠ ، ولابن السكيت ١٧٥ ، والسجستاني ٨٢ ، ولابن الأنباري ٦٨ .

<sup>(</sup>٦) مجاز القرآن ٢٨٠/٢، والجمهرة ١٠٦٩/٢، والكشف والبيان ١٠٧/١، وتفسير مكى ٢٩٤٦/١٢ ، ومشكل مكى ٧٨٨/٢ ، والوجيز للواحدى ١١٦٠/١ ، وتفسير البغوى ٢٩٩/٨ ، والمحرر الوجيز ٥/٥١ ، وزاد المسير ٤/٥٧٠ .





والبيضاويُّ، والنسفيُّ (١) ، ورجَّحه الرَّسنعنيُّ ، والقرطبيُّ ، وأبو حيانَ  $(^{7})$ ، وهو قولُ ابنِ عباسِ - رضي الله عنهما ، ومقاتلِ ، والكلبيِّ (٣) .

وحُجَّةُ هؤلاء : أنَّ (وراءَ) مشتقِّ من (تَوَارى) ؛ فهو يقعُ لِمَا بين يديك، وما خلْفَك (٤) ، وتحقيقُ ذلك : أنَّ ما غابَ عنك فقد توارَى عنك ، وأنت متوارِ عنه؛ فكل ما غابَ عنك فهو وراءَك ، وأمامَ الشيء : قُدَّامه إذا كان غائبًا عنك ؛ ولذا صحَّ أنْ يُطلقَ لفظُ (وراء) عليه (°) .

وردَّ ابنُ المظفر هذا المعنى في آية سورة الإنسان ؛ لأمرين :

اللهل : أنه لا ضرورة لهذا التفسير ؛ لأن المراد : أنهم يُعْرضُونَ عنْ ذِكْرِ اليومِ الثقيلِ ؛ كما يُقال : (جعلَه خلْفَ ظهْره ، ودَبْرَ أَذْنِه)، وإنْ كان ذلك بين يديه.

الثانى : أنه لو فُسِّر (وراءَهم) ههنا بـ(قُدَّامَهم) لكان المعنى : (يتركون اليومَ الثقيلَ قُدَّامَهم) ؛ فلا يكونُ لهم في ذلك ذمٍّ ، وإنما يكون ا

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٢٣/٤٧٥ ، وإعراب القرآن ٥/٢٨ ، ويحر العلوم ٣٧/١ ، ٥٢٩/٣ ، والكشاف ٤/٥٧٤ ، ومفاتيح الغيب ٧٦٠/٣٠ ، وتفسير البيضاوي ٥/٢٧٣ ، وتفسير النسفى ٢٧٣/٥ .

<sup>(</sup>٢) رموز الكنوز ٨/٥٦٤، ووتفسير القرطبي ١٥١/١٩، والبحر المحيط ٣٦٩/١، وانظر: اللباب ٤٦٣/١ ، وجامع البيان للإيجى ٤٢٣/٤ ، وفتح البيان ٤٧٩/١٤

<sup>(</sup>٣) انظر: البسيط للواحدي ٦١/٢٣.

<sup>(</sup>٤) [ إعراب القرآن للنحاس ٥/١٨ .

<sup>(</sup>٥) انظر: مشكل مكى ٧٨٨/٢ ، ومفاتيح الغيب ٢١/٢١، واللباب لابن عادل . 014/17





ذمًّا لهم أنْ لو جعلوها خلْفَ ظهورهم (١) .

ومع قوة الدليلِ الذي ذكره الرازيُّ لا نستطيعُ أن نَغْفُلَ أبدًا أنَّ ما ذهب إليه الثعلبيُّ هو قولُ جماعةٍ من المفسرين، والنحويين ، كما أنه مذكورٌ في كتب الأضدادِ ، وله ما يُعضِّدُه ويُقوِّيه ، كما أوردنا .

<sup>(</sup>١) انظر: مباحث التفسير ٣١١ – ٣١٢ .





#### ١٤ - معنى الاستفهام في قوله تعالى :

## النين: ٧] النين: ٧] النين: ٧]

قولُه تعالى : ﴿ لَعُظِيمَ أَعُودُ ﴾ (ما) : استفهاميةٌ في محلِّ رفع بالابتداع ، والخبرُ هو الفعلُ (يكذبُك) بعدها ، والاستفهام فيها للتوبيخ ، والتقديرُ عند التُعلبي : « فما يكذِّبُكَ أيُّها الإنسانُ بعْدَ هذه الحُجَّةِ والبرهانِ بالدين؟ »(١).

واعترض ابنُ المظفر على هذا ؛ فقال : « لا يتَّضحُ التفسيرُ على هذا الوجه... لمَّا كان الخطابُ للكافر في قولِه : (فما يُكذِّبُكَ) يكون تقديرُه : أيُّها الكافرُ مَنْ يُكذِّبُكُ في قولك : لا بعثَ، ولا حسابَ ؛ فيكونُ جوابُه : (الله يُكذَّبُني، ورسولُه)؛ فلا يكون في الاستفهام فائدة ... فلا بُدّ أن نُفسِّرهَ على وجه الاستبعاد؛ نحو: ﴿ لِلْكُمِّلْتِ فَيْنَ اللَّالِكَاتِ الْمُؤْفِدِ ﴾ [الأعراف: ١٨٥، المرسلات: ٥٠] ، وإنما يكونُ مفسَّرًا على هذا الوجهِ أن نقول: معناه : (أيُّ شَىء سيجعلُكَ مكذبًا أيُّها الإنسانُ بعد القرآن بالبعثِ؟) »(٢) .

وللعلماء في معنى الاستفهام في الآية قولان ، هما :

القول الأول : أنَّ المخاطبَ بها هو الإنسانُ، أو الكافرُ على طريق الالتفاتِ توبيخًا والزامًا للحُجَّةِ ؛ فالاستفهام بمعنى التوبيخ ، والتبكيتِ ، والتقريع ، أي : (فما يُكذِّبُك أيُّها الإنسانُ بعد هذه الحُجَّةِ والبرهان؟!) أي : (ما الذي يجْعِلُكَ مُكَذِّبًا بِالجزاء؟) ؛ وذلك لأنَّ مُكَذِّبَ الحقِّ كاذبٌ ، والباءُ

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٢٤١/١٠ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٣١٦ .



للسببية .

وهذا هو مذهبُ الجمهورِ؛ كالنحاسِ ، وأبي الليثِ السمرقنديِّ ، والثعلبيِّ ، والسمعانيِّ ، والبغويِّ ، وابنِ الجوزيِّ ، ونظامِ الدينِ النيسابوريِّ، وغيرِهم (۱) ، وهو قولُ مجاهدٍ ، ومقاتلِ (۱) .

وضعَف هذا ابنُ المظفر الرازيُ ؛ لأنَ الاستفهامَ بهذا المعنى ليس فيه فائدة، وإنما الأقربُ فيه أنْ يكونَ بمعنى الاستبعادِ ، والتقديرُ: (أيُ شيءِ يجعلُكَ مُكذّبًا أيّها الإنسانُ؟)(٣) .

وما ذكره ابنُ المظفرِ غيرُ مُسلِّمٍ به ؛ لأنَّ الاستفهام على المعنى المذكورِ فيه إلزامُ المخاطَبِ الحُجَّةَ ، والتبكيثُ ، والتقريعُ ؛ فكيف يُقالُ : إنه لا فائدةَ فيه؟

<sup>(</sup>۱) انظر : إعراب القرآن للنحاس ٤/٩٠٥ ، ٥/١٦١ ، ويحر العلوم ٥٩٦/٣٥ ، والكشف والبيان ٢٤١/١٠ ، وتفسير السمعاني ٢/٤٥٢ ، وتفسير البغوي والكشف والبيان ، ٢٤١/١٠ ، وتفسير المحيط ، ٢٤١/١٠ ، وغرائب القرآن ٢/٦٦٥ ، وانظر أيضًا : البحر المحيط ، ٢/٤٠١ ، وجامع البيان للإيجي ٤/٩٠٥ ، وفتح البيان مديد ، وروح المعانى ، ١٧٧/٣٠ .

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري في تفسيره ٢٢/٢٥ ، وانظر: تفسير ابن فورك ٢٤٣/٣ ، وتفسير مكي ٨٣٤٨/١٦ ، والبسيط ٢١/٨٥١ – ١٥٩ ، وغرائب التفسير للكرماني ٢/١٣٦٠ ، والتسهيل لابن جزي ٢/٥٩٤ ، وينظر أيضًا : المحرر الوجيز ٥/٠٠٠ ، والكشاف ٤/٤٧٧ ، ومفاتيح الغيب ٢١٣/٣٢ ، والاملاء ٢٨٩/٢ ، والدر المصون ٢/٣١١ ، واللباب ٢/٤٠٤، وغاية الأماني للكوراني ٢١٩٠٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر: مباحث التفسير ٣١٦ .





القول الثانى : أنَّ المخاطَبَ بهذا هو رسولُ الله صلى الله عليه وسلم ، و (ما) اسمٌ موصولٌ؛ بمعنى (مَنْ) ، والاستفهامُ للتعجُّب ، والمعنى: (فمَنْ يقْدِرُ على تكذيبك فيما تَخْبرُ به من الجزاءِ ، والبعثِ ، أو يَنْسِبُكَ إلى الكذب بعد تلك الشواهد) ، وإنما كانت بمعنى (مَنْ)؛ لأنَّ التكذيبَ لا يكونُ إلا من الآدميين(١) ، وهو قول قتادة ، والفراءِ، والأخفشِ ، وابنِ جريرِ الطبريِّ ، وأجازه الطاهل ابنُ عاشور (٢) .

ويجعل الألوسيُّ الاستفهامَ ؛ لنفِّي التكذيب ، وإفادة أنه صلى الله عليه وسلم لاستمرار الدلائل وتعاضُدِها مستمرِّ على ما هو عليه من عدم التكذيبِ ، والباء بمعنى (في)، أو للسببية (٣) ، وذهب ابن خالوَيْه إلى أنَّ معناه التقرير (ئ) .

وضعَّفَ هذا الوجهَ النحاسُ ، والسمعانيُّ ؛ لأنَّ (ما) بمعنى (مَنْ) يبْعُدُ في اللغة ، والمعنى صحيحٌ على المعروف فيها<sup>(ه)</sup> .

وذهب الدمامينيُّ إلى أنه لا بُعْدَ في ذلك ؛ فقد تقعُ (ما) مرادًا بها (مَنْ

<sup>(</sup>١) انظر: الأمالي الشجرية ٨/٢٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر: معانى القرآن للفراء ٣٧٧/٣ ، ومعانى القرآن للأخفش ١٨١/٥ ، وتفسير الطبرى ٤٢/٢٤ ، وزاد المسير ٤/٥١٤ ، وتفسير البيضاوي ٣٢٣/٥ ، وتفسير النسفى ٢٦١/٣، والتسهيل لابن جزى ٢/٥٩٤، والتفسير المظهري ١٠/٩٩١، والتحرير والتنوير ٣٠/٣٠ .

<sup>(</sup>٣) روح المعانى ١٧٧/٣٠ .

<sup>(</sup>٤) إعراب ثلاثين سورة ١٣١.

<sup>(</sup>٥) إعراب القرآن للنحاس ١٦١/٥، وتفسير السمعاني ٢/٤٥٢، وروح المعاني . 1 / / / .



يعقلُ) في مواضعَ؛ منها : المُبْهَمُ أَمْرُه ، كما في قوله تعالى : ﴿ الْفُرُقَالُكَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّلَّا لَا اللَّالَّالَّ اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّا الشَيْعَالَةِ الْبَيْمَالِينَ الْهَيْمَيْنِ الْعِنْمِينِ الْبُعْفِينِ الْبُعْمَالِينَ الْبَيْمَالِينَ الْمُعَمَّلِيِّ ﴾ [أل عمران: ٣٠] . .

والذي يظهرُ لي بعد عرض هذين المذهبين أنَّ ما ذهبَ إليه الجمهورُ، واختاره الثعلبيُّ هو الصحيحُ ؛ لأنَّ الخطابَ للإنسانِ ، والاستفهامَ للتوبيخ، والتقريع، والتبكيتِ ، وليس للاستبعادِ كما ذكرَ ابنُ المظفَّرِ الرازيُّ .

<sup>(</sup>۱) مصابيح الجامع للدماميني ٥٠٣/٨ .





#### المبحث الثالث

# تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي فيما يتعلق بالمعنى، والتفسير ١- معنى قوله تعالى :

# ﴿ للمُتَخِينُ الْعَنْفِ الْجُنَعِينُ الْمُنَافِقُونَ الْتَجَالِينَ الْقُلَاقَ الْوَجَنِّنَ لِمُنْ الْمُنْلُقِ ﴾ [هود: ٨٨]

يقالُ في اللغة : ( خَالفَه إلى الشيء : عصاه إليه ، أَوْ قصدَه بعْدَ ما نهَاه عنه ، قال الزمخشرى : " (خَالَفني فلانٌ إلى كذا): إذا قصَدَه وأنت مولِّ عنه، و (خالفني عنه): إذا ولَّى عنك وأنت قاصدُهُ " (١). ومنه قولُه تعالى: ﴿ لَلْمُتَخَذَرُ الْقَدُونَ الْجُهُونُ الْبَافِقُونُ النَّهَائِنُ الْطَالِاقُ الْجَيْفَائِنُ الْمُقَالِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُقَالِقُ الْمُقَالِقُ الْمُعَلِقُ الْمُقَالِقُ الْمُعَلِقُ الْمُقَالِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُقَالِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُقَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلَقِ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلَقِ الْمُعِلَقِ الْمُعِلَقِ الْمُعِلَقِ الْمُعِلَقِ الْمُعِلَقِ الْمُعِلَقِ الْمُعِلَقِ الْمُعِلِقُ الْمُعِ ، قال الثعلبي: « أي: ما أريدُ أنْ أنهاكم عن أمْر ثمَّ أربّكبَه »(٢).

واعترض ابن المظفر على هذا التفسير، فقال:

« إذا ركِبَه لا يكونُ مخالفًا لهم، وإنما يكونُ مخالفاً لأمر الله وموافقاً لهم، والمخالفة لا تُعدَّى بـ(إلى) إلا على الحذف، والإضمار؛ فالأشبهُ أنْ يكونَ معناه: (ما أريدُ أنْ أنهاكم عن معصية الله ؛ فتنتهوا عنها ، ثم

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢٢٧/٣، وإنظر: تاج العروس ٢٦٧/٢٣.

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ١٨٦/٥ ، وفي مباحث التفسير ١٦٧: « أركبه » بدل « أرتكبه »





أرتكبَها فأكونَ مخالفًا لكم، وما أريدُ أنْ أميلَ إلى المنهيِّ عنه) »(١).

### وأرى أنَّ هذا الاعتراضَ مردودٌ، وذلك لما يأتي:

**أُولاً**: أَنَّ ما ذكرَه التعلبيُّ في تفسيرِ الآيةِ الكريمةِ أخرجَه ابنُ جريرٍ، وابنُ أبي حاتمٍ ، وأبو الشيخِ ، عن قنادة يقولُ: « لمْ أكنْ لأنهاكم عن أمرٍ ثم أرتكبَه»(١).

ثانياً: أن هذا هو قولُ البغويِّ ، ومكيِّ بهذه العبارةِ ، وفسرَّه الزجاجُ بلفظٍ قريبٍ من هذا ؛ فيقول: (ما أقصدُ بخلافِكم القصدَ إلى ارتكابِه)(٣) ، ويُذْكَرُ عنه أيضًا: (لسنتُ أنهاكم عنْ شيءٍ وأدخلُ فيه) (٤).

ثالثاً: لا معنى لقولِ ابنِ المظفر: « إذا ركبَه لا يكونُ مخالفاً لهم، وإنما يكونُ مخالفاً لهم، وإنما يكونُ مخالفاً لأمر الله ، وموافقاً لهم »(٥) ، وذلك لأنَّ الذي في الكشفِ المطبوع هو: (ثمَّ أرتكبه)(٢)، ولم يقل: (ثم أركبه) ، كما نقلَ ابنُ المظفر عنه ، حتى ولو كان نقلُه صحيحًا فهو – كما ذكرنا – مرويً عن قنادة ، وله وجُهٌ صحيحٌ في اللغة .

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٢١/٤٤، وتفسير ابن أبي حاتم ٢٠٧٤/، والسيوطي في الدر المنثور ٤٦٧/٤، ويروى أيضًا: (ثم أركبه).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للزجاج ٧٣/٣ ، وتفسير مكي ٥/٥٥٣، وتفسير البغوي ٤/١٩٦، ورد المسير ٤/١٥، وإنظر: السراج المنير للخطيب ٢/١٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: الوسيط للواحدي ٢/٥٨٦، وتفسير القرطبي ٩/٩٨.

<sup>(</sup>٥) مباحث التفسير ١٦٨ .

<sup>(</sup>٦) الكشف والبيان ٥/١٨٦.





رابعا: أنَّ المعنى عند جميع المفسرين من التابعين فمَنْ بعدهم هو: « ما أريد مما نهيتكم عنه أنْ أمنعَكم أفعالاً وأنا أفعلُها، أي: لمْ أكنْ لأنهاكم عنْ شيء وأنا أفعله »(١). وهذه العبارةُ هي معنى عبارةِ الثعلبيِّ نفسِها، أو هي قريبة منها.

خامسا: العجيبُ أنَّ ابنَ المظفر بعد هذا الاعتراض فسرَّر الآية بما ذكره الثعلبيُّ نفسله ؛ فيقول: « معناه: ما أريدُ أنْ أنهاكم عن معصيةِ الله فتنتهوا عنها ثم أرتكبَها »<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١٤٣/١٢، وانظر في معنى الآية: تفسير الماتريدي ١٧١/٦، ومعانى القرآني للنحاس ٣/٥٧٣، ويحر العلوم ١٦٧/٢، ومفاتيح الغيب ٣٨٨/١٨، والبيضاوي ٣/٥٤، والنسفي ٢/٩٧، والبحر المحيط ٦/٩٩، وانظر: تفسير الطبراني ٣٩٨/٣، والوجيز ٢/٥٣٥، وتفسير ابن كثير ٤٤٤/٤ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ١٦٧.





### ٢ - معنى (ٱلرِّحِيرِ) في قوله تعالى :

# ﴿ الرَّحِيمِ صَدَوَّ اللَّهُ الْعَظِيمُ أَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ ﴾ [ابراهيم: ١٠]

الزوالُ في اللغةِ هو الانتقالُ من المكانِ (١) ، ومنه قولُه تعالى: ﴿ إِللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ ﴾ [ابراهيم: ٤٤] . وللمفسرين قولان في المقصودِ بهذا الانتقالِ؛ فذهبَ الثّعلبيُ إلى أنه بمعنى: الزوالِ عن الدنيا، فقال: « أي : حلفتُم مِنْ قَبْلُ ، أي: في دار الدنيا، ما لكم من زوالٍ ، أي : من زوالٍ عن الدنيا ، أي : (لا تُبْعثون) »(١).

وردَّ ابنُ المظفر هذا؛ فقال:

« الزوالُ بمعنى البعثِ ما جاء في اللغة ، وأيضًا: فإنهم ما كانوا يزعمون أنهم لا يزولون عن الدنيا؛ لأن الزوالَ عن الدنيا إنما يكونُ بالموتِ، وهم كانوا يُقرُون بالموتِ متفقين عليه، متيقتين منه من غيرِ شكً فيه ؛ فلا يكونُ تفسيرُه على هذا الوجهِ ؛ لأنه يكونُ معناه : (ألمُ تحلفوا في الدنيا أنكم لا تموتون؟)، وما كانوا يحلفون هكذا، وما كانوا يُنكرون الموتَ، وإنما كانوا يُنكرون البعثَ ، والنشورَ»(٣).

وهذا الذي منعَه ابنُ المظفرِ ذهبَ إليه جمهرةٌ من العلماءِ ؛ كأبي الليثِ السمرقنديِّ، ومكيِّ، والواحديِّ، والسمعانيِّ ، والبغويِّ ، وابنِ الجوزيِّ ، وابنِ

<sup>(</sup>١) تاج العروس ٢٩/٢٥١ [زول] .

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ٥/٣٢٦ .

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ١٩١.





مخلوف الثعالبيّ، وغيرهم (١)، فالمعنى: (أنه لا زوالَ لكم عما أنتم فيه، وأنه لا معادَ، ولا جزاء؛ فذوقوا هذا بذاك )(٢). قال السمعانيُّ: « يعنى: ليس لكم بعثٌ ، ولا جزاءٌ ، ولا حسابٌ »<sup>(٣)</sup>، أي: حلفتم أنكم إذا مِتُم لا تزولون ، ولا تنتقلون عن تلك الحالة إلى حياة ثانية؛ لقولهم: (لا يبْعَثُ اللهُ مَنْ يموتُ)<sup>(؛)</sup>، قال السُّدِّيُّ في معناها : « مِنْ بِعْثِ بِعد الموتِ »<sup>(٥)</sup>، وذكرَ مجاهدٌ أنَّ معناها: ( مالكم مِنَ انتقال من الدنيا إلى الآخرة) ، أي : لا تُبْعثون، ولا تُحشرون (١٠) . وفي الآية معنَّى آخرُ، وهو أنَّ المقصود : الزوالُ عن القبور ، أي : (حلفتُم أنكم لا تزولون بعذاب) ؛ فليس المعنى: (زوالَ مَوات) ؛ لأنهم مُقرُّون بالموت ، قال الفخرُ الرازيُّ : « لا شبهةً في أنهم كانوا يقولون : (لا زوالَ لنا مِنْ هذه الحياةِ الدنيا إلى حياةِ أخرى ، ومن هذه الدار إلى دار المُجازاة) ، لا أنهم كانوا يُنكرون أن يزولوا عن

<sup>(</sup>١) بحر العلوم ٢/٧/٢، وتفسير مكى ٥/٣٨٣٨، والوسيط ٣٦/٣، والوجيز كلاهما للواحدي ١/٥٨٥، وتفسير السمعاني ١٢٣/٣، والبغوي ٤/٣٦٠، وزاد المسير ٥١٨/٢، والجواهر الحسان ٣٨٩/٣، وانظر: البسيط ١٢/٥٠٥، وتفسير الماوردي ١٤٢/٣، وغرائب التفسير ٥٨٣/١، وتفسير البيضاوي ٢٠٢/٣، و تفسير الخازن ٣٠١٤، وجامع البيان للإيجى ٣٠١/٣، وفتح القدير ١١٧/٣.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۱۹/۴ .

<sup>(</sup>٣) تفسير السمعاني ١٢٣/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: غرائب التفسير ١/٥٨٣ .

<sup>(</sup>٥) أخرجه عنه ابن أبي حاتم في تفسيره ٧/١٥١/، والدر المنثور ٥٦٧/٨، وفتح القدير ١١٣/٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير ٧١٤/١٣ ، ٧١٥ عن مجاهد ، وانظر: تفسير ابن كثير ١٦/٤ ، والدر المنثور ١٦/٨ .





حياةً إلى موتٍ ، أو عن شبابِ إلى هرمِ ، أو عن فقر إلى غنًى  $\mathbf{w}^{(1)}$  .

والوجهان جائزان عند الماورديّ ، والكِرْمانيّ ، والزمخشريّ ، والقرطبيّ، وأبي حيانَ ، وابنِ ثناءِ الهنديّ ، وابنِ عجيبةً (١) . واختاره ابنُ عاشور ؛ فقال : « الزوالُ: الانتقالُ من المكان، وأريدَ به هنا : الزوالُ من القبور إلى الحساب»(۳).

وأجاز ابن المظفرِ أن يتمَّ الكلامُ على قوله : الله المُعْطِيد أعْودُ ، يريد قوله : ﴿ لَلْمُغَنِّفُونُ الْمُرْقِبُالِ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ الْمُعَالِلُ الْقَصَّا لِلْمُ الْحَرْفُ الْمُؤْمِنُ الْعُزْمُنِ الْمُؤْمِنُ الْعُرْمُونُ الْعُرْمُونُ الْمُؤْمِنُ الْعُرْمُونُ الْمُؤْمِنُ الْعُرْمُونُ الْعُرْمُونُ الْعُرْمُونُ الْعُرْمُونُ الْمُؤْمِنُ الْعُرْمُونُ الْعُرْمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ لَوْكَمُ إِنَّ السِّجُ كُلِّة ﴾ [النحل: ٣٨] ، ثم يبتدئ بقوله : (مالكُمْ من زوالِ) ، أي : (لا تزولون عن الآخرة إلى الدنيا ، ولا تُجابون إلى ما تريدون)('').

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب ١٠٩/١٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير الماوردي ١٤٢/٣ ، وغرائب التفسير ٥٨٣/١ ، والكشاف ٢/٥٦٥ ، وتفسير القرطبي ١٦٢/١، والبحر المحيط ٢٨٠/٥ ، والتفسير المظهري ٥٠/٠٨ - ۲۸۱ ، والبحر المديد ۲۸۱ .

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ٢٤٨/١٣ .

<sup>(</sup>٤) مباحث التفسير ١٩١ - ١٩٢، وجعله الكرماني من الغريب في غرائب التفسير ١/٥٨٥.





### ٣ – معنى (الْطِّؤَثِ ) في قوله تعالى :

# ﴿ الْجُلُونُ الْجَنْيُ الْجَنْيُ الْجَنْيُ الْجُنْ ﴾ [الحجر: ١٦]

قال الثعلبيُّ في معنى (قضينا) في الآيةِ الكريمةِ : « يعنى : وفرغنا إلى لوطِ من ذلك الأمر، وأخبرناه أنَّ دابرَ هؤلاء »(١).

وتعقّبه ابنُ المظفر ؛ فقال : « بل معناه ههنا: أخْبرنِاه بذلك ... وكيف يكونُ ههنا بمعنى : (فَرَغْنا) ، وهو كان قبل الفراغ من هلاكِهم؟ لأنه قال: (أنَّ دابرَ هؤلاء مقطوعٌ مصبحين) ، بمعنى: أخبرناه بذلك  $pprox^{(7)}$ .

وفي معنى القضاء - هنا - قولان مشهوران للعلماء ، وهما:

المعنى الأول : أنَّ القضاءَ بمعنى : الفراغ ، أي: أنا حكمنا وأبرمنا الأمرَ الذي أمرناه في قوم لوط ، وهو مذهب السمعانيّ ، والجرجانيّ ، وذكرَه الخازنُ، وغيرُه (٢) يقال : (قضيتُ الأمرَ) : إذا فرغتُ منه ، وأتممتُه (٤).

المعنى الثاني: أنَّ القضاءَ بمعنى: الإخبار، أي: أوحينا إليهم، وأعلمناهم ، وأخبرناهم بذلك ، وتعديته ب(إلى)؛ لأنه مضمَّن معنى

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٥/٥ ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: البسيط ٢/٧٢، وتفسير السمعاني ٥/٣؛ ١، وتفسير الخازن ٩٩/٣.

<sup>(</sup>٤) البسيط ٢/٧٧٢ .



الإيحاء (١)، فقولُه: (قضينا) بمعنى: (قدَّرْنا)، لكنه ضُمِّن معنى (أوحينا)، فالتقدير: (وقضينا ذلك الأمرَ فأوحينا إليه)، أي : بما قضينا(٢) ، قال ابنُ عطيةً: « أي: أمضيناه، وختمنا به، ثم أدخل في الكلام (إليه) من حيث إنه أُوحِيَ ذلك إليه ، وأعلمه اللهُ به ؛ فجلب هذا المعنى بإيجاز، وحذفَ ما يدلُ الظاهرُ عليه »(٣)، وممن ذهبَ إلى ذلك الكسائيُ، والأخفشُ ، وابنُ قتيبةً ، والنحاسُ ، والسمرقنديُّ ، وابنُ حزم ، والنيسابوريُّ ، وغيرُهم ( ُ ).

وذهبَ ابنُ المظفر الرازئ إلى أنه لا يكونُ بمعنى : (فرغنا)؛ لأنَّ هذا كان قبل الفراغ منْ هلاكِهم<sup>(٥)</sup> ، ولكنَّ الصحيحَ أنَّ المعنيين جائزان ، كما ذكرنا ، وظاهرُ اعتراض الرازيِّ - هنا - يُوحى بأنَّ الثعلبيَّ قد اقتصر على المعنى الأول وحده ، وهو القضاء بمعنى الفراغ ، وهذا غير صحيح ؛ لأنه جمَعَ بين المعنيين السابقين، وقد سبقه إلى ذلك ابن جرير الطبريُّ ، وتبِعَهما البغويُّ ، قال الطبري: « أي: وفرغُنا إلى لوطٍ من ذلك ، وأوحينا

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ١٤/٣.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير ١٤/٥٦.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز ٣٦٨/٣ ، وانظر: التسهيل لابن جزي ١٩/١ ، والبحر المديد .97/8

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن لابن قتيبة ، ومعانى القرآن للنحاس ٣٢/٤ ، وبحر العلوم ٢٥٩/٢ ، والفصل في الملل لابن حزم ٣١/٣ ، وايجاز البيان ٢/٥٩٤ ، وزاد المسير ٣٧/٢ ، وتفسير القرطبي ٢ ٢٧/١ ، وجامع البيان للإيجى ٣١٧/٢ ، وفتح البيان ١٨٣/٧ ، وانظر: معانى القرآن للزجاج ٢٢٧/٣ ، وتفسير مكى ٢٩١٢/٦، و تفسير الماوردي ٣/١٦٥، والوجيز للواحدي ١/٤٩٥، ودرج الدرر ١٨٣/٧، والدر المصون ١٧٢/٧ ، واللباب ٢٦٦/١١، والتفسير المظهري ٥/٩٠٥ .

<sup>(</sup>٥) مباحث التفسير ١٩٤.





أنَّ دابرَ هؤلاء مقطوعٌ مصبحين »(١).

### ءُ - معنى رَرِيكِ قَالَ) في قوله تعالى :

## اللَّهُ الرَّحِيرِ بِسْ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْيَرِ الرَّحِيرِ قَالَ ﴾ [طه: ١٠]

قرأ الجمهورُ : ﴿ قَالَ ﴾ بضم الهمزة (٢)، وللعلماءِ في تخريجها أقوالٌ، أجازَ الثعلبيُّ منها وجهين ؛ فقال : « (أكادُ) صلةً ... والفائدةُ في الإخفاء: التخويفُ ، والتهويلُ ، قال ابنُ عباس، وأكثرُ المفسرين : معناه : (أكادُ أُخفيها من نفسى) »<sup>(٣)</sup>.

وتعقّب ابنُ المظفر الوجهَ الثانيَ ؛ فأغلظ القولَ للثعلبي ؛ فقال : « العربُ لا يعرفون هذا الكلامَ ، و لا يقولونه ، ولا العجمُ ، ولو قال أحدٌ هذا الكلامَ يكون كاذبًا حالفًا باليمين الفاجرة ، وحاشا كلام الله عن مثل ذلك ، ولكنَّ الجوابَ : أنَّ (أكادُ) إذا كان مقرونًا بالنفي يكونُ إثباتًا ، وإذا كان مقرونًا بالإثبات يكون نفيًا ... كذلك ههنا (كادَ) في موضع الإثباتِ ؟ فيكون نفيًا للإخفاء من نفسه ، وهو للمبالغة في الإخفاء، والأشبهُ أنْ

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى ١٤/٩٨ ، وانظر: تفسير البغوى ١/٣٨٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: إعراب القرآن للنحاس ٣٥/٣ ، وزاد المسير ٥/٥٧٧ ، وفتح القدير ٣٥٩/٣ ، وقرأ سعيد بن جبير: (أَخْفيها) بفتح الهمزة ، أي : أَظهرها ، مِنْ (خَفَاهُ) : إذا أظهره ، انظر: تفسير السمعاني ٣٢٥/٣ ، و تفسير البغوى ٥/٢٦ ، ومفاتيح الغيب ٢٦/٢٢ .

<sup>(</sup>٣) الكشف والبيان ٢٤١/٦.





 $(1)^{(1)}$ يكونَ (أكادُ) بمعنى (أريدُ)، أي: $(1)^{(1)}$  إخفاءَها من الناسِ

وسنبينُ فيما يأتي مذاهبَ العلماءِ في هذه الآيةِ الكريمةِ ؛ لنستطيعَ الحُكْمَ على هذا الاعتراض الذي ذكرَهِ الرازيُ :

1- المذهب الأول : ذهبَ أكثرُ المفسرين (٢) إلى أنَّ المعنى : (أكادُ أخفيها من نفسي ؛ فكيف يَعْلَمُها غيري من الخلق؟ وكيف أُظْهرُها لكم؟) ، واللهُ - تعالى- لا يخفى عليه شيءٌ ، ولكنْ جاء هذا الخطابُ على عادةِ العربِ إذا بالغوا في كتمانِ الشيءِ ، يقولُ أحدُهم : (كتمتُ سرِّي منْ نفسى) ، أي : أخفيتُه غاية الإخفاءِ (٣) .

والمرادُ من إخفائها هو التهويلُ ، والتخويفُ ؛ لأنهم إذا لم يعلموا متى تقومُ الساعةُ كانوا على حذَرِ منها كلَّ وقتِ (أ) ، والخفاءُ – على هذا – هو الظهورُ ؛ فالمعنى : (أُزيلُ ظهورَها) ، وإذا زالَ ظهورُها فقد استترتُ ، أي : أنه لشدة إبهامِها أكادُ أخفيها ؛ فلا أُظهرُها البتةَ (أ) .

وقد اعترضَ ابنُ المظفر - كما ذكرنا - على ذلك بأنَّ العربَ لا يعرفون

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٢١٢ .

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ٢/١٦ ، والوسيط للواحدي ٢٠٣/٣ ، وتفسير الخطيب ٢/٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبراني ٥/١٠ ، وتفسير البغوى ٢٦٧/٥ ، وفتح القدير ٣٥٨/٣.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ٥/٥٧٠ ، وتفسير الخطيب ٢/٧٥٠ .

<sup>(</sup>٥) انظر: البحر المحيط ٣١٩/٧ ، والدر المصون ١٩/٨ ، واللباب ١٩٣/١٣ ، ويجوز أن يكون الخفاء بمعنى السنّر ، انظر: تلخيص البيان ٢٢٠ ، وتفسير مكى ٢٢٣/٧٤ .





هذا الكلامَ ، ولا يقولونه ، ولا العجمُ ، وحاشا كلام الله عن مثلِ ذلك(١) ، وأرى أنَّ هذا الاعتراضُ فيه نظرُ ، وذلك لما يأتى :

أُولاً: بُنيَ هذا الاعتراضُ على أنَّ الاخفاءَ إنما يكونُ ممَّنْ يصحُّ له الإظهارُ، وذلك مستحيلٌ عليه - تعالى - لأنَّ كلاًّ منهما معلومٌ له(٢)، والصحيحُ أنه يمكنُ أنْ يُجابَ عن ذلك بأنه واقعٌ على التقدير؛ للمبالغة في عدم إطْلاع الغير عليه<sup>(٣)</sup>.

وردِّه الزمخشريُّ ؛ بأنه لا دليلَ في الكلام على هذا المحذوفِ ، ولا شكَّ أنَّ محذوفًا لا دليلَ عليه يكونُ مُطَّرَجًا ( عُلْ .

والذي يبدو لي أنَّ القراءةَ الآخرى تدلُّ على هذا المعنى وتُبيِّنُه ؛ فقد جاء في قراءة ابن عباس - رضي الله عنهما: (أكاد أُخفيها مِنْ نفسى)(٥)، وفى بعض القراءاتِ : (أكأد أخفيها مِنْ نفسى ، وكيفَ أَظهرُها لكم)(٢) .

**ثانيا** : اعتراضُه بهذه الطريقةِ يدلُّ على أنه قولٌ ضعيفٌ ساقطٌ ، لم

<sup>(</sup>١) انظر: مباحث التفسير ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب ٢١/٢٢ ، واللباب ١٩٣/١٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر: مفاتيح الغيب ٢١/٢٢ .

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٣٢٠/٥ ، وإنظر : تفسير الطبراني ٥٠/٥ ، والبحر المحيط ٢٠/٧ .

<sup>(</sup>٥) وهي في مصحف أبيِّ ، وابنِ مسعودٍ - رضي الله عنهما ، انظر: معاني الفراء ٢/٤ ٩، ومختصر شواذ القرآن ٧٨ ، وتفسير الماوردي ٣٩٧/٣ .

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير القرطبي ١٩/١٤، وروح المعاني ١٧٢/١٦، ومعجم القراءات للخطيب ٥/ ٢١ ٤ – ٢٢ ٤ .



يقُلْ به أحدٌ ، مع أنه قولُ جمهورِ المفسرين ؛ إذ هو مذهبُ ابنِ عباسٍ – رضي اللهُ عنهما، وسعيدِ بنِ جُبيرٍ ، ومجاهدٍ ، والضحاكِ<sup>(۱)</sup> ، وسفيانَ الثوريِّ<sup>(۱)</sup> ، وممَّنْ ذهبَ إليه قطرب ، والمبردُ ، والطبري ، والطبراني ، وأبو الليثِ السمرقندي ، وابنُ الجوزيّ ، وابنُ العربيِّ<sup>(۳)</sup> . ورجَّحه مكي ؛ لأنه – تعالى – خاطبَ العرب بما تَعْرف ، وتَستعملُ فيما بينها من المُخاطباتِ<sup>(٤)</sup> .

.

٢- الذهب الثاني: أنَّ (أكادُ) زائدةٌ ، والمعنى: (إنَّ الساعةَ آتيةٌ أَخْفيها)، وهو مذهبُ الواحديِّ ، وأجازه الثعلبيُّ (°).

(۱) رواه يحيي بن سلام في تفسيره ۱/٥٥٦ ، وعبد الرزاق في تفسيره ۲/٠٣٠ ، والدارمي في رده على المريسي ۴/٠٤٨ ، وانظر: تفسير مقاتل ۲۳/۳ ، وتفسير مجاهد ۲۱ ، والطبري ۱۱۳/۱ ، والطبراني ٥/٠١ ، والدر المنثور ۱۷۸/۱ .

(۲) انظر: تفسیره ص۱۹۳ .

(٣) تفسير الطبري ٢١/٣ ، والطبراني ٥/٠١ ، ويحر العلوم ٣٩٢/٢ ، وتذكرة الأريب ٢٢٨ ، والمسالك في شرح موطأ مالك ٣/٥٨ ، وانظر : تفسير السمعاني ٣٤٤/٣ ، وتفسير البغوي ، والمحرر الوجيز ٤/٠٤ ، والكشاف ٣/٥، والتسهيل لابن جزي ٢/٢ وفتح القدير ٣٥٨/٣ .

(٤) تفسير مكي 175/2 ، وذهب بعضهم إلى أن معنى (مِنْ نفسي) – هنا – أي : : (من تلقائي ، ومن عندي) ، انظر: البحر المحيط 19/2 ، وتوقف الزجاج في معانيه 19/2 هي تصحيح هذا المذهب .

(٥) الكشف والبيان ٢/١٤٦ ، والوجيز للواحدي ٢٩٣/، ٢٩٣ ، وانظر: إعراب القرآن للنحاس ٣٦٤٣ ، وأمالي المرتضى ٣٣٣/١ ، وتفسير السمعاني ٣٤٤٣ ، وتفسير النسفي ٢/٩٣٠ ، وغرائب القرآن ٤/٣٢٥ ، والتحرير والتنوير ، وتفسير النسفي ٤/٩٣٥ ، وغرائب علي الفارسي أن المعنى : (أكاد أظهرها ٢٠٢/١٦ ، وحُكِيَ في التذكرة لأبي علي الفارسي أن المعنى : (أكاد أظهرها

=





 ٣- المذهب الثالث: أنَّ (كاد) بمعنى: الإرادة ، أي: (أريد إخفاءَها من الناس) ، وإختارَه ابنُ المظفر الرازيُّ<sup>(١)</sup> ، وهو – أيضًا – مذهبُ الأخفش ، وأبي مسلم الأصفهانيّ ، والنيسابوريّ ، وأجازه الزركشيّ (٢) .

أخفيها) ؛ فحذف (أظهرها)؛ لدلالة أخفيها عليه [البرهان ١٢١/٣] .

(٢) إيجاز البيان للنيسابوري ٢/١٤، ، والبرهان ١٣٨/٤ ، ١٣٩، وانظر: تلخيص البيان للشريف الرضى ٢١٥ ، ٢٢١ ، وأمالي المرتضى ٣٣٣/١ ، وتفسير الماوردي ١١/٣ ، وتفسير السمعاني ٣٢٤/٣ ، والبغوي ٥/٢٦٧ ، والبيضاوي ٤/٤٢ ، والنسفى ٩/٢٥٩ ، ومختار الصحاح ٥٨٦/١ (ك و د) ، وتفسير الخطيب ٢٥٧/٣.

وفى الآية أقوالٌ أخرى لم يذكرها الثعلبيُّ ، ولا ابنُ المظفر ، وهي :

الأول : مذهب الزجاج ، والنحاس أن خبر (كاد) محذوف ، والتقدير: (أكاد آتى بها لقربها)، وحينئذ يتمُّ الكلام عند قوله : (آتيةٌ أكاد) ، ويكون المعنى : (أكاد آتى بها) . [انظر: إعراب القرآن للنحاس ٣٥/٣ ، وتفسير مكى ٤٦٣٣/٧ ، وزاد المسير ٥/٥٧٠ ، وفتح القدير ٣/٩٥٣] .

<u>الثانى :</u> أن المعنى : تقريبُ الورود والإتيان ، أي : أقارب أن أَخْفيَها ، واختاره ابن جزى [انظر: تفسير البيضاوى ٤/٤٢ ، والتسهيل ٢/٦] .

الثالث : أن المعنى : (أنا أخفيها عن الخلق) ، وذلك لأن (أكاد) من الله - تعالى - واجبٌ، وهو قولُ الحسن البصريّ ، وسليمانَ الجَمَل في حاشيته على الجلالين [انظر: مفاتيح الغيب ٢١/٢٢ ، واللباب ٢٠١/١٣ ، وغرائب القرآن ٤/٣٢٥ ، وتفسير الخطيب ٣٥٧/٢ ، والفتوحات الالهية للجمل ٨٥/٣].

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٢١٢.





### ٥ - معنى ﴿ ﴿ ﴾ في قراءة عاصم :

## ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٤] ،

# وهل تصحُّ نسبةِ إنكارِها إلى أبي عمرو ؟

قراً عاصم ، وأبو جعفر ، والحسن ، وقتادة : ﴿ ﴿ ﴾ بالتاء المضمومة للخطاب ، وهو مضارع للفعل (ظَاهَر) المأخوذ من لفظ (الظَّهْر)، كأخذ (لبَّى) من التلبية ، و (تأفَّف) من (أُفِّ) (۱) ، ومعنى (ظاهَرَ مِنَ امرأتِه) : قال لها : أنتِ عليَ كظهْرِ أمِّي (۲) .

و يعزو الثعلبيُ إلى أبي عمرو بنِ العلاءِ أنه أنكر هذه القراءة ؛ لأنَّ الفعلَ (ظاهَرَ) بمعنى : (المعاونةِ)، لا الظِّهارِ؛ فيقول : « قال أبو عمرو : هذا منكَرّ ؛ لأنَّ المُظاهَرةَ من التَّعاوُن »(٢) .

ويبدو لي أنَّ الثعلبيَّ يوافقُ أبا عمرو في هذا ؛ لأنه أورده عنه دون

<sup>(</sup>۱) انظرها في : السبعة ۱۹ ، والتيسير ۱۷۸ ، والنشر ۳۲۷/۲ ، ورموز الكنوز ٢/١٠١ ، والاتحاف ٣٥٣ . وفي الآية قراءات أخرى؛ منها : قراءة حمزة ، والكسائي : (تَظَاهرون) بفتح التاء ، وتخفيف الهاء ، وقراءة ابن عامر : (تَظَاهرون) بتشديد الظاء ، وقراءة نافع ، وابن كثير ، وأبي عمرو : (تَظَهّرون) بفتح التاء والهاء ، وتشديدهما من غير ألف ، انظر في ذلك : المبسوط في القراءات العشر لابن مهران ص٥٥٥ - ٣٥٦ ، والتيسير للداني ١٧٨، ومعجم القراءات للخطيب ٢٤٦/٧ - ٢٤٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الكشاف ٩/٣ ٥١ ، واللباب لابن عادل ٥٠٠/١٥ .

<sup>(</sup>٣) الكشف والبيان ٧/٨.





ردِّ عليه؛ ولذلك فقد تعقَّبه ابنُ المظفر الرازيُّ ؛ فقال : « ليس بمُنْكَر ، بل هو صحيحٌ ؛ لأنه في السبع ، ولأنه لو قال : (ظَاهَرَ مِنَ امرأتِه يكونُ صحيحًا ، يقالُ : (ظَاهَرَ من امرأتِه يُظاهر منها مظاهرةً وظهارًا ) لغةً صحيحةً مستعملةً»<sup>(١)</sup>.

### وما ذكره ابنُ المظفر في ردّه على الثعلبيُ صحيحٌ ، وذلك لما يأتي :

أُولاً : أنَّه لا يصحُّ عن أبي عمرو بن العلاءِ أنه أنكرَ ذلك ؛ إذ هو أحدُ الأئمةِ الأعلامِ في القراءاتِ السبعةِ ، ولا يُظَنُّ بمثله - وهو الإمامُ صاحبُ القراءة المشهورة - أنْ يَرُدَّ قراءةً الإمام آخَرَ ، ولِعلُّ ممَّا يؤيِّدُ هذا : أنَّ ا أقدمَ مَنْ نسنبَ إليه هذا الإنكارَ - فيما أعلمُ - هو أبو جعفر النحاسُ ، ثم ذكرَهِ الثَعلبيُّ ، وابنُ عطيةً ، وغيرُهما(٢) ، ولو صحَّت هذه النسبةُ إليه لاشْنتُهرَت في كتُب هذا الفنِّ ، يضافُ إلى هذا : أنَّ هذه القراءةَ سبعيةً متواترةٌ ثابتةٌ بالسند الصحيح المتصل ؛ فقد قرأً بها عاصمٌ ، وغيرُه ؛ كما ذکرنا<sup>(۳)</sup> .

ثانياً : أنها لغة صحيحة مستعملة في لغةِ العرب ؛ إذْ يقولون : (ظَاهَر من امرأتِه يُظاهرُ منها مظاهرةً وظِهارًا ، كما يقالُ : تظهَّر ، وظهَّر ا

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٢٥١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: معانى القرآن للنحاس ٥/ ٣٢١ ، والمحرر الوجيز ٣٦٨/٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الحجة لابن خالويه ٢٨٨، والحجة للفارسي ٣/٢٨٠ ، والكشف عن وجوه القراءات ٢/٤٩١.



تظهيرًا وتظاهَرَ، وكلُه بمعنَّى واحدٍ) (١) . والدليلُ على هذا : أنَّ لفظةَ (الظِّهار) تقتضيه ، وتدلُّ عليه؛ لأنه هو المصدرُ المعروفُ لهذا الفعلِ (ظاهَر) (٢) .

ثالثاً: الدليلُ على صحةِ معنى (الظهارِ) - هنا - هو أنه تعدَّى برمِنْ) ؛ إذْ هو مضمَّنٌ معنى التباعُدِ، فكأنه قيل : (يتباعدون من نسائهم بسبب الظّهار) (٣).

وبيانُ هذا : أنَّ الظهارَ كان طلاقًا عند أهلِ الجاهلية ؛ فكانوا إذا ظَاهَروا من المرأةِ تجنَّبُوها ، كما يتجنَّبون المطلقة ، ويحترزون منها ؛ فقولُه : (ظَاهَر مِنْ امرأتِه) أي : (بَعُدَ منها) ، كما قالوا : (آلَى مِنَ امرأتِه) .

ويهذا يظهرُ أنَّ الفعلَ (ظاهَر) إذا تعدَّى بـ(مِنْ) فهو بمعنى : (الظِّهارِ) كما في هذه القراءةِ ، وأما إذا كانت تعديتُه بغير (مِنْ) فهو بمعنى : (التعاوُنِ) ، كما يُقالُ: (ظاهَره)(٥) ؛ ولذا فلا يصحُّ – في رأيي – أن يُعزَى

<sup>(</sup>١) تاج العروس ٢١/١٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر: معاني القرآن للنحاس ٣٢١/٥ ، والبسيط ١٨٠/١٨ ، وحجة القراءات ٥٧٢ ، والمحرر الوجيز ٣٦٨/٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر في ذلك : معاني القرآن للزجاج ٤/٤ ، والبحر المحيط ٩/٨ ٤٤ ، والدر المصون ٩/٩ - ٩٤ ، واللباب ٥٠٠/١٥ ، وفتح البيان ٢/١١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكشاف ٣/٥١، ، والتسهيل لابن جزي ٢/٥٤، ، وتفسير البيضاوي ٤/٤٠ ، وتفسير النسفي ١٢/٣ ، وتاج العروس ٢٢/١٤ ، وروح المعاني ١٢/٢١.

<sup>(</sup>٥) انظر: مباحث التفسير ٢٥١ – ٢٥٢.





إلى أبي عمرو أنه ردَّ هذه القراءة ، وإنْ صحَّ ذلك فهو مردودٌ بما ذكرناه .

#### ٦ - معنى قوله تعالى :

## ﴿ صَدَوَاللَّهُ الْعَظِيمِ ١٠٠ ﴾ [البروج: ١]

يقالُ في اللغة : (نَقَمْتُ على الرجل أَنْقِمُ ، ونقِمْت عليه أَنْقَمُ) ، والأولُ أجودُ لغةً (١) ، ومنه قوله تعالى : ﴿ صَدَوَاللَّهُ ٱلْعَظِيمَ آعُودُ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ ﴾ ، قال التُعلبيُّ في معنى الفعل (وما نقَموا) : « أي : (ما علموا فيهم عيبًا ، ولا وجَدوا لهم جُرْمًا ، ولا رأَوْا منهم سُوءًا) ، (إلا أنْ يؤمنوا) يعنى: (إلا لأنْ ، ومِنْ أجِل أَنْ يؤمِنوا)  $(^{7})_{\text{w}}$ .

واعترضَ عليه ابنُ المظفر الرازيَّ؛ فقال: « في هذا التفسير نظرٌ من وجهين:

أحدهما : أنَّ قولَه : (وما نقَموا منهم) فسَّره بـ(ما علِموا منهم عيبًا ، ولا وجَدوا لهم جُرْمًا) ، والذي هو المسموعُ في اللغةِ : (نقَمَ منه كذا) ، أي : أنكره، وعابَه .

الثاني : أنه لا يقالُ : (وجدتُ له جُرْمًا من أجلِ أنْ فعَلَ كذا ، أو ما علمتُ فيه عيبًا إلا لأنه شتمني) (٣) » .

وهذا هو المعنى الذي أوردِتْه كتُبُ اللغة ؛ إذ يقال : (نقِمْتُ ) ، أي ،

<sup>(</sup>١) انظر: تاج العروس ٢/٣٤.

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ١٧٤/١٠ .

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ٣١٣.



بالغْتُ في كراهةِ الشيءِ)(١)، ويقولون : (نقمتُ الشيءَ : إذا نكرْبَه باللسان، أو بالعقوبة)(٢).

ومنه قولُ ابن قيس الرقيات:

## ما نقَموا مِنْ بني آميَّةِ إلا انَّهم يطلُمُون إنْ غضِبُوا"

وقد تنوعت عبارات المفسرين في شرح قولِه : (وما نقَمُوا منهم)، وذلك بعباراتٍ قريبةٍ ، ولا تخرجُ عما ذكرَه ابنُ المظفرِ ؛ فقال ابن عباس معناه : (ما كرهوا منهم إلا أنهم آمنوا) ، وفسرَّه الزجاجُ بقولِه : (ما أنكروا عليهم ذنبًا إلا إيمانَهم)(؛)

وأنَّهم سادةُ الملوكِ فلا تصلُّحُ إلا عليهمُ العَرَبُ

انظر : ديوانه ص ٤ ، وفيه : ( معدن ) بَدَلَ ( سادة) ، وانظر : تفسير السمعاني ١٩٨/٦، والكشاف ٧٣١/٤ ، والبحر المحيط ١٩٨/٦ .

(٤) انظر في ذلك : تفسير مقاتل ٣٠٧٪ ، ومعاني القرآن للزجاج ٢١٨٦ ، ٥/ ٣٠٨ ، ويحر العلوم ٣٠٢٥ ، والوجيز للواحدي ١١٩٠ ، وتفسير السمعاني ٢/ ٣٠٨ ، وتفسير البغوي ٢٧٨ ، وزاد المسير ٢٧٧ ، والكشاف ٤/ ٣٧١ ، وتفسير البيضاوي ٥/ ٣٠٠ ، وتفسير النسفي ٣/ ٢٢٢ ، والبحر المحيط ١/٥٤٤ ، واللباب ٢/ ٢٠٤ ، والسراج المنير ٤/ ٣٨٥ ، وفتح القدير ٢/ ٤٥ ، ٥/ ٢١٤ ، وانظر أيضًا : مفاتيح الغيب ١١٢/ ٣١ ، والتسهيل لابن جزي ٢/ ٢٦٤ ، وغرائب التفسير للنيسابوري ٢/ ٧٤٤ ، وتفسير أبي السعود ١/ ١٣٧ ، وغاية الأماني للكوراني ٣٦٥ ، وروح المعاني ٥/ ٤٨٥ ، وفتح البيان ١٦٦/١٠ ،

<sup>(</sup>١) اللسان (ن ق م) .

<sup>(</sup>٢) المفردات للراغب الأصفهاني ص ٤٠٥.

<sup>(</sup>٣) البيت من المنسرح ، وبعده :



ونودُ أن نشيرَ إلى أنَّ ما ذكره الثعلبيُّ في تفسيره هذه الآية قد سبقه إليه الطبرانيُّ ، والنحاسُ ، واختاره القرطبيُّ ، فيقول الطبرانيُّ : « والمعنى : ما علموا منهم عيبًا ، وما وجدوا لهم جُرْمًا ، ولا رأوا منهم سوءًا إلا مِنْ أَجْل أن يؤمنوا بالله العزيز الحميد  $\mathbb{R}^{(1)}$ .

وجاءتْ عبارةُ الطبريِّ قريبةً من هذا التأويل ؛ فقال : « وما وجَدَ هؤلاء الكفارُ الذين فتنوا المؤمنين على المؤمنين والمؤمناتِ بالنار في شيء ، ولا فعلوا بهم ما فعلوا بسبب إلا أنهم آمنوا بالله  $^{(7)}$  .

وتلحظُ أنَّ الثعلبيَّ لم ينظرْ إلى المعنى اللغويِّ المشهور في كتب اللغةِ للفعل (نقَمَ) وانما كان يحومُ حوله ، ومع أنَّ ما أورده غيرُ بعيدِ في التفسير ، فإنه عند ذِكْر المعانى وايرادِها لابدُّ من إحكام القول ، وسببكِ العبارة سبكًا جيدًا لا يُحْوجُ إلى تأويل ، ولا يُوقعُ في لبس ، ولا يُوهمُ غيرَ المرادِ ، ولذا فإنَّ الظاهرَ - في رأيي - أنَّ لاعتراضِ ابن المظفر وجاهةً ، كما ذكرنا .

والبحر المديد ٧/٧٧٠ .

<sup>(</sup>١) تفسيرالقرآن للطبراني ١٠١/٩، وإعراب القرآن للنحاس ١٩٣/٥، وتفسيرالقرطبي . 49 2/19

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبرى ٢٢٩/٢٤ ، وانظر: تفسير ابن كثير (تحقيق السلامة) ٣٦٦/٨ ؛ فقد شررَحَ الآية بما يُقاربُ هذا المعنى .



### تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي







#### المبحث الرابع

# تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي فيما يتعلق بالوقف والابتداء ١ - الوقفُ على قوله تعالى :

﴿ الْأَنْ عَقِلَ الْبُرِي الْطَالِاتِ الْأَعْلَى الْهَاشِينَ الْفَحْرُ الْبُكُلِ ﴾ [النساء: ١٠١]

ذهبَ الثعلبيُّ إلى أنَّ الوقفَ تامٌّ عند قولِه تعالى : ﴿ الْأَغْلَىٰ الْغَاشِكَيْرٌ ا الْهَجْزِ الْبُرِكِلِي ﴾، ثم افتتحَ قصةً صلاةِ الخوفِ في قوله: ﴿ البُّهُوسِينَ اللَّهَ إِنَّ ﴾، على زيادة الواو فيها، أي: (وإن خفتم أنْ يفتنكم الذين كفروا)(١).

وردَّ ابنُ المظفر الرازيُّ ذلك بقوله: « لا يستقيمُ هذا النظمُ؛ لأنه لو كان تمامُ الكلامِ عند قوله : ﴿ اللَّهُ الْهَاشِينَةِ الْهَاشِينَةِ الْهَالِيَا ﴾ لكانَ قولُه: ﴿ الشَّهَيِّنُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ يتناسبُ مع نفْي الحرج سواء أُضْمِرَتْ فيه الواوُ، أو لمْ تُضْمرْ »<sup>(٢)</sup>.

وقد اختلفَ العلماءُ في هذه الآيةِ هل هي في صلاةِ السَّفَر ، وفي صلاةِ الخوفِ معًا ، أو هي في صلاةِ الخوفِ خاصة ؟ وذلك على قولين :

القول الأول: أنَّ الآيةَ في قصتين ؛ فقولُه تعالى : ﴿ عَبَسِّنَ التَّبَرُفَائِدِ اللَّهُ التَّبَرُفَائِدِ

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٣٧٤/٣.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ١١٠ .



النفط المَطَفِينَ النشِعَقِلِ البُهُورَ الطَّالِاقِ النَّهُ الْمَاشِيَةِ الْمَخْذِ الْبَيِّلِي في النفط المُقطِينَ المَخْذِ الْمُثَلِي في صلاةِ السفرِ ، وقد تم الكلامُ عند قولِه : ﴿ الْفَحَجْزِ الْبُيِّلِي ﴾ ، ثم التداً قصةً أخرى، وهي ذِكْرُ صلاةِ الخوف ، وصفتِها (١).

واختارَ هذا القولَ الثعلبيُّ ، والقسطلانيُّ ، والسيوطيُّ ، والأشمونيُ<sup>(۲)</sup> الذي يرى أنهما آيتان ، وأنَّ الشرطَ (إنْ خِفْتُمْ) لا مفهومَ له ؛ فلا يحتاجُ إلى جوابِ<sup>(۳)</sup>.

واستدلُوا على ذلك بثلاثة أمور:

الأول: أنَّ هذا من الموصولِ لفظًا المفصولِ معنَى ؛ لئلا يُتَوهَّمَ أنَّ القصرَ مشروطٌ بالخوفِ ، وأنه لا قصرَ مع الأمنِ (؛)، والدليلُ على ذلك : القصرَ مشروطٌ بالخوفِ ، وأنه لا قصر مع الأمنِ (؛)، والدليلُ على ذلك : أنه نزلَ قولُه : ﴿ الفَّبَخُرُ الْبُعُلِنَ ﴾ ، ثمَّ انقطعَ الوحْيُ ، وبعد حَوْلٍ نزلَ : ﴿ الشَّفِينَ الليَلِ ﴾ إلى آخرها ؛ فهو شرطٌ فيما بعده ، وهو صلاةُ الخوفِ ، لا في صلاة القصر (٥)؛ فالمعنى : (وإن أَمنُوا في صلاةِ الخوفِ أتموها صلاةً أمنٍ )، أي : (إنْ سفريةً فسفريةٌ ، وإنْ حضريةً فحضريةٌ)، وليس الشرطُ في صلاة القصر (١).

<sup>(</sup>١) ينظر: الوقف والابتداء للغزال ق٧٧ ، وأحكام القرآن لابن الفرس ٢٦٠/٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشف والبيان ٣/٤/٣ ، ولطائف الإشارات ١٩١٢/٥ ، والإتقان ٢/٩٧٥ ، ومنار الهدى ١٠٦ .

<sup>(</sup>٣) منار الهدى ١٠٦.

<sup>(</sup>٤) لطائف الإشارات ١٩١٢/٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الإتقان ٢/٩٧٦ ، ومنار الهدى ١٠٦.

<sup>(</sup>٦) منار الهدى ١٠٦.





وقد بيَّن سببُ النزولِ أنه من الموصولِ المفصولِ ؛ إذْ أخرجَ ابنُ جرير الطبريُّ من حديثِ عليِّ اللهِ قال : « سألَ قومٌ من التُّجَّار رسولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم فقالوا: يا رسولَ اللهِ ، إنا نضربُ في الأرض ؛ فكيفَ نُصَلِّي؟ فأنزلَ اللهُ: ﴿ عَبَيِّنَ التَّبَرِّفَ إِللَّافِطَالِئِ الْمِطْفِفِينَ اللَّاشِيَقِكِ اللَّهِ فِي الطَّالزَّفِ الْمُعْلَىٰ الْعَاشِيَةِ الْفَهُجُرُ الْبُعُلْدَا ﴾، ثمَّ انقطعَ الوحيُ ، فلمَّا كان بعد ذلك بحَوْلٍ غزا النبيُّ صلى الله عليه وسلم ، فصلَّى الظُّهرَ ، فقال المشركون: لقد أَمْكَنَكُمْ محمَّدٌ وأصحابُه من ظهورِهم ، هلاَّ شدَدْتُم عليهم ؛ فقالَ قائلٌ منهم : إنَّ لهم أخرى مثلَّها في إثْرِها ، فأنزلَ اللهُ بين الصَّلاتين: ﴿ البَّهُ مَيِّنُ اللَّيْكِ اللَّيْكِ الْفَنْكُلُّ الْشِرُكُ ... ﴾ إلى آخرِ الآيةِ ؛ فنزلَتْ صلاةُ الخوفِ »(١).

الثانى: أنَّ قولَه تعالى : ( إنْ خِفْتُمْ ) جاءتْ في افتتاح قصةِ صلاةِ الخوف، وهي على إضمارِ الواوِ ، أي : (وإنْ خِفْتُمْ) ، وله نظائرُ كثيرةٌ ، ذكَرَ بعضَها التَّعلبيُّ ، والغزَّالُ<sup>(٢)</sup>، كقوله تعالى : ﴿ الْافْطِكَالِيَّا الْمِطَلِّقِفِينَا ا الْإِنْشِيَةِ قِلِّكُ ﴾ [يوسف: ٥٠] ؛ فهذا اعتراف امرأة العزيز ، ثمَّ وصَلَ بها حكايةً أخرى عن يوسف ، وهو قولُه : ﴿ الطُّالِقِ اللَّهُ فَي ... ﴾؛ لأنه بعد الاعترافِ بالذنب لا معنى لقولها : لم أخُنْهُ بالغيب<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره ١٢٧/٩ ، برقم ١٣١٤ ، والدر المنثور ٦٥٦/٢ ، قال ابن كثير في تفسيره ٢/٤٥٥،٥٥٤ : هذا سياقٌ غريبٌ جدًّا ، ولكنْ لبعضه شاهدٌ من رواية أبي عياش الزُّرقي، ثم ساقه بإسنادِ الإمامِ أحمد ، وصحَّحَ إسنادَه ، وقال: له شواهد كثيرة ، ثم ذكرها.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشف والبيان ٣/٤/٣، والوقف والابتداء للغزال ق ٧٧.

<sup>(</sup>٣) الكشف والبيان ٣٧٤/٣.



ولا ريْبَ لأَحَدِ في تمام القصة ، وافتتاح قصة أخرى (١) لو أبْرَزَ الواوَ ؛ إذ هي – كما يقولُ الغزَّالُ – عادةُ العامِّةِ ، وتلك عادةُ الخاصةِ ، والدليلُ على ما ذكرنا : أنَّ الآيةَ بعدها في كيفيةِ صلاةِ الخوفِ، وبيانِها من غير ذكر الخوفِ ؛ لتقدُّمِها في الآيةِ قبلها (٢).

وذهبَ الطبريُ إلى أنَّ هذا التأويلَ حسن لو لمَ تكُنْ في الآيةِ (إذا) في قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ النَّالَ عَنِ اللَّهِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالَةِ النَّالِةِ النَّالِقِيلَ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ النَّالِقِيلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلْمِيلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وأجابَ ابنُ الفرسِ بأنَّ الواوَ زائدةً ؛ فالكلامُ صحيحٌ مع إثباتِ (إذا) (؛) فيكونُ من اعتراض الشرطِ على الشرطِ (،) وأحْسنُ من ذلك – عند السيوطيِّ – أنْ تُجْعَلْ (إذا) زائدةً ، بناءً على قولِ مَنْ يُجِيزُ زيادتَها (٢).

الثالث: أنَّ حمْلَ الآيةِ على هذا يُفيدُ زيادةَ معنًى ، وهو وجوبُ القصر في السَّفَرِ منْ غيرِ خوفٍ ، بخلافِ القول الثاني ؛ إذْ يلزمُ عليه أنْ يقالَ : إنَّ هذا القصر ثابت بالسُنَّةِ ، وأنَّ السُنَّةَ ناسخة للقرآن (٧)؛ فقد ثبت ثبت بنصِّ القرآن الكريم على هذا الوقفِ العملُ بالصلاتين معًا : صلاةِ

<sup>(</sup>۱) منار الهدى ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) الوقف للغزال ق٧٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري ١٢٧/٩.

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن لاين الفرس ٢٦٠/٢ - ٢٦١ .

<sup>(</sup>٥) الشرط الأول هو : (إنْ خفتم) ، و الشرط الثاني هو : (إذا كُنْتَ) .

<sup>(</sup>٦) ومن هؤلاء : الجوهري في الصحاح ٣٥٤٦٦ (إذا) ، وانظر : الإتقان ٢٩٧٦ .

<sup>(</sup>٧) الكشف والبيان ٣/٤/٣.



الخوف، وصلاة السفر<sup>(١)</sup>.

القول الثاني: أنَّ الآية كلُّها في صلاةِ الخوفِ خاصة ؛ ولذا فالوقفُ على قولِه تعالى : ﴿ الشِّكُ النِّينَ النِّينَ النِّينَ النِّينَ النَّهَ مَا مُ لَمْ الْمُعنى : (خِفْتُمُ أَمْ لَمْ تَخافوا فلا جُناحَ عليكم أنْ تقصُروا الصلاةَ في السفرِ) ، وقولُه : ﴿ الْفَهَجْئِرُ ـ الْبُكُلُكُ ﴾ مُجْمَلٌ ؛إذْ يحتملُ القصر منْ عددِ الركعاتِ ، والقصر منْ هيئاتِ الصلاةِ<sup>(٢)</sup>؛ فقد جاءَ في الحديثِ: « إنا نجدُ صلاةَ الخوفِ ، وصلاةَ الحَضَر في القرآن، ولا نجدُ صلاةً المسافر ...»<sup>(٣)</sup>.

وهذا القولُ هو مذهبُ الجمهور، واختاره ابنُ المظفر الرازيُّ ، وابنُ 

الْأُولِ : أنَّ الوقفَ على قولِه: ﴿ الْفَهَجْرُ لِلْبُعْلِدَ ﴾ يَجْعَلُ قولَه: ﴿ البَّهُنِّنُ الْمُعَالِنَ اللَّهَ إِنَّ ﴾ شرطًا بغير جزاءٍ ، وكلامًا غيرَ تامٍّ ، ولا يصحُّ قياسُه على قولِه : ﴿ الطَّالْزِفِ الرَّهَا لِهَا الْهَالِثِينَ الْهَجْنِو الْبَعْلِينَ الْبَهْمَيْنَ ﴾ ، لأنَّ هذا كلامٌ تامُّ (٥) .

وما ذكرَه الرازيّ يُردّ عليه بأنَّ الشرطَ - هنا - عما ذعرنا لا

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن لابن الفرس ٢٦١/٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الوقف للغزال ق٧٧ ، ومنار الهدى ١٠٦ ، ومثله : (ولا تُكرهوا فتياتِكم على البغَاءِ إِنْ أَرِدْنَ تحصُّنًا ، أو لمْ يُرِدْنَ) ، ومنه - أيضًا : (فَذُكِّرْ إِنْ نفعَتِ الذُّكْرى ، أَوْ لَمْ تَنْفَعُ؛ فعليك أَنْ تَذَكَرَ اللَّهَ) [انظر: الوقف للغزال ق٧٧].

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام مالك في باب وقوت الصلاة ١٦٢، ١٦٣ .

<sup>(</sup>٤) مباحث التفسير ١١٠، وأحكام القرآن لابن الفرس الأندلسي ٢٦١/٢.

<sup>(</sup>٥) مباحث التفسير ١١٠ .

#### تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي





مفهومَ له ؛ فلا يحتاجُ إلى جوابٍ ، أو جزاءٍ (١).

الثاني: أنَّ القصرَ ثابتٌ بالسنَّةِ لا بالكتابِ ، وهذه الآيةُ نزلَتْ على غالبِ أسفارِ النبيِّ صلى الله عليه وسلم ، وأكثرُها لمْ يَخْلُ عن خوفٍ ، وليس هذا من بابِ نسخِ الكتابِ بالسنَّةِ ، بل هو من بابِ البيانِ ، والتفصيل(٢).

وهذا أيضاً - في نظري - مردود عليه بأنَّ حمْلَ الآيةِ على زيادةِ معنَى ، مع استقامةِ نظمِها أوْلَى من حمْلِها على غيرِها<sup>(٣)</sup> ، ولا شكَّ أنَّ القولَ الأولَ فيه هذا المعنى .

وبعد عرضِ هذين القولين يظهرُ لي أنَّ اعتراضَ الرازيِّ على الشعلبيِّ غيرُ سديد ؛ لأنِّ الوقفَ على قولِه : (منَ الصَّلاةِ) فيه معنَى زائدٌ ، ولا سيَّما أنَّ له نظائرَ ، كما ذكرنا آنفًا .

<sup>(</sup>۱) منار الهدى ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ١١١-١١٢ .

<sup>(</sup>٣) الكشف والبيان ٣/٤/٣.





### ٢ - الوقف على قوله تعالى :

# والخين الفاقعين المحتريل الجمالات المتنفئ التنفين العتفق

### والبدء بقوله: ﴿ الْمِنَافِقِينَ النَّجَابِينَ الطَّالِاقِ الْبَجِّنِينَ إِنَّ الْمُعَالِينَ الطَّالِ فَ الْبَجِّنِينَ لِنَّا .. ﴾ [النحل: ۲۸]

ذهب التعلبيُّ إلى أنَّ الوقفَ على قولِه : ﴿ لَلْمُنْتَخْتَيْنَ الْطَنْفَا لَا الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالِقُونُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالِقُونُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالُ الْمُنْقَالِ الْمُنْقَالِ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِقِقِيقِ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِلِقُونُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِيلُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلِيلِيلِ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِلِيلُ الْمُنْقِقِيلِي الْمُنْقِقِيلُ الْمُنْقِلِلْمُلِيلُ الْمُنْقِلِقِيلُ الْمُ لأنه كلامٌ تامِّ، ثم ابتدأ فقال : ﴿ المَنْافِقِينَ النَّعِنَائِنَ الطَّنْلِاتِينَ ﴾ ؛ « لأنَّ الله – تعالى - جعلَ لعبادِه السمْعَ، والأبصارَ، والأفئدةَ قبلَ إخراجِهم منْ بُطُونِ أمهاتِهم ، وإنما أعطاهُمُ العلمَ بعد ما أخرجهم منها »<sup>(١)</sup>.

وذكرَ ذلك - أيضًا - أبو عبيدة ، وابنُ جرير الطبريُّ ، والقرطبيُّ ، وزكريا الأنصاريُ (١). وهو جائزٌ عند العمَّانيِّ ، والأشمونيِّ ، على معنى الاستئنافِ لِمَا بعدَهُ، وليس بوقفِ إذا كانت الواوُ في قولِه : ﴿ الْمُنَافِئُكُمُ اللَّهُ الْمُنَافِ النَّجْنَائِنَ الطَّالَاقِ ﴾ للعطف على ما قبله ؛ فالتمام - عندهما ، وعند القسنطَلانيِّ - على قوله: (لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) (٣).

ولذا فقد ردَّ ابنُ المظفر الرازيُّ على الثعلبيِّ ؛ لأنَّ الوقفَ على قولِه :

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشف والبيان ٣٣/٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر : مجاز القرآن ٣٦٤/١ ، وتفسير الطبرى ١٤/٥ ٣١ ، وتفسير القرطبي ١/١٠، والمقصد ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) المرشد للعماني ٣٣٠/٢ ، ولطائف الإشارات ٢٦٨٤/٦ ، ومنار الهدى ١٠٦ .





والمُنْتَخَنَّةُ الْمَنْقِ الْمُنْعَقِينَ ﴾ غيرُ جائزٍ ، وذلك لِمَا يأتي:

(١) لأنَّ الله - تعالى - عدَّد هذه النِّعَمَ في هذه الآياتِ للامتنانِ ، ولو كان قولُه : ( لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ) كلامًا تامًّا لمْ يكن فيه ذِكْرُ نعْمةٍ ، ولو جعلناه متصلاً بقوله : ﴿ للنَّافِهُونَ النَّكَانِيُ الطَّلَلاقِ ﴾ لكانَ فيه ذِكْرُ النَّعَمِ ؛ فكان أولى بالامتنان (١).

وما ذكره الرازيُّ - هنا - غيرُ واضح ؛ لأنَّ تَعْدادَ هذه النعم موجودٌ - أيضًا - في حالِ الوقفِ ، ولا يظهرُ لي أنَّ بينهما فرقًا من هذه الجهةِ ، ولم أجدْ مَنْ ذكرَ ذلك غيرَ الرازيِّ (٢).

(٢) لا يَبْعُدُ في هذه الآيةِ أن تكونَ الواوُ للترتيبِ ، فقولُه : ﴿ الْبَافِتُونَ الْمُهَاتِ ؛ لأَنَّ النَّكِ الْقُالِاقَ الْبَافِينَ الْقُلَاقَ الْبَهَ الْمُهَاتِ ؛ لأَنَّ حقيقة السمْعِ ما يُسْمعُ به ، وكذلك البصر ، والفؤادُ ، وهذه المعاني لم تعنْ موجودة قبل الإخراج ، فكأنه جعلَ لهم السمع ، والأبصار ، والأفئدة بعد الإخراج . وفي الآيةِ ما يشيرُ إلى ذلك ؛ لأنه قال : ﴿ اللَّهُ مَنَى الْمُتَكِنَى الْمُتَكِنَى الْمُتَكَنَى الْمُتَكَنَى الْمُتَكَنَى الْمُتَكَنَى الْمُتَكَنِي الْمُتَكَنِي الْمُتَكَنِي الْمُتَكِنَي الْمُتَكَنِي الْمُتَكَنِي الْمُتَكَنِي الْمُتَكَنِي الْمُتَكِنِي الْمُتَكَنِي الْمُتَكَنِي الْمُتَكِنِي الْمُتَكَنِي الْمُتَكِنِي الْمُتَكَنِي الْمُتَكَنِي الْمُتَكِنِي الْمُنْفِقِي اللَّهِ الْمُولِي اللَّهِ اللَّهُ الْمُعُونِ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وهذا المعنى في رأيي وإن كان صحيحًا إلا أن فيه من التكلف ما لا

<sup>(</sup>١) ينظر: مباحث التفسير ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: الدر المصون ٢٧٢/٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مباحث التفسير ١٩٨.





يخفى.

(٣) أن الدليلَ على ذلك أنَّ قولَه : ﴿ الْكَثِّنْ الْوَاقِجَاتِنَا ﴾ إلى قوله: ﴿ الْمُحَلِّلِكُمْ ﴾ في آيةٍ واحدةٍ ، والأصلُ أن تكونَ الآيةُ الواحدةُ بطريق الاتصال لا التفرُّق<sup>(۱)</sup>.

وهذا الأصلُ الذي ذكرَه الرازيُّ صحيحٌ ؛ لكنَّ هناك كثيرًا من الآياتِ الطِّوَالِ، وغيرِها ، ومع ذلك تجدُ فيها وقوفاتٍ كثيرةً صحيحةً تامَّةً ، وحسنةً قرَّرَها علماءُ الوقفِ والابتداءِ ، ولم يقُلْ أحدٌ : إنَّ التمامَ في الآيةِ لابَّدَّ أن يكونَ عند آخرها.

ولذلك فالصحيحُ أنَّ الوقفَ على قوله : ﴿ للمُنْتَخَّنَيْ الْطَيُّفِ الْجَنَّةِ الْمُنْتَخِّنُ الْجَنَّةِ الْمُ وقف جائز ، لأنَّ الواوَ في قولِه : ﴿ لَلْبَافِقُونَ النَّعَالَيْ الطَّالَاتِينَ الطَّالَاتِينَ ﴾ يصحُ أنْ تكونَ للاستئنافِ ؛ فيُوقَفُ على ما قبلها ، كما يصحُّ أنْ تكونَ للعطفِ على ما قبلها ؛ فلا يُوقَفُ على قولِه: ﴿ النَّهُمُّ ﴾ (١).

٣ - هل يصحّ الوقفُ على قولهِ تعالى: ﴿ شُؤَكُّو النَّاتِخَارَ ﴾ ،

والبدء بقوله ﴿ البُّعَنَةِ النَّخِيْرَانَ النِّنَيُّا إِذَا لِكَائِلَةً ﴾ [الذاريات: ١٧] ذكرَ الثعلبيُّ في تفسيره أنَّ الوقفَ في هذه الآيةِ على قوله تعالى :

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: فتح القدير ٣/٣٥٣ ، وروح المعانى ٧/٤٣٨.



ومبننى الوقفِ - هنا - على اختلافِهم في معنى الآيةِ ، وفي معنى (ما) ، وهل القِلَّةُ في عددِهم؟ أو القلةُ في هجوعِهم من الليل؟ وكلا الوجهين رواه جماعةٌ من المفسرِين ، والنحويين ؛ كما سنبيِّنُه فيما يأتي :

فقد اختلفَ العلماءُ في موضعِ الوقفِ في هذه الآية - هنا - على مذهبين:

1- المذهب الأولى: أنَّ (ما) فيها للنفي ؛ والوقفُ على (قليلاً) ، والبدء بقوله : ( مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ )؛ إذ المعنى : (كانوا قليلاً من الناس قليلاً في عددهم) ، ثمَّ استأنف فقال ﴿ البَّعْمَةِ الْخَيْرِانِ النَّيْرِ لِلْ النَّيْرِ الْمَعْمَةِ الْخَيْرِ الْمَعْمَةِ الْخَيْرِ الْمَعْمَةِ الْخَيْرِ الْمَعْمَةِ الْخَيْرِ الْمُعْمَةِ الْخَيْرِ الْمَعْمَى النَّالِيَ الْمُؤْفِرِ الْمَعْمَى النَّالِيَ الْمُؤْفِرِ الْمَعْمَى الْمَعْمَى الْمُؤْفِر الْمَعْمَى الْمُؤْفِر الْمَعْمَى الْمُؤْفِر الْمَعْمَى الْمَعْمَى الْمُؤْفِر الْمَعْمَى الْمُؤْفِر الْمَعْمَى الْمُؤْفِر الْمَعْمَى الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمَعْمَى الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمَعْمَى الْمُؤْفِر اللْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر اللْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر اللْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِر الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلِ الْمُؤْفِلُ اللْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ اللْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِلُ الْمُؤْفِقُلُ ا

واختارَ هذا المذهبَ الضحَّاكُ ، ومقاتلٌ ، ويعقوبُ ؛ إذ هو وقف تامُ عندهم (٤)، وهو الظاهر – أيضًا – من كلامِ الثعلبيِّ (١)، وهو من الوقفِ

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ٦/١١ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٣) وهناك معنَى آخرُ للنفي ، فيكونُ (قليلاً) منصوبًا بـ(يهجعون) ، والمعنى: (كانوا لا يهجعون من الليل قليلا ، ويُحْيُونه كلَّه) ، وعلى هذا فلا وقفَ على (قليلاً) ، بل الكلامُ متصلٌ بما بعده ، ورجَّحَ ذلك السمرقنديُ ، وردَّه الباقوليُ . انظر تفسير السمرقندي ٣٢٩/٣ ، وكشف المشكلات ٣٢٩/٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : تفسير مقاتل ٢٧٦/٣ وتفسير الطبري ١٩٩/٢٦ ، وتفسير الماوردي





الحسن عند مكيِّ بن أبي طالب $(^{(1)})$ .

وذهبَ إلى هذا عطاءً ، فقد رُويَ عن ابن عبَّاس - رضى الله عنه -أنه قال: « المرادُ بهؤلاء القليل ثمانون من نصاري نجرانَ ، والشام ، آمنوا بمحمدِ صلى الله عليه وسلم ، وصدَّقوه ؛ فذكرَهم الله – تعالى – في غير موضع من القرآن »<sup>(٣)</sup>.

وردَّ ابنُ المظفر الرازيُّ ، والجمهورُ هذا القولَ ؛ لضعفِه عندهم من حيثُ المعنى ، والصناعةُ النحويةُ ، وسنفوردُ أدلتهَم هذه مع الحُكْم عليها ترجيحًا ، وتضعيفًا ، ويبانُها فيما يأتى :

الأول: أنه ضعيفٌ من جهة العنى ، وذلك من وجهين ، وهما:

الوجه الأول: لأنَّ الله - تعالى - يذكُرْ صفاتِهم المُوجبةُ لهم دخولَ الجنة ؛ فلو كان تمامُ الكلامِ عند قوله : ﴿ شُؤَكُّو الْفَاتِحْمَا ﴾ لم تكن القلةُ من الصفاتِ الموجبةِ لذلك (1) ؛ فالآيةُ دالَّةُ على قلةِ نومهم ، لا على قلةِ عددِهم(٥) اقتداءً بأمر اللهِ - تعالى- نبيَّه صلى الله عليه وسلم بقوله:

٥/٥٦٠ ، وتفسير البغوى ١٢٣٣ ، والدر المنثور ٦٧٢/١٣ -٦٧٣ ، وانظر : القطع والائتناف ١٨٤، وكشف المشكلات ٢/٣٣٠.

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ١١١/٦ ، وذلك لأنه بدأ بهذا المذهب دون غيره ، من غير أن يحكمَ عليه بضعفِ ؛ فدلَّ ذلك على اختياره إياه .

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير مكى ٧٠٨١/١١ ، ومشكل مكى ٣٢٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: البسيط ٢٠/٢٠ ، والوسيط كلاهما للواحدى ١٧٥/٤.

<sup>(</sup>٤) مباحث التفسير ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : إيضاح الوقف ٢/٢، ٩، والقطع والائتناف ١٨٤ ، والمكتفى للدانى ٥٣٦



﴿ يِسْ إِللَّهُ الرَّهُ الرَّهِ قَالَ تعالى: ﴾ [المزمل: ٢]، وقد كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم يأمرُهُم بذلك، وهو خير الهَدْي(١).

الوجه الثاني: أنَّ فيه نفيًا لهجوعهم في الحال ، لا في الزمان الماضي ، وهو مُحَالٌ<sup>(٢)</sup>، وذلك لأنهم لابُدَّ أنْ يَهْجعوا ؛ إذْ ليس بمُتَصوَّرِ – أبدًا– نفْئ هجوعهم<sup>(٣)</sup>.

وهذان الوجهان اللذان ذكرهما ابن المظفر الرازي ، وغيرُه ، مردود المرازي ، وغيرُه ، مردود المرازي المرا عليهما بما يأتي:

**أُولاً**: أنَّ عطاءً روي عن ابنِ عباسِ - رضي الله عنه - أنَّ المرادَ بهؤلاء القليلِ : ثمانون من نصارى نجرانَ ، والشام آمَنُوا بالرسول صلى الله عليه وسلم (؛) ، وفي هذا دَلالةٌ على قلة عددِهم أيضًا.

ثانياً: أنَّ وجه النفي حسن من جهة المعنى عند جماعة من النحويين، كمكيِّ بنِ أبي طالبِ ، والمنتجب الهمذانيّ ، والرسعنيّ (٥) وهو وقفٌ كافٍ عند ابنِ العطارِ الهمذانيِّ ، والنكزاويِّ ؛ إذْ يجوزُ أنْ يكونَ المعنى : أنهم لا ينامون أغلبَ الليلِ ، وهذا هو معنى النفي هنا ؛ فهو

<sup>،</sup> ٥٣٧، وتفسير القرطبي ١٩/١٩، وروح المعاني ٨/٢٧.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ٢٦/ ٣٤٩ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون ١٠/٥٤ ، ومنار الهدى ٣٧١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: التفسير البسيط للواحدي ٢٠٧/٢٠ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : مشكل مكى ٣٣٢/٢ ، والفريد للمنتجب ١٠/٦ ، ورموز الكنوز ٧/٤١٤.





ثالثا: أنَّ مَنْ ذهبَ إلى هذا المعنى يقول: إنه كان ثابتًا في الشرع ؛ فقد قالوا في معنى الآية : « كان ذلك إذْ أُمِروا بقيام الليل كَلَه؛ فكان أبو ذرِّ يعتمدُ على العصا ؛ فمكثوا شهرين ، ثم نزلَتِ الرُّخصةُ »<sup>(٢)</sup>.

الثاني: « أنه لوْ كان كما قال لقال : (بالليل) ، ولم يقُلْ : (من الليل)؛ لأنه يقال : (فلا ينام بالليل) ، ولا يقال : (من الليل)  $\mathbb{P}^{(r)}$ .

ويُمكنُ أن يُردُ على هذا بأنَّ ما ذكره غيرُ واضحِ ؛ لأنَّ حروفَ الجرِّ يحُلُّ بعضُها مكانَ بعضِ .

الثالث: أنه ضعيفٌ من جهة الإعراب ؛ لأنه يحتاجُ على هذا المعنى إلى تقديم وتأخير، ولا يُحْملُ الشيءُ على التقديم والتأخير ، وله معنى صحيحٌ في غيره (<sup>؛)</sup>؛ ففي هذا تفكيكٌ للكلام <sup>(°)</sup>.

كما أنَّ (ما) النافيةُ لا يعملُ ما بعدها فيما قبلها(١٠) ؛ إذ لها صدْرُ الكلام ، وليس فيها التصرُّفُ في أخواتِها كرالا) ، فلا تقول : (زيدًا ما

<sup>(</sup>١) ينظر : الهادي لابن العطار ق٦٦٦، والاقتداء للنكزاوي ق٧٧٨، ولطائف الإشارات للقسطلاني ٢٨٢٦/٨ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ٢٣٨/٢،وابن نصر في مختصر قيام الليل١٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر : مباحث التفسير ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: القطع والائتناف ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ١٣٤/٨.

<sup>(</sup>٦) مباحث التفسير ٢٨٨ .





ضربتُ) ، وعليه فيبقى (من الليل) متعلقًا بغير شيء (١).

وهذا الوجه - أيضاً - مردود عليه بأنَّ منْعَ التقديم لمعمولِ (ما) النافية هو مذهب البصريين (٢)، أما بعض النحويين فيجيزونه في الظروف خاصة ؛ للتوسع فيها ، فمَنْ ذهبَ إلى هذا الوقف يرى أنَّ قولَه : (من الليلِ) ظرف ، ويجوزُ فيه ما لا يجوزُ في غيره (٣) ، وإنما نصَّ سيبويه على المنْع مع المفعولِ به ، لا مع الظرف، كما في هذه الآية الكريمة (١٠).

٢- المذهب الثاني: أنَّ الوقفَ على : (يهجعون) ، والكلامُ متصلٌ بعضه ببعضٍ ، وفي (ما) - على هذا - ثلاثةُ أقوالٍ :

القول الأول: أنَّ (ما) موصولةً بمعنى (الذي) ، والعائدُ فيها محذوفٌ، وهي فاعلٌ لـ(قليلاً) ، والتقديرُ : (كانوا قليلاً من الليل الذي يهجعون فيه)(٥). وهو قول الكلبيِّ: «كانوا قليلاً من الليل الذي ينامون فيه »(١).

وضعَّفَ هذا الوجهَ ابن المظفر الرازي ؛ إذْ ينبغي عليه أنْ يقالَ :

<sup>(</sup>۱) ينظر : الكشاف ٥/٦١٦ ، والبيان للأنباري ٢/٩٨٦ ، والإملاء ٢/٣٢٦ - ٢٤٤، والفريد ٦/١، ورموز الكنوز ١٤/٧ ، والبحر المحيط ٧/٤٣ ، والدر المصون ١/٥، وتفسير أبي السعود ٥/١٩ ، ومنار الهدى ٣٧١ ، وروح المعاني ٨/٢٧.

<sup>(</sup>٢) الكتاب ١/٨٦٤ .

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط  $\Lambda/184-188$  ، وروح المعاني  $\Lambda/18$  .

<sup>(</sup>٤) الكتاب ١/٨٦٤ ، وكشف المشكلات ٣٣٠/٢ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : تفسير الثعلبي ١١٢/٩ ، والكشاف ٥/٢١٦ ، وزاد المسير لابن الجوزي الجوزي الجوزي ١٣٥٨، ورموز الكنوز للرسعني ١٣/٧٤ ، والبحر المحيط ١٣٥٨، وتفسير أبي السعود ٥/٨٩٠ ، وفتح القدير ١٤٠٤ ، وروح المعاني ٨/٢٧ .

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبرى ١٩٩/٢٦ ، والبسيط ٢٠/٢٨ .





(كان قليلاً من الليل هجوعُهم) ، لا (كانوا)؛ لأنَّ (الهجوع) مصدرٌ ، ولفظه واحدٌ ؛ ففِعْلُه (كان)<sup>(١)</sup>.

القول الثاني: أنَّ (ما) صلةً [أي: زائدةً] للتوكيدِ ، والمعنى: (كانوا يهجعون قليلاً من الليل) ، أي : (ينامون قليلاً من الليل ، ويُصلُّونَ أكثرَه) و (قليلاً) ظرف ، والتقدير : (يهجعون في طائفة قليلة من الليل) ، أو هو معمول الفعل<sup>(٢)</sup>، ويجوزُ أنْ يكونَ صفةً للمصدر المحذوفِ ، أي : (كانوا يهجعون هجوعًا قليلاً) ، كما يجوزُ أنْ يكونَ التقديرُ: (كانوا قليلاً من الليل هجوعُهم) ، و(الهجوعُ) فاعلٌ مرفوعٌ بـ(قليلاً)(٢) ، قالَه إبراهيمُ النخعيُّ ، واختاره الرَّسْعنيُّ ، والشوكانيُّ ، والألوسيُّ، والطاهرُ ابنُ عاشور ('') .

ورجَّحَ الواحديُّ كونَ (ما) زائِدةً ؛ إذْ لو كانتْ موصولِةً ، أو مصدريةً لكان ما قبلها ، وهو (قليلاً) مرفوعًا ؛ فيكونُ (قليلٌ هجوعُهم) ، أو (قليلٌ الذي يهجعون)<sup>(٥)</sup>.

القول الثالث : أنَّ (ما) مصدريةٌ في محلِّ رفع بـ(قليلاً) على الفاعلية ، والمعنى : (كانوا قليلاً من الليل هجوعُهم) ، وضعَّفَه الباقوليُّ ، والمنتجبُ ؛ لأنَّ (قليلاً) موصوفٌ بقولِه : (من الليلِ)، والصفةُ المشبهةُ إذا

<sup>(</sup>١) ينظر: مباحث التفسير ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الثعلبي ١١١٦، ١١١، ولطائف الإشارات ٣٨٢٦/٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر : معانى القرآن للفراء ٣/٤٨ ، ومعانى القرآن للزجاج ٥٣/٥ ، وتفسير التعلبي ١١٢/٩ ، وتفسير مكي ٧٠٨١/١١ ، والدر المصون ١٠/٥٠ .

<sup>(</sup>٤) رموز الكنوز ١٤٠٧ ، وفتح القدير ١٤٠٤ ، وروح المعانى ٨/٢٧ ، والتحرير والتنوير ٣٤٩/٢٧.

<sup>(</sup>٥) البسيط ٢٠/٢٠ .



وُصِفَتْ لم يَجُزْ إعمالُها (١)، ويجوزُ أنْ يكونَ (هجوعُهم) بدلاً من (الواو) في (كانوا) ، أي : (كان هجوعُهم قليلاً من الليل)(٢) ، واختاره ابن عطية ، وأبو حيانَ<sup>(٣)</sup>.

وبهذا يتضحُ لنا أنَّ الوقفَ على قوله : (كانوا قليلاً) جائزٌ من جهةِ المعنى، والإعراب كما وضحناه فيما سبق ، وأنَّ اعتراضَ ابن المظفر الرازيِّ على الثعلبيِّ غيرُ صحيح ؛ لأن هذا الوجهَ – كما ذكرنا – مرويٌّ ا عن جماعة من العلماء ، ويعتمدُ على آثار صحيحة .

(٦) كشف المشكلات ٢/٩٧٦ ، والكتاب الفريد ٩/٦ .

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للفراء ٨٤/٣ ، وللزجاج ٥/٣٥، وتفسير التعلبي ١١٢/٩ ، والكشاف .717/0

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز ٥/١٧٤ – ١٧٥ ، والبحر المحيط ١٣٥/٧ ، والدر المصون ١/٥٤





#### المبحث الخامس

# الأساليبَ التي استعملَها ابنُ المظفر في تعقيباته على الثعلبي

يبدو لنا جليًّا أنَّ ابنَ المظفر الرازيَّ لمْ يكُنْ في تعقيباتِه على الثعلبيِّ متعسفًا، أو مُتعننًا يقصدُ النَّيْلَ منه ، أو الزرايةَ عليه ، أو ثلْبَه ، أو تجريحَه، وإنما كان معتدلاً يلتزمُ أخلاقَ العلماءِ في استداراكانِهم ، واعتراضاتِهم بأدبِ جمٍّ ، وعلمٍ غزيرِ ، وسعةِ اطلاع ؛ ولذلك فقد استخدم الأساليبَ الآتيةَ التي تدلُّ على ما ذكرنا؛ مثل:

 $^{(7)}$  ، أو هذا بعيدٌ جدًا $^{(7)}$  ، أو بل الصحيحُ كذا $^{(7)}$  ، أو لا وجِهَ له ('') ، أو لا يصحُّ على هذا الوجِه (٥) ، أو الأَثْنُبَهُ أَنْ يكونَ معناه کذا<sup>(۲)</sup>» .

وهذا كثيرٌ في كتابه حتى لا يتجاسرَ على تخطئةِ التعلبيِّ مباشرةً ، وأحيانًا يقول: لا حاجةً إلى ذلك (٧) ، أو لا ضرورة أنْ يُفسَّرَ بكذا (٨) ، أو لا

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٦٧.

<sup>(</sup>۲) ص ۷۲ ، ۱۲٤ ، ۱۲۵.

<sup>(</sup>٣) ص ۸۷ .

<sup>(</sup>٤) انظر: ص١٢٨، ١٥٦، ١٦٠، ١٦١ ، ٢٩٠، ٣٠٣ .

<sup>(</sup>٥) ص ١٣٩، ١٣٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: ٥٥١، ١٦٧، ٢١٢، ٢٦٧ ، ٣٠٧ ، ٣١٠ ، ٣١٣، ٣١٣ .

<sup>(</sup>۷) ص ۳۰۳ ، ۳۰۴ .

<sup>(</sup>۸) ص ۳۱۱.



لا يتضحُ التفسيرُ على هذا الوجهِ (١) ، أو يقولُ : لوْ أَجْرِينَاه على ظاهرِه لا يستقيمُ (١) .

وقد يعترضُ عليه ؛ لأنَّ ما ذهبَ إليه فيه نظرٌ (1) ، أو لأنَّ قولَه لا يستقيمُ على هذا النَّظْمِ (1) ، أو لا يستقيمُ هذا المعنى (1) ، أو لأنه غيرُ واضحٍ (1) ، أو لأنه وجه ضعيف ، أو مردود لوجوه (1) ، ثمَّ يُعَدِّدُها ، إلى غيرِ ذلك من الأساليب التي استعملها في نقدِه ، أو تعقيباتِه على الثعلبيّ في تفسيره .

وممًا يدلُ على احترامِه لمكانةِ العلماءِ ، وعدمِ إطلاقِ اللسانِ فيهم بالتَّلْبِ، والقَدْحِ ؛ لمجردِ الوقوعِ في خطأ : قولُه : « وهذا غلطٌ ظاهرٌ ، ولكلِّ جوادٍ هفوةٌ؛ لأنَّ ما ذَكَرَ من الجمْعِ بين (لو) ، و(أنْ) غيرُ صحيح (^)» .

ولم أجدْ من ابنِ المظفرِ حِدَّةَ في العبارةِ إلا في موضعٍ واحدٍ ، وذلك حين ذهبَ الثعلبيُ إلى أنَّ معنى ﴿ عَلَي اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) ص ۳۱۹ ، ۲۲۹ .

<sup>(</sup>۲) ص۲۲۰ .

<sup>(</sup>۳) ص۲۹۷ .

<sup>(</sup>٤) ص ١١٠ .

<sup>(</sup>٥) ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٦) ص ۲۸۹ .

<sup>(</sup>۷) ص ۲۸۸، ۲۸۹ .

<sup>(</sup>٨) مباحث التفسير ١٠٢ ، وانظر: مقدمة المحقق له ص٥١.

<sup>(</sup>٩) الكشف والبيان ٦/١٦ .





يعرفون هذا الكلامَ ، ولا يقولونه ، ولا العجمُ ، ولو قال أحدٌ هذا الكلامَ يكونُ كاذبًا حالفًا باليمين الفاجرةِ ، وحاشًا كلام اللهِ عن مِثْلِ ذلك<sup>(١)</sup> » .

وما عدا هذا الموضعَ فإنَّ الناظرَ في هذه الأساليب التي استعملها يجدُ أنَّ غرضَه لم يكن الزراية عليه ، أو الانتقاصَ منه ، ولكنَّه باحثٌ عن التقويم ، والإصلاح ، والتصويب ، ولا يضرُّ الثعلبيُّ أبدًا تلك النقداتُ ، والتعقيباتُ التي أوردَها ابنُ المظفر في الاعتراض عليه ؛ لأنَّ التعلبيَّ تركَ لنا موسوعةً تفسيريةً ضخمةً أراد ابن المظفر إصلاح ما وقع فبها من هَنَاتٍ يسيراتٍ ، والوصولَ إلى القولِ الصحيح ، والمذهبِ الراجح .

ولم يكتفِ ابنُ المظفر بهذه الاعتراضاتِ ، والتعقيباتِ ، وانما كانتْ له استدراكات يريدُ من ورائها تفسيرًا لمْ يذكرُه الثعلبيُّ ، أو معنَّى غفَلَ عنه ، أو توجيهًا لم يُشِرْ إليه، ومن الشواهد على ذلك:

استدراكُه عليه ؛ لعدم تحريره العبارة (٢) ، أو لأنَّ ما ذكره في حاجة إلى إلى تتميم (٣)، أو توضيح لم ينُصَّ عليه (١) أو لأنه لمْ يذكرْ تفسيرَه (١) ، أو أو لأنَّه غفَلَ عن موضعين للبحثِ(١) ، ونلحَظُ ممَّا سبقَ انه في هذه الاستدراكاتِ يفسِّرُ ، أو يُضيفُ معانىَ جديدةٌ لم يتطرقْ إليها الثعلبيُّ في تفسيره ، ولذا كثُرَ في حديثِه قولُه : (لو اقتصربًا على هذا القدر كان لقائل

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: مباحث التفسير ٢٥٤ ، ٢٥٧ .

<sup>(</sup>٣) ص٢٧٣ .

<sup>(</sup>٤) ص ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٥) ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٦) ص ۲۵۸ .



أن يقولَ كذا) (١) ، ثُمَّ يُوردُ ما يرى أنَّ فيه فائدةٌ غفَلَ عن ذِكْرِهِا التَّعلبيُّ .

(۱) انظر: ص ۲۷۷ ، ۲۸۰ ، ۲۹۴، ۳۰۳ .





#### المبحث السادس

# موقف ابن المظفر من السماع ، والقياس في تعقيباته على الثعلبي

السماعُ ، والقياسُ أصلان عظيمان من أصول النحو التي يقومُ عليهما ؛ ولذا نجدُ أنَّ ابنَ المظفر الرازيَّ قد اعتمد عليهما في تعقيباتِه النحويةِ على تفسير الثعلبيِّ؛ إذْ كان يتكئ على القياسِ تارةً ، وعلى السماع كثيرًا ، كما أنه قدْ يَجْمعُ بينهما في المسألة الواحدة .

وكان ابنُ المظفر يحتفي بالسماع كثيرًا ، ويعتمدُ عليه ، ويحتشدُ له احتشادًا كبيرًا ، كما ذكرنا ، ومن الأمثلة على ذلك :

أن الثعلبيَّ يُجيزُ أنْ تكونَ (على) بمعنى (اللام ، أو عند)(١) في قوله تعالى: ﴿ النَّكِيْرُ نَعْنَظُا فَصَّنَاكَتَ الشِّبُونَا النَّجْوَا السَّافَات: ١٤٦] ؛ فيردُ عليه ابنُ المظفر هذا بقوله: « (عليه) بمعنى: (له) ما جاء في اللغة الصحيحة ؛ لأنهما متضادًان ، يقال : (هذا الأمرُ عليه) ، أي : (يضُرُّه) ، و (هُوَ لَه) ، أي: ينفعُه ، ولأنَّ (على) للتعلِّي ، واللامُ للمِلْكِ ، والاختصاص ، وكذلك (عليه) بمعنى : (عنده) غيرُ مسموع؛ لأنَّ (على) للوجوبِ ، و(عند) تختصُ بما في ملْكه (٢)».

ومنه - أيضًا - قولُه : « (وما نقَمْوا منهم) فسرَّه بـ(ما علِمُوا منهم عيبًا ، ولا وجَدُوا لهم جُرْمًا) ، والذي هو المسموعُ في اللغةِ : (نقَمَ منه

<sup>(</sup>١) الكشف والبيان ١٧١/٨.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٢٥٦ .





كذا) ، أي : (أنكَرَه ، وعَابَه) <sup>(١)</sup> » .

ومن أمثلته : أنَّ الثعلبيَّ يفسِّرُ قولَه : ﴿ بِاللَّهِمِنَ الشَّيَطَانِ الرَّحِمِ ﴾ [ابراميم: ؛ ] بأنَّ معناه : (لا تُبْعثُون) (٢) ؛ فقال ابنُ المظفرِ : « الزوالُ بمعنى البعثِ ما جاءَ في اللغةِ، وأيضًا فإنَّهم ما كانوا يزعمون أنهم لا يزولونَ عن الدنيا (٣) »؛ ولذا تكرَّرَتُ عنده عباراتٌ ؛ مِثْلُ : (ما سُمِعَ ذلك ، أو هو غيرُ مسموع) (٤).

وكان الرازيُ في تعقيباتِه اللغويةِ ، والنحويةِ يستشهدُ عليها بأدلةٍ من القرآنِ الكريمِ ، وبأقوالِ العربِ ، ومن ذلك أيضًا : ردُّه على الثعلبيِّ في أنَّ (إلا) قد تكونُ بمعنى الواو (٥) ؛ فيقول : « (إلا) بمعنى الواو غيرُ مسموعٍ ، ولا مذكورٍ في قواعدِ اللغةِ ، وقولُه تعالى : ﴿ الْجَنْرَبِيْنَ الْمُثَنِّ الْمُثَلِينَ اللهُ الْمُثَالِقُ اللهُ الْمُثَلِينَ اللَّقَالِ الْمُثَنِّ الْمُثَنِّ الْمُثَنِّ الْمُثَنِّ الْمُثَنِّ الْمُثَنِّ الْمُعْلِيلُ الْمُثَنِّ الْمُثَالِيلُ اللَّهُ الْمُعْلِيلُ اللَّهُ الْمُثَلِيلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُثَلِيلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

كما كان الرازيُّ يستشهدُ - أيضًا - بأشعارِ العربِ ، ومن ذلك : أنَّ التعلبيَّ ذكرَ أنَّ العربَ لمْ تكنْ تعرفُ الإيمانَ غيرَ التصديقِ (٧) ؛ فتعقبه الرازيُّ بقولِه : « بلِ النقلُ عن اللغةِ ثبتَ فيه ، وهو قولُه تعالى :

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٣١٣.

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ٥/٣٢٦ .

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ١٩١.

<sup>(</sup>٤) انظر أيضًا: ص١٠٨، ١٦١.

<sup>(</sup>٥) الكشف والبيان ٥/١٩٠.

<sup>(</sup>٦) مباحث التفسير ١٧٤ ، وانظر: مجاز القرآن ١/١٦ .

<sup>(</sup>٧) الكشف والبيان ١٤٥/١.





### اللَّهِ الرَّجْزَ الرَّهِ مِنْ النابغة : ) وقولُ النابغة :

## والمؤمن العائدات الطير تمسكها

# رُكْبانُ مِكَّةً بين الغِيلِ والسَّنَـدِ(١)

وكان يحترمُ القراءاتِ السبعَ ، ويقدِّرُها ، ويدافعُ عنها ؛ ولذا ردَّ على مَنْ يُنكرُ قراءةَ عاصمٍ : ﴿ ﴿ إِلا حزاب: ؛] ، ويُنسبُ ذلك إلى أبي عمرِو (٢) ؛ فيقول:

« ليس بمُنْكر ، بلْ هو صحيحٌ ؛ لأنه في السَّبْع ، ولأنه لو قال : (ظَاهَرَ منَ امرأتِه) يكونُ صحيحًا ، يقال : (ظاهَرَ من امرأتِه يظاهِرُ منها مظاهرةً ، وظِهارًا) لغة صحيحة مستعملةً، ولا يصحُّ عن أبي عمرو أنه أنكرَه، ولا يُظنُّ بمثله ذلك<sup>(٣)</sup>».

وكما اعتمدَ الرازيُّ على السماع فقد اغتدَّ - أيضًا - بالقياس، وكان جُلُّ اعتمادِه فيه على (التعليل) ، ومن الأمثلةِ على ذلك :

أنَّ الشَّعلبيَّ في قولِه تعالى : ﴿ الشُّرُوكَ النَّحْثُقُ ﴾ [الانعام: ١٢٣] يُجيزُ أنْ يكونَ (مُجْرِمِيها) مضافًا إليه ('') ، فاعترضَ عليه الرازيُّ بقوله : « خفْضُه بالإضافة لا وجْهَ له ؛ لأنَّ الجَعْلَ ههنا لو لم يكُنْ له مفعولان لم يَتمَّ

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٨٣ ، وانظر أيضًا ص١٦٦، ٣٢١ ، والبيت من البسيط للنابغة الذبياني من معلقته ، وهو في ديوانه ص٢٥ ، بتحقيق أبي الفضل إبراهيم ، والرواية فيه: (والسَّعَد) بدل (والسَّنَد) .

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ٧/٨ ، وانظر القراءة في : النشر ٢٦٠/٢ .

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ٢٥١ .

<sup>(</sup>٤) الكشف والبيان ١٨٧/٤.



الكلامُ ... وقولُه : (في كُلِّ قريةٍ) لا يصلُحُ مفعولَه الثانيَ؛ لأنَّ الكلامَ لا يتمُّ به؛ لأنه لا يصلُحُ عرَضًا (١)» .

ومنه - أيضًا - أنَّ التعلبيَّ ذهبَ إلى أنَّ (أو) قدْ تكونُ بمعنى : (الواو)(٢) في قوله تعالى : ﴿ شُحُلُوُ الفَاتِخْتَ الْبُعَةِ اَلْخَبْرَائِنَ ﴾ [الداريات: ٣٩] ؛ فأبطلَ الرازيُّ ذلك بقوله : « فلو قلنا بأنَّ (أو) بمعنى : (الواو) كان معناه : (هذا ساحرٌ، ومجنونٌ) ؛ فيكونُ كلامًا متنافيًا ؛ لأنَّ فرعونَ كان يعْلَمُ أنَّ السَّحْرَ لا يجتمعُ مع الجنونِ ؛ لأنَّ السَّحْرَ يحتاجُ إلى عقلٍ ، فأما المجنونُ فلمْ يكُنْ قادرًا على السَّحْرِ ؛ فكيف ينسِبُه إليهما جميعًا في حالةٍ واحدةً (٣) » .

وأجازَ التعلبيُ الوقفَ على قولِه تعالى : ﴿ الْأَيْخَانَ الْهَاشِكَيْنَ الْهَجَنْ الْهَجَنْ الْهَجَنْ الْهَبَالِ ﴾ [النساء: ١٠١](1) فقال ابنُ المظفرِ متعقبًا إياه : « لا يستقيمُ هذا النظمُ ؛ لأنه لو كانَ تمامُ الكلامِ عند قولِه : (أَنْ تقْصُروا من الصَّلاةِ) لكان قولُه : (إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يفتنكم) شرطًا بغير جزاءٍ، وكلامًا غيرَ تامً ، ولا متناسبٍ مع نفي الحرج سواءٌ أُضْمِرَتُ فيه الواو ، أَوْ لَمْ تُضْمَرُ (٥) » .

وذهبَ الثعلبيُّ إلى أنَّ (النارُ) بدلٌ من (سوءُ)(١) في قوله تعالى : ﴿

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ١٢٨ .

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان ١١٨/٩ .

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ٢٩٠ - ٢٩١ .

<sup>(</sup>٤) انظر: الكشف والبيان ٣٧٤/٣.

<sup>(</sup>٥) مباحث التفسير ١١٠ .

<sup>(</sup>٦) الكشف والبيان ٢٧٧/٨ .





يُؤْمُنُونَ الْتِكُلِ الْمُلْفِينَ لِلْجَرِ الْخَلْلُ \* الْجَمَانُونَ ﴾ [غافر: ٥٠ - ٢٠] ؛ فقال ابنُ المظفرِ: « فيه نظرٌ ؛ لأنَّ البدلَ ما يجوزُ أن يُقامَ مُقامَ المبدلِ منه ، وههنا لا يجوزُ أَنْ يقالَ : (نزَلَ بآلِ فرعونَ النارُ) ؛ لأنه لا يُقالُ : (نزَلَ به النارُ) ، وإنما يقالُ: (نَزَلَ به العذابُ، ودخَلَه)(١)».

<sup>(</sup>١) مباحث التفسير ٢٦٧ .









#### الخاتمـــة

الحمدُ لله على نعمائِه ، والصَّلاةُ والسَّلامُ على صفوة أنبيائِه ، وخير رسُلِه، وأوليائه ، سيدنا محمد صلَّى الله عليه ، وعلى آله ، وصحبه ، وسلّم .

#### ويعد،،،

فقد كانتْ هناك نتائجُ توصَّل إليها هذا البحثُ ؛ ومن أهمِّها ما يأتى :

- (١) جاءت تعقيبات ابن المظفر على الثعلبي في لغة بعيدة عن القدُّح ، والتجريح ، واللمْز ، والثُّلْب ، بلْ كانتْ في أدب جمَّ ؛ إذْ لمْ يكُنْ غرضُه منْ ذلك الانتقاصَ من الثعلبىَ ، أو قيمته ، ولا الزرايةُ عليه ، ولكنَّه – كما يدلُ كتابُه - باحثُ عن التقويم ، والإصلاح ، والتصويب لما وقع فيه من هنات يسيرات في كتاب رالكشف والبيان).
- (٢) تنوَّعَتْ هذه التعقيباتُ بين الأوجُهِ الإعرابيةِ الجائزةِ ، والمعنَى ، والتقديرِ، كما كانتْ له تعقيباتُ أخرى فيما يتُصلُ بحروف المعاني ، والوقف والابتداء ، وظهر من خلال هذا البحث أن تعقيباته عليه في بعض حروف المعاني كان أكثر من غيره .
- (٣) اعتمد ابنَ المظفر في تعقيباتِه على السماعِ ، والقياسِ ، وكان جُلِّ اعتماده على السَّماع ؛ فنجدُه يستشهدُ على أدلَّته ، وآرائه بالقرآن الكريم ، وبأقوال العرب شعراً ونثراً ، كما كان يعتد ُ - أيضا - بالقياس في تعقيباته ، واعتراضه ، كما ظهر ذلك في



#### مواطن كثيرة من البحث .

- (٤) تعدَّدتِ الأساليبُ التي استعملها ابنُ المظفر في تعقيباتِهِ على الثعلبيِّ، مِثْل : (هذا باطلٌ ، أو بلِ الصَّحيحُ كذا ، أو لا يصحُ ، أو الأشْبهُ أَنْ يكونَ معناه كذا ) ، وكلُّها عباراتٌ تدلُّ على احترامِهِ لكانةِ العلماءِ ، وعدمِ إطلاقِه اللسانَ فيهم بالقدْحِ ؛ لمجردِ الوقوعِ في الخطأ .
- (٥) اعتمد ابن المظفر على مجموعة من القواعد التي كان يلتزمُها في تعقيباته على الثعلبي ، مثل : عدم إقامة أحد حروف الجرّ مُقامَ الآخرِ منْ غيرِ ضرورةٍ ، ومثل : التضمينِ الذي طبقه في كثيرٍ من مسائله (١) .
- (٢) وافق ابن المظفر البصريين ، والجمهور كثيرا ، ومن ذلك : عدمُ مجيءِ الواوِ بمعنى : (أق) (١) ، وكإعرابِ (لواحةٌ) في قولِه تعالى : ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ [المدش: ٢٩]، خبرًا لمبتدأ محذوفٍ ، أي : (هي لواحةٌ) (١) ، ومنه أيضًا : مجيءُ (إنْ) شرطيةً في قولِه تعالى : ﴿ الأَجْرَالَكِ سَرِّكَمْ الْ سَرَّكُمْ الْ سَرَّكُمْ الْ سَرَّكُمْ الْ الْحَرَّرَالَكِ سَرَّكُمْ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ
- · أما الثعلبيُّ فكان يوافقُ الكوفيين ، والفراء ، وأبا عبيدة ،

<sup>(</sup>١) انظر مثلاً: مباحث التفسير ٢٥٦ – ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٣٠٣.

<sup>(</sup>٣) مباحث التفسير ٣١٠ .

<sup>(</sup>٤) مباحث التفسير ١٥٨ – ١٥٩ .





#### وابن قتيبة كثيرا، ومن ذلك :

- أنَّ (إلا) تكونُ بمعنى الواو $^{(1)}$  .
- ٢ مجيءُ (علَى) بمعنى : اللام ، أوْ عِنْدَ ، وهو مذهبُ الكوفيين ، وقُطْرُبِ ، وأبي عبيدة ، وابن قتيبةً (١) ، وكذلك مجيء (أوْ) بمعنى : « الواو »<sup>(۳)</sup>.

٣ - مجيءُ الواوِ بمعنى : (أَوْ) في قولِه تعالى : ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ الحديد: ٢٠] (أ). ٤ - مجيء (وراء) بمعنى : (أمام) (٥) .

وكان الثعلبي بوافق البصريين ، والجمهور أيضاً ، ومن ذلك : ما ذهبَ إليه مِنْ أنَّ (ما) في محلِّ رفع مبتدأٌ في قولِه تعالى : ﴿ الرَّ فَإِنَّ الرَّحِيمِ صَدَقَ ﴾ [النحل: ٥٧] (٦)، ومنه - أيضًا : أنَّ وجْه الرفع في الفعل (يعتذرون) من قولِه تعالى : ﴿ الْجُؤَنَّ الْاَبْخُانَ الْمُنْجُالُ الْمُنْجَالُ الْمُنْجَالُ الْمُنْجَالُ الْمُناجِلُ الْمُناجِبِينِ الْمُناجِبِيلِي الْمُناجِبِينِ الْمِنْعِينِ الْمُناجِبِينِ الْمِنْعِينِ الْمُناجِبِينِ الْمِناجِينِ الْمُناجِبِينِ الْمِناءِ الْمُناجِينِ الْمُناجِبِينِ الْمُناجِبِينِ الْمُناجِبِينِ الْمُناجِبِينِ الْمُناجِبِينِ الْمِناجِينِ الْمُناجِبِينِ الْمُناجِينِ الْمُناجِبِينِ الْمُناجِلِينِ الْمُناجِينِ الْمُناجِينِ الْمُناجِينِ الْمِنْعِينِ الْمُناجِ ٣٦] ، هو كوْنُه معطوفًا على الفعل (يُؤْذَنُ) (٧) .

<sup>(</sup>١) انظر: الكشف والبيان ٥/١٩٠، وهو مذهب الكوفيين، والفراء، وتعلب، وأبى عبيدة.

<sup>(</sup>٢) انظر: الكشف والبيان ١٧١/٨.

<sup>(</sup>٣) وهو مذهب الفراء ، وأبى عبيدة ، انظر : الكشف والبيان ١١٨/٩ .

<sup>(</sup>٤) وهو مذهب الفراء ، انظر : الكشف والبيان ٩/٤٤٢ .

<sup>(</sup>٥) الكشف والبيان ١٠٧/١٠ ، وهو مذهب أبي عبيدة .

<sup>(</sup>٦) وهو أيضًا مذهب الزجاج ، انظر : الكشف والبيان ٢٣/٦ .

<sup>(</sup>٧) الكشف والبيان ١١١/١٠ .



# A11

- (٨) ثبت من خلال هذا البحث أن اعتراض الرازي ، وتعقبه للثعلبي كان ضعيفا في بعض المسائل النحوية ، ولذا لم أوافقه فيها، ومن ذلك :
- ١ إعرابُ التعلبيِّ (مجرميها) مضافًا إليه في قوله تعالى : ﴿ فَإِنَّا الشَّحُونَ السَّحَامِ ١٢٣] (١).
  - ٢ إعرابُ : ﴿ صَدَوَّالَتُ ﴾ [المعارج: ١٦] نعتاً لـ (لظي) (٢) .
    - ٣ مجيء (على) بمعنى اللام ، أو عِنْدَ (٣) .
- (٩) كان ابنُ المظفرِ محقًا في اعتراضِه على الثعلبيِّ في بعضِ المسائل النحوية ، كما قرر البحثُ ، وذلك مثلُ :
- ٢ ردِّه مذهبَ الثعلبيِّ في إعرابِ (ما) صلةً في قولِه تعالى : ﴿ الصَّافَاتَ وَاللهُ عَلَا الْمَثَارُ الْمَثَارُ الْمَثَارُ الْمَثَارُ الْمَثَارُ الْمَثَارُ الْمَثَارُ الْمَثَالِ ﴾ [التوبة: ١٢٨] (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: الكشف والبيان ٨/٨٤، ومباحث التفسير ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر : الكشف والبيان ٢٨/١٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الكشف والبيان ١٧١/٨ ، وانظر أيضًا : ٣٧٤/٣ ، ٣٣/٦ ، ١١١ فقد كان مذهب الثعلبيِّ فيها صحيحًا .

<sup>(</sup>٤) انظر: الكشف والبيان ٢٧٢/٢ ، ومباحث التفسير ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) الكشف والبيان ٥/١١٤ ، مباحث التفسير ١٥٤ .

### مجلة قطاع كليات اللغة العربية والشعب المناظرة لها العدد (١٠) ٨٦٧





٣ - إعرابِه (النارُ) بدلاً منْ (سوءُ) في قولِه تعالى : ﴿ يُؤَيِّنُهَا الْتَكَثِلَا إِبْلَافِئِيمَ الْخِيرُ الْخِيلُكُ ﴾ [غافر: ٥؛ ] (١)، والصحيحُ هو إعرابُها خبرًا لمبتدأ محذوف ، أو مبتدأ خبرُه (يُعْرَضُونَ) (٢) .

٤ - ذهبَ الشعلبيُّ إلى أنَّ (ثمَّ) في قولِه تعالى : ﴿ النَّحِيَّا إِنَّ الظَّالَاتِينَ الظَّالَاتِينَ الْتَجَنَّىٰ إِلَى الْمِنْ الْمُعَلِّمُ الْمُتَقَلِّمُ ﴾ [يونس: ٥١] ، ظرف بمعنى : (هذَالك، وحينئذٍ) (٣) وهو غيرُ صحيح ؛ لأنَّها حرف عطفٍ ، كمَا هو مذهبُ الجمهور، وابنِ المظفرِ الرازيِّ ، إلى غيرِ ذلك من المواضع التي بيَّنَها الىحْثُ (ئ) .

وفي الختام أسألُ اللهَ - تعالى - أنْ يوفقنا إلى ما يحبُّه ، ويرضاه،

وأنْ يرزقنا الإخلاصَ ، وأنْ ينفعَ به ، ربَّنا عليك توكَّلْنا ، والبك أنَبْنا،

وإليك المصيرُ.

(١) الكشف والبيان ٧٧٧٨ .

<sup>(</sup>٢) مباحث التفسير ٢٦٧ .

<sup>(</sup>٣) الكشف والبيان ٥/١٣٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر مثلاً : الكشف والبيان ٥/٩٤ ، ١٩٠ ، ٢٧٥/٦ / ١١٨/٩ ، و انظر ردً ابن المظفر في مباحث التفسير ١٥٨ ، ١٧٤ ، ٢٦٣ ، ٢٩٠ .









### ثبت بأهم المصادر ، والمراجع

## أولاً: المصادر المطبوعة:

- إتْحاف فضلاء البَشَر بالقراءات الأربعة عشر لأحمد بن محمد البناً (ت١١١ه) تحقيق د. شعبان محمد إسماعيل ، ط عالم الكتب ، بيروت ، ومكتبة الكليات الأزهرية ٧٠٤١ه.
- الإتقان في علوم القرآن للسيوطي (ت ٩١١هـ) ، دار الكتب العلمية ، بیروت، لبنان ط ۱ ، ۷۰ ۱ ه /۱۹۸۷ م .
- ■أحكام القرآن الكريم لابن العربي (ت٥٤٣هـ) ، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية ط ٣ ، ١٤٢٤ ه /٢٠٠٣م .
- أحكام القرآن لابن الفَرَس عبد المنعم بن عبد الرحيم (ت٩٧٥هـ) ، تحقیق طه بو سریح وآخرین ، دار ابن حزم ، بیروت، ط۱، ۱٤۲۷ ه ۱. ۲۰۰۹م
- = إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم لأبي السعود بن محمد العمادى الحنفى (ت٩٨٢هـ)، تحقيق عبد القادر أحمد عطا ، الناشر مكتبة الرياض الحديثة بالرياض.
- الأضداد للأصمعى (ت٢١٦هـ) ، ضمن ثلاثة كتب في الأضداد ، وفيها أيضًا الأضداد لأبي حاتم السجستاتي (ت٥٥٥هـ) ، ولابن السكيت (ت ٤٤٢هـ)، نشرها أوغست هفنر ، المطبعة الكاثوليكية ، بيروت ۱۹۱۲م.
- الأضداد لابن الأنباري محمد بن القاسم (ت٢٨هـ) ، تحقيق محمد



أبو الفضل إبراهيم ، المكتبة العصرية ، صيدا ، بيروت ١٤٠٧هـ /١٩٨٧م .

- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن لمحمد الأمين الشنقيطي (ت٣٩٣هـ)، دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع ، مكة المكرمة ، ط ١ ، ١٤٢٦هـ.
- إعراب ثلاثين سورة من القرآن الكريم للحسين بن أحمد بن خالويه (ت ٣٧٠هـ) دار ومكتبة الهلال سنة ٩٨٥م .
- ■إعراب القراءات السبع وعللها لابن خالویه (ت۳۷۰ه) ، تحقیق عبدالرحمن بن سلیمان بن العیثمین ، مکتبة الخانجي ، ط ۱ ، سنة ۱۶۱۳ م ۱۹۹۲ م.
- ا عراب القرآن للنحاس أحمد بن محمد (ت٣٣٨ه) ، تحقبيق زهير غازي زاهد ، مكتبة النهضة العربية ، ط ٢ ، ١٤٠٥ه.
- إعراب القرآن وبيانه لمحيي الدين الدرويش (ت١٤٠٢ه) ، دار اليمامة ، ودار ابن كثير ، دمشق ، بيروت ط ٩ ، ٢٦٦ه / ٢٠٠٥م .
- الأعلام قاموس تراجم لخير الدين الزركلي (ت١٣٩٦ه) ، دار العلم للملايين ط ١٥ سنة ٢٠٠٢م .
- الأمالي الشجرية لابن الشجري (ت٢٤٥ه) ، تحقيق د. محمود محمد الطناحي، مكتبة الخانجي بالقاهرة ، ط ١ سنة ١٤١٣ه / ١٩٩٢م .
- أمالي المرتضى (غرر الفوائد ودرر القلائد) للشريف المرتضى (ت٣٦٦ه)، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، دار الكتاب العربي ، بيروت، لبنان ١٣٨٧ه / ١٩٦٧م .



- إملاء ما من به الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن لأبى البقاء العكبري (ت٦١٦ه) ، دار الكتب اللعلمية ، بيروت ، لبنان .
- إنباه الرواة على أنباه النحاة للقفطى على بن يوسف (ت٢٤٦ه) ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي بالقاهرة ، ط١ ، ٦٠٤١ه/٥٨٩١م .
- الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين البصريين والكوفيين لأبي البركات الأنباري (ت٧٧٥ه) ، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد ، منشورات المكتبة العصرية ، بيروت .
- أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي (ت ١٨٥هـ) ، تحقيق محمد عبدالرحمن المرعشلي ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، ط ، سنة . 21214
- أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك (ت ٢٧٢هـ) لابن هشام (ت٧٦١هـ)، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد (ت١٣٩٢هـ) ، منشورات المكتبة العصرية ، بيروت ، لبنان .
- إيجاز البيان عن معانى القرآن لمحمود بن أبى الحسن النيسابوري (ت نحو ٥٥٥ه)، تحقيق على بن سليمان العبيد ، مكتبة التوبة بالرياض ط ا سنة ١٤١٨ ه .
- -إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون الإسماعيل باشا البغدادي (ت ٩ ٩ ٩ ٩ هـ) ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، لبنان .
- باهر البرهان في معانى مشكلات القرآن لمحمود بن أبي الحسن النيسابورى (ت نحو ٥٥٣ه) ، تحقيق سعاد بن صالح بابقى، جامعة أم





القرى ١٤١٧ه.

- البحر المحيط لأبي حيان الأندلسي (ت٥٤٧ه) ، ط بعناية صدقي محمد جميل ، دار الفكر ، بيروت ١٤١٢ه /١٩٩٢م .
- البداية والنهاية لأبي الفداء إسماعيل بن كثير (ت٤٧٧ه) تحقيق محيي الدين مستو، وعلى أبو زيد، دار ابن كثير بدمشق.
- البرهان في علوم القرآن لبدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي (ت٤٩٧ه)، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، مكتبة دار التراث بالقاهرة .
- بغية الطلب في تاريخ حلب لعمر بن أحمد بن العديم (ت٦٦٠هـ) تحقيق د.سهيل زكار ، دار الفكر .
- بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة للسيوطي (ت٩١١٩ه) تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، المكتبة العصرية ، لبنان .
- البيان في غريب القرآن لأبي البركات الأنباري (ت٧٧٥ه)، تحقيق طه عبدالحميد طه ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ٤٠٠٠ ه / ١٩٨٠م .
- تاج التراجم لأبي الفداء زين الدين ابن قطلوبغا الحنفي (ت٩٧٩ه)، تحقيق محمد خير رمضان يوسف ، دار القلم بدمشق ، ط ١ سنة ١٤١٣ه ، ١٩٩٢م .
- ■تاج العروس للمرتضى الزبيدي (ت٥٠١ه) ، تحقبيق عبد الستار فراج، وآخرين ، مطبعة حكومة الكويت .
- تاج اللغة وصحاح العربية للجوهري (ت٣٩٣ أو ٤٠٠ه) ، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار ، دار العلم للملايين ، بيوت ، ط ٣ سنة ٤٠٤ ه.





- ■تاريخ الأدب العربي لكارل بروكلمان (ت١٣٧٦ه) ، تحقيق عبد الحليم النجار ورمضان عبد التواب ، دار المعارف بالقاهرة ط ٥ سنة ۱۹۷۷ م
- تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة (ت٢٧٦هـ)،تحقيق السيد أحمد صقر، دار التراث بالقاهرة ١٣٩٣هـ ١٩٧٣م.
- تذكرة الأريب في تفسير الغريب ، غريب القرآن الكريم لأبي الفرج ابن الجوزي (ت٩٧٥ه) ، تحقيق طارق فتحى السيد ، دار الكتب العلمية ط ١ سنة ۲۰۰۶م.
- التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي الكلى (ت٥٧٥) ط دار الكتاب العربي ، بيروت ، لبنان .
- التصریح بمضمون التوضیح لخالد الأزهری (ت۹۰۰ه) تحقیق د. عبدالفتاح بحيري إبراهيم ، مكتبة الزهراء ، ط ١ سنة ١٤١٣ه / ١٩٩٢م.
- ■تفسير البحر المديد لابن عجيبة (ت١٢٢٤هـ)، تحقيق عمر أحمد الراوى ، دار الكتب العلمية ، بيروت ط ١ سنة ٢٣ ١ ١ ه .
- التفسير البسيط للواحدى (ت ٢٨٤هـ)، تحقيق مجموعة من الباحثين في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض سنة ٣٠ ٤ ١ ه .
- ■تفسير التحرير والتنوير لمحمد طاهر ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ) ط الدار التونسية للنشر ، تونس سنة ١٩٨٤ م .
- تفسير السمرقندي المُسمَّى بحر العلوم الأبي الليث نصر بن محمد السمرقندي (ت ۳۷۵هـ)، تحقيق على محمد معوض، وآخرين ، ط دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ط١ ، ١٤١٣ هـ ١٩٩٣م .



AV £

- تفسير السمعاني (ت ٤٨٩ه) ، تحقيق ياسر بن إبراهيم ، وغنيم بن عباس ، دار الوطن للنشر، ط١، ١٩٩٧ هـ/١٩٩٧ .
- تفسير العز بن عبد السلام (ت ٢٦٠هـ) للقرآن اختصار النكت للماوردي (ت ٥٠٠هـ)، تحقيق عبد الله بن إبراهيم الوهيبي ،دار ابن حزم، بيروت ٢١٤١هـ/١٩٩٦ .
- تفسير القرآن العظيم المنسوب للإمام الطبراني (ت٣٦٠ه) ، تحقيق هشام البدراني ، دار الكتاب الثقافي بالأردن ، ط١، ٢٠٠٨م .
- تفسير القرآن لابن أبي حاتم الرازي (ت٣٢٧هـ)، تحقيق أسعد محمد الطيب، مكتبة نزار مصطفى الباز ،الرياض ، ط١ ١١٧ هـ/١٩٩٨م.
- تفسير القرآن العظيم لابن كثير (ت٤٧٧ه) ، تحقيق سامي السلامة، دار طيبة ٢٠١ه .
- التفسير القيم لابن قيم الجوزية (ت ٥١ه) ، دار مكتبة الهلال ، بيروت ط١٠١١ه .
- تفسير سفيان الثوري (ت ١٦١ه) برواية محمد ، عن أبي حذيفة النهدى ، دار الكتب العلمية ط١ ، ١٤٠٣هـ/١٩٨٩م .
- تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (ت ٢٧٦ه)، تحقيق السيد أحمد صقر ، دار الكتب العلمية ، بيروت ١٣٩٨ه .
- ■تفسير المظهري للقاضي محمد ثناء الله المظهري (ت ١١٢٥ه) ، تحقيق أحمد عزو عناية ، دار إحياء التراث العربي بيروت، ط١، ٢٥٠٤هـ/٢٠٠٤م

- ■تفسیر مقاتل بن سلیمان (ت ۱۰۵ه) ، تحقیق احمد فرید ، دار الكتب العلمية، لبنان ، بيروت ، ط١ ، ٢٠٤١ه/٢٠م .
- التفسير والمفسرون لمحمد حسين الذهبي (ت ١٣٩٨هـ)، مكتبة وهبة بالقاهرة ط٧ ، ٢١٤١ه/٢٠٠م .
- تلخيص البيان في مجازات القرآن للشريف الرضى (ت ٤٠٦هـ)، تحقيق د.على محمود مقلد ، دار مكتبة الحياة ، بيروت لبنان .
- تهذیب اللغة لأبی منصور الأزهری (ت ۳۷۰ه) ، تحقیق عبد السلام هارون، وآخرين ، ط الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٥ م .
- ■توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك للمرادى (ت ٩٤٧ه) ، تحقيق عبد الرحمن على سليمان، دار الفكر العربي ط١ ، ۲۲ ٤ ۱ ه/ ۱ ۰ ۰ ۲م.
- التيسيير في القراءات السبع لأبي عمر الداني (ت٠٠٥هـ)، مكتبة المثنى .
- ■جامع البيان عن تأويل آي القرآن لمحمد بن جرير الطبري (ت ٢١٠هـ) ، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي ، دار هجر للطباعة بالقاهرة ، ط١ ٢٢ ١ه/ ٢٠٠١م .
- جامع البيان في تفسير القرآن لمحمد بن عبد الرحمن الإيجي (ت٩٠٥ه) ، ومعه حاشية محمود بن عبد الله الغزنوى (ت٢٩٦ه) ، تحقیق عبد الحمید هنداوی ، منشورات دار الکتب العلمیة ، بیروت ،لبنان.
- الجامع لأحكام القرآن لأبي عبد الله القرطبي (ت ١٧١ه)، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي ، مؤسسة الرسالة ، د.ت .





- جمهرة اللغة لابن دريد (ت٣٢١ه) ، تحقيق رمزي منير بعلبكي ، دار العلم للملايين ، ط١ ، ١٩٨٧م .
- الجنى الداني في حروف المعاني للمرادي (ت ٤٩٧ه) ، تحقيق فخر الدين قبارة، ومحمد نديم فاضل ، دار الآفاق الجديدة .
- الجواهر الحسان في تفسير القرآن لعبدالرحمن بن مخلوف الثعالبي (ت٥٧٨ه)، مؤسسة الأعلمي للطباعة والنشر والتوزيع .
- حاشية الخضري (ت ١٢٨٨ه) على شرح ابن عقيل (ت ٢٩٧ه) على الفية ابن مالك (ت ٢٧٦ه) ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١٤١٩ هـ.
- حاشية الشهاب الخفاجي (ت١٠٦٩هـ) المُسنَمَّاة عناية القاضي وكفاية الراضى على تفسير البيضاوي (ت ٥٦٨هـ) ، دار صادر ، بيروت .
- ■حجة القراءات لابن زنجلة (ت٣٠٠ه تقريبًا)، تحقيق سعيد الأفغاني، مؤسسة دار الرسالة ، بيروت ، ط٥ ، ١٤١٨ه .
- الحجة للقراء السبعة لأبي علي الفارسي (ت٣٧٧ه) ، تحقيق بدر الدين قهوجي، وبشير حويجاتي ، دار المأمون للتراث ، ط١ ، ١٤١٣ه.
- الحجة في القراءات السبع لابن خالويه (ت٣٧٠ه)، تحقيق عبد العال سالم مكرم، دار الشروق، ١٩٧٧م.
- ■خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب لعبد القادر البغدادي (ت ۱۰۹۳ه)، تحقيق عبد السلام محمد هارون ، مكتبة الخانجي بالقاهرة ، ۱۹۸۹م .
- دراسات لأسلوب القرآن الكريم للشيخ محمد عبد الخالق عضيمة





(ت ٤٠٤ ه)، دار الحديث بالقاهرة .

- درج الدرر في تفسير الآي والسور المنسوب لعبد القاهر الجرجاني (ت ٢ ٧ ٤ هـ)، تحقيق وليد الحسين، وإياد القيسى ، ط ١ ، مجلة الحكمة ٢ ٢ ، . 21279
- الدر المصون في علوم الكتاب المكنون للسمين الحلبي (ت٢٥٧ه)، تحقيق احمد محمد الخراط ، دار القلم ، دمشق ، ط١ ١٤٠٧هـ/١٩٨٩م.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي (ت٩١١هـ)، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي ، مركز هجر بالقاهرة ، ط١ ٤٢٤ ه/٣٠٠ ٢م .
- دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب لمحمد الأمين الشنقيطي (ت ١٣٩٣ه)، مجمع الفقه الإسلامي، بجدة ، دار عالم الفوائد ، ط١ ، .21273
- دقائق التفسير الجامع لتفسير ابن تيمية (ت ٢٨٧ه) ، تحقيق محمد السيد الجليند ، مؤسسة علوم القرآن بدمشق ، ط٢ ، ١٤٠٤ ه .
- ديوان النابغة الذبياني (ت ١٨ق.ه) ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، دار المعارف ، ط٢ ، ذخائر العرب .
- ■ديوان الهذليين ، نسخة مصورة عن طبعة دار الكتب المصرية ٥٨٣١ه /٥٢٩١م .
- رموز الكنوز في تفسير الكتاب العزيز لعز الدين الرسعني الحنبلي (ت ٢٦١ه)، تحقيق عبد الملك بن دهيش ، مكتبة الأسدى ، مكة المكرمة ط١، ٢٩ ١٤ ١ه/٨٠٠٢م.



- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني للسيد محمود الألوسي (ت ١٢٧٠ه) ، دار إحياء التراث ، بيروت ، لبنان .
- زاد المسير في علم التفسير لأبي الفرج ابن الجوزي (ت ٩٩٥ه) ، تحقيق عبد الرزاق المهدي ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، ط١ ، ٢٢٢ه.
- السبعة في القراءات لأحمد بن موسى بن مجاهد (ت ٣٢٤ه) ، تحقيق وشرح د. شوقي ضيف ، ط۲ ، دار المعارف بالقاهرة ، معاده/١٤٠٠م .
- السراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الحكيم الخبير لشمس الدين الخطيب الشربيني (ت ٩٧٧ه)، ط بولاق بالقاهرة ٥٨٠٨ه.
- سير أعلام النبلاء لشمس الدين الذهبي (ت ٧٤٨ه) ، أشرف على تحقيقه شعيب الأرناؤط ، مؤسسة الرسالة ط١ ، ١٤١٧ه/ ٩٩٦م .
- تشذرات الذهب في أخبار من ذهب لأبي الفلاح عبد الحي ابن العماد الحنبلي (ت ١٠٨٩هـ) ، تحقيق عبد القادر ومحمود الأرناؤوط ، دار ابن كثير ط١ ، ١٤٠٦هـ/١٩٨٩م .
- شذور الذهب لابن هشام (ت ۲۶۱ه)، ط مصطفى البابي الحلبي ، ۱۳۵۷ه /۱۹۳۸ م .
- شرح الأشموني (ت ٩٢٩هـ) على ألفية ابن مالك (ت ٢٧٢هـ) ، ط دار إحياء الكتب العربية ، عيسى البابي الحلبي بالقاهرة .
- ■شرح التسهيل لابن مالك (ت ٢٧٢هـ)، تحقيق د. عبد الرحمن السيد،





وبدوى المختون ، دار هجر للطباعة والنشر ، ١٤١٠ه/ ٩٩٠م .

- ■شرح جمل الزجاجي لابن عصفور (ت ٦٦٩هـ) ، الشرح الكبير ، تحقيق د.صاحب أبو جناح ، بغداد ، ۲۰۰ ه/۱۹۸۰ م .
- ■شرح الرضى (ت ١٨٦هـ) لكافية ابن الحاجب (ت ١٤٦هـ) ، تحقيق حسن الحفظى ، ط جامعة الإمام محمد بن سعود بالرياض، ط١، ٧١٤١٨ ١٩٩٦م
- الصاحبي في فقه اللغة العربية لأحمد بن فارس (ت ٣٩٥ه) ، شرح وتحقيق السيد أحمد صقر ، سلسلة الذخائر ، الهيئة العامة لقصور الثقافة ٢٠٠٣م.
- طبقات الشافعية الكبرى لتاج الدين السبكى (ت ٧٧١هـ)، تحقيق محمود الطناحي ، وعبد الفتاح الحلو ، ط البابي الحلبي ، ٣٨٣١ه/١٢٩م .
- طبقات المفسرين للداوودي محمد بن على (ت ٥٤٩ه) ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- ■طرب الأماثل بتراجم الأفاضل لأبي الحسنات محمد بن عبد الحي اللكنوي (ت ١٣٠٤هـ) ، ط دار الأرقم ، بيروت ، ط١ ، ١٤١٨ ه ، مطبوع بآخر (الفوائد البهية) للكنوى .
- غرائب التفسير وعجائب التأويل لمحمود بن حمزة الكرماني (ت نحو ٥٠٥ه)، دار القبلة بجدة ، ومؤسسة علوم القرآن ببيروت .
- = غرائب القرآن ورغائب الفرقان لنظام الدین القمی النیسابوری (ت
   • ٥٨ه) ، تحقيق زكريا عمبرات ، دار الكتب العلمية ، ط١ ، ١٤١٦ ه .





- فتح البيان في مقاصد القرآن لصديق حسن خان (ت١٣٠٧ه)، ط المكتبة العصرية بصيدا ، ١٤١٢ه/١٩٩م .
- فتح القدير الجامع بين فنّي الرواية والدراية من علم التفسير لمحمد بن علي الشوكاني (ت ١٢٥٠هـ)، دار المعرفة بيروت لبنان، ط٤ ٢٨ ١٤٨هـ/٢٠٠٨م.
- الفتوحات الإلهية بتوضيح الجلالين للدقائق الخفية ، وهي حاشية سليمان الجمل (ت ١٢٠٤ه) على الجلالين ، المطبعة العامرة الشرقية ، ط١ ، ٣٠٠٣ه.
- الفصل في الملل والنحل لأحمد بن سعيد بن حزم الظاهري (ت ٢٥٤ه) ، مكتبة الخانجي بالقاهرة د.ت.
- القطع والائتناف لأبي جعفر النحاس (ت ٣٣٨ه) ، تحقيق عبد الرحمن بن ابراهيم المطرودي ، دار عالم الكتب بالرياض ، ط۱ ، ۱۲ هـ ۱۹۹۲ م .
- الكامل لأبي العباس المبرد (ت ٢٨٥ه) ، تحقيق محمد أحمد الدالي ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط١ ، ١٤٠٦ه .
- الكتاب لسيبويه (ت ۱۸۰ه) ، تحقيق عبد السلام محمد هارون ، دار الجيل ، بيروت ، ط۱ .
- الكتاب الفريد في إعراب القرآن المجيد للمنتجب الهمداني (ت ٣٦٤هـ) ، تحقيق محمد نظام الدين الفتيح ، مكتبة دار الزمان بالمدينة المنورة ط١ ، ١٤٢٨ .
- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه





التأويل للزمخشري (ت ٥٣٨ه)، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود، وآخرين، مكتبة العبيكان بالرباض ، ١٨ ٤ ١٨ .

- كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون لحاجي خليفة (ت ١٠٦٧ه)، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، لبنان .
- كشف المشكلات وايضاح المعضلات في إعراب القرآن وعلل القراءات للباقولي (ت ٥٤٣ه) ، تحقيق د.عبد القادر السعدى ، دار عمار بالأردن ، ط۱ ، ۲۱ ۱ه/۱۰۰۱م.
- الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها لمكى بن أبى طالب (ت٤٣٧ه) ، تحقيق محيى الدين رمضان ، مجمع اللغة العربية بدمشق . 2179 £
- الكشف والبيان ، المعروف ب(تفسير الثعلبي) (ت ٢٧٤هـ) ، دراسة وتحقيق الإمام محمد بن عاشور ، دار إحياء التراث العربي بيروت ط١ ۲۲۶۱ه.
- الكليات لأبي البقاء الكفوي (ت١٠٩٤هـ)، تحقيق عدنان درويش، ومحمد المصرى ، مؤسسة الرسالة بيروت .
- لباب التأويل في معانى التنزيل ، وهو تفسير الخازن (ت ١٤٧هـ)، تحقيق محمد على شاهين ، دار الكتب العلمية ، بيروت، ط١ ١٤١٥ ه.
- اللباب في علوم الكتاب لابن عادل الحنبلي (ت بعد ٧٧٥هـ) ، تحقيق عادل عبد الموجود، وعلى معوض ، دار الكتب العلمية ، ط ١، 19 3 1ه / ١٩٩٨م.
- الطائف الإشارات لفنون القراءات لأبي العباس القسطلاني(ت٣٣٩ه)،





مركز الدراسات القرآنية ، ط مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف ١٤٣٤ه.

- لسان العرب لابن منظور (ت ١ ٧ ١ ه) ، ط دار إحياء التراث العربي ، ومؤسسة التاريخ العربي ، بيروت ، ط ٢ سنة ١٩٩٧م .
- المآخذ على شراح ديوان المتنبي لابن معقل الأزدي (ت٤٤٤ه)، تحقيق عبد العزيز بن ناصر المانع، مركز الملك فيصل للبحوث بالرياض، ط٢، ٢٤٤هم ٢٠٠٣م
- مباحث التفسير لأبي العباس لأحمد بن محمد بن المظفر الرازي الحنفي (ت ٣٦٦ه تقريبًا)، تحقيق حاتم بن عابد القرشي ، كنوز إشبيليا للنشر والتوزيع، ط ١ سنة ١٤٣٠ه.
- المبسوط في القراءات العشر لابن مهران الأصبهاني (ت ٣٨١ه) ، تحقيق سبيع حمزة حاكمي ، مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق . ١٩٨١ه / ١٩٨١م .
- مجاز القرآن لأبي عبيدة معْمَر بن المُثنَّى (ت٢١١ه)، تحقيق محمد فؤاد سزكين ، مكتبة الخانجي بمصر سنة ١٣٧٤ ه/ ١٩٥٤م .
- محاسن التأويل لجمال الدين القاسمي (ت١٣٣٢ه) ، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، طدار إحياء الكتب العربية بالقاهرة .
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية (ت٤١٥ه)، تحقيق عبد السلام عبد الشافي ، دار الكتب العلمية ، ط ١ ، ٢٢٢ه .
- مختار الصحاح لزين الدين محمد بن أبي بكر الرازي (ت٦٦٦ه)، تحقيق يوسف الشيخ محمد ، المكتبة العصرية بيروت طه





- ٠٢٤١ه/٩٩٩١م.
- ■مختصر شواذ القرآن من كتاب البديع لابن خالويه (ت ٣٧٠ه) ، نشره برجستراسر ، مكتبة المتنبى بالقاهرة .
- ■مختصر قيام الليل لمحمد بن نصر المَرْوَزي (ت٤٩٤ه) ، دار حدیث أکادیمی ، باکستان ط ۱ ۴۰۸ ه /۱۹۸۸ م .
- المخصص لابن سيده (ت٥٨٥ )، تحقيق محمد محمود الشنقيطي ، مطبعة بولاق بمصر ١٣٢١ه.
- ■مدارك التنزيل وحقائق التأويل ، وهو تفسير النسفى (ت٧٠١ أو ٧١٠ه)، تحقيق مروان محمد الشعار ، دار النفائس ، بيروت .
- المسالك في شرح موطأ مالك لابن العربي المالكي (ت٣٤٥ه) ، تحقيق محمد بن الحسين السليماني ، وأخته عائشة ، دار الغرب الإسلامي ، ط ١، سنة ٢٨ ١٤ ه /٢٠٠٧م .
- ■مشكل إعراب القرآن لمكى بن أبى طالب (ت٤٣٧ه) ، تحقيق ياسين محمد السواس ، ط ٢ ،/ دار المأمون للتراث ، دمشق ، سوريا .
- ■مصابيح الجامع لبدر الدين الدماميني (ت٨٢٧ه) ، تحقيق نور الدين طالب ، دار النوادر بسوريا ط ١ ، ١٤٣٠ ه /٢٠٠٩م .
- المصنف لابن أبى شببة (ت٣٥٥ه)، تحقيق كمال الحوت ، مكتبة الرشد بالرياض سنة ١٤٠٩ه.
- معالم التنزيل ، وهو تفسير البغوى الحسين بن مسعود (ت١٦٥ه)، دار ابن حزم ، بيروت ، لبنان ، ط ١ ، سنة ١٤٢٣ ه ، ٢٠٠٢م .



- معاني القرآن للأخفش (ت٥١٦ه) ، تحقيق هدى قراعة ، مكتبة الخانجي بالقاهرة ، ص ١ ، سنة ١٤١١ه / ١٩٩٠م .
- معاني القرآن للفراء (ت٢٠٧ه) ، تحقيق أحمد يوسف نجاتي ، ومحمد على النجار ، دار السرور ، ط مصورة عن دار الكتب المصرية .
- معاني القرآن للنحاس (ت٣٣٨هـ)، تحقيق محمد علي الصابوني، جامعة أم القرى ، مكة المكرمة ، ط١ ، ١٤٠٨هـ .
- معاني القرآن وإعرابه لأبي إسحاق الزجاج (ت٣١٦ه) ، تحقيق عبد الجليل شلبي ، دار الحديث بالقاهرة ، ط ٢ سنة ١٩٧٧م .
- معترك الأقران في إعجاز القرآن للسيوطي (ت٩١١ه) ، دار الكتب العلمية بيروت ط ١ ١٤٠٨ه / ١٩٨٨م .
- معجم الأدباء (المسمى إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب) لياقوت الحموي (ت٢٦٥ه) ، تحقيق إحسان عباس ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، ط ١٤١٤ه /١٩٩٣م .
- المعجم الشامل للتراث العربي المطبوع لمحمد عيسى صالحية (ت ١٩٩١هـ)، ط معهد المخطوطات العربية بالقاهرة سنة ١٩٩٢م.
- معجم القراءات لعبد اللطيف الخطيب ، دار سعد الدين بدمشق ، ط ١٤٢٢ هـ /٢٠٠٢م .
- معجم المؤلفين لعمر رضا كحالة (ت ١٤٠٨ه)، مؤسسة الرسالة ، ط ١ ، سنة ١٤١٤ه /٩٩٣م .
- ■معجم المفسرين من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر لعادل





نويهض ، مؤسسة نويهض الثقافية ، ط ٣ ، سنة ١٤٠٩ه / ١٩٨٨م.

- ■مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام (ت٧٦١ه) ، تحقيق عبداللطيف الخطيب ، الكويت ، ط ١ ، سنة ٢٠٠٢م .
- مفاتيح الغيب ، وهو التفسير الكبير لفخر الدين الرازي (ت ٢٠٦ه) ، طدار الفكر ، بيروت ٤٠١ه / ١٩٨١م .
- المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني (ت٢٠٥٨)، تحقيق صفوان عدنان داودی ، دار القلم بدمشق ، ط ۱ سنة ۱۲۱ه .
- المقصد لتلخيص ما في المرشد في الوقف والا بتداء لزكريا الأنصاري (ت٢٥٩ه)، مطبوع بهامش منار الهدى ، ط البابي الحلبي بالقاهرة ط ٢ ، سنة ١٩٧٣ م .
- المكتفى في الوقف والابتدا لأبي عمرو الداني (ت ٤٤٤ه) ، دراسة وتحقيق يوسف عبد الرجمن المرعشلي ، مؤسسة الرسالة، ط ٢، ٧٠٤١ه/ ١٩٨٧ه.
- منار الهدى في بيان الوقف والابتدا لأحمد بن محمد الأشموني ، من علماء القرن الحادس عشر ، ط مصطفى البابي الحلبي بالقاهرة ط ٢ ، ۱۹۷۳ م
- المنتخب من غريب كلام العرب لكراع النمل (ت٣١٠ه)، تحقيق محمد بن أحمد العمرى ، معهد البحوث العلمية ، جامعة أم القرى ، مكة المكرمة ، ط ١ ٩٠٤٠ه .
- الموسوعة الميسرة في تراجم أئمة التفسير والإقراء والنحو واللغة ، لولید بن أحمد الزبیدی وآخرین ط ۱ ۱٤۲٤ه / ۲۰۰۳م، ط مجلة





الحكمة، بريطانيا.

- موصل الطلاب إلى قواعد الإعراب لخالد الأزهري (ت٩٠٠ه)، تحقيق عبدالكريم مجاهد ، مؤسسة الرسالة بيروت ، ط ١ ١٤١٥ / ١٩٩٦م.
- النشر في القراءات العشر لأبي الخير ابن الجزري (ت ٨٣٣ه) ، ط دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ١٤١٨ ه.
- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي (ت ٥٨٨ه)، دار الكتاب الإسلامي بالقاهرة .
- النكت والعيون ، وهو تفسير الماوردي (ت ٥٠٠ه) ، تحقيق السعيد عبد المقصود ، دار الكتب العلمية ، ومؤسسة الكتب الثقافية .
- نيل السائرين في طبقات المفسرين لمحمد طاهر البنجبيري (ت محتبة اليمان ، دار القرآن بباكستان .
- الهداية إلى بلوغ النهاية ، تفسير مكي بن أبي طالب (ت ٣٧٤ه)، مجموعة رسائل جامعية، كلية الدراسات العليا، جامعة الشارقة ،ط١ ٨٠٠٨م
- هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين لإسماعيل باشا البغدادي (ت ١٣٩٩هـ) ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت .
- همع الهوامع في شرح جمع الجوامع للسيوطي (ت ٩١١ه)، تحقيق وشرح عبد السلام هارون، وعبد العال سالم مكرم، مؤسسة الرسالة ١٤١٣ م / ١٩٩٢م.
- الواضح في أصول الفقه لابن عقيل الحنبلي (ت ١٣٥٨)، تحقيق





عبد الله بن عبد المحسن التركي ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط١ ٠٢٤١ه / ١٩٩٩م .

- الوافي بالوفيات لصلاح الدين الصفدى (ت ٢٦٤هـ) ، تحقيق أحمد الأرناؤوط، وتركى مصطفى ، دار إحياء التراث ، بيروت ١٤٢٠ه / ٠٠٠٢م .
- الوجيز في تفسير الكتاب العزيز للواحدي (ت ٢٨ ١٨) ، تحقيق صفوان عدنان داودی ، دار القلم بدمشق ، ط۱ ۱۵ ۱ه .
- الوسيط في تفسير القرآن المجيد لأبي الحسن الواحدي (ت ٦٨٤ه)، تحقيق وتعليق عادل عبد الموجود، وآخرين ، دار الكتب العلمية ط١ . 21210
- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان لابن خلكان (ت ١٨١ه) ، تحقيق إحسان عباس ، دار صادر - بيروت ١٩٧٢م .





#### ثانياً : المصادر المخطوطة ، والرسائل الجامعية

- أبو إسحاق الثعلبي ومنهجه في تفسير القرآن ، لندى عباس سالم عباس ، رسالة ماجستير في جامعة الخرطوم ، قسم الدراسات الإسلامية ٢٠٠٨.
- إعراب القرآن العظيم المنسوب لزكريا الأنصاري (ت ٩٢٦ه)، تحقيق موسى علي موسى مسعود، رسالة ماجستير في كلية دار العلوم بالقاهرة .
- الاقتداء في معرفة الوقف والابتداء للنكزاوي ، معين الدين أبي محمد بن عبد الله الأنصاري المصري (ت ٦٨٣ ه) ، مخطوطة في المكتبة الوطنية التونسية برقم ٦١٠٤ قراءات ، كتبت بخط مغربي سنة ٦١٠١ه في ٣٣٤٤.
- ■تفسير ابن فورك (ت ٤٠٦ه) من أول سورة نوح إلى آخر سورة الناس، رسالة ماجستير لسهيمة بنت محمد بخاري ، جامعة أم القرى ، ١٤٣٠ه.
- ■حجج القرآن للرازي (ت ٢٣١ه)، تحقيق شمران سركال ، رسالة ماجستير في دار العلوم بالقاهرة ١٩٨٠م .
- غاية الأماني في تفسير الكلام الرباني لأحمد بن إسماعيل الكوراني (ت ٩٩٨ه)، من أول النجم إلى آخر سورة الناس ، دراسة وتحقيق محمد مصطفى كوكصو ، رسالة دكتوراه في جامعة صافريا بتركيا ١٤٢٨ه / ٢٠٠٧م .
- المرشد في الوقوف لأبي محمد الحسن بن علي العمَّاني (ت بعد من أول الكتاب إلى آخر سورة النساء ، رسالة ماجستير لهند





بنت منصور العبدلى، كلية الدعوة وأصول الدين في جامعة أم القرى . A1 £ T T

- المرشد في الوقف والابتداء لأبي الحسن العماني (ت بعد ٥٠٠ه) من بداية سورة المائدة إلى آخر سورة الناس ، رسالة ماجستير لمحمد بن حمود بن محمد الأزوري ، كلية الدعوة في جامعة أم القري ٢٣ ١٤ ه.
- الهادى إلى معرفة المقاطع والمبادى لابن العطار الهمذاني ، أبي العلاء الحسن بن أحمد (ت ٥٦٩هـ) ، نسخة محفوظة في الزاوية الأوزبكية بالقدس الشريف ، برقم ٤١٧ ، في ٢٠٩ ورقة .
- الوقف والابتداء للغزال أبى الحسن على بن الحسن (ت ١٦٥هـ)، مخطوطة في مكتبة الأسد الوطنية في دمشق (أوقاف حلب) ، برقم ١٣٣٤، كتبت ٥٨٨، عدد أوراقها ٢١٢ ورقة .







# مجلة قطاع كليات اللغة العربية والشعب المناظرة لها العدد (١٠)



# محتويات البحث

| الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| القدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| التمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>أولاً</b> : التعلبي وكتابه (الكشف والبيان)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ثانياً: ابن المظفر الرازي وكتابه مباحث التفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| المبحث الأول : تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي في إعراب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| بعض الآيات القرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١ - إعراب الضمير (الرَحِيرِ) في قوله تعالى : ﴿ اللَّهِ ٱلرَّحْزِ الرَّحِيرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| مِنْسُسِمِ ٱللَّهَ الرَّحْمَنِ ٱلرَّحَمَمِ ﴾ [البقرة:<br>٢٧١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٢٠٠١ - إعراب (البَّحْرُفِيُّ) في قوله تعالى : ﴿ فَنِنَ الْفَكِيْرُ نُعَظِّلُو فَصَالَتَ الشِّبُوَكِ الْمُعَرِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ اللَّهِ الْعُلْقُ اللَّهُ اللَّ |
| <ul> <li>٣ – إعراب (ما) في قوله تعالى: ﴿ الصَّافَاتِ ثَالْكُثِرُ نَعَظُمُ ﴾ [التوبة: ١٢٨]</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤ - وجه رفع (ما) في قوله تعالى : ﴿ تَعَالَى: ﴾ ﴿ بِنَا مُا الرَّمْنَ الرَّحِيدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| صَدَقَ ﴾ [النحل: ٥٠] ٥ - الأوجه الإعرابية في (النار) من قوله تعالى : ﴿ يُؤَمُّرُنِكُ الرَّكَالِ اِبْرَافِئِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| - الأوجه الإطرابية في أنسال من قوله تعالى . 38 يومبه أبرك أبرك أبرك المركم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |





### الموضوع

|                            |                                   | ••                 |                           |                          |
|----------------------------|-----------------------------------|--------------------|---------------------------|--------------------------|
| ••••                       |                                   |                    | [غافر:٥٤]                 | ﴿ होड्डो हेड्डो          |
| ِ حفص                      | ع في قراءة غير                    | ِج: ١٦ ] بالرف     | وْصَدَوَّالَكُ ﴾ [المعار  | ٦ – إعراب                |
| ••••                       | ﴾ ﴾ [المدثر: ٢٩] .                | مالى : ﴿ ﴿ ﴿       | ر (﴿) في قوله ت           | ۷ – وجه رفع              |
| لى : ﴿ الْقُالَاتُ         | ) من قوله تعال                    | في (المِنْقَلْتِهُ | تأنيث والإعراب            | ٨ - وجه ال               |
| القيامة:                   | は選出                               | القِئكِلِمْزِع     | ल्लान                     | ٳؽڹڿۼۣٵ                  |
|                            |                                   |                    | •••••                     |                          |
| النبؤني الفرقان            | الى : ﴿ الْمُؤَمِّنُونَ ۗ         | في قوله تعا        | الفعل (الشِّيَّةُ الْهُ ) | ۹ – وجه رفع              |
|                            |                                   |                    | ىللات: ٣٦]                | الشِيَّعَ إِنِّ ﴾ [المر، |
| ى الثعلبــي في             | ر الىرازي على                     | ابس المظف          | ني : تعقيبات              | المبحث الثا              |
|                            |                                   |                    | ي                         |                          |
| ا، ووجه عطف                | ﴿ ﴾ [البقرة: ٢٦٦]                 | الى : ﴿ ﴾          | لواو في قوله تع           | ١ – معنى اا              |
|                            | ••••                              | •••••              | المضارع فيه               | الماضي على               |
| لأنعام: ٧٦]                | إُللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ﴾[ال   | تعالى : ﴿ إِ       | استفهام في قوله           | ٢ – حذف الإ              |
| <b>♦</b> ल्राप्ता ह्रस्ट्र | عَانِيَ الطَّلَاقِ الْقِ          | لى : ﴿ النَّخَ     | ثم) في قوله تعا           | ٣ – معنى (               |
|                            |                                   |                    |                           | [یونس: ۵۱]               |
| بَرَنْ ﴾ [يونس: ٩٤]        | المِنَا يَنْتُنَا إِنْ يَظِلَى بِ | ى :﴿ الأَجْزَ      | ِنْ) في قوله تعال         | ٤ - معنى (إ              |





## الموضوع

| •••••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ه - هل تقدير حروف الجر (في) قبل (أن) أولى من تقدير (الباء) في قوله تعالى : ﴿ اللَّهْ الْجُنْ الْمُعْلِقْ الْجُنْ الْجُنْ الْجُنْ الْجُنْ الْجُنْ الْجُنْ الْمُعْلَالِ الْجُنْ الْمُعْلِقِيلْ الْجُنْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلَالِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلَالِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْعِلْمُ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلِيلْ الْمُعْلِقِيلِ الْمُعْلِقِيلِيلْ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِيلِيلْ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِقِيلْ الْمُعْلِيلْ الْمُعْلِيلْ الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِلْمُ الْمُعْلِيلْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِقِيل       |
| <ul> <li>حل تأتي (إلا) بمعنى (الواو) في قوله تعالى : ﴿ الْبُعَلَيْلُ الشَّهَيِّنُ اللَّيَالُ الشَّهَالَ الشَّهَالَ الشَّهَالَ الشَّهَالَ الشَّهَالُ الشَّهَالُ الشَّهَالُ الشَّهَالُ الشَّهَالُ الشَّهَالِي الشَّهَالِ الشَّهَالِ الشَّهَالَ الشَّهَالَ الشَّهَالُ السَّقِيلُ السَّهَالِ الشَّهَالِ الشَّهَالَ الشَّهَالِي الشَّهَالِي الشَّهَالِي الشَّهَالِي الشَّهَالِي الشَّهَالِ الشَّهَالِ السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالَ السَّهَالِي السَّهِ السَّهَالَ السَّهَالِي السَّهَالَيْقِيلُ السَّهَالَ السَّهَالَ السَّهَالَ السَّهَالِيّلُ السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالَ السَّهَالَ السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهِ السَّهِ السَّهِ السَّهِ السَّهِ السَّهِ السَّهِ السَّهِ السَّالِي السَّهَالِي السَّهَالِي السَّهِ السَّهُ السَّالِي السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّمِي السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّالِي السَّمِي السَّهُ السَّهُ السَّمِي السَّهُ السَّمِي السَامِي السَّمْ السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي السَّمِي ا</li></ul> |
| ٧ - معنى (مَنْ) في قوله تعالى :﴿ اللَّهَ إِنَّ الْفَنْجُنَّ الْفِيْزَةِ الْقِيْزِ الْهَكَانِيِّ الْهَكَانِي الْهَكَانِيِّ الْهَكَانِيّ الْهَكَانِيّ الْهَكَانِيلِيّ الْهَلِيلِيّ الْهِنْفِيقِيّ الْهَنْفِيلِيّ الْهَيْتِيلِيّ الْهَكَانِيّ الْهَكَانِيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>٨ - هل يجوز تقدير همزة الاستفهام قبل الضمير (هم) في قوله تعالى :</li> <li>﴿ لِلَّذِنَّ النِّرَةَ لِلَّ الْمُكَانَّةُ الْقِيَامَةَ ﴾ [الأنبياء: ٣٠]</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <ul> <li>٩ - مجيء (على) بمعنى اللام ، أو عند في قوله تعالى : ﴿ الْنَكَيْرُ نَعَنْظُالُ اللَّهُ وَلَهُ تعالى : ﴿ النَّكَيْرُ نَعَنْظُالُ اللَّهُ وَلَهُ تعالى : ﴿ النَّهُ اللَّهُ وَلَهُ تَعَالَى : ﴿ النَّهُ وَلَهُ لَكُنَّ اللَّهُ وَلَهُ لَكُنّ اللَّهُ وَلَهُ لَكُنَّ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ لَكُنَّ اللَّهُ وَلَهُ لَكُنَّ اللَّهُ وَلَهُ لَكُنَّ اللَّهُ وَلَهُ لَكُنْ اللَّهُ وَلَهُ لَكُنَّ لَكُلَّ لَكُنَّ اللَّهُ وَلَهُ لَكُنَّ لَكُولُولُكُ اللَّهُ لَكُولُولُكُ لَكُولُ لَكُولُولُكُ لَلْكُنَّ لَلْكُنَّ لَكُلَّالِكُ لَلْكُلِّكُ لَلْكُلَّالِكُ لَلْكُلِّكُ لَلْكُلُكُ لَلْكُلِّكُ لَلْكُلِّكُ لَلْكُلْكُ لَلْكُلُكُ لَلْكُلَّالِكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلِّكُ لِلْكُلِّكُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لَلْكُلَّالِكُ لَلْكُلَّالِكُ لَلْكُلَّالِكُ لَلْكُلَّالِكُلَّالِكُمْ لَلْلَّالِكُلَّالِكُولِكُولِكُمُ لِلَّاللَّهُ لِلللَّهُ لَلْكُلَّالِكُمْ لَلْلَّالِكُمْ لَلْكُلِّلُ لَلْلَّالِكُمْ لِللللَّهُ لَلْكُلَّالِكُمْ لَلْلَّالِكُمْ لَلْلَّالِكُلَّالِلَّهُ لَلْلَّهُ لَلْلَّالِكُمْ لَلْلَّالِكُمْ لَلْلِلْلِلْلَّالِكُمْ لِللللَّهُ لَلْلَّالِلْلِلْلِلْلَّالِلْلَّهُ لِللللَّهُ لَلَّاللَّهُ لَلْلَّالِلْلَّالِلَّهُ لَلْلِلْلَّالِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِلْلِل</li></ul>                                                                                                |
| ٠١ - هل تجيء (أو) بمعنى (الواو) في قوله تعالى : ﴿ لَيُؤَكُّو القَاتِخَةِ النَّاتِخَةِ النَّاتِ اللَّهُ اللَّهُ النَّاتِ الْمُنْتَاتِ النَّاتِ الْمُنْتِ النَّاتِ الْمُنْتَاتِ النَّاتِ النَّلْمَاتِ النَّاتِ النَّاتِ النَّات       |
| ١١ – مجيء (الواو) بمعنى (أو) في قوله تعالى : ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾ ﴿ الحديد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <ul> <li>١٢ - معنى الباء في (المثانِكة) من قوله تعالى : ﴿ النَّخْلَانَ النَّكَةِ المثانِكةِ المثانِكةِ الثَّائِكةِ الثَّائِلةِ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلَةُ الثَّائِلةَ الثّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلْقَائِلَةُ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلةَ الثَّائِلَةُ الثَّائِلَةُ الثَّائِلْقَائِلْقَالِقَائِلْقَالِقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَالْفَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَالْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْقَائِلْق</li></ul> |





#### الموضوع

- ١٣ مجيء (وراء) بمعنى (أمام) في قوله تعالى : ﴿ الرَّحِيمِ صد والله ﴾ [الإنسان: ۲۷] ...... ١٤ - معنى الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ الْعَظِيمُ آعُودُ بِاللَّهِ مِنَ ﴾ [التين: ٧] المبحث الثالث : تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي فيما يتعلق بالمعنى والتفسير… ١ - معنى قوله تعالى : ﴿ الْمُنْتَخْتَيْنَ الْصَنَّفِكَ الْجُنْجُنَّ الْمُنْافِئِكُ ﴾ [هود: ٨٨] ٢ - معنى ( ٱلرَّحِيرِ) في قوله تعالى: ﴿ إِللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيرِ ﴾ [ابراهيم: ١٠] ٣ - معنى (الْمُؤْفِرُ ) في قوله تعالى : ﴿ الْمُؤْفِرُ الْمِثْنَيْ الْمُتَكِيمُ الْحَوْثَ ﴾ [الحجر: ٢٦] ٤ - معنى الرَحِيرِ قَالَ) في قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ الرَّحْيِرَ الرَّحِيرِ قَالَ ﴾ [طه: ١٥] ٥ - معنى (﴿) في قراءة عاصم: ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ [الأحزاب: ٤] ٦ - معنى قوله تعالى : ﴿ صَدَوَّاللَّهُ ٱلْعَظِيرَ ﴾ [البروج: ٨] ...... المبحث الرابع : تعقيبات ابن المظفر الرازي على الثعلبي فيما يتعلق بالوقف والابتداء .....
- ١ الوقف على قوله تعالى: ﴿ الْأَعْلَىٰ الْغَاشِئَيْنَ الْفَحَجْزِ الْبَرِّلَا ﴾ [انساء: ١٠١]





### المضمع

| <del>•3-3-</del> /                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ••••                                                                                                    |
| ٢ - الوقف على قوله تعالى : ﴿ الْحَمْثِ الْوَاقِعَةِ مَا الْمُؤْتِ الْجُنَالَامَ الْمُثَالَامَ الْمُثَنِ |
| الْمُتَنِّخُتُنَ الْصَّغْتُ الْلِيْعَتُ ﴾ [النحل: ٧٨]                                                   |
| ٣ – هل يصح الوقف على قوله تعالى : ﴿ لَيُؤَكُّو الْقَاتِخَيِّ الْهَارِيَاتِ: ١٧]                         |
|                                                                                                         |
| المبحث الخامس : الأساليب التي استعملها ابن المظفر في                                                    |
| رجيب رسي رسيب رسي رسيب رسي رسيب رسي التعلبي                                                             |
|                                                                                                         |
| المبحث السادس : موقف ابن المظفر من السماع والقياس في                                                    |
| تعقيباته على الثعلبي                                                                                    |
| الخاتمة                                                                                                 |
| ثبت بأهم الصادر والراجع                                                                                 |
| محتویات البحث                                                                                           |
| <del>cail</del> cigas                                                                                   |



