

جامعة الأزهر كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنين بالديدامون – شرقية

# الطَّـــيرُ في القُرآن الكَريم (دراسةٌ موضوعيةٌ مُعجَميةٌ)

# 

# دكتور: هاني علي عبدالعزيز أبو العلا

المدرس بقسم أصول اللغة بكلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنين بالديدامون — شرقية

العدد السادس

1221هـ/ 19 ٠٦م

١



### ملخص البحث بالعربية والإنجليزية

الطيورُ من المخلوقات التي خلقها الله وصَوَّرَهَا في أحسن صُورَةٍ، وأجملِ لَونٍ، وعظَّمها وخصَّها بذكرها في القرآن الكريم، ولأهمية هذه الطيور وعِظَمِها عند الله ذَكرَهَا في القرآن الكريم في أكثرَ من موضعٍ، واستخدَمَهَا كمَضْرَبٍ للأمثالِ، وعبرةٍ لأولى الألبابِ.

وتدُلُّ الآياتُ الكريمةُ التي ورد فيها ذكر الطير في القرآن الكريم على كهال قُدرةِ الله تعالى وبَـدِيعِ صُـنَّعِهِ وحِكْمَتِـهِ في خلـق المخلوقات، فإنَّه سبحانه خَلَقَ الطَّيرَ وزوَّدَهُ بآلاتٍ تُمكِّنُهُ من الطيرانِ، ومَيْزَهُ عن غيره بالجسم والشَّكُل والوزن.

وقد استخدمتُ لفظ الطير على غيره من المخلوقات؛ لنتدبر به كيفية الإعجاز القرآني لهذه الطيور التي قدَّمتُ لنا أروع الأمثلة في الإيهان بالله، والتمسك بالعقيدة، واستنكار ما يُعبَدُ من دون الله تعالى.

Birds are creatures created by God and portrayed in the best form, and the most beautiful color, and greatness and singled out by mentioning them in the Koran, and the importance of these birds and bone in God mentioned in the Koran in more than one place, and used them as a model.

The verses in which the mention of the bird in the Koran indicate the perfection of the power of God and the creation and wisdom in the creation of creatures, it Almighty created the bird and provided him with machines that enable him to fly, and distinction.

I have used the term bird on other creatures; to reflect on how the Quranic miracles of these birds, which gave us the finest examples of faith in God, adhere to the faith, and denounce what is worshiped without God.

#### الكلمات المفتاحية:

(الطير ، الغراب ، الهدهد ، السلوى )

The bird - the crow – Hoopoe - Amniocentesis

### تمهيدً

إنَّ الطيورَ من المخلوقات التي خلقها الله وصَوَّرَهَا في أحسن صُورَةٍ، وأجملِ لَونٍ، وعظَّمها وخصَّها بذكرها في القرآن الكريم، والأهمية هذه الطيور وعِظَمِها عند الله ذَكَرَهَا في القرآن الكريم، واستخدَمَهَا كمَضْرَبِ للأمثالِ، وعبرةٍ الأولى الألباب.

تدُلُّ الآياتُ الكريمةُ التي ورد فيها ذكر الطير في القرآن الكريم على كهال قُدرةِ الله تعالى وبَدِيعِ صُنَعِهِ وحِكَمَتِهِ في خلق المخلوقات، فإنَّه سبحانه خَلَقَ الطَّيرَ وزوَّدَهُ بآلاتٍ تُمكِّنُهُ من الطيرانِ، فجعل له جَناَحَين يَبسُطُهُمَ ويَقبِضُهُمَا؛ ليتغلَّبَ بذلك على مقاومةِ الهواء والجاذبيَّةِ، ومَيَّزَهُ عن غيره بالجسم والشَّكُلِ والوزن؛ ليستفيد مما سخَّرَ اللهُ سبحانه من طبيعةِ الجوِّ فَيسَّهُلُ عليه خَرقَهُ ونَفَاذَهُ فيه.

لقد أَحَبَّ الإنسانُ الطيورَ على مرّ التاريخ، وتمتَّع بتربيتها ومشاهدتها تُحَلِّقُ فى السماء بشكلٍ جميلٍ بـ ديعٍ، وكانت هـ ذه الظاهرةُ وهى كيفية إمكانِ أنَّ يُحَلِّق جِسمٌ ثقيلٌ فى السماء، ويتحركُ بتلك السرعةِ خِلافًا لقانون جاذبية الأرض، مما يبعثُ ذلك على دهشة المتفكِّرِ دائيًا، وإثبات أنَّ الصانعَ اللهُ سبحانه وتعالى.

وليست هذه الصفة فقط بل صفاتٌ أخرى كالريش، والجناحين، والتغريد اللطيف لبعضها، وطراز بناء البيت والعُشّ، وتربية الفراخ وإطعامها، والهجرة الطويلة لقسم منها، وأمور اخرى من هذا القبيل كانت مصدرًا للدهشة، بالرغم من أنّ تكرّارَ هذه الحالات المثيرة أدّى – وبالتدرج – إلى أن يمرَّ بعضُ الناس عليها مُرورَ الكِرامِ، وقد أشارَ القرآنُ الكريمُ إلى هذه المسألة في جانبٍ من آياتِ التوحيد والإعجاز، ودعا الجميعَ لمشاهدة عالم الطيور؛ كن يَرَوًا آياتِ وبراهينِ البارئ على المسألة في جانبٍ من آياتِ التوحيد والإعجاز، ودعا الجميعَ لمشاهدة عالم الطيور؛ كن يَرَوًا آياتِ وبراهينِ البارئ على المسألة في المنابِ من القرير المنابِ التوحيد والإعجاز، ودعا الجميعَ لمشاهدة عالم الطيور؛ كن يَرَوًا آياتِ وبراهينِ البارئ على المنابِ من آياتِ التوحيد والإعجاز، ودعا الجميعَ لمشاهدة عالم الطيور؛ كن يَرَوًا آياتِ وبراهينِ البارئ على المنابِ من آياتِ التوحيد والإعجاز، ودعا الجميعَ لمن المنابِ على المنابِ على المنابِ على المنابِ على المنابِ على المنابِ على المنابِ المنابِ على المنابِ المنابِ على المنابِ على

### معنى الطير في المعاجم اللغوية:

جاء في العين: " الطَّيْرُ: اسمُ جامعٌ مؤنثٌ، الواحد: طائرٌ، وقلمّا يقال للأنثى: طائرةٌ، والطِّيرةُ: مصدرُ قولك: اطَّيَرْتُ أي: تَطَيَّرُتُ، والطِّيرةُ لغةٌ، وكمُ أسمع في مصادِر افتعل على فِعْلة غير الطِّيرة والجِيرة، كقولك: اخْتَرَتُهُ خِيرةً نادرتان، ويجمع الطَّير على أطيار جمع الجمع، وطائر الإنسانِ: عمله الذي قُلِّده، في قوله تعالى(١): چيس ن ڻ ٿ ٿه ه چ... "(١).

١ - سورة الإسراء:١٣.

۲- كتاب العين مرتبا على حروف المعجم للخليل بن أحمد - تحقيق د/ عبــد الحميــد هنــداوى - ۳/ ۷۰- دار الكتــب العلميــة - بــيروت- ط۱-۲۲۶ه/ ۲۰۰۳م.

وقال الزبيدى أيضًا: " والطَّيِّرُ: اسمٌ لجماعَةِ ما يَطِير، مُؤنَّث (جمعُ طائِرٍ)، كصَاحِب وصَحُب، والأُنْثى طائِرَةُ، وهي قليلةٌ، قالَه الأَزهريُّ، وقيل: إِنَّ الطَّيْرُ أَصلُه مصدر طَار، أَو صِفَةٌ، فخُفِّف من طَيِّر، كسَيِّد، أَو هو جَمْعٌ حَقِيقة، وفيه نَظرٌ، أَو اسمُ جَمْع، وهو الأَصحُّ الأَقربُ إِلى كلامهم، قاله شيخنا.

قلَّت: ويجوز أَن يكون الطَّائرُ أَيضًا اسمًا للجَمْع كالجَامِلِ والبَاقِرِ، وقَدَّ يَقَعُ على الواحِدِ، كذا زَعَمه قُطُّرُب، قال ابن سِيدَه: ولا أَدرِئ كيفَ ذلك إِلا أَنْ يَعْنِيَ به المصدرَ..."(١).

### أنواع الطيور الواردة في القرآن:

أولًا: ورد لفظ الطير في القرآن الكريم ثماني عشرَة مرة متمثلًا في الحقل الدلالي: (الطير، طيرًا، طيرٍ، طائرٍ، يطيرُ) في خمس عشرة سورة من سور القرآن الكريم، ومُوَضَّحٌ بيائها في الجدول الآتي:

| الغرض                    | الآية | السورة      | الآية                                                                                                                                                                                                                                              | ٢ |
|--------------------------|-------|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| طير إبراهيم الطَّيْقِيُّ | 77.   | البقرة      | قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى قَالَ أُولَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ﴾.                                      | ١ |
| طير عيسى الطيخ           | ٤٩    | آل<br>عمران | قال تعالى: ﴿وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِّي قَدْ جِئْتُكُمْ بِآيَة مِنْ رَبِّكُمْ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ<br>مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ﴾.                                    | ۲ |
| طير عيسى الطيخ           | 11.   | المائدة     | قال تعالى: ﴿ وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي﴾.                                                                                              | ٣ |
| الطير أمة من الأمم       | ٣٨    | الأنعام     | قال تعالى:﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةِ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَائرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمٌ أَمْثَالُكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكَتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ﴾.                                                         | ٤ |
| طیر صاحب یوسف            | ٣٦    | يوسف        | قال تعالى:﴿ وَدَخَلَ مَعَهُ السِّجْنَ فَتَيَانِ قَالَ أَحَدُهُمَا إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خَمْرًا وَقَالَ الْآخَرُ إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خَمْرًا وَقَالَ الْآخَرُ إِنِّي أَرَانِي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزًا تَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ ﴾. | ٥ |
| طیر صاحب یوسف            | ٤١    | يوسف        | قال تعالى: ﴿ يَا صَاحِبَي السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خَمْرًا وَأَمَّا الْآخَرُ فَيُصْلَبُ<br>فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْ رَأْسِهِ قُضِيَ الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ ﴾.                                              | ٦ |
| الطير الآية المعجزة      | ٧٩    | النحل       | قال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرُواْ إِلَى الطَّيْرِ مُسَخَّرَاتٍ فِي جَوِّ السَّمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا اللَّهُ إِنَّ<br>فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾.                                                                                | ٧ |

١ – تاج العروس للزبيدي – تحقيق/ مصطفى حجازي – ١٢/ ٥٠٠ – طباعة المجلس الوطني للثقافة بالكويت– ١٣٩٢ه/ ١٩٧٣م.

| >   | قال تعالى: ﴿ فَفَهَّ مْنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلًّا آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُودَ الْجِبَالَ                                                                           | الأنبياء | ٧٩  | طير داوود الطِّيْلا    |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----|------------------------|
|     | يَسَبَّحْنَ وَالطَّيْرُ وَكُنَّا فَاعِلِينَ ﴾.                                                                                                                                                |          |     |                        |
| ٩   | قال تعالى:﴿ حُنَفَاءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ                                                                            | الحج     | ٣١  | الطير من جند الله      |
|     | قال تعالى:﴿ حُنَفَاءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ<br>فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ﴾. |          |     |                        |
| ١٠  | قال تعالى:﴿ وَالطَّيْرُ صَافَّاتٍ كُلِّ قَدْ عَلِمَ صَلَاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ﴾.                                                                                                                 | النور    | ٤١  | الطير تسبح             |
| 11  | قال تعالى: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُو دَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتينَا                                                                            | النمل    | ١٦  | طير سليان الطيخة       |
| • • | قال تعالى:﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا<br>مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَضْلُ الْمُبِينُ﴾.              |          | , , | مير سيح المعران        |
| ۱۲  | قال تعالى:﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾                                                                                        | النمل    | ۱۷  | طير سليان التينية      |
| ۱۳  | قال تعالى:﴿ وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَى الْهُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَائِبِينَ﴾.                                                                                      | النمل    | ۲.  | طير سليان التينية      |
| ١٤  | قال تعالى:﴿ يَا جِبَالُ أُوِّبِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَأَلَنَّا لَهُ الْحَدِيدَ﴾.                                                                                                              | سبأ      | ١.  | طير داوود التَّلِيَّةُ |
| 10  | قال تعالى:﴿ وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلِّ لَهُ أَوَّابٌ﴾.                                                                                                                                     | ص        | ١٩  | طير داوود التَّخْيَة   |
| ١٦  | قال تعالى:﴿وَلَحْمِ طَيْرٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ﴾.                                                                                                                                               | الواقعة  | 71  | طير الجنة              |
| ١٧  | قال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَافَّاتٍ وَيَقْبِضْنَ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحْمَنُ                                                                           | الملك    | 19  | الطير الآية المعجزة    |
|     | إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرٌ ﴾.                                                                                                                                                             |          |     |                        |
| ۱۸  | قال تعالى:﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴾.                                                                                                                                       | الفيل    | ٣   | الطير العذاب           |
|     |                                                                                                                                                                                               |          |     |                        |

ثانيًا: الهدهد، وقد ورد ذكره في القرآن الكريم مرةً واحدةً، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَتَفَقَّدَ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَالِي لَآ أَرَى الْهُدَهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ ٱلْعَارِينِينَ ﴿ اللَّهُ مُدَ أُمْ كَانَ مِنَ ٱلْعَارِينِينَ ﴿ اللَّهُ مُدَا أَمْ كَانَ مِنَ ٱلْعَارِينِينَ ﴾ (١).

ثالثًا: الفراب، وقد ورد ذكره في القرآن الكريم مرةً واحدةً، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَبَعَثَ ٱللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُرِيكُهُ كَيْفَ يُورِي سَوْءَةَ أَخِيدٍ قَالَ يَوَيُلَتَى ٓ أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَاذَا ٱلْغُرَبِ ﴾ (٢).

١ - سورة النمل : ٢٠ .

٧- سورة المائدة : ٣١.

رابعًا: السلوى وقد ورد ذكره في القرآن الكريم مرتين، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَنَ وَالسَّلُوَى ۗ ﴾ (٢).

### ما تمتازيه الطيورعن الإنسان:

أولًا: الطيورُ مُسَبِّحاتٌ صَافَّاتٌ.

ويتضح ذلك من قوله تَعَالَى: ﴿ أَلَوْتَ رَأَنَّ ٱللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُ، مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَآفَاتٍ ﴾ (٣).

قال القرطبي في تفسيره هذه الآية: " قوله: ﴿ أَلَمُ تَسَرَ أَنَّ اللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ ﴾ من الملائكة ، ﴿ وَالْأَرْضِ ﴾ من الجن والإنس، ﴿ وَالطَّلِيُ صَنَفَى اللَّهُ عَلَى الله وغيره: الصلاة للإنسان والتسبيح لما سواه من الخلق، وقال سفيان: للطير صلاةٌ ليس فيها ركوعٌ ولا سجودٌ، وقيل: إنَّ ضَرِّبَها بأجنحتها صلاةٌ، وإنَّ أصواتَها تَسبيحٌ، حكاه النقّاش، وقيل: التسبيح ها هنا ما يُرئ في المخلوق من أثر الصَّنعة، ومعنى ﴿ صَنَفَتْتِ ﴾ مصطفات الأجنحة في الهواء "(٤).

ومن خلال هذه الآية يتبيَّنُ لنا أنَّ الطيرَ حتى وهي صافاتٌ بأجنحتِها في الهواء تسبِّحُ خالقَها سبحانه وتعالى، لا يغيبُ عنها التسبيحُ بخلاف الإنسانِ الذي كثيرًا ما يجحدُ نِعَمَ ربِّهِ ﷺ عليه، رغمَ أنه في أشدِّ الاحتياجِ إلى خالقه ورازقه وهاديـهِ السبيلَ.

### ثانيًا: الطيور تغضبُ لله تعالى.

ويتضح ذلك من قوله تَعَالَى: ﴿ أَلَّا يَسْجُدُوا ۚ لِلَّهِ ٱلَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (٥).

فقد غضب هدهد سليمان العلا حينها وجد قوم سبإ يعبدون غير الله تعالى الذى خلق ورزق، فجاء القرآنُ الكريمُ مصورًا هذا المشهدَ الرائقَ الرائعَ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسَجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ ٱللّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسِّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْ تَدُونَ اللهُ عَلَى السَّجودُ للشمس من دون الله أغضبَ الهدهدَ وهو الطائرُ، كأنَّ الهدهدَ

١ - سورة البقرة : ٥٧.

٢- سورة الأعراف: ١٦٠.

٣- سورة النور: ٤١.

٤ - تفسير القرطبي - تحقيق د/ عبد الله بن عبد المحسن التركي - ١٥/ ٣٠٥ - مؤسسة الرسالة - ط١ - ١٤٢٧ه/ ٢٠٠٦م.

٥- سورة النمل: ٢٥.

مُدركٌ لقضية التوحيد وقضية الإيهان بدليل أنه غضب، ثم قال تعالى حكايةً عنه: ﴿ أَلَا يَسَجُدُواْ لَلِهِ ٱلَذِى يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٠٠٠﴾، إذن فهو يعرف مَن الذى يستحقُّ السجودَ، ولاحظ أنه جاء بلفظ (الحَبُّء)؛ لأن طعامه دائهًا مخبوءٌ تحت الأرض، فينقُر الطائرُ ويُحرج رزقَهُ اللَّهَ الله ﷺ.

## ثالثًا: فَنُّ الطَّيرَانِ المُعَقَّد لدى الطيور:

ويتضح ذلك من خلال الحقائقِ التي تتعلقُ بعملية الطيران، والأجهزة والأنظمة التي خلقها الله سبحانه وتعالى في جسم الطائر، وكيف استفادت الطيور من الجوِّ المُسَخَّرِ لها بأمر خالقها ﷺ.

نقل أبو حيان في تفسير هذه الآية قول ابن عطية والزمخشرى، فقال: "قال ابن عطية: المعنى في هذه الآية التنبيه على آيات الله الموجودة في أنواع مخلوقاته، وقال الزمخشرى: فإن قلت: فها الغرض في ذكر ذلك؟ قلت: الدلالة على عِظَمِ قدرته ولُطَّفِ عِلمه وسعة سلطانه وتدبيره تلك الخلائق المتفاوتة الأجناس المتكاثرة الأصناف، وهو لما لها وما عليها مهيمن على أحوالها لا يشغله شأنٌ عن شأنٍ، وأنَّ المكلفين ليسوا مخصوصين بذلك دون من عداهم من سائر الحيوان انتهى "(٢).

فقد أكدت هذه الآية على أنَّ تحليق الطيور في جو السَّماءِ خلافًا للجاذبية الأرضية هو آيةٌ من آيات الله، ونظرًا لطبيعة الأجسام في الانجذاب نحو الأرض فإنَّ حركة الطيور في أعالى الجو تبدو شيئًا عجيبًا، ويجب أنَّ تُؤخذ مأخذَ جَدِّ، فمن المسَّلم به أنَّ هناك مجموعةً من المزايا لدى الطيور تُمكِّنُها من الطيران بيسرٍ في السهاء مستثمرة مختلف القوانين الطبيعية المعقدة، إنّه لشيءٌ يَبعثُ على الدَّهشةِ بلا شَكِّ.

إِنَّ لهذا الميدان العجيب والقوانين التي تسبب هذه الظاهرة المدهشة ربًّا قادرًا حكيًا مطلعًا على أسرار العلوم، بل ليست العلوم إلّا شيئًا من القوانين التي وضعها، لهذا يقول في سياق الآية: ﴿مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾، ويضيف في ختام الآية: ﴿إِنَّ وَلِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنُونَ ﴾.

١ - سورة الأنعام: ٣٨.

۲- البحر المحيط لأبيل حيان – تحقيق ش/ عادل عبد الموجود، ش/ على معوض ٤/ ١٢٤ - دار الكتب العلمية – بيروت– ط١ – ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م.

٣- سورة النحل: ٧٩.

وذكر القرطبي في هذه الآية فنَّ هذا الطيران، فقال: "وقيل: إنَّ اعتدالَ جَسد الطائر بين الجناحين يعينه على الطيران، ولو كان غيرُ معتدلِ لكان يميلُ، فأعلمنا أنَّ الطيران بالجناحين، و﴿مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا اللَّهُ ﴾، والجناح أحدُ ناحيتي الطير الذي يتمكن به من الطيران في الهواء، وأصله: الميلُ إلى ناحيةٍ من النواحي، ومنه جنحت السفينة إذا مالت إلى ناحيةِ الأرض لاصقةً بها فوقفت "(١).

وذكر عبد اللطيف عاشور أنَّ: "معظمَ الطيور مهيأةٌ للطيران، فشكلها انسيابيٌّ، ووزنها خفيفٌ بالنسبة لأحجامها، وترجع خفةُ وزنها إلى أنَّ عِظامها مفرغةٌ من الداخل من ناحيةٍ، ومن ناحيةٍ أخرى لها جيوبٌ هوائيةٌ منتشرةٌ حول أجسامها، وهذه الجيوب الهوائية تعمل كالبالونات الصغيرة، والريشُ الذي يغطى أجنحة الطيور وذيولها يساعدها مساعدةً كبيرةً في الطيران، كما يساعدها على ذلك أيضًا أجنحها القوية.

وتشبه الطيورُ الثديياتِ في أنَّ دَمَهَا دافئ، فأجسامُ الطيور أكثرُ دِفَّـــئًا من أجسامنا...، ورغم أنَّ كثيرًا من الطيور لا تستطيع الطيران، فإنَّ لجميعها أجنحة، ولا تستطيع كل الطيور أن تجرئ هنا وهناك فوق الأرض، ولكن لكل الطيور - مع ذلك- أرجل، وبالإضافة إلى ذلك، فلكل الطيور مناقير "(٢).

# عَلَاقَةُ النُّشابِهة بِينِ الإنسانِ وغيره من الخلوقات:

قال الإمام ابن القيم في قول تعَالى: ﴿ وَمَامِن دَابَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيّهِ إِلّا أَمُمُ أَمَنَالُكُم ۚ ﴾ قال سفيان بن عيينة: ما في الأرض آدميٌّ إلا وفيه شَبهٌ من البهائم، فمنهم من يهتصر اهتصار الأسد، ومنهم من يَعدُو عَدُو الذئب، ومنهم مَن يُشبه الخنازير التي لو أُلقي إليها الطعام الطيب عافته، فإذا قام الرجل عن رجيعه ولغت فيه، فلذلك تجد من الآدميين مَن لو سمع خمسين حكمة لم يحفظ واحدةً منها، وإن أخطأ رجلٌ تروَّاه وحفظه.

قال الخطابيُّة: ما أحسنَ ما تأول سفيان هذه الآية واستنبط منها هذه الحكمة! وذلك أنَّ الكلامَ إذا لم يكن حكمُه مُطاوعًا لظاهره وجب المصير إلى باطنه، وقد أخبر الله عن وجود المُهاثلة بين الإنسان وبين كل طائر ودابة، وذلك مُمتنِعٌ من جهة الخلقة والصورة، وعَدَمٌ من جهة النطق والمعرفة؛ فوجب أن يكون مُنصرفًا إلى المهاثلة في الطباع والأخلاق.

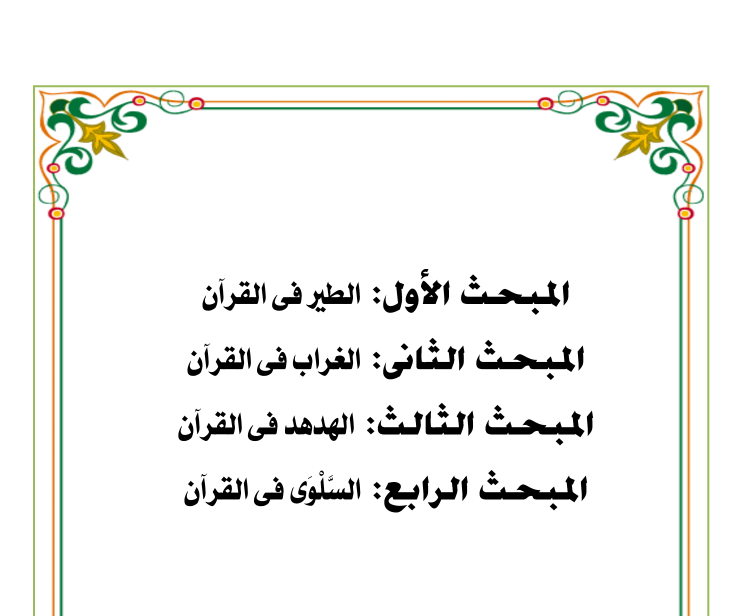
١ - تفسير القرطبي ٨/ ٣٦٩.

٢- موسوعة الطير والحيوان في الحديث النبوئ - عبد اللطيف عاشور - ص ٢٦٢ - باب الطاء - دون طبعة.

ثم علق ابن القيم قائلًا: والله سبحانه قد جعل بعض الدواب كسوبًا مُحتالًا، وبعضها مُتـوكِّلًا غـير مُحتالٍ، وبعـض الحشراتِ يَدَّخُ لنفسه قُوتَ سَنَتِهِ، وبعضها يتَّكِلُ على الثقةِ بأنَّ له فى كلِّ يومٍ قَدَّرَ كِفَايتِهِ رزقًا مضمونًا وأمـرًا مقطوعًا، وبعضها لا يعرفُ ولدهُ البتة ... "(١).

وخلاصة ذلك أنَّ الطيورَ والدوابَّ مثل بنى البشر من حيث أنَّ اللهَ رازقُهُم ومُحييهم ومُميتهم، ومن حيث الطباعِ والسلوكِ والأخلاقِ، فمن الطيور مَنَّ خُلُقُهُ السَّرقة، ومنهم مَنَّ طبعُه الغدرُ، ومنهم الوفَّى، ومنهم المسالمي ومنهم الشَّرِسُ، ومنهم الاستغلاليُّ، ومنهم الوفَّى لزوجته، ومنهم الخائنُ .... إلى آخر صفاتِ بنى آدم.

۱ - شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل لابن القيم- تحقيق/ محمد بدر الدين أبو فراس الحلبي- ص٧٧- دار الفكر- بيروت-ط۱ - ١٣٩٨ه/ ١٩٧٨م.



### المبحث الأول: الطير في القرآن

حدُّ الطير (طى ر) في اللغة: اسمٌ لجماعة ما يطيرُ، لكنَّ هذا التعريفَ غيرُ مُقيَّدٍ، إذ يدخُلُ فيه كلُّ ما يقدرُ على الطيران، قال الجاحظ: " وليس كلُّ ما طار بجَناحينِ فهو من الطير، قد يطير الجِعلان والجَحَلُ واليَعاسِيبُ والذّبابُ والزّنابِيرُ والجَرادُ والنمَّل والفَراشُ والبَعوضُ والأرضَة والنحلُ وغيرُ ذلك، ولا يسمَّى بالطير، وقد يقال ذلك لها عند بعض الـذكرِ والسبب، وقد يسمُّون الدجاجَ طيرًا ولا يسمُّون بذلك الجراد، والجرادُ أَطُير، والمثلُ المضروبُ به أشهر، والملائكةُ تطيرُ، ولها أجنحةٌ وليستُ من الطير، وجَعفر بن أبي طالب ذو جناحين يَطير بهما في الجنّة حيثُ شاء، وليس جعفرٌ من الطير" (١).

ورد لفظ الطير في القرآن الكريم ثماني عشرة مرةً متمثلًا في الحقل الدلالي: (الطير، طيرًا، طيرٍ، طائرٍ، يطيرُ) في خمس عشرة سورةً من سور القرآن الكريم، ونتعرَّضُ إلى بيان بعض هذه الحقول على النحو الآتيي:

### طير إبراهيم الطيخاذ

ورد ذكر أنواع الطيور في القرآن الكريم، وكان للفظ (طير) الصدارة، فقد ورد ذلك في الحديث عن القدرة الإلهيَّةِ على البعثِ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحِي ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنَ قَالَ بَلَى وَلَاكِن لِيَطْمَدِنَ اللهعثِ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِنَ قَالَ بَلَى وَلَاكِن لِيَطْمَدِنَ قَالَ بَلَى وَلَاكِن لِيَطْمَدِنَ قَالَ إِبْرَاهِ عُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى العَلَى الله عَلَى الله عَلَى العَلَى الله عَلَى الله عَلَى العَلْمَ عَلَى الله عَلَى العَلْ

فى هذه الآية أراد إبراهيمُ اللَّيْنِ أَن يَصِيرَ له علمُ اليقينِ عَيْنَ اليقينِ، كها أنَّ الإنسانَ يعلمُ الشيءَ ويَتَيَقَّنَهُ ولكنَّ يُحبُّ أن يراهُ من غير شكِّ له فيه، كها أنَّ المؤمنينَ يُحبِّونَ رؤيةَ النبيِّ ﷺ ورؤيةَ الجنّةِ ورؤيةَ الله تعالى مع الإيهان بذلك وزوال الشك فيه، واختلف المفسرون في هذه الأربعة ما هي، وإن كان لا طائلَ تحتَ تعيينها، إذ لو كان لذلك فائدةً لَنَصَّ عليه القرآن.

قال الشوكانيُّ: " الطير: اسم جمع لطائر كرَكَبٍ لرَاكبٍ أو جمع، أو مصدر، وخُصَّ الطيرُ بذلك قيل: لأنه أقربُ أنواع الحيوان إلى الإنسان، وقيل: إن الطيرَ هِمَّتُهُ الطيران في السهاء، والخليل كانت هِمَّتُهُ العُلُوّ، وقيل غير ذلك من الأسباب الموجبة لتخصيص الطير، وكلُّ هذه لا تُسمِنُ ولا تُغنى من جوع، وليست إلا خواطرُ أفهامٍ وبوادرُ أذهانٍ، لا ينبغى أن تُجعَلَ وجوهًا لكلام الله كان ، وعِللًا لما يَرِدُ في كلامه كا، وقيل: ما وجه تخصيص هذا العدد، فإن الطمأنينة تحصلُ بإحياءِ واحدٍ؟ فقيل: إنَّ

١ – الحيوان للجاحظ – تحقيق/ عبد السلام هارون- ١/ ٣٠- مكتبة مصطفى الحلبى بالقاهرة- ط٢ – ١٣٨٤ه/ ١٩٦٥م.

٧- سورة البقرة: ٢٦٠.

الخليلَ إنَّما سأل واحدًا على عدد العبودية، فأُعطِئ أربعًا على قدر الربوبية، وقيل: إن الطيور الأربعة إشارةٌ إلى الأركان الأربعة التي منها تتركب أركان الحيوان، ونحو ذلك من الهذيان..."(١).

وقال الراذئ: " إنها خَصَّ هذه الحيوانات، لأن الطاوسَ إشارة إلى ما في الإنسانِ من حُبِّ الزينةِ والجاهِ والترَقُّعِ، قال تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهُواتِ ﴾ (٢)، والنسر إشارةٌ إلى شدة الشَغف بالأكل، والديك إشارة إلى شدة الشغف بقضاء الشهوة من الفرج، والغراب أنه يطير بالليل ويخرج بالنهار في غاية البرد للطلب، والإشارة فيه إلى أن الإنسان ما لم يَسَّعَ في قتلِ شهوة النفس والفرج، وفي إبطال الحرص، وإبطال المتزين للخلق، لم يجد في قلبه روحًا وراحةً من نور جلال الله" (٣).

ومعنى (صُرَهُنَّ): أمِلُهُنَّ وضُمَّهُنَّ، أو قَطِّعُهُنَّ ثم ضُمَّهُنَّ، وذكر أستاذنا د/ جبل: " أنَّ فل تفسير هذه الآية بعضُ إشكالٍ، ذلك أنَّ جمهورَ المفسرينَ على أنَّ المرادَ هو تقطيعُ الطيور، ثم جعلُ جزءٍ منها على كلِّ جبلٍ بما حوله، والفعلُ المعبِّرُ عن التقطيع إمَّا مضمرٌ، وإمَّا (صُرهُنَّ) المذكور بضم الصاد، وأمَّا (صِرَّهُنَّ) بكسر الصادلغةُ في المضمومة، أو أنَّ صاريصيرُ هذه مقلوبةُ عن صَرَىٰ يصرىٰ بمعنى: قطع، وكلاهما يكفى، والتمييزُ الذي في المعنى الأصلى يتأتَّى بالقطع الحسّى كما يتأتَّى بالملامح، ثم إنَّ ما جاء عن أنَّ (صار) بمعنى قطع نبطئٌ أو سريانيٌّ، يزيدُ وثاقة من عروبة الكلمة بهذا المعنى؛ لأنها لغتان جزريتان "(٤).

### طير عيسى الطيولا

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَنِيَ آخَلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيكُونُ طَيَّرًا بِإِذِنِ اللَّهِ ﴾ (5). ورد لفظ الطير هنا للدلالة على الجِلقةِ والهيئةِ، حيث إنَّ معجزة عيسى الطين ما برع فيه قومُهُ، وهي أنَّهُ يُصَوِّرُ من الطين كهيئة الطير فينفُخُ فيه فيكون طيرًا بإذن الله ﴿ وكذلك إبراءُ الأكمهِ والأبرصِ، وإحياءُ الموتى بإذن الله ﴿ وغيرها من المعجزات الدالة على أنه مُرسَلٌ من عند الله، وهذه المعجزات إنها أظهرها الله على يديه حُجَّةً قاطعةً على صحة نُبُوَّتِه، وصِدَّقِ رسالته إليهم لعلَّهُم يؤمنون به ويصدّقونه.

١- فتح القدير للشوكاني ١/ ٤٢٥- دار ابن كثير - دمشق، دار الكلم الطيب - بيروت- الطبعة الأولى - ١٤١٤ هـ.

٢- سورة آل عمران: ١٤.

٣- تفسير الرازئ ٧/ ٤٤ - دار الفكر - الطبعة الأولى - ١٤٠١ه/ ١٩٨١م.

٤- المعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم د/ محمد حسن حسن جبل- ١٢٤٨ ٣- ١٢٤٨ صكتبة الآداب- ط٢- ٢٠١٢م.

٥- سورة آل عمران: ٤٩، واللفظ مكرر في سورة المائدة: ١١٠.

وقال القرطبى فى هذه الآية: " قَالَ وَهُبُّ: كَانَ يَطِيرُ مَا دَامَ النَّاسُ يَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، فَإِذَا غَابَ عَنْ أَعْيُنِهِمْ سَقَطَ مَيُّتًا؛ لِيَتَمَيَّزَ فِعُلِ اللَّا تَعَالَى، وَقِيلَ: لَمُ يَخُلُقُ غَيْرَ الْحُقَّاشِ؛ لِأَنَّهُ أَكْمَلُ الطَّيْرِ خَلْقًا، لِيَكُونَ أَبَلَغَ فِى الْقُدْرَةِ؛ لِأَنَّ هَا ثَدْيًا وَأَسْنَانًا وَعُلُ الطَّيْرِ خَلْقًا، لِيَكُونَ أَبَلَغَ فِى الْقُدْرَةِ؛ لِأَنَّ هَا ثَدُيًا وَأَسْنَانًا وَعُلُ الْخَلُقِ خَلَقَ خُفَّاشٍ؛ لِأَنَّهُ أَعْجَبُ مِنْ سَائِرِ الْخَلِّقِ، وَمِنْ عَجَائِبِهِ: أَنَّهُ لَحُمُّ وَدَمٌ يَطِيرُ وَقُلِدُ، وَيُقَالُ: إِنَّمَا طَلَبُوا خَلْقَ خُفَّاشٍ؛ لِأَنَّهُ أَعْجَبُ مِنْ سَائِرِ الْخَلُقِ، وَمِنْ عَجَائِبِهِ: أَنَّهُ لَحُمُّ وَدَمٌ يَطِيرُ بِغَيْرِ رِيشٍ، وَيَلِدُ كَمَا يَلِيفُ كَمَا يَبِيضُ سَائِرُ الطَّيُّورِ"(١).

### طير صاحب يوسف الطيخة

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلْآخَرُ إِنِي ٓ أَرَىٰنِيٓ أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبُزًا تَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنْهُ نَبِتْنَا بِتَأْوِيلِهِ ۗ ﴾ (2). قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَمَّا ٱلْآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِن رَّأْسِهِ ۦ ﴾ (3).

ورد لفظ الطير هنا مقترنًا بصفة الأكل، دلالةً على موت مَن تأكلُ الطير من رأسه، قال الشعراوى: " وفَسَّر يوسفُ الكَّةُ رؤيا مَنَّ يسقى الخمرَ بأنه سيخرج من السجن ويعود ليسقىَ سَيِّدَهُ، وأما الآخر: فلسوف يُصلَبُ وتأكل الطير من رأسه، لأن رمزية الرؤيا تقول: إنَّ الطيرَ سيأكل من رأسه، وهذا يعنى أن رأسه ستكون طعامًا للطير "(٤).

### طير داوود الطيلا

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُرِدَ ٱلْجِبَالَ يُسَيِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ ٧٠ ﴾ (5).

قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ ﴿ ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلَّا يَنجِبَالُ أَوِّيي مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ ۖ وَٱلنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ۞ ﴾ (6).

ورد لفظ الطير هنا مقترنًا بلفظ الجبال، ضمن نِعَمِ الله تعالى على سيدنا داوود الطّيّة، فقد سبَّحَت الجبالُ والطيرُ معه، قال الإمام الواحدى فى الآية الأولى: " إنَّ داوود الطّيّة كان إذا وجد فترة، أمر الجبال فسبَّحَتُ حتى يشتاق هـو فيُسبَّح، وقـال وهب: كانت الجبال تجاوبه بالتسبيح، وكذلك الطير".

وقال أيضًا في الآية الثانية: " يا جبال، أي: وقلنا يا جبال، أوبي معه: سَبِّحي معه، وكان إذا سبَّح داوود الطّيّلا، سَـبَّحَتُ الجبالُ معه ...، قال ابن عباس: وكانت الطير تُسَبِّحُ معه إذا سَبَّحَ "(٧)، وهذا يدلُّ على توحيد الخالق عَلَى.

١ - تفسير القرطبي ٤/ ٩٤.

۲- سورة يوسف: ٣٦.

٣- سورة يوسف: ٤١.

٤- تفسير الشيخ الشعراوي ١١/ ٢٩٦٠- مطابع أخبار اليوم – نشر عام ١٩٩٧م.

٥- سورة الأنبياء: ٧٩.

٦- سورة سبأ: ١٠.

۷- تفسير الوسيط للواحدى – تحقيق ش/ عادل عبد الموجود، على معوض ، وغيرهما – ۳/ ۲۶٦، ۴۸۸ – دار الكتب العلمية – بيروت – ط۱ – ۱۶۱۵ هـ – ۱۹۹۶م.

وقال القطَّان في تفسير الآية الأولى: " وسخّرنا الجبال والطير لداود يسبّحن معه بتسبيح لا يسمعه البَشَر، وكنا فاعلين ذلك بقدرتنا، وهذا التسبيح لا نفهمه نحن، وفي سورة الإسراء، قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيَّءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمَّدَهِ ولكن لاَّ تَقُقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ فعلماؤنا الأقدمون كانوا يقولون: إن هذا التسبيح بجازيُّ، وذلك لعدم معرفتهم، وكيف يكون مجازيًّا، واللهُ تعالى في عددٍ من الآيات يحدّثنا عن تسبيح الكون والذرّات وكلِّ شيءٍ للخالق العظيم"(١).

### طير سليمان الكينة

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُدِدٌّ وَقَالَ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِّمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ ﴾ (2).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَنَ جُنُودُهُ, مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ وَٱلطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (3).

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَتَفَقَّدُ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَالِي لَا أَرَى ٱلْهُدُهُدَ أَمَّ كَانَ مِنَ ٱلْفَآمِينِ (0) ﴿ (4).

فى هذه الآيات الكريمة ذِكُرٌ لنِعَمِ الله ﷺ على نبيه سليهان الطّين، فقد وهبه الله من الْملكِ التام والتمكين العظيم، حتى إنه كان يعلمُ لغة الطير، وسخر الله له الجِنَّ والإنسَ والطيرَ، وهذا فضلٌ لم يُعطَ لأحدِ من البشر.

وذكر القرطبين خُصُوصيَّة ذِكْرِ الطَّيرِ، فقال: " وَإِنَّمَا ذَكَرَ الطَّيْرِ؛ لِأَنَّهُ كَانَ جُنْدًا مِنْ جُنْدِ سُلَيَمَانَ يَحْتَاجُهُ فِي التَّظُلِيلِ عَنِ الشَّمْسِ، وَفِي الْبَعْثِ فِي الْأُمُورِ، فَخُصَّ بِالذِّكْرِ لِكَثْرَةِ مُدَاخَلَتِهِ، وَلِأَنَّ أَمْرَ سَائِرِ الْحَيْوَانِ نَادِرٌ، وَغَيْرُ مُتَرَدِّدٍ تَرَدَادَ أَمْرِ الطَّيْرِ، وَفِي النَّعْبُ مُتَرَدِّ تَرَدَادَ أَمْرِ الطَّيْرِ، وَفِي النَّعْبُ مُتَرَدِّ وَغَيْرُ مُتَرَدِّ تَرَدَادَ أَمْرِ الطَّيْرِ، وَفِي النَّعْبُ مُن النَّامُ عَلَى أَنَّهُ كَانَ يَفْهُمُ عَلَامٌ مَنْ لَا يَتَكَلَّمُ وَيُحْلَقُ لَهُ فِيهِ الْقَوْلُ مِنَ النَّبَاتِ، فَكَانَ كُلَّ مَنْ لَا يَتَكَلَّمُ وَيُحْلَقُ لَهُ فِيهِ الْقَوْلُ مِنَ النَّبَاتِ، فَكَانَ كُلَّ مَنْ لَا يَتَكَلَّمُ وَيُحْلَقُ لَهُ فِيهِ الْقَوْلُ مِنَ النَّبَاتِ، فَكَانَ كُلَّ مَنْ لَا يَتَكَلَّمُ وَيُحْلَقُ لَهُ فِيهِ الْقَوْلُ مِنَ النَّبَاتِ، فَكَانَ كُلَّ مَنْ لَا يَتَكَلَّمُ وَيُحْلَقُ لَهُ فِيهِ الْقَوْلُ مِنَ النَّبَاتِ، فَكَانَ كُلَّ مَنْ لَا يَتَكَلَّمُ وَيُحْلَقُ لَهُ فِيهِ الْقَوْلُ مِنَ النَّبَاتِ، فَكَانَ كُلَّ مَنْ لَا يَتَكَلَّمُ وَيُحْلَقُ لَهُ فِيهِ الْقَوْلُ مِنَ النَّبَاتِ، فَكَانَ كُلَّ مَنْ لَا يَتَكَلَّمُ وَيُعْلَقُ لَهُ فِيهِ الْقَوْلُ مِنَ النَّبَاتِ، فَكَانَ كُلَّ مَا طَيْقُ لُهُ وَيُعْلَقُ لَهُ فِيهِ الْقَوْلُ مِنَ النَّبَاتِ، فَيَا طُنْ اللَّهُ عُرَدُ كَذَا وَأَضُرُ مِنْ كَذَا، فَهَا طَأَنُ كُلُومَ مَنْ لَا يَتَكَلَّمُ وَيُعْلَقُ لَهُ فِيهِ الْقُولُ مِنَ النَّبَاتِ، وَلَا طَنْ اللَّهُ عُرِنَ كَذَا وَالْمَالُولُ لَهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَقُ لَلُهُ عُلَى الْعَلَى الْعَلَالَ عَلَيْلُ اللَّهُ عُلُولُ لَهُ إِلَيْ الْمُ مِنْ النَّبَاتِ مَنْ كَانَ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمَالِقُولُ مِنْ كَلَامُ وَلَوْلُ مِنْ اللَّهُ عُلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَامُ وَالْمُ الْعَلَقُولُ لَهُ الْعَلَقُولُ مِنْ اللَّهُ الْعَلَقُولُ مِنْ اللَّهُ عَلَى الْمُلْعُولُ مُنْ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْمُؤْمِنَ الْمُعُولُ مِنْ الْمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِقُولُ مُنْ اللَّهُ عَلَقُولُ مِنْ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ وَلِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِقُولُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِ

وهنا يتبيّنُ لنا شُكرَ المُنعِم وهو الله على لسان نبيّه سليهان الطّي ، فقال: يا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنا مَنْطِقَ الطَّيْرِ، فيه شُكرٌ لنعمة الله عليه، ودعاءٌ للناس إلى التصديق بذكر المعجزة، وهي تعليمه لغة الطير، جاء في القاموس: " نطقَ يَنْطِقُ نُطُقًا ومُنْطِقًا ونُطوقًا: تَكَلَّمَ بِصَوْتٍ وحُروفٍ تُعْرَفُ بها المُعانى، وأَنْطَقَهُ اللهُ تعالى واستَنْطَقَهُ "(٦).

قال الرازى: " فأما قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ فَالْمُقْصُودُ مِنْهُ تَشْهِيرُ نِعْمَةِ اللَّهَ تَعَانَى، وَالتَّنْوِيهُ بِهَا وَدُعَاءُ النَّاسِ إِلَى التَّصَدِيقِ بِذِكْرِ المُعْجِزَةِ الَّتِيٰ هِيَ عِلْمُ مَنْطِقِ الطَّيْرِ، قَالَ صَاحِبُ الْكَشَّافِ: الْمُنْطِقُ كُلُّ مَا يُصَوَّتُ بِهِ مِنَ الْمُفْرَدِ، وَالْمُؤَلَّفِ الْمُفِيدِ وَغَيْرِ

١ - تيسير التفسير للقطان ٢/ ٤٤١.

٢- سورة النمل: ١٦.

٣- سورة النمل: ١٧.

٤- سورة النمل: ٢٠.

٥- تفسير القرطبي ١٣/ ١٦٧.

٦- القاموس المحيط للفيروز آيادي - تحقيق محمد نعيم العرقسُوسي - ١/ ٩٢٦ - مؤسسة الرسالة - بيروت - ط٨- ١٤٢٦ه/ ٢٠٠٥م.

المُفِيدِ، وَقَدْ تَرْجَمَ يَعْقُوبُ كِتَابَهُ بِإِصْلَاحِ الْمُنْطِقِ، وَمَا أَصْلَحَ فِيهِ إِلَّا مُفْرَدَاتِ الْكَلِمِ، وَقَالَتِ الْعَرَبُ: نَطَقَتِ الحهامة، [وكل صنف من الطير يتفاهم أصواته]، فَالَّذِئ عَلَّمَ سُلَيَّانَ الطَّيِّرِ مِنْ مَنْطِقِ الطَّيْرِ هُوَ مَا يُفْهَمُ بَعْضُهُ مِنْ بَعْضٍ من مقاصده وأغراضه" (١).

وهنا تسلسلٌ عجيبٌ في الآيات الثلاث، حيث إنَّ الله الله على على منطق الطير ولغته، ثم سخَّر لـه الجِنَّ والإنسَ والطيرَ، ثمَّ تَفَقَّدَ الطَّيْرَ؛ لأنه من جنوده، أي: طلبها وبحث عنها، والتفقُّدُ: طلبُ ما فُقِدَ، فلم يجد فيها الهدهد، وسبب تفقُّد سليهان الطَّيِّظُ الهدهد ذكره القرطبي، فقال: " قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ لِعَبْدِ اللهِّ بْنِ سَلَامٍ: أُرِيدُ أَنْ أَسْالَكَ عَنْ ثَلَاثِ مَسَائِلَ، قَالَ: أَتَسُالُنِي وَأَنْتَ تَقُرَأُ الْقُرِّ آنَ؟ قَالَ: احْتَاجَ إِلَى المُـاءِ وَكُمُ اللهُ وَاللهُ عَمْقَهُ - أَوْ قَالَ مَسَافَتَهُ - وَكَانَ المُّدُهُدُ يَعْرِفُ ذَلِكَ دُونَ سَائِرِ الطَّيْرِ فَتَفَقَّدَهُ" (٢).

#### طيرالجنة

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَحْمِ طَيْرٍ مِّمَّا يَشْتَهُونَ ١١٠ ﴾ (3).

جاء لفظ الطير هنا دالًا على نعيم أهل الجنة الذي يشتهونه، قال الماتريدي: " إن أهل الجنة إنها يتناولون ما يتناولون على الشهوة، لا على الحاجة وسد الجوع، وهو كما ذكر سبحانه: ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَذُّ الْأَعْيُنُ وَأَنْتُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (٤) "(٥).

### الطير الآية المعجزة

قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ أَوَلَمْ يَرَوْاْ إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَّفَاتٍ وَيَقْبِضْنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحْمَنُ إِنَّهُ, بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرُ ﴿ الْ ﴾ (٦).

نجد هنا مثلاً في غاية الروعة والوصف؛ لنتفكر في خلق الطيور وندرسها دراسة نستفيد منها ونستدل من خلالها على خالق الكون ومدبره، فسبحان الذي يأمرنا بالتفكر والتدبر، ودراسة الأشياء بتبصَّر، فعندما ننظر إلى الطير في جو السهاء نجدها باسطة أجنحتها، وتارة نراها تقبضها.

١ - تفسير الرازئ ٢٤/ ٥٤٧.

٢- تفسير القرطبي ١٣/ ١٧٧.

٣- سورة الواقعة: ٢١.

٤- سورة الزخرف: ٧١.

٥- تفسير المأتريدي – تحقيق د/ مجدى باسلوم - ٩/ ٤٩١ - دار الكتب العلمية – بيروت – ط١ – ١٤٢٦ه/ ٢٠٠٥م.

٦- سورة الملك: ١٩.

فكلمة (صافات): جاءت اسمًا؛ لأنه يدل على الدوام والثبوت، ولأنَّ أصلَ الحركة في الطيران صفُّ الجناح (التحليق)، وهي تدل على سكون الأجنحة وعدم حركتها، فلا يكون الطيران بفعل الطير ذاته بل بفعل التيارات الهوائية التي تحمله.

أما في الفعل: (يَقْبِضَنَ) المضارع، فهو يدل على الحركة والتجديد؛ لأنَّ القبض متجددٌ، فعُبِّرَ عنه بالفعل؛ لأن الفعل يُعبِّرُ عن التجدد والحدوث، فعندما يبسط الطير جناحيه ويقبضها بشكل مستمر، نُسَمِّى هذه الحركات بالرفرفة، وبها أن الطيران في الهواء كالسباحة في الماء، والأصل في السباحة مدُّ الأطراف وبسطها، قال الله عزَّ وجلّ: (صافات وَيَقَبِضُنَ) فمن رحمة الله تعالى أنه ألهمها كيفية البسط والقبض لتنفعها، ولنربط السبب بالمسبب، فسبحان الذي خلق فأجمل، وصوَّر فأبدع.

وقال سبحانه: (مَا يُمَسِكُهُنَ إِلَّا ٱلرَّحَنَنُ )، يمسك الرحمن الطيور أن تقع على الأرض كها تقتضى طبيعة الأجسام فى الانجذاب إليها ضمن منظومة هندسية فى طبيعة الجو وتسخيره لها، وكذا بها أودع فيها من الأشكال والخصائص وألهمها بحركاتٍ تمنعها من الوقوع على الأرض.

### كيف يحمل الهواء الطائر:

لكئ يستطيع الطائر أن يطير عليه أن يتغلب على قوة جذب الأرض وأن يحقق عناصر مهمة أهمها: خفة الوزن، والعمل على زيادة قوّته واندفاعه، وزيادة سطحه، ويتطلّب الطيران أيضًا وجود جناحين يدعمانه ويرفعانه في الهواء.

### أوجه الإعجاز

الدقة في الفظ القرآني من خلال التعبير عن التحليق بكلمة (صافّاتٍ)، وعن الرفرفة بقول الله تعالى: (صافات وَيَقَبِضُنَ).

٢ - تسخير الجو المناسب، وتزويد الطيور بأجهزة خاصة تمكنها من عملية الطيران، وهذا واضحٌ في قول الله تعالى: (أَوَلَمْ يَرُوأُ
إِلَى ٱلطَّلِيرِ فَوْقَهُمُ صَنَفَّاتٍ وَيَقْبِضِنَ ).

٣ - كيفية التغلب على قوى الجاذبية التي تحاول إسقاط الطيور، التي لا يمسكها أن تقع على الأرض إلا الله، فقال سبحانه: (مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحْمَنُ ).

٤- الحض على ابتكار آلات تساعدنا على الطيران وارتياد أعالى الجو، مثل الطائرات بأنواعها، كل واحدة منها تمثل نوعًا من الطيور التي زُوِّدَت بأشكالٍ مختلفةٍ، عندما نبهنا الله الخالق المصور بقوله تعالى: (أُوَلَمْ يَرَوْأُ إِلَى ٱلطَّيرِ)، وأن عملية الطيران آيةٌ من آياته التي تدلُّ على أنه واحدٌ لا إله غيرُه جلَّ في علاهُ.

#### طير العداب

قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيُّرًا أَبَابِيلَ آ ﴾ (1).

جاءت دلالة لفظة طير هنا على العذاب الذي سلَّطة الله تعالى على جيس أبرهة، حينها أراد أن يهدم الكعبة، وقال القرطبي في وصف هذا الطير: " قَالَ سَعِيدُ بَنُ جُبَيِّرٍ: كَانَتُ طَيِّرًا مِنَ السَّمَاءِ لَمُ يُر قَبَلَهَا، وَلَا بَعُدَهَا مِثْلُهَا، وَرَوَى جُويِّبِرٌ عَنِ القرطبي في وصف هذا الطير: " قَالَ سَعِيدُ بَنُ جُبَيِّرٍ: كَانَتُ طَيِّرًا مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ تُعَشِّشُ وَتُفَرِّخُ]، وَعَنِ ابْنِ عَبَاسٍ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ: [إِنَّهَا طَيَّرٌ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ تُعَشِّشُ وَتُفَرِّءً]، وَعَنِ ابْنِ عَبَاسٍ: كَانَتُ لَمَا خَرَاطِيم الطَّيْرِ، وَأَكُفُّ كَاكُفُّ الْكِلَابِ، وَقَالَ عِكْرِمَةُ: كَانَتُ طَيِّرًا خُضِّرًا، خَرَجَتُ مِنَ الْبَحْرِ، لَمَا رُعُوسٌ كَرُءُوسِ السِّبَاعِ، وَلَمُ ثُرَاطِيم الطَّيْرِ، وَأَكُفُّ الْكِلَابِ، وَقَالَ عِكْرِمَةُ: كَانَتُ طَيِّرًا خُضُرًا، خَرَجَتُ مِنَ الْبَحْرِ، لَمَا رُعُي اللهُ عَنْهَا: هِيَ أَشْبَهُ شَيْءٍ بِالْخُطَاطِيفِ، وَقِيلَ: بَلُ رَعُوسٌ السِّبَاعِ، وَلَمْ ثُرَاعُ وسوداء... قَالَ النَّحَاسُ: وَهَذِهِ الْأَقُوالُ مُتَّفِقَةٌ، وَحَقِيقَةُ المُعْنَى: أَنَّهَا جَمَاعَاتٌ عِظَامٌ..."(٢).

وهكذا يلاحظُ المتأمِّلُ في كتاب الله تعالى أنَّ اللفظة الواحدةَ وإن تكررتُ في مواضعَ عدةٍ، إلا أنها في كلِّ موضعٍ لها معنَّى يغاير معناها في الموضع الآخر، وهذا يدلُّ على أنَّ القرآنَ هو كلامُ الله المُعجِز، ويؤكدُ نظريةَ النَّظُمِ التي ذكرها عبد القاهر الجرجاني، حيث ذهب إلى أنَّ اللفظة تكتسِبُ بُعَدَها البلاغيّ والجهاليّ من موقعها في السياق، وعَلاقتها بالألفاظ الأخرى داخل العبارة.

١ - سورة الفيل: ٣.

٢- تفسير القرطبي ٢٠/ ١٩٦.

# المبحث الثاني: العُراب في القرآن

الغُراب من فصائل الطيور، وهو طائرٌ أسود، وجنسُ طَيَرٍ من الجواثم أى: المجموعة الكبيرة من الغِربان، ويجمع على أغُرُب، وأغُرِبَة، وغِرُبَان، هو طائر يتبع جنس هم، ومنه حوالى سبعة وعشرين نوعًا تنتشر في معظم أنحاء العالم ما عدا القارة القطبية الجنوبية وأمريكا الجنوبية، الذكور عادةً أكبر حجًا من الإناث، معظم ريش الغربان يتميز باللون الأسود ذات اللمعان الواضح، ولكن ما حكمة الله عز وجل بهذا اللون الأسود؟ وهل يخلق الله شيئًا عبثًا؟ بلا شك لا!!!!

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ٱلَّذِي ٓ أَخْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ۚ وَبَدَأً خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ٧ ﴾ (١).

إن هذا اللون الأسود للريش يجعل الغربان تتوارئ في ظلمة الليل عن أعدائها من البوم والصقور التي تنشط ليلا وتفترسها.

قال الزبيدى: " والغُرَابُ: معرُوفٌ فَلَا يُحْتَاج إِلى ضَبْطِه، وَهُو الطَّائِرُ الأَسْوَد، وقَسَّمُوه إِلَى أَنواع، وَفِى الحَدِيث أَنَّه عَلَى السَم غُرَابِ لِمَا فِيهِ من البُعْد، ولأَنَّه من أَخبَثِ الطُّيُور، والعَرَبُ تَقُولُ: فلانٌ أَبصَرُ من غُرَابِ، وأَحْذَرُ مِنْ غُرَابِ، وأَشْدَ من أَخبَثِ الطُّيُور، والعَرَبُ تَقُولُ: فلانٌ أَبصَرُ من غُرَابِ، وأَحْذَرُ مِنْ غُرَابِ، وأَشَدُّ سَوادًا مِنْ غُرَابٍ، وَهَذَا بِأَبِيه أَشبَهُ مِنَ الغُرَابِ بالغُرَابِ، وإِذَا نَعَتُوا أَرضًا بالخِصْب غُرَاب، وأَصْفَى عَيْشًا من غُرَاب، وأَشَدُ سَوادًا مِنْ غُرَاب، وَهَذَا بِأَبِيه أَشبَهُ مِنَ الغُرَابِ بالغُرَابِ، وإِذَا نَعتُوا أَرضًا بالخِصْب قَلُوا: وَجَدَ ثَمرَة الغُرَابِ، وذَلِكَ أَنَّه يَتَبع أَجُودَ الثَّمر فينتقِيه، ويَقُولُون: أَشامُ مِنْ غُرَاب، وأَشُه، وغُرَابُ عَاربُ على المُبَالغَة، كَمَا قَالُوا: شِعْرُ شَاعِرٌ، ومَوْتُ مَاتُ مَاتِ مَاتُ مَاتُ مَاتُ مَاتُ مَاتُ مَاتُ مَاتِهُ مَاتُ اللهُ والغُرَابُ أَشامُ مِنَهُ "(٢).

يُعَدُّ الغُراب من أذكل الطيور، ويمتاز بسواد لونه وقوة منقاره ومخالبه، اختلف الناس حوله فمنهم من أُعجِبَ من ذكائه وتعاون أفراده وجماعته مع بعضهم البعض، ومنهم مَن اتَّهَمَهُ بأنه طائرُ شُؤَمٍ وخرابٍ، ومنهم من ينزعج من نعيقه المزعج المستمر.

تتعارف الغِرَّبَانُ بإصدار أصواتٍ عاليةٍ بتردداتٍ مختلفةٍ، وهذه الترددات تعتبر لغة التعارف فيها بينها، فلكل نَوعٍ من الغربان صوتٌ بترددٍ مُعين، وهذه الترددات بمثابة شفراتٍ مُتعَارِفٍ عليها للمجموعة الواحدة، فعند سهاع أحد الغربان لصوتٍ غُرابٍ آخر غريبٍ عن نوعه أو عن قبيلته، نجده يصدر صوتًا مستمرًا عن طريقِهِ تتجمَّعُ جميعُ غِربان قبيلته وتحشد جموعها، وتتصدئ لهذا الغراب الغريب عنها وتبدأ في قتاله، فالغربان تؤمن بأنَّ الكثرة تغلب الشجاعة.

١ - سورة السجدة: ٧.

٢- تاج العروس ٣/ ٤٦٦.

ورد ذكر الغراب في القرآن الكريم مرتين في آيةٍ واحدةٍ من سورة المائدة، جاءت اللفظة الأولى نكرةً؛ لأنَّ الله تعالى بعث جنسَ غرابٍ من هذه الطائفة ليقتُلَ أخاه كما فعل قابيلُ بأخيه هابيل، والثانية معرفة بالألف واللام؛ ليُعَلِّمَ قابيلَ والبشرية من بعده كيفية دفن الموتى، وفيه من الإعجاز ما فيه، ولأجل ذلك اختاره الله تعالى لهذه المهمة.

قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ فَبَعَثَ ٱللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُرِيَهُۥكَيْفَ يُوَرِى سَوْءَةَ أَخِيةً قَالَ يَنَوَيْلَتَىۤ أَعَجَزْتُ أَنَ أَكُونَ مِثَلَ هَاكُذَا ٱلْغُلَّ ِ فَأُوْرِى سَوْءَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلنَّدِمِينَ ﴿ اللهِ اللهُ ا

### كيف تناول القرآن الحديث عن الغراب:

لو كان القرآن من تأليف بشر لتحدث عن الغراب باعتباره مخلوقًا لا يملك أيَّ قَدْرٍ من الذكاء، وهذه هي الفكرة السائدة عن الطيور والحيوانات وقتها على أنها لا تعقل ولا تملك أساليبَ تَعَلَّمٍ، ولكنَّ القرآنَ تحدَّثَ عن الغُراب بشكلٍ علميًّ يتفق مع الأبحاث العلمية الحديثة عن الغراب.

فقد تحدث عن الغراب على أنه مُعلِّمٌ للإنسان، بل وللبشرية جميعًا، يفكر ويدرك ويتعامل مع الواقع بحكمة، وكلنا يتذكر قصة قابيل وهابيل عندما قتل قابيل أخاه واحتار ماذا يصنع به فحمله على كتفيه وأصبح من النادمين، فبعث الله غرابين يقتتلان حتى قتل أحدهما الآخر، وعلى الفور حفر حفرة ودفن الغراب أخاه، وبذلك علم قابيل ماذا يفعل بأخيه وكيف يدفنه!!

فسبحان الله! لقد كرم الله جميع المخلوقات حتى النملة جعل لها قدرًا وقيمةً وذكاءً ولغةً، وجعل هذه المخلوقات من دوابِّ وطيورٍ أممًا أمثالنا.

وقد تعرَّضَ عبد الدائم الكحيل في موسوعته إلى ذلك، قائلًا: "هل تعلمون أن الغراب من أذكي أنواع الطيور؟

تقول دراسة حديثة إن الغراب يعتبر أذكى أنواع الطيور، فهو يعالج الأمور بشكل يشبه البشر، يتوقع الأحداث ولديه خيال واسع، ولاحظت الدراسة أن الغراب لديه دماغٌ كبيرٌ وهو كائن اجتهاعيٌّ.

وفى دراسة أخرى تبيَّن أن الغراب يتذكر وجه من يؤذيه لسنوات طويلة، ويحمل فى داخله الحقد لهذا الشخص، ففى تجربة علمية تم عرض عدة وجوه على الغراب، وكلَّ شخصٍ كان يعامل الغراب بطريقة مختلفة، والغريب أن الغراب تذكَّر هذه الوجوه وبخاصة الشخص الذى كان يحاول إيذاءه.

ووُجِدَتُ دراساتٌ علميةٌ أُجريت في بريطانيا تؤكد أن الغراب يستطيع تمييز الأصوات البشرية بسهولة.

١ - سورة المائدة: ٣١.

وتُوجَدُ دراسة في جامعة أكسفورد أثبتت أن الغراب يخدع ويغش ويحتال للحصول على الطعام، فقد تم وضع طعام داخل إناء فاضطر الغراب الاقتطاع غصن (عود طويل) وأمسكه بمنقاره، واستعمله الإمساك قطعة اللحم من الإناء(١).

ذُكِرَت قصةُ قابيلَ وهابيل في هذه السورة فقط دون غيرها، وجاء سياقها في القرآن الكريم مجملًا دون تحديد الزمان والمكان، وهي أول قصةٍ وقعت فوق الأرضِ، قيَّضَ الله لهذا الطائر أن يكون مُعَلِّما لبني آدم حتى تقومَ الساعةُ، قال المراغي معقبًا على هذه الآية: وفي ذلك دليلٌ على أن الإنسان في نشأته الأولى كان ساذجًا قليلَ المعرفة، لكن لِما فيه من الاستعداد والمعقل كان يستفيد من كل شيءٍ عِلمًا واختبارًا، وتنميةً لمعارفه وعلومه، وقد أعلمنا الله أن القاتل تَعَلَّمَ دَفَى أن أخيه من الغراب، فإنه تعالى بعث غرابًا إلى ذلك المكان الذي هو فيه، فبحث في الأرض أي: حفر برجليه فيها يفتش عن شيء كالطعام ونحوه، فأحدث حفرةً في الأرض، فلما رآها القاتلُ وقد كان متحيرًا في مواراة أخيه زالت الخيرةُ واهتدى إلى دفنه في حفرة مثلها.

وقوله تعالى: ﴿ليريه﴾ أى: إنه تعالى ألهم الغراب ذلك ليتعلم ابنُ آدم منه الدفنَ، وحين رأى القاتلُ الغرابَ يبحث فل الأرض، تعلَّم منه سُنَّةَ الدفن وظهر له جهلُه وضعفُه، كها أشار إلى ذلك سبحانه حاكيًا عنه: ﴿قالَ يا وَيُلَتِى أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هذَا النُّوابِ فَأُوادِيَ سَوَّأَةً أَخِي فَأَصَّبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ﴾ أي: قال وا فضيحتى، أقبلى فقد آن الأوان لمجيئك، فهل بلغ من عجزى أن كنتُ دون الغراب عِليًا وتصرُّفًا؟ ... "(٢).

قال القرطبى: " بَعَثَ اللهُ الْغُرَابَ حِكْمَةً، لِيَرَى ابْنُ آدَمَ كَيْفِيَّةَ الْمُوارَاةِ، وَهُوَ مَعْنَى قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَمَاتَهُ فَا قَبْرَهُ ﴾ (٣)، فَصَارَ فِعْلُ الْغُرَابِ فِي الْمُوارَاةِ سُنَّةً بَاقِيَةً فِي الْخُلِّقِ، فَرْضًا عَلَى جَمِيعِ النَّاسِ عَلَى الْكِفَايَةِ، مَنْ فَعَلَهُ مِنْهُمْ سَقَطَ فَرْضُهُ عَنِ فَصَارَ فِعْلُ الْغُرَابِ فِي الْمُوارَاةِ سُنَّةً بَاقِيَةً فِي الْخُلُقِ، فَرْضًا عَلَى جَمِيعِ النَّاسِ عَلَى الْكِفَايَةِ، مَنْ فَعَلَهُ مِنْهُمْ سَقَطَ فَرْضُهُ عَنِ اللَّهُ اللَّ

وهناك عبر وعظات في هذه الآيات التي تناولت قصة قابيل (الأكبر)، وهابيل (الأصغر):

الأولى: أنَّ الله لا يتقبَّلُ القرُبات إلا من المتقين المخلصين، فتقبَّلَ من هابيل؛ لأنه كان من المتقين الخائفين من الله تعالى، وكان محبوبًا لدى سيدنا آدم الطَّيِّةُ وأمِّنا حواء، فثار قابيلُ لأجل تقبُّل قُربان أخيه، وعدم تقبُّل قربانه، وعزم على قتل أخيه

١- ينظر: موسوعة الكحيل للإعجاز العلمي على شبكة الإنترنت- بعنوان: الغراب آية من آيات الله.

٢- تفسير المراغى - ٦/ ١٠١ - مكتبة مصطفى البابيل الحلبي - مصر - ط١ - ١٣٦٥ه/ ١٩٤٦م.

٣- سورة عبس: ٢١.

٤- تفسير القرطبي ٦/ ١٤٣.

هابيل نتيجة الحقد والحسد الذي سرعان ما تحوَّلا إلى الكُره والاعتداء والتهديد بالقتل، وقد صوَّرَ لنا القرآن الكريمُ هذا المشهد.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ ﴿ ۞ وَٱتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَى ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانَا فَنُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخَرِ قَالَ لَأَنْ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَى ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا فَنُقُبِّلَ مِنْ أَخَدُهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْكَنْ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴾ (١).

الثانية: بَيَّنَ سبحانه ما يجب للناس من احترام الدماء وحفظ الأنفس ولا سيها بين الإخوة، فكان مشهد العفو عند المقدرة على ارتكاب الظلم، وكان هابيل الابنُ الأصغر أكثر إيهانًا من أخيه قابيل، فقد رفض الأول أن يبسُطَ يدهُ لقتل أخيه قابيل، لا خوفًا منه، ولكن خشيةً وخوفًا من الله ، وقد ذكر المراغى في تفسيره لمنع هابيل من قتل أخيه قابيل، فقال: "علة امتناعه عن قتله فقال: إنى أخاف الله وأخشى أن يرانى باسطًا يدى إلى الإجرام وسفك الدماء بغير حقّ، وهو رب العالمين الذي يُغذّيهم بنعمه، ويُربّيهم بفضله وإحسانه، فالاعتداءُ على أرواحهم أكبر مفسدة لهذه التربية.

ولا شكأن هذا الجواب يتضمن أبلغ الموعظة والاستعطاف لأخيه العازم على الجناية، وليس في الكلام ما يدل على عدم الدفاع البتة، ولكن فيه التصريح بعدم الإقدام على القتل"(٢)، وقد حكى القرآن ذلك.

قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ لَبِنُ بَسَطَتَ إِلَىٰٓ يَدَكَ لِنَقَنُكِنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِى إِلَيْكَ لِأَقْنُلَكَ ۚ إِنِّ أَخَافُ ٱللَّهَ رَبَ ٱلْعَلَمِينَ ۗ إِلَىٰٓ إِنِّ أَخَافُ ٱللَّهَ رَبَ ٱلْعَلَمِينَ ۗ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكِمْ إِنِّ أَخَافُ ٱلْعَلَمِينَ اللَّهُ وَلَا الْعَلَمِينَ اللَّهُ ﴿ 3).

الثالثة: الحتَّى في الحياة حتَّى مقدَّسٌ طالما أنَّ الله تعالى قد أَذِنَ للإنسان بالوجود في الحياة الدنيا، فلا يحتَّى لأحدِ مهما كان أن يعتدى على هذا الإنسان الذي هو من صُنع الله، فقد سخَّر الله له الكونَ بها فيه؛ لأجل إعمار الكون، فالاعتداءُ عليه دون وجهِ حتَّ هو اعتداءٌ على حتَّ الله.

ولقد استنكر القرآن الكريمُ هذه الحادثة الشنعاء وهي قتلُ قابيل لأخيه هابيل، التي كانت أول جريمة قتلِ وقعت على سطح الأرض، فإنه كان يهابُ قتلَ أخيه، وما زالت نفسُه الأمارةُ تشجِّعُه عليه حتى تجرّ أوقتلَهُ عقب التطويع بلا تفكرِ ولا تدبرِ في العاقبة، فقدم على تلك الجريمة بدافع الجقّد والكراهية والغيرة من أخيه هابيل الذي كان من قِسمَتِهِ أن يتزوَّج أخت قابيل الجميلة، وقابيلُ سيتزوَّجُ من أخت هابيل التي كانت أقلُّ جمالًا من أخته، وبعد قبُول قربان هابيل وعدم قبول قربان قابيل، وبعد تأييد والديها لهذا الزواج، كلُّ هذا أشعل عند قابيل نار الفتنة والحقد، ثم طوَّعَتُ له نفسُهُ قتل أخيه فقتله.

١ - سورة المائدة: ٧٧.

٢- تفسير المراغى ٦/ ٩٩.

٣- سورة المائدة: ٢٨ – ٢٩.

وقد صوَّر القرآن ذلك قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَطُوَّعَتُ لَهُ نَفْسُهُ وَقَلْلَ أَخِيهِ فَقَنْلَهُ وَأَصْبَحَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ آ ﴾ (1).

وكالعادة بعد فعل المعصية يأتي الندمُ عليها، بناءً على هذا القتل أصبح من الخاسرين في الدنيا بفقدان سند أخيه، وسخط والديه عليه، وفي الآخرة بلعنة الله تعالى له، ثم إن كلَّ جريمة قتل تحدُثُ في الدنيا سيتحمَّلُ قابيل كِفَّلًا منها، مصداقًا لقول النبي عَلَيْ: [ لا تُقتَّلُ نَفُسٌ إلا كان على ابنِ آدمَ الأولِ كِفُلٌ من دَمِهَا؛ لأنه أوَّلُ مَنْ سنَّ القتَّلَ ] (٢).

الرابعة: المواجهة بين قابيل (القاتل الحائر) والغراب (الذكلُّ المُعَلِّم)، بعد أن وقعت الجريمة واحتار القاتل كيف يُوارئ جريمته، بعث الله غُرابًا ليُعَلِّمهُ كيفية مواراته ودفنه، فكان الغرابُ سببًا في تعليم البشرية سُنَّة الدَّفن، لكن لماذا الغرابُ دون غيره من الطيور، لأسبابٍ تعرَّض إليها ابنُ عاشور في تفسيره، حيث قال: " البعث هنا مستعمل في الإلهام بالطيران إلى ذلك المكان، أي: فألمَّم الله غرابًا ينزل بحيث يراه قابيل، وكأنّ اختيار الغراب لهذا العمل إمّا: لأنّ الدفن حيلة في الغِربان من قبل، وإمّا لأنّ الله اختاره لذلك لمناسبة ما يعترئ الناظر إلى سواد لونه من الانقباض بها للأسيف الخاسر من انقباض النفس، ولعلّ هذا هو الأصل في تشاؤم العرب بالغراب، فقالوا: غُراب البين "(٣)، وقد صوَّر القرآن ذلك في الآية موضع الشاهد.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَبَعَثَ ٱللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُرِيهُ, كَيْفَ يُورِي سَوْءَةَ أَخِيةً قَالَ يَنَوَيْلَتَى ٓ أَعَجَزْتُ أَنَ أَكُونَ مِثَلَ هَا ذَا ٱلْغُرَابِ فَأُورِي سَوْءَةَ أَخِي ۗ فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلنَّادِمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ 4).

ما يمتازبه الغراب عن غيره من الطيور، ولماذا كان تقدير الله تعالى للغراب دون غيره:

- أثبتت الدراسات العلمية أن الغراب هو أذكئ الطيور وأمكرها على الإطلاق، ويعلل ذلك بأن الغراب يملك أكبر حجم لنصفئ دماغ بالنسبة إلى حجم الجسم في كل الطيور المعروفة.

-كما أثبت العلماء المختصون بدراسة علم سلوك الحيوانات والطيور في أبحاثهم أن الغراب هـ و الوحيـ د مـن بـين سـائر الحيوانات والطيور الذي يقوم بدفن موتاه.

- ومن بين المعلومات التي أثبتتها دراسات سلوك عالم الحيوان محاكم الغربان، وفيها تحاكم الجماعة أيَّ فرد يخرج على نظامها حسب قوانين العدالة الفطرية التي وضعها الله على ها، ولكل جريمة عند جماعة الغربان عقوبتها الخاصة بها:

١ - سورة المائدة: ٣٠.

٧- الحديث رواه البخاري ومسلم في صحيحيها برقم (٣٣٣٥) في صحيح البخاري، ورقم (١٦٧٧) في صحيح مسلم.

٣- التحرير والتنوير لابن عاشور- ٦/ ١٧٣ - دار سحنون للطباعة- تونس- ط١- ١٩٩٧م.

٤ - سورة المائدة: ٣١.

### أ- جريمة اغتصاب طعام الفراخ الصغار:

تقضى العقوبة بأن تقوم جماعة من الغربان بنتف ريش الغراب المعتدى حتى يصبح عاجزًا عن الطيران كالفراخ الصغيرة قبل اكتهال نموها.

### ب - جريمة اغتصاب العش أو هدمه:

تكتفى محكمة الغربان بإلزام المعتدِئ ببناء عش جديد لصاحب العش المعتدى عليه.

### جـ- جريمة الاعتداء على أنثى غراب آخر:

تقضى جماعة الغربان بقتل المعتَدِئ ضربًا بمناقيرها حتى الموت.

وتنعقد المحكمة عادةً في حقلٍ من الحقول الزراعية أو في أرضٍ واسعةٍ تتجمع فيه هيئة المحكمة في الوقت المحدد، ويُجلَبُ الغُراب المتهم تحت حراسةٍ مشددةٍ، وتبدأ محاكمته فيُنكِسُ رأسه ويخفِض جناحيه، ويمسك عن النعيق اعترافًا بذنبه، فإذا صدر الحكم بالإعدام وَثَبَتُ جماعةٌ من الغربان على المذنب تُوسِعُهُ تمزيقًا بمناقيرها الحادة حتى يموت، وحينئذٍ يحمله أحد الغربان بمنقاره ليحفر له قبرًا يتواءم مع حجم جسده، يضع فيه جسد الغراب القتيل ثم يهيل عليه التراب احترامًا لحرمة الموت، وهكذا تقيم الغربان العدل الإلهي في الأرض أفضل مما يقيمه كثير من بنى أدم فسبحان الله! الذي علم هذا الطير كلَّ هذه الأمور، لذا كان اختيارُ الله لهذا الطائر ليُعلِّم البشرية سُنَّة كونية حتى قيام الساعة، فلقد قدر قابيل على أخيه وقتله، وهو لم يعرف كيف يواريه، بينها عرف الغراب كيف يوارئ جثة غراب آخر، ولهذا أصبح قابيل من النادمين.

قال الإمام الشعراوى في كيفية هذا البعث: " هل بعث الله حتى يُرِى قابيل كيف يوارى سوءة هابيل، أم أن الغراب هو الذى سيقول له؟ كلا الأمرين متساوٍ؛ لأن ربنا هو الذى بعث، فإن كنت ستنظر للوسيلة القريبة فيكون الغُراب، وإن كنت ستنظر لوسيلة الباعث يكون هو الله؛ فالمسألة كلها واصلة لله، وأنت حين تنسب الأسباب تجدها كلها من الله"(١).

وتشير هذه الآيات إجمالًا، وما جاء في سياق قتل هابيل إلى ما يأتين:

١ - أن أول جريمة قتل نفس بشرية كانت بين ابنئ آدم (قابيل وهابيل) حينها قتل قابيل أخاه هابيل، والسبب هـ و إبلـيس
وحسده وحقده وكرهه لآدم وذريته.

٢- أن الإنسان مهما أوتى من العقل والعلم والمال والقوة والحكمة، فإنه لا يتعدى كونه مخلوقًا من مخلوقات الله على والتي تعيش في ملكوته.

۱ - تفسير الشعراوي ٥/ ٣٠٨٠.

٣- أن طائر الغراب هذا المخلوق الضعيف بأمر الله عَلَّمَ الإنسان رغم قوته وجبروته دروسًا وعبرًا حتى قيام الساعة.

٤ - أن الله عز وجل بعث غراباً ليعلم ابنى آدم دفن موتاهم ولم يبعث طائرًا آخرًا.

ورغم كلِّ هذه المُيزات في الغراب، واختيار الله تعالى له دون غيره من الطيور، إلا أنَّ هناك أمورًا ينبغي التنبيه إليها، وهي على النحو الآتي:

أولًا: لماذا يَدفن الغرابَ أخاه الميّت؛ لأنَّ فيه أضرار تتسببُ في إيذاء الإنسان والحيوان، تنجُمُ هذه الأضرارُ من بقاء جثة الغراب الميت دون دفنه.

ثانيًا: أثبت العلماء أنَّ الطيور الجارحة ومنها الغراب، تعدُّ مصدرًا لإصابة الإنسان بالأمراض البكتيرية والفيروسية والطُفيلية، وتختلف طريقة نقل هذه الأمراض حسب نوعية المرض، فقد ينتقلُ عن طريق الفضلات، أو عن طريق الرذاذ من الفم، أو عن طريق تلوث الماء والغذاء، أو عن طريق الدم بواسطة البعوض وغيره، أو بطريقة أخرى.

ثالثًا: يتسببُ الغراب في نقل كثير من الأمراض، وهو حيّ كانفلونزا الطيور، والميكروبات، والجراثيم.

وأخيرًا: أودُّ التنبيه على عدم التشاؤم من هذا الطير خصوصًا؛ لأنه من خلق الله تعالى، والإسلامُ الحنيفُ نهانا عن الطِيَرَةِ والتشاؤمِ.

70

١ - الحديث رواه البخاري ومسلم في صحيحيها برقم (٢٣١٤) في صحيح البخاري، ورقم (١١٩٨) في صحيح مسلم.

# المبحث الثالث: الهُدُهُدُ في القرآن

الهُدهُدُ من أنواع وفصائل الطيور، كان نبئ الله سليهان الطّيّة يَعْرِفُ كأبيه داوود الطّيّة لغة الطير، بعلم أعطاهما الله ﷺ إياه، فيفهم ما تريده بأصواتها إذا صوتت، كما يُفهمُها ما في نفسه ويحاورها، ولقد سخرها الله تعالى لنبيه سليهان الطّيّة، يأمرها فتأتمر، ويوجهها إلى أية جهة أراد، ويستعملها في بعض المهات والشؤون.

قال ابن عاشور: " الهُدهد: نوعٌ من الطير وهو ما يقرقر، وفي رائحته نَتَن وفوق رأسه قزَعة سوداء، وهو أسود البراثن، أصفر الأجفان، يَقْتاتُ الحبوبَ والدودَ، يرى الماء من بُعدِ ويحس به في باطن الأرض، فإذا رَفرف على موضع عُلم أن به ماءً، وهذا سببُ اتخاذه في جند سليهان الطيخ، قال الجاحظ: يزعمون أنه هو الذي كان يدُلُّ سليهان الطيخ على مواضع الماء في قعور الأرضين إذا أراد استنباط شيءٍ منها "(١).

ويخبرنا القرآن الكريم في قصصه عن قصة نبئ الله سليهان الني مع الهدهد، ففي ذات يوم جمع سليهان الني الطيور وتفقدها، فلم يجد الهدهد وتوعّده إلا أن يأتي بخبر يقين، وبعدما جاء الهدهد علم بوعيد نبئ الله سليهان الني اله ولكن الهدهد كان عذره موجودًا، ولغيابه سببٌ مقنعٌ بأنه وجد امرأة تقود جيشًا كبيرًا بأرض يقال لها (سبأ)، وهذه المرأة تملك من متاع الدنيا وزينتها ما يحتاج إليه الملك القوي، ولها عرشٌ عظيمٌ مُرصع بالجواهر واللآلئ الثمينة داخل قصر عظيم، لكنَّ الأخطر والأهم أن القوم جميعهم يعبدون الشمس ويسجدون لها من دون الله الله الله الملك أمرها لترئ فيها رأيك، من دون الله الله والمن بوصفتي مؤمنٌ وأحمل دعوة الله في وبصفتك رجلٌ تحبُّ الجهاد، أحببتُ أن أعلمك أمرها لترئ فيها رأيك، ومن ثم وضعت الأمر بين يديك، وأنا في انتظار توجيهاتك، وإني لعلى يقين من أن الشيطان صدَّ هؤلاء عن سبيل الله وزين لهم أعها لهم، وكان ينبغي لهؤلاء الناس أن يعملوا عقولهم فيعبدوا قيُّومَ السهاوات والأرض الذي يتنزل أمره بينهم، ويخرج الخبء في السهاوات والأرض، ويعلم ما يخفي الناس وما يعلنون.

وعندما علم سليمان الطيخ بالخبر قال للهدهد سوف ننظر فيها تقول ونتأكد إن كنت من الصادقين أم من الكاذبين، شم كتب سليهان الطيخ رسالة ليسلمها الهدهد إلى ملكة (سبأ) يدعوها إلى الإيهان بالله تعالى، وطلب منه أن يلقى الرسالة فى القصر دون أن يَشُعُرَ به أحدٌ، ثم ينتظر ليرى ماذا تفعل هي وقومها.

وهنا انتهى دور الهدهد الذى غضب لله على واستنكر على القوم عبادتهم وسجودهم لغير الله الخالق المصور، وقد ترتب على عمله تحوُّل مجتمع كاملٍ من الكفر إلى الإسلام، وإثبات حقيقة هذا الدين عن طريق ما قصَّ علينا ربُّنا موقف ملكة سبأ، وما ترتب عليه من أمور كثيرة أدَّتُ إلى إيهانها بالله على بعد اعترافها بظلم نفسها بالكفر، فهذا الطائر من مخلوقات الله التي ورد

١ – التحرير والتنوير لابن عاشور ١٩/ ٢٤٥.

ذكرها في القرآن الكريم، وله قصة كانت سببًا في إسلام ملكة سبأ وكل من معها مع سليهان لله رب العالمين، فسبحان مَن خلقه وألهمه الصواب.

وقد ورد ذكر الهدهد في القرآن الكريم مرةً واحدةً، في سورة النمل ضمن جنود سيدنا سليهان الطيلاً، وهذه القصة استغرقت اثنتين وعشرين آية من السورة الكريمة التي يبلغ عدد آياتها إجمالًا ثلاثًا وتسعين آية، أي ما يقاربُ ربع السورة تقريبًا، تبدأ القصة من الآية العشرين، وتنتهي بالآية الرابعة والأربعين، وكان الهدهد سببًا رئيسًا فيها.

قال الإمام الشعراوى: "لماذا تفقّد الطير بالذات؟ قالوا: لأنه أراد أنَّ يقوم برحلة في الصحراء، والهدهد هو الخبير بهذه المسألة؛ لأنه يعلم مجاهلها، ويرى حتى الماء في باطن الأرض، يقولون: كما يرى أحدكم الزيت في وعائه، لذلك نرى أن من ميزات الهدهد أن الله تعالى جعل له منقارًا طويلًا؛ لأنه لا يأكل مما على سطح الأرض، إنها ينبش بمنقاره ليُخرج طعامه من تحت الأرض.

ألاً تراه حين كلَّم سليمان في دقائق العقيدة والإيمان بالله يقول عن أهل سبأ: ﴿ أَلاَّ يَسُجُدُواً للهِ الله يَ يُخْرِجُ الخبء فِي السماوات والأرض﴾ فاختار هذه المسألة بالذات؛ لأنه الخبير بها ورزقه منها "(٢).

بعد هذه المعلومات عن جنس الهدهد بشكل عام نرجع إلى هدهد هذه القصة الفريدة العجيبة، وسنقف وقفات مع قصة هذا الهدهد، وفي قصته مع سليمان في الجملة، وما كان لهذا الهدهد من إيمان وذكاء وأدب:

### الوقفة الأولى: الهدهد الإيجابي

لقد شاهد الهدهد أثناء طيرانه قومًا يعبدون الشمس من دون الله، فاستنكره ولم يقف موقفًا سلبيًا، وإنها ذهب وتحرّك وتقصّى، وألقى بالنبأ إلى سليهان الطحين، بذل فى ذلك كلَّ وسعه لتغيير هذا المنكر، وضرب بذلك أروع المشل فى الإيجابية العملية، لقد فعل الهدهد ذلك كله دون تكليفٍ مسبق، أو تنفيذٍ لأمرٍ صادرٍ، وجلب للقيادة المؤمنة خبرًا أدى إلى دخول أمة كاملة فى الإسلام، بمجرد أنه رأى المنكر، فغضب لله تعالى، وهذا لا يعنى التسيّب والتصرف الفردى، ولكنه يدل على الإيجابية الهادفة بضوابطها.

١ – سورة النمل: ٢٠.

۲- تفسير الشعراوي ۱۷/ ۱۰۷٦٥.

إن هذه الإيجابية التى تميَّز بها الهدهد هى مانفتقده اليوم، فلا يتحرك أحدٌ تجاه أمرٍ مستنكرٍ إلا حين يُكلَّ فُ بعينه وشخصه، ومع ذلك فهو يتثاقل في التنفيذ، ويبطئ في الأداء، ولهذه الإيجابية ثمراتٌ عديدةٌ رائعةٌ يجنيها كلَّ أفراد المجتمع الإنسانيّ، بل وتمتدُّ إلى غير جنس الإنسان من نباتٍ، وحيوانٍ، وجمادٍ، وغير ذلك.

### الوقفة الثانية: الهدهد ومهارات الخطاب

لقدكان فى خطاب الهدهد لسليهان الطّيِّلا العديد من المهارات والإبداعات التى يَحْسُن بالْمُخَاطِبِ أن يتعلمها وهو يخاطب الآخرين، فقد أوجز الهدهدُ فى خطابه مع سليهان الطّيلا لهذه القصة وأبلغ، دون إيجازٍ مخلِّ ولا إطنابٍ ثُمِلِّ، فيُعلِمنا درسًا وهو لكلِّ مقام مقالٌ، دون إفراطٍ ولا تفريطٍ.

فقد استفتح الهدهد خطابه لسليهان الطلا بشيء عجيب، إذ قال له: ﴿ أحطت بها لم تحط به ﴾ ، فاستهال إصغاء سيدنا سليهان له ؛ ليتمكّنَ من إرسال رسالته ، وينجو من عقوبته التي فرضها عليه في غيابه ، وبعد أن أخبر الهدهد سليهان الطلا بخبر بلقيس وقومها وكفرهم بالله ، لم يقل لسليهان: اذهب فأمر هم بالتوحيد والسجود لله ، وإنها قال: ﴿ ألا يسجدوا لله الذي يخرج الخبء ... ﴾ ، فالهدهد هنا اقترح ولم يصرح ، عرض ولم يفرض.

قال الإمام الشعراوى فى قوله تعالى: ﴿وَجِئْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينِ ﴾ نقف عند جمال التعبير فى (سبأ ونبأ)، فبينها جناسٌ ناقصٌ، وهو من المحسّنات البديعية فى لغتنا، ويعطى للعبارة نغمة جميلة تتوافق مع المعنى المراد، والجناس أن تتفق الكلمتان فى الحروف، وتختلفا فى المعنى...، فالتعبير القرآنى ﴿وَجِئْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ ﴾ تعبيرٌ جميلٌ لفظًا، دقيقٌ مَعنى، ألا تراه لوقال: (وجئتك من سبأ بخبر) لا ختلَّ اللفظ والمعنى معًا؛ لأن الخبر يُرَاد به مُطلق الخبر، أمّا النبأ فلا يُقال إلا للخبر العجيب الهام الملفت للنظر، كما فى قوله تعالى: ﴿عَمَّ يَتَسَآءَلُونَ عَنِ النبا العظيم ﴾ (١)". (٢).

حين أخبر الهدهد بأنَّ إذعان السجود لا يكون إلا لله الخالق وحده، قال: ﴿الله لا إله إلا هو رب العرش العظيم﴾، فاختار وصف الله بالعظمة تذكيرًا لسليهان الطَيِّلاً بأن هناك من هو أعظم منه، محاولًا بهذا أن يخفف غضب سليهان الطَيِّلاً عليه.

### الوقضة الثالثة: الهدهد يغضب لله

وهذا شئءٌ بيِّنٌ، فقد ساءهُ ما رأى من عبادة بلقيس وقومها للشمس، ومازال بهم حتى دخلوا في الإسلام وزال هـذا المنكر بسببه، فهلًا نجدُ في واقعنا صدَّىٰ لهذه الخصلة في ظل وجود المنكرات بشكل خيفٍ؟

### الوقفة الرابعة: الهدهد الدقيق في اختيار الألفاظ

١ - سورة النبأ: ١٢.

۲- تفسير الشعراوي ۱۷/ ۱۰۷٦۹.

صوَّر لنا القرآن الكريم خطاب الهدهد بعد عودته، فانظر إلى قوله: ﴿أحطت بها لم تحط به ﴾، أى: عرفتُ ما لم تعرف، وهذا الكلام مُوجَّةٌ إلى سليهان الطَّيِّةُ الذى ملك الدنيا كلها، وسخَّر الله له كل شيء؛ لذلك ذُهل سليهان الطَّيِّةُ من قول الهدهد وتشوَّق إلى ما عنده من أخبار لا يعرفها، والإحاطة: العلم بالشيء من جميع جهاته.

فالهدهد لم يقنع بأخذ طرفٍ من الأخبار، وإنها مازال ببلقيس وقومها حتى أحاط بأخبارهم، وفي هذا من الدقة والضبط ما لا يخفى، وهنا يعلمنا درسًا أيضًا وهو ألا نبادر إلى الحكم على الشيء حتى نحيط به، ونلم بجوانبه؛ كي لا نقع في دائرة الشك والاتهام دون تشَـبُّتٍ ولا دليلٍ.

وهنا لفتة جميلة ذكرها الإمام الشعراوى، حيث قال: آيَعَدُّ قولَ الهدهد هذا لسليهان العَلَىٰ: ﴿أحطت بها لم تحط به ﴾، نقصًا في سليهان العَلَىٰ ؟ لا، إنها يُعَدُّ تكريمًا له؛ لأن ربه عَلَىٰ سخَّر له مَنَ يخدمه، وفَرَقٌ بين أن تفعل أنت الشيء وبين أن يُفعل لك، فحين يُفَعَلُ لك، فهذه زيادة سيادة، وعُلُوُّ مكانة "(١).

### الوقفة الخامسة: الهدهد يحترم ملِكَهُ وسَيِّدَهُ

لًا خرج الهدهدُ في هذه المهمة الدعوية عظيمة الشأن دون إذنٍ من مَلِكِهِ سليهان الطّيني الا أنه مع ذلك حاول إنجازها بأسرع وقت ﴿ فمكث غير بعيد ﴾ ، فوصف مُكَّفِه بقِصَرِ المدة؛ للدلالة على إسراعه خوفًا من سليهان الطّيني لأنه كان يهاب سليهان ويحترمه ويقدره ، ويتجلّى هذا الاحترامُ والتقديرُ أيضًا في عرض الهدهد القضية على سليهان الطّيني دون أن يُدلِي فيها برأى آمرٍ ، وإنها عرض ولمح كها سبق بيانه .

#### الوقفة السادسة: الهدهد الغيور على التوحيد

تتحرك الغَيرةُ على العقيدة في قلب طيرٍ من الطيور، ويأبئ أن يرى أحدًا يسجد لغير الله؛ لأنه علم أن الشرك شؤمٌ ووبال، وهي حقيقةٌ يجب أن يعرفها الجميع.

كيف يسجدون لغير الله؟ وكيف تخضع رؤوسهم وتنحنى رقابهم أمام المخلوقين؟ كان المفروض أن يرتفع الـرأس وتنتصب القامة أمام المخلوقات؛ لأن المخلوقين سواسيةٌ أمام الله في العبودية، وإن كانوا يتفاوتون في المقامات، فالجبهة لا تُذل إلا لله، فالذلُّ لله العزيز الجبار عزةٌ ورفعةٌ، وهي كرامةٌ أعطاها الله للإنسان الكريم.

فالعبودية بالنسبة للإنسان مقامٌ عالِ، لا يختارها إلا العارفون، فرسول الله ﷺ خيّـره الله بين أن يكون ملكًا رسولًا أو عبدًا رسولًا، فاختار مقام العبودية على مقام الملك؛ لأنه ﷺ عرف الحقيقة، وكيف لا يعرفها وهو معلم الحكمة ؟!

١ - تفسير الشعراوي ١٧/ ١٩٧٩.

إن الهدهد كان مؤمنًا حقًا، بمعنى أنه لا يعرف إلا الله وحده، وأنه عالم ومدركٌ لخفايا بعض الأمور التي لا يعلمها إلا أهل العلم، ولم يمُرّ الهدهد على القوم المشركين مرور اللاهين، ولا تأوَّل موقفهم، لكنه انتفض وجاء لنبي الله سليمان الطيم الخبر المين، ولم يزَل بهم حتى دخلوا في الإسلام جميعًا، وهنا درسٌ آخر، وهو الغضبُ لدين لله.

## وهنا فوائد عظيمةً نتعلَّمُها من قصة الهدهد

أولاً: إنكار الهدهد لمَّا رأى امرأة تقود رجالًا، وهذه من الأمور التي جعلها الله فطرة في الإنس والجن، أن الرجل هو الذي يقود النساء، فقال: ﴿إني وجدت امرأة تملكُهُم ﴾، ونبيُّنا ﷺ يقول: [لن يُفلحَ قومٌ أسندوا أمرهُم إلى امرأة](١)، وفي قوله حسن تدرج في الإبلاغ، فقد أبلغ الهدهد سليهان المنتين من الأصغر إلى الأكبر، وهذا فيه حسن أدب وفطنة.

ثانيًا: عندما رأى الهدهد قوم سبأ يُشركون بالله ذهب مباشرة إلى سليمان الطَّخِيرُ داعيًا إلى الله، واليوم يرى العالم أقوامًا يعبدون البقر ولا يتحرك ساكن.

ثالثًا: نقل الهدهد الصورة كما كانت دون افتراء رغم كفرهم ولم يحكم عليهم، بل ترك الحكم لسليمان العلى ، ولما أرسله سليمان الطلا إلى قوم بلقيس لم يحرِّف ولم يبدِّل بل أدى الرسالة كما كانت.

رابعًا: استخدم الهدهد في هذه الآية القاعدة الفقهية المشهورة: "إذا تزاحمت المصالح يقدم الأعلى من المصالح"، فقدَّمَ الدعوة إلى الله على الحضور عند سليهان التيلا، والذهاب دون استئذان.

خامسًا: في الآيات دليلٌ على سموا أخلاقِ نبى الله سليهان الطّين، في تواضعه وقبول خبر الهدهد وحسن ظنه، وذلك عندما قال: ﴿سَنَنظُو أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾.

سادسًا: كتابُ سليهان العلى الدى أرسله إلى بلقيس قال: ﴿إِنَّهُ مِن سُلَيَّهَانَ وَإِنَّهُ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* أَلَّا تَعُلُوا عَلَيَّ وَأَتُونِي مُسلِّمِينَ ﴾ مع كونه مَلِكُ لم يذكر مدحًا له قبل اسمه ولا بعده، بل ذكره مجردًا، وهذا من كمال تواضعه، وكمال بلاغته.

سابعًا: تفقُّد سليمان الطَّيِّ لأحوال الرعية، يدُلُّ على المحافظة عليهم، فانظروا إلى الهدهد رغم صغره فإنه لم يغَبُ عنه حالَهُ فكيف بعظائم المُلَكِ.

٣.

١ - الحديث في مسند أحمد من حديث أبي بكرة - رقم (٢٠٤٠٢) - أول مسند البصريين - ٣٤ /٣٤.

# المبحث الرابع: السَّلُوَى في القرآن

من الطيور التي وردت في القرآن الكريم طائر (السلوئ)، جاء في المعجم الوسيط: "كل ما سلاك، والسُّمَانَي، وهو طائرٌ صغيرٌ من رتبة الدجاجيات، جسمه منضغطٌ ممتلئ، وهو من القواطع التي تهاجر شتاء إلى الحبشة والسودان، ويستوطن أوربا وحوض البحر المتوسط، واحدته سلواة "(١)، وفي التاج: " والسُّمَانَي، كحُبارَى، وَلَا يقالُ سُمَّانَى بالتَّشُديدِ: طائِرٌ، ويقالُ: هُوَ السَّلوَى "(٢).

ورد ذكر هذا الطير في القرآن الكريم ثلاث مرات، وذلك عند تَعْدَاد النعم التي أنعم الله على بني إسرائيل الذين اشتهر عنهم العِناد وكثرة الجِدَال، وقد أكد النه أنها من طيبات الرزق، وقد أنزل عليهم طعامًا من أطيب ما خلق، فقالوا لنبيهم جحودًا وتعاليًا على فضل الله: لا نصبر على طعامٍ واحدٍ، فتعجّبَ سيدنا موسى النه، وقال: أتستبدلون الخير بالدنئ الأدنى، فأخبرهم موسى النه بأن ينزلوا أيّ بلدٍ فسيجدوا ذلك كثيرًا.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْعَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَىُّ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَكُمُ ۗ ﴾ (3). قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَنَ وَٱلسَّلُوَى ۖ كَالُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَ كُمُ الْمَنَ وَٱلسَّلُوَى ۚ كَالُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَ كُمُ الْمَنَ وَٱلسَّلُوى ﴿ 6). قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَ وَٱلسَّلُوى ﴿ ﴾ (5).

وهنا وجه إعجاز وهو: إنزاله على طائر السُّهان أو السلوى على بنى إسرائيل، ولم يُنزل عليهم طائرًا غيره لما فيه من القيمة الغذائية، ووصفه على أنه من الطيبات في الآيات الثلاث السابقة، وهذا ما أثبته العلم الحديث، وطائر السلوى هو طائر السيان كما أجمع المفسرون، وهو أكبر من العصفور وأصغر من الحمام قليلًا، وهو طائر خريفيٌّ، قال القرطبي: " اختُلِفَ فِي السَّلّوَى، فَقِيلَ: هُوَ السَّمانَى بِعَيْنِهِ قَالَهُ الضَّحَاكُ، قَالَ ابْنُ عَطِيَّةَ: السّلّوى طير بإجماع المفسرين...، وقد قال المُؤرِّجُ أَحَدُ عُلَمَاءِ اللُّعَةِ وَالتَّقْسِيرِ: إِنَّهُ الْعَسَلُ، وَذَكَرَ أَنَّهُ كَذَلِكَ بِلُعَةِ كِنَانَة، سُمّى بِهِ؛ لِأَنَّهُ يُسلّى بِهِ، وَمِنَهُ عَيْنُ السَّلُوانِ...، وقالَ الجُوهرِئُ: وَالسَّلُوى الْعَسَلُ..." (٦).

١- المعجم الوسيط لمجمع اللغة العربية- ١/ ٤٤٦.

٢- تاج العروس للزبيدي ٣٥/ ٢١٣.

٣- سورة البقرة: ٥٧.

٤- سورة الأعراف: ١٦٠.

٥- سورة طه: ٨٠.

٦- تفسير القرطبي ١/ ٤٠٧.

وذكر الإمام الشعراوئ تفسير هاتين النعمتين، فقال: " المُنُّ: نقطٌ حمراءُ تتجمع على أوراق الشجر بين الفجر وطلوع الشمس، أو هين: مادةٌ بيضاء اللون حلوة الطعم مثل قطرات الزئبق، أو: قطرات بلورية تشبه الندئ على ورق الأشجار، وهي موجودة حتى الآن في العراق، وفي الصباح الباكر يأتي الناس بالملاءات البيضاء ويفرشونها تحت الشجر، ثم يهزون الشجر بعنف، فتسقط القطراتُ الموجودةُ على ورق الشجر فوق الملاءات، فيجمعونها وتصبح من أشهى أنواع الحلويات، فيها طعم القشدة وحلاوة عسل النحل، وهي نوعٌ من الحلوى اللذيذة المغذية، سهلة الهضم سريعة الامتصاص في الجسم، والله على النسبة لهم وقود حياتهم، وهم في الصحراء تعطيهم الطاقة.

أما السلوى فهو طيرٌ من السهاء ويقال أنه السهان، يأتيهم في جماعاتٍ كبيرةٍ لا يعرفون مصدرها، ويبقئ على الأرض حتى يمسكوا به ويذبحوه ويأكلوه، وهذه الطيور جاءت طالبة استمرار الحياة، وبعثها ربنا لتصير طعامًا، وبذلك صارت حاجاتهم قدريَّة ليس لهم فيها أسبابٌ، وجاءت لهم بالهناء.

فالله الله الله المرزق الطيب من غمام يقيهم حرارة الشمس، ومَنّ يعطيهم وقود الحركة، وسَلُوَىٰ كغذاء لهم، وكل هذا يأتيهم من السهاء دونها تعب منهم، ولكنهم لعدم إيهانهم بالغيبيات يريدون الأمر المادى، وهم يخافون أن ينقطع المُنَّ والسلُوىٰ عنهم يومًا ما فهاذا يفعلون؟ فهم بدلًا من أن يقابلوا هذه النعمة بالشكر قابلوها بالجحود.

ثم يقول: ساعة تأتى كلمة (أنزلنا) نعرف أنها مسألةٌ جاءت من عُلُوِّ، ولا يُفترض أن يكون مكانها عاليَّا، لكن هي مسألةٌ جاءت أعلى من قدرتك، أي: من فوق أسبابك إنها بقدرة الأعلى.

ثم ذكر لفتة جميلة، فقال: ونلحظ اختلاف السياق في سورة طه ﴿نَزَّلْنَا﴾، وفي سورتي البقرة والأعراف قال: ﴿أَنْزَلْنَا﴾؛ ذلك لأن الحق تبارك وتعالى يعالج الموضوع في لقطاتٍ مختلفةٍ من جميع زواياه، فقوله: ﴿أَنْزَلْنَا﴾ تدل على التعدِّي الأول للفعل، وقد يأتي لمرةٍ واحدةٍ، إنها ﴿نَزَّلْنَا﴾ فتدلُّ على التوالي في الإنزال"(١).

وهنا يمكنُ القول بأنَّ هذه الأمور من المعجزات التي لا تحدث إلا على أيدى الأنبياء، ولو أننا أنعمنا النظر يوميًا فيها حولنا لرأينا كثيرًا من المعجزات في أنفسنا وفي نظام هذا الكون والحياة، لكنّا أَلِفّنَا هذه النِعَم، وأصبحت عندنا أمورًا عاديةً، بل إن كثيرًا من المخترعات الحديثة لو أخبرَنَا عنها أحدٌ قبل مدة من الزمن لما صدَّقناهُ، مع أنها من صُنع الإنسان، فكيف بقدرة الله جل وعلا! ألا يستحق منا الشكر في كل وقتٍ على نعمة الحياة والإسلام وغيرهما.

۱ - تفسير الشعراوي ۱/ ۳۵۰، ۷/ ٤٣٩٨، ١٥/ ٩٣٤٢.

قال الطبرى فى كيفية مجئ هذا الطير لهم: "كان يأتي أحدهم فينظر إلى الطير، إن كان سمينًا ذبحه وإلا أرسله، فإذا سمن أتاه، فقالوا: هذا الطعام، فأين الشراب؟ فأمر موسى الطيخ فضرب بعصاه الحجر فانفجرت منه اثنتا عشرة عينًا، فشرب كل سِبُطٍ من عينٍ، فقالوا: هذا الطعام والشراب؟ فأين الظل؟ فظلّل عليهم الغهام، فقالوا: هذا الظل، فأين اللباس؟ فكانت ثيابهم تطول معهم كها تطول الصبيان، ولا يتخرق لهم ثوب..."(١)، ورغم هذه النعَم وغيرها جحدوا واستكبروا.

### ماهى الميزات التي لأجلها اختار الله هذا الطائر:

يمتاز لحم السمان بالنعومة، وبالصفة المرمرية، حيث إن نسيج العضلات يعتبر من النوع الناعم، ولا توجد أليافٌ في نسيج لحمه مما يجعله سهل المضغ والاستساغة.

أما بيضه فهو يستخدم في كل أنواع المأكولات التي تعتمد في تصنيعها على البيض، فهو يعطى الأكل المذاق الحقيقي للبيض البلدي، ويعتبر من أفضل أنواع بيض الطيور، حيث تزيد نسبة الصفار إلى البياض عنها في باقي الطيور كالدجاج، والرومي، والبط...، إضافة إلى أنه أغنى بالعناصر المعدنية والفيتامينات؛ لذا كان اختيار الله تعالى لهذا الطائر ضمن نِعَمِ الله على بني إسرائيل، ولم ينزل عليه طائراً غيره لما فيه من القيمة الغذائية، ووصفه الله أنه من الطيبات في هذه الآيات، وهذا ما أثبته العلم الحديث.

١- تفسير الطبرئ ٢/ ٩٨.

#### الغانبة

الحمد لله الذي بنعمته تتمُّ الصالحات، والصلاة والسلام على من جاء بالهدى والبيان ﷺ، وبعد.

فقد يسَّر الله عَلَى كتابة هذا البحثِ، والانتهاء منه على صورته التى انتهى عليها الآنَ، وقضيتُ في إنجازه فترة ليست بالقصيرة، ولا باليسيرة، تملَّكنى خلالها سرورٌ نابعٌ من حُبِّ مُعايشتى لكتاب الله تعالى وللَّغة العربية - لغة القرآن الكريم ولا أُخفِى آنَّهُ على الرغم مما بذلتُهُ من جُهدٍ، وما لاقيتهُ من عَناءٍ إلا أنَّ الله تعالى قد شرح صدرى، وشدَّ أزرى، وسدَّدَ خُطائ، فكان هذا البحثُ هو ثمرةُ ذلك كله، فاللهَ أسألُ أن يجعلهُ نافعًا للإسلام والمسلمين، وخادمًا للغة كتاب الله تعالى، وأن يجعله من الأعمال التي تقتربُ من الصواب.

ومن منطلق قول تعَالىٰ: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرَّءَاكَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴿ ﴿ (١) أحببت أن أبحث وأستقصىٰ فى كتاب الله تعالىٰ عن خلق من مخلوقاته ﴿ ألا وهو الطير؛ لنتدبر به كيفية الإعجاز القرآنى لهذه الطيور التى قدّمت لنا أروع الأمثلة فى الإيهان بالله، والتمسك بالعقيدة، واستنكار ما يُعبَدُ من دون الله تعالىٰ، وكان من أسباب تقديم الطير على جميع الحيوانات الأسباب الآتية:

أولًا: إن أكثر الطيور غذاؤها الحشرات التي يتأذى منها بنو آدم، فلوا انقرضت الطيور لانتشرت هذه الحشرات، مما يؤدى إلى الأذى لكل مَن على وجه الأرض، فهي بمثابة الميزان الكونيّ من الخالق .

ثانيًا: إن أغلب الطيور لحمُها طعامٌ للإنسان في الدنيا والآخرة، كما ذكر الله ﷺ.

ثالثًا: إنها تبعث للإنسان الراحة كلم رآها بألوانها الباهرة.

رابعًا: كان الطير يستخدم في نقل الرسائل في الماضى قبل وسائل النقل الحديثة، ومن العجيب أن الاختراعات الحديثة تحاكي خلقة الطير في رأسه وأجنحته، وكيف يطير، وكيف يهبط، ومن هذه الاختراعات اختراعهم للطائرات فهم يحاكون ماهو موجود في الطبيعة بصنع الصانع .

خامسًا: ضربت لنا الطيور، وهي من جنس المخلوقات والأمم أروعَ الأمثلة في الغَيرة على الدّين، واستنكار الكفر والشرك، شكّرًا لنِعَم الله على خلقه، كما تُعلّمُنا الأمانة في نقل الأخبار، والتثبُّتُ وعدم الاتّهام بالباطل.

١ - سورة محمد: ٢٤.

# الفهارس العامة فهرس الآيات القرآنية

| رقم     | اسم     | رقمها | الآية                                                                                                | م |
|---------|---------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| الصفحة  | السورة  |       |                                                                                                      |   |
| ۲۸      | البقرة  | ٥٧    | قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَظُلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ                         | ١ |
|         |         |       | ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوكَ كُلُواْ مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴿ ﴿ ﴾ }                                |   |
| ١٧      | المائدة | **    | قَالَ تَعَالَى: ﴿ ﴿ وَاتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَىٰ ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا              | ۲ |
|         |         |       | قُرْبَانَا فَنُقُبِّلَ مِنَ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخَرِ ﴿ ﴿ ﴾                       |   |
| ١٨      | المائدة | ۲۸    | قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ لَهِنُ بَسَطتَ إِلَىٰٓ يَدَكَ لِنَقْنُكِنِي مَاۤ أَنَاْ بِبَاسِطٍ                  | ٣ |
|         |         |       | يَدِىَ إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكَ إِنِّي آخَافُ ٱللَّهَ رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ ﴾                            |   |
| ١٨      | المائدة | ٣.    | قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَطُوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ وَقَنْلَ أَخِيهِ فَقَنْلَهُ وَأَصَّبَحَ                  | ź |
|         |         |       | مِنَ ٱلْخَسِرِينَ اللَّهُ ﴾                                                                          |   |
| ٤، ١٥،٤ | المائدة | ٣١    | قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ يَنُونَلُتَى أَعَجَزْتُ أَنَّ أَكُونَ مِثْلَ هَاذَا                          | ٥ |
| ١٩      |         |       | ٱلْغُرَابِ فَأُوْدِي سَوْءَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلنَّدِمِينَ اللَّهُ                             |   |
|         |         |       |                                                                                                      |   |
| ٥       | الأنعام | ٣٨    | قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَامِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ               | ٦ |
|         |         |       | إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ  |   |
| ۲۸ ، ٤  | الأعراف | 17.   | قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَنَ                 | ٧ |
|         |         |       | وَٱلسَّلُوَىٰ حُكُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَٰنَكُمْ اللَّهِ اللهِ                                  |   |
| 11      | يوسف    | ٣٦    | قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ ٱلْآخَرُ إِنِّي آرَبِنِيٓ أَرَبِنِيٓ أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبُرًا       | ٨ |
|         |         |       | تَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنْهُ نَيِّتْنَا بِتَأْوِيلِهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ |   |
| 11      | يوسف    | ٤١    | قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَمَّا ٱلْآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ ٱلطَّارُ مِن                              | ٩ |
|         |         |       | رَّأْسِهِ - قُضِيَ ٱلْأَمَرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْنَفْتِيَانِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ |   |

| ١. | قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ يَرُواْ إِلَى ٱلطَّيْرِ مُسَخَّرَتٍ فِ جَوِّ                                          | ٧٩  | النحل    | ŧ      |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------|--------|
| ,  | ٱلسَّكَمَآءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه |     |          |        |
| 11 | قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَكُلَّ إِنسَانٍ أَلْزَمَنْكُ طُنَهِرُهُ فِي عُنُقِهِ ۗ وَنُخْرِجُ                           | ١٣  | الإسراء  | ١      |
|    | لَهُ، يُوْمُ ٱلْقِينَمَةِ كِتَبَا يَلْقَنْهُ مَنشُورًا اللهِ                                                   |     |          |        |
| ١٢ | قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَىٰ ١٠٠٠ ﴾                                        | ۸۰  | طه       | ٤، ٨٢  |
| ١٣ | قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْحِبَالَ يُسَيِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ                                | ٧٩  | الأنبياء | 11     |
|    |                                                                                                                |     |          |        |
| ١٤ | قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُرِدُّ وَقَالَ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِّمْنَا                     | ١٦  | النمل    | 17     |
|    | مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ اللهُ ﴾                                                                                      |     |          |        |
| 10 | قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَكُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُۥ مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ                                   | ١٧  | النمل    | 1 7    |
|    | وَٱلطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ اللهُ ﴾                                                                          |     |          |        |
| ١٦ | قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَتَفَقَّدَ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِي كُا ٓ أَرَى ٱلْهُدَهُدَ                               | ۲.  | النمل    | ٤، ١٢، |
|    | أُمْ كَانَ مِنَ ٱلْفَاآمِبِينَ اللهُ ا |     |          | 7 7    |
| ۱۷ | قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَّا يَسْجُدُوا ۚ لِلَّهِ ٱلَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي                                   | 70  | النمل    | ٥      |
| ,  | ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تَخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ 💮 ﴾                                         |     |          |        |
| ۱۸ | قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُرِدَ مِنَّا فَضَلًّا يَحِبَالُ أَوِّيِي                          | ١.  | سبأ      | 11     |
|    | مَعَهُ. وَٱلطَّيْرِ ۗ وَٱلنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ اللَّهِ ﴾                                                       |     |          |        |
| 19 | قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِّن ذَهَبٍ وَأَكُوابٍ                                          | ٧١  | الزخرف   | 1 £    |
|    | وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَلَذُّ ٱلْأَعْيُثُ وَأَنتُمْ فِيهَا                                    |     |          |        |
|    | خَالِدُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾                                                                                             |     |          |        |
| ۲. | قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ                                      | 7 £ | محمد     | ٣١     |
|    | أَقْفَا لُهَا ١٠٠٠ ﴾                                                                                           |     |          |        |
| ۲۱ | قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَحْمِ طَيْرٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ ١٠٠٠ ﴾                                                    | ۲۱  | الواقعة  | 1 £    |
|    |                                                                                                                |     |          |        |

| 7 £ | النبأ | ١٢ | قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَبَنَيْ نَا فَوْقَكُمُ سَبْعًا شِدَادًا اللهِ ﴾ | * * |
|-----|-------|----|--------------------------------------------------------------------|-----|
| ١٧  | عبس   | ۲۱ | قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ثُمَّ أَماتُهُ فَأَقْبَرَهُ ﴾                   | 77  |
| 1 £ | القيل | ٣  | قَالَ تَعَالَى:﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ۞ ﴾      | ۲ ٤ |

# فهرس الأحاديث النبوية

| الصفحة | الحديث                                                                                          | م |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 19     | قال رسول الله ﷺ: [ لا تُقْتَلُ نَفْسٌ إلا كان على ابنِ آدمَ الأولِ كِفْلٌ من دَمِهَا].          | 1 |
| 71     | قال رسول الله ﷺ: [خمسٌ فواسقُ، يُقتَلْنَ في الحَرَم: الفأرةُ، والعقربُ، والحُدَيَّا، والغُرابُ] | ۲ |
| * 7    | قال رسول الله ﷺ: [لن يُفلحَ قومٌ أسندوا أمرهُم إلى امرأة]                                       | ٣ |

### فهرس المصادر والمراجع

۱ - البحر المحيط لأبي حيان - تحقيق ش/ عادل عبد الموجود، ش/ على معوض- دار الكتب العلمية - بيروت- ط۱ - ۱ ۱ ۲۲ هـ/ ۲۰۰۱م.

٢-تاج العروس للزبيدي - تحقيق/ مصطفى حجازي - طباعة المجلس الوطني للثقافة بالكويت - ١٣٩٢ه/ ١٩٧٣م.

٣-التحرير والتنوير لابن عاشور- دار سحنون للطباعة- تونس-ط١-١٩٩٧م.

٤-تفسير الرازئ- دار الفكر - الطبعة الأولى - ١٤٠١ه/ ١٩٨١م.

٥ - تفسير الشيخ الشعراوى - مطابع أخبار اليوم - نشر عام ١٩٩٧م.

٦-تفسير القرطبي - تحقيق د/ عبد الله بن عبد المحسن التركي - مؤسسة الرسالة - ط١ - ١٤٢٧ه/ ٢٠٠٦م.

٧-تفسير الماتريدي - تحقيق د/ مجدي باسلوم- دار الكتب العلمية - بيروت - ط١-١٤٢٦ه/ ٢٠٠٥م.

٨-تفسير المراغى- مكتبة مصطفى البابي الحلبي- مصر-ط١-١٣٦٥ ه/١٩٤٦م.

9-تفسير الوسيط للواحدي – تحقيق ش/ عادل عبد الموجود، على معوض ، وغيرهما – دار الكتب العلمية – بيروت – ط١ – ١٤١٥هـ – ١٩٩٤م.

١٠ - تيسير التفسير - إبراهيم القطان.

١١-الحيوان للجاحظ – تحقيق/ عبد السلام هارون- مكتبة مصطفى الحلبى بالقاهرة- ط٢- ١٣٨٤ه/ ١٩٦٥م.

17 - شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل لابن القيم - تحقيق/ محمد بدر الدين أبو فراس الحلبي - دار الفكر - بيروت - ط١ - ١٣٩٨ه/ ١٩٧٨م.

١٣ - فتح القدير للشوكاني - دار ابن كثير - دمشق، دار الكلم الطيب - بيروت- الطبعة الأولى - ١٤١٤ هـ.

۱۶ - القاموس المحيط للفيروز آيادئ - تحقيق محمد نعيم العرقسُوسي - مؤسسة الرسالة - بيروت - ط۸ - ۱٤٢٦ ه/ ۲۰۰۵م.

١٥ - كتاب العين مرتبا على حروف المعجم للخليل بن أحمد - تحقيق د/ عبد الحميد هنداوى - دار الكتب العلمية - بيروت - ط١ - ١٤٢٤ ه/ ٢٠٠٣م.

١٦ - المعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم د/ محمد حسن حسن جبل- مكتبة الآداب- ط٢- ٢٠١٢م.

١٧ - المعجم الوسيط لمجمع اللغة العربية.

١٨ -موسوعة الطير والحيوان في الحديث النبوئ - عبد اللطيف عاشور - دون طبعة.

١٩ -موسوعة الكحيل للإعجاز العلمي على شبكة الإنترنت- بعنوان: الغراب آية من آيات الله.