جامعة الأزهر حولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنين بالشرقية

# قصيدة (أين الطريق اليك) الشاعر الدكتور صابر عبدالدايم (در اسة بلاغية)

إعداد

الدكتور/أسماء عبدالعال محمد عبدالعال مدرس البلاغة والنقد

بكلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالقرين

العدد الرابع

للعام ١٤٣٩هـ/ ٢٠١٧م

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة

الحمد لله الذي صان اللغة العربية ، وحفظها بإنزال القرآن الكريم على لسان عربي مبين ، والصلاة والسلام على من نطق بالضاد ، بيد أنه من قريش، نبينا محمد، وعلى آله وصحبه الغر الميامين ، ومن اتبع نهجهم ، ومشى على دربهم إلى يوم الدين.

#### أما بعد:

فالبلاغة وسيلة الكشف عما في لغتنا الجميلة من كنوز ونفائس، والشعر أداة التعبير عما يجيش في النفوس، ويختلج في الصدور، وما تفيض به القرائح في كل عصر وزمان، ولما كان الشعر جوهر البلاغة ومعدنها، فإن لعلم البلاغة أثره الكبير في تمييز جيد الكلام من رديئة، وفصيحة من ركيكة، لذا آثرت أن أتناول موضوعاً شعرياً هو:

قصيدة (أين الطريق إليك؟) للشاعر الدكتور صابر عبد الدايم (دراسة بلاغية)

إن الهدف من دراسة هذه القصيدة تحديداً ما وجدت فيها من غزارة الألوان البلاغية ، والصور البيانية التي أضفت على الأسلوب كل جمال ، وعبرت عن المعاني المرادة بكل جلاء ، فاسترعت اهتمامي، ووقفت ملياً لأتذوق من رحيق حلاوتها، ولأتنسم من جميل ذوقها ورقتها، وخاصة أنها في مدح سيد البشر سيدنا محمد (

بالإضافة إلى أنني عندما عزمت على عمل بحث للترقية كان ذلك موكباً لميلاد خير البشر( في في نفس الوقت الذي تم الإعلان فيه

بأن القدس عاصمة إسرائيل ، فوجدت هذه القصيدة وهي تحكى نفس الأحداث ، فرأيت أن خير ما أقدمه في مثل هذه الأحداث أن أشارك الشاعر عزفه على أوتار الحب الصادق الذي ظهرت ملامحه في كل حرف ، وكلمة وجملة في هذه القصيدة الدرة ، وأن أشاركه أحزانه على ما ألم بالمسلمين والمسجد الأقصى.

هذا وقد اشتمل البحث على خمسة مباحث يسبقها مقدمة وتمهيد، ويتلوها خاتمة .

أما المقدمة فقد تناولت مخطط البحث ، وأسبابه.

والتمهيد اشتمل على ثلاث محاور:

المحور الأول: تحدثت فيه عن لمحة من حياة الشاعر.

المحور الثانى: تحدتث عن القصيدة ، ومناسبتها .

المحور الثالث: ذكرت فيه نص القصيدة.

أما مباحث البحث فتشتمل على:

المبحث الأول: مدح الرسول(ﷺ) وبيان أفضليته (١٦-١).

المبحث الثاني: استنكار ودفاع (١٧-٧٧).

المبحث الثالث: استدعاء الماضي لبعث الحاضر (٢٨-٢٣).

المبحث الرابع: المسجد الأقصى والواقع الأليم (٣٥-٢٤).

المبحث الخامس: استعطاف ورجاء (٣٤- ٢٥).

والخاتمة كانت كحصاد يعرض أهم النتائج ، ثم قائمة بأهم المصادر والمراجع.

والله أدعو أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم ، إنه نعم المولى ونعم النصير.

الباحثة

# التمهيد الأول: لمحة عن حياة الشاعر

### أولاً: نسبه ومولده (١).

هو الدكتور صابر عبد الدايم يونس ولد في ١٥ مارس عام ١٩٤٨ م في قرية منشأة العطارين مركز ديرب نجم محافظة الشرقية، ويقيم حالياً بحي الصفا والمروة بالمساكن التعاونية بمدينة الزقازيق.

# ثانياً: مسيرته العلمية:

تلقى تعليمه في المرحلتين الإعدادية والثانوية بمعهد الزقازيق الديني في الفترة ما بين عامي ١٩٥٩ - ١٩٦٨ م، وحصل على الليسانس بكلية اللغة العربية جامعة الأزهر بالقاهرة عام ١٩٧٧ م، وحصل على درجة العربية جامعة الأزهر بالقاهرة عام التخصص(الماجستير)في الأدب والنقد من كلية اللغة العربية بالقاهرة عام ١٩٧٦م، ونال درجة العالمية (الدكتوراه) في الأدب والنقد عام ١٩٨١م، وعين مدرساً للأدب والنقد في كلية اللغة العربية جامعة الأزهر فرع الزقازيق منذ عام ١٩٨١م متى عام ١٩٨٥م، ثم عين أستاذاً مساعداً للأدب والنقد منذ عام ١٩٨١م حتى عام ١٩٨٠م، ثم أستاذا للأدب والنقد منذ عام ١٩٨١م حتى عام ١٩٩٠م، ثم أستاذا للأدب والنقد منذ عام ١٩٩٠م المساعدين بقسم الأدب والنقد بجامعة الأزهر منذ عام ١٩٩١م، ثم عضواً بلجنة الدائمة منذ عام ١٩٩٠م، وتولى وكالة الكلية منذ عام ١٩٩١م، ثم عضواً عام ١٩٠٠م، وتولى وكالة الكلية منذ عام ١٩٩١م حتى عام ١٩٩٠م، عام ١٩٩٠م، عام ١٩٩٠م، من عام ١٩٩٠م، عن عام ١٩٩٠م، من عام ١٩٩٠م، عام ٢٠٠٠م، وتولى وكالة الكلية منذ عام ١٩٩٠م، عام ٢٠٠٠م، ٢٠٠٥م، عام ٢٠٠٠م، عام ٢٠٠م، عام ٢٠٠٠م، عام ٢٠٠م، عام ٢٠٠٠م، عام ٢٠٠٠م، عام ٢٠٠٠م، عام ٢٠٠٠م، عام ٢٠٠٠م، عام ٢٠٠٠م، عام ٢٠٠م،

<sup>(</sup>۱) يراجع: السيرة الذاتية للشاعر في كتاب ، الدكتور صابر عبد الدايم خمسون عاماً من العطاء للغة القرآن الكريم وأدب العرب ، مقدم من قسم الأدب والنقد بكلية اللغة العربية بالزقازيق إعداد وتقديم ، د/ السيد محمد الديب ، ١٤٣٥هـ، ٤٠١٤م ، ص(٢٨١).

حيث صار منذ ذلك التاريخ أستاذاً متفرغاً بقسم الأدب والنقد بالكلية.

وقد شغل سعادته العديد من المناصب بجامعة الأزهر وخارجها، فهو عضو بمجلس جامعة الأزهر فترة عمادته، وعضو باتحاد كتاب مصر، ورئيس لجنة فروع الاتحاد، ومقرر لجنة الشعر به منذ عام ٢٠٠٧م حتى عام ٥٠٠٧م، ومن عام ١٠٠٧م إلى عام ١١٠١م، وعضو الهيئة الإدارية للمجلس العالمي للغة العربية ببيروت لبنان، وعضو رابطة الأدب الإسلامي العالمية، ونائب رئيس مكتب البلاد العربية بالرياض في المملكة العربية السعودية، ورئيس مجلس إدارة جمعية الإبداع الأدبي والفني بمحافظة الشرقية، ورئيس مجلس تحرير مجلة الثقافة الجديدة بمصر، ورئيس تحرير المجلة العلمية الكلية اللغة العربية بالزقازيق والمشرف العام عليها.

وناقش الكثير من الرسائل العلمية الجامعية في مصر والسعودية، وهي تزيد عن خمسين رسالة، وسجل العديد من الباحثين الكثير من الرسائل في دراسة شعره، وكتب عنه الكثيرون من أعلام الأدب والنقد.

#### مؤلفاته وأبحاثه:

أولاً: دواوينه الشعرية

إن لفضيلته العديد من الدواوين الشعرية منها:

• ديوان " نبضات قلبين " بالاشتراك مع عبد العزيز عبد الدايم، عام 1979 مطبعة الموسكى بالقاهرة.

- ديوان " المسافر في سنبلات الزمن " عام ١٩٨٢م مطبعة الأمانة بالقاهرة.
- ديـوان " الحلـم والسـفر والتحـول " عـام ١٩٨٣م، وزارة الثقافـة بمصر سلسلة مواهب.
- ديوان " المرايا وزهرة النار" الهيئة العامة للكتاب بالقاهرة عام ١٩٨٨ م.
- ديوان "العاشق والنهر" الهيئة العامة لقصور الثقافة بالقاهرة عام ١٩٩٤م.
- ديوان " مدائن الفجر" نشر وطبع" رابطة الأدب الإسلامي العالمية، دار البشير- عمان- الأردن عام ١٩٩٤م ط١، مكتبة العبيكان بالسعودية ط٢.
- ديوان " العمر والريح " الهيئة العامة للكتاب بالقاهرة عام ٢٠٠٧م. ثانياً: كتبه الأدبية والنقدية:

لقد ألف فضيلته العديد من الكتب الأدبية والنقدية، منها:

- مقالات وبحوث في الأدب المعاصر، دار المعارف بالقاهرة عام ١٩٨٤م.
- محمود حسن إسماعيل بين الأصالة والمعاصرة، دار المعارف بالقاهرة عام ١٩٨٤م.
  - الأدب الصوفي: اتجاهاته وخصائصه، دار المعارف بالقاهرة عام ١٩٨٤م.
  - من القيم الإسلامية في الأدب العربي، مطابع جامعة الزقازيق عام ١٩٨٨ م.

- التجربة الإبداعية في ضوء النقد الحديث، مكتبة الخانجي بالقاهرة عام ١٩٨٩م.
- الأدب الإسلامي بين النظرية والتطبيق، دار الأرقم بالزقازيق، عام ١٩٩٠م، و" دار الشروق بالقاهرة عام ٢٠٠٢م الطبعة الثانية.
  - الأدب المقارن بين التراث والمعاصرة، الزقازيق عام ٢٠٠٣م ط١.
- موسيقى الشعر العربي بين الثبات والتطور، مطبعة الخانجي بالقاهرة عام ١٩٩٢ م ط١.
- أدب المهجر، دار المعارف بالقاهرة، عام ٩٩٣م، والنشر الدولي بالرياض عام ٢٠٠٨م.
- الحدیث النبوی رؤیة فنیة جمالیة، دار الوفاء لدنیا الطباعة والنشر بالإسكندریة عام ۹۹۹م.
- شعراء وتجارب " نحو منهج تكاملي في النقد التطبيقي، دار الوفاء بالإسكندرية عام ٩٩٩م.
  - الأدب العربي المعاصر بين التقليد والتجديد، الزقازيق، عام ٢٠٠٠م.
- جماليات النص الأدبي في ضوء القيم الإسلامية، مكتبة الرشد بالسعودية، عام ٢٠٠٧م.
  - مناهج البحث الأدبي بين القدامي والمحدثين، دار النشر الدولي بالرياض عام ٢٠٠٨م.
- ديوان الإمام الشعراوي (جمع وتحقيق ودراسة) الهيئة العامة للكتاب عام ٢٠٠٩م.
  - آفاق النص الشعري، دار الكتاب الحديث، عام ١٠١٠م.

- التجربة الإبداعية في ضوء النقد الحديث، الطبعة الثانية دار الكتاب الحديث،
   عام ٢٠١٠م.
- الأدب المقارن بين التراث والمعاصرة الطبعة الثالثة، دار الكتاب الحديث بالقاهرة، عام ٢٠١١م.
  - فنون الأدب المعاصر، دار الكتاب الحديث بالقاهرة، عام ١٠١١م.

ثالثاً: أبحاثه:

لقد كتب سيادته العديد من الأبحاث، ومنها:

- الشعر وتعانق الفنون، مجلة الفيصل السعودية، العدد ١١٨ عام ١٩٨٧م- ١٤٠٧م.
- التجربــة الأدبيــة فــي دائــرة التصــور النفســي، العــدد ١٤٠ عــام ١٩٨٨مـ ١٤٠٩مـ
- القصيدة المعاصرة بين الرؤية الناضجة والأدوات الفنية الجديدة، المجلة العربية عام ١٩٨٦م.
  - الغرباء " رؤية نقدية لشعراء الشرقية، مجلة الشعر بالقاهرة عام ١٩٨٤م.
    - آفاق التجربة الشعرية، مجلة المنهل السعودية، العدد ١٥٤ عام ١٩٨٧م.
      - التجربة التأملية في شعر العقاد، مجلة الفيصل بالسعودية عام ١٩٩٧م.
- أبعاد الرؤية الإسلامية في الشعر العربي المعاصر، المجلة العلمية لجامعة أم

القرى، العدد ١٨ عام ١٩٩٩مـ ١١٤١هـ

- المؤثرات الإسلامية في أدب المهجر، مجلة الأزهر عام ١٩٨٥م.
- الجانب الإنساني للتكافل الاجتماعي في الإسلام، بحث قدم إلى مؤتمر اتحاد الكتاب العربي بتونس عام ٢٠٠٣م، ونشر باتحاد كتاب مصر.
- التراث والأدب، بحث قدم إلى الملتقى العالمي لخريجي الأزهر بماليزيا في المدة من ١٥-٨ فبراير عام ٢٠٠٨م.
- قراءة التراث وتشكيل الهوية، بحث قدم إلى المؤتمر الدولي الرابع بكلية دار العلوم جامعة المنيا مارس عام ٢٠٠٨م، ونشر بكتاب المؤتمر الدولي عام ٢٠٠٩م.
- الهجرة النبوية من منظور مصطفى صادق الرافعي، مجلة الأزهر، ربيع الأول عام ٢٠٠٨م-٢٤١ه.
  - العقاد وعبقرية التاريخ الهجرى، مجلة الأزهر، رجب عام ١٠١٠م-١٤٣١هـ
- من أسرار البيان النبوي في خطبة حجة الوداع، مجلة الأزهر، ذو الحجة عام ٢٠١٢م-٢٤٢ه.
- من معالم شخصية المصطفى، صلى الله عليه وسلم، " إضاءات وبشارات، مجلة الأزهر، محرم عام ٢٠١٢م-٢٣٤ ه.
- الإمام/ محمد متولي الشعراوي شاعراً وناقداً، بحث قدم إلى المؤتمر الدولي الثالث الذي نظمته كلية اللغة العربية بالزقازيق عام ٢٠١٢م، ونشر بكتاب المؤتمر عام ٢٠١٣م.

• معالم التجربة الأدبية في ظل خصائص التصور الإسلامي، بحث قدم إلى مؤتمر رابطة الأدب الإسلامي العالمية الذي عقد بتركيا في مدينة استانبول عام ٤٩٩٤م.

المحور الثاني: حول القصيدة

أولاً: مناسبة القصيدة



نظم الشاعر هذه القصيدة (أين الطريق إليك؟) (١) في ذكرى ميلاد خير البشر سيدنا محمد (صلى الله عليه وسلم) وفيها يخاطب الشاعر نبي الأمة (ﷺ) مبيناً مكانته في قلوب أمته ، وأفضليته على باقي البشر، وفيها أيضا يستنكر الشاعر صدور رسوم كاريكاتيرية على صفحات جريدة دنماركية عام ٢٠٠٥م محاولة منهم لإطفاء ذلك النور المحمدي ولكن أنى لهم ذلك؟، فمكانة نبينا أعلى بكثير من أن تدنس بأقوال هؤلاء ، فباءت محاولتهم بالفشل الذريع ونصر الله الإسلام من حيث يريدون ضره ، وفيها يتحسر الشاعر على ما آلت إلية أمة الإسلام من بعد عن منهج الله وما هم عليه من ضعف وهوان ، مستشهداً بالمسجد الأقصى ووقعه تحت وطأة الاحتلال دون أن يحرك ذلك في المسلمين شيئاً ، ويدعو أبناء الأمة للعودة إلى المجد الماضي المشرق واستعادته مستدعيا بعض الأحداث التاريخية ليبث فيهم روح الحماسة والعزيمة ، طالبا من أبناء أمته السير على منهج الله وسنة نبيه بيدا في وتحقيقه على أرض الواقع ، والقصيدة تزيد عن الخمسين بيتاً، ونظمها الشاعر على بحر (الكامل).

## ثانياً: عنوان القصيدة

تعد هذه القصيدة واحدة من قصائد ديوان (مدائن الفجر) لشاعرنا الدكتور صابر ، وعنوان الديوان نفسه يحمل في طياته معانى الخير

<sup>(</sup>۱) يراجع: الأعمال الكاملة للدكتور صابر عبد الدايم (٥٠/١)، الهيئة العامة لقصور الثقافة، ومن الجدير بالذكر أن هذه القصيدة قد كتبت على مرحلتين الجزء الأول منها كان عام ١٩٧٨م بمدينة البيضاء بليبيا، ثم تم تعديل النص واستكماله بمدينة الرياض بالسعودية عام ٢٠٠٦م، تم التوجيه من قبل الشاعر.

والبركة والقوة والنشاط التي تستفاد من لفظ (الفجر) وكأن قصائد الديوان ما هي إلا نوافذ يشع منها النور والأمل ونلمح منها فجر جديد يتلاشي معه آلامنا ونستعيد به قوتنا وعزيمتنا ، وأن الليل مهما طال لابد من طلوع الفجر، وقصيدتنا التي بين أيدينا ما هي إلا نافذة من هذه النوافذ فعنوانها له صلة وثيقة بفجر النبوة الصادق ، والسير على منهج الله وسنة رسوله ( عله ) ما هو إلا طريق الخير والبشر، ومن هنا كان عنوان الديوان كاشفاً عن ما يتضمنه من قصائد ، ومن المعلوم أن عنوان القصيدة في الشعر المعاصر مدخلُ فنيُّ لعالمها ، وهو حجر الأساس الذي يقوم عليه معمار القصيدة(١) ، والمفتاح الذي تفتح به الأبواب المغلقة داخل أبيات القصيدة ، والقصيدة محل البحث بعنوان (أين الطريق إليك ؟) فنلاحظ أن الشاعر قد أعطى للعنوان ما أعطاه للعمل من عناية واهتمام ، فصاغ العنوان في أسلوب إنشائي ، وهذا الأسلوب له قدرة فائقة على إثارة الذهن وتنشيط العقل وتحريك المخاطب ، فجاء الاستفهام حاملا معنى الحيرة والحسرة فالجميع يعلم الطريق بحكم فطرته ، ولكن الشاعر أراد أن يظهر تحسره وحزنه للبعد عن هذا الطريق وكأننا ضللناه ، وأصبحنا لا نعرفه لأننا لم نتبع السبل الموصلة إليه ، وجاء الشاعر في عنوان قصيدته مبيناً الغاية من ارتياد هذا الطريق من خلال قوله: (إليك) فصرف الجر(إلى) لانتهاء الغاية، والمخاطب هو حضرة النبى الكريم (ﷺ) فالغاية القصوى هو رضا الله من وسنته وسرنا على هذا الطريق القويم الذي هو المصدر الثاني للتشريع

<sup>(</sup>١) يراجع: التجربة الإبداعية في ضوء النقد الحديث ، د/ صابر عبد الدايم (٢٥) ط٩٩٠ م.

وفيه الخير والسعادة ، ومن هنا ومن خلال هذا العنوان تظهر المحاور والأفكار التي تشتمل عليها القصيدة وتتلخص فيما يلي:

الفكرة الأولى: مدح الرسول(ﷺ) وبيان أفضليته (١٦-١).

الفكرة الثانية: استنكار ودفاع (١٧-٢٧).

الفكرة الثالثة: استدعاء الماضى لبعث الحاضر (٢٨-٣٤).

الفكرة الرابعة: المسجد الأقصى والواقع الأليم (٣٥-٢٤).

الفكرة الخامسة: استعطاف ورجاء (٣١- ٥٢).

المحور الثالث (النص)

أَيْنَ الطَّرِيقُ إِلَيْكَ ؟

دفاعا عن نبى الإسلام ....

إلى سيد الثقلين ، وخاتم الأنبياء ، والسراج المنير ، والرحمة المهداة



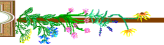
## 

هَـلْ تُطفِعُ السرِّيخُ الْعَقَـيمُ سنَـنَاكَا؟ وَالْكَوْنُ قَاعٌ صَفْصَفٌ لَوْلاَكَا وَالأَرْضُ تَخْطُرُ فِي ضُدَى بُشْرَاكًا سَعْياً إِلَيْكَ وَتَحْتَمي بِحِمَاكِا كُلُّ مَا فيه لمَحْو خُطَاكا؟ وَ فَرُوعُهِا تَتَبِواً الْأَفْلاَكِا للْعَالَمِينَ وَقَوَّضَتْ أَعْدَاكَا وَتُمَارُهَا غَرْسٌ سَلَقَتْهُ يَدَاكَا وَإِذَا النَّفُوسُ كَمَا هَويتَ فِدَاكا تَهَبُ الْوُجُودَ المُرَّ فَيْضَ شَدَاكا فَغَدُوا دُمًا لاَ تَسْتَطِيعُ حِرَاكَا فَبَقَيْتَ وَالْقُرْآنُ سِرُّ بَقَاكِا لَكنَّ لَهُ أَنْ لاَ نُحِبُّ سَوَاكًا برضَاكَ مُثْمَرةً وَعطر نَداكا هَـلُ تُطفَـئُ السرِّيحُ الْعَقَـيمُ سَـنَاكَا؟ سَعْياً إِلَيْكَ وَتَحْتَمي بِحمَاكِا إنّا نَعيشُ عَلَى صَدَى نَجْوَاكَا

يَا سَيِّدى والشَّمْسُ بَعْضُ ضياكًا لأ.لا فَأَنْتَ الْمُصْطَفَى وَالْمُجْتَبِي بَكَ بَشَّرَ اللهُ السَّمَاءَ فَزُيِّنَتُ تَتَسَابَقُ الأَقْمَالُ في أَفْلاَكهَا أَيْنَ الطّريقُ إِلَيْكَ في زَمَن تَثَافُسَ لَكنَّهَا في الأرْض أصْلُ ثَابِتٌ خَطَرَتْ عَلَى السَّيْفِ المُشِعِّ مَحَبَّةً فَإِذَا الْحَيَاةُ كَمَا أَرَدْتَ حَدِيقَةً وَإِذَا الْعُقُولُ كَمَا بَنَيْتَ مَنَارَةً تَمْضي الْقُرُونُ وَأَنْتَ أَنْتَ مُحَمَّدٌ صَنْعُوا مِنَ الصَّخْرِ الأَصَمِّ وُجُودَهُمْ وَرَفَصْتَ حَتَّى أَنْ نَرَى لَكَ صُورَةً مَا الْخُلْدُ أَنْ تَبْقَى أَمَامَ عُيُونِنَا وَمِنَ الْمَحَبَّةُ أَنْ تَظَلَّ قُلُوبُنَا يَا سَيِّدى والشَّمْسُ بَعْضُ ضياكًا تَتَسَلِبَقُ الأَقْمَالُ في أَفْلاَكهَا يًا وَاهِبَ الأَكْوَانِ خَيْرَ رسَالَة

السَّارِقُونَ النَّورَ من أَرْوَاحنَا هَبُّوا جِيَاعًا وَالْعَقيدَةُ صَيْدُهُمْ الغسارقون بتسيههم وضسلالهم ظَنَّــوا رُسُــومَهُم تُشَــوَّهُ شــرْعَةً وَ الْمُوْمِنُ وِنَ الْغَاضِيهِ نَ تَدَافَعُوا وَلَيَنْصُ رَنَّ اللهُ كُلُلَّ مُوَجِّد أَنْتَ الْمَبِيبُ الْمُصْطَفَى وَالْمُجْتَبِي قَدْ تُمْهِلُ الأَقَدَارُ غرا حَاقداً إنَّا نُسيرُ عَلَى السِّيُوفِ إَلَيْكَ في نَارُ الْخَلِيلِ نَخُوضُ في أَفْيالها "وَأَنَا النَّبِيُّ لاَ كَذِبْ" وَأَنَا ابْنُ عَبْدِ تَتَحَدَّيَانِ الْمُغْمضينَ قُلُوبَهُمْ تَتَكَاثُرَان مَعَ الزَّمَان فَكُلَّنَا هي صَيْحَةً لَكَ في حُنَيْن حَطَّمَتْ كَانَتْ بِسَيف ابْنِ الْوَلِيدِ مَضَّاءَةً وَعَلَى الأسنّة كَانَ نُورُ لَهِيبِهَا وَتَنْقَلَتُ عَبْرَ الْقُرُونِ صَوَاعِقاً يا أيُّهَا المُسْرَى به للمسجد

ظُنَّوا التَّقَدُّمَ مدْفَعاً فَتَّاكَا هَـلُ بَنْصُـرُ الدَبَّانُ مَـنْ عَادَاكَـا؟ فَقَدُوا أَمَامَ جَمَالِكَ الإِدْرَاكَا اللهُ أَيِّدَهَا وَصَانَ خُطَاكِا شُهُباً تُبيدُ الآثم الأَفْاكا وَيَصُبُ فَوْقَ الْمُعْتَدِينَ هَلاَكَا وَاللَّهُ يَنْصُرُ كُلُّ مَنْ وَالأَكَا لَكِنَّهَا لاَ تَنْصُرُ الإِشْرَاكَا عَصْر يُحَرِّقُ مَنْ يَرُومُ هُدَاكَا في كُلِّ يَوْم وَالنَّجَاةُ لَقَاكَا الْمُطَلِبُ تَتَحَدَّيَانِ عِدَاكَا والرَّافضينَ سنبيلَ من قُوَّاكا حَرْبٌ عَلَى مَنْ يَسْتَبِيحُ حَمَاكَا جَيْشَ الْغُرُورِ وَخلدتُ دَعْوَاكا وَالنَّصْ لَ طُلُّ مُحَارِب يَهْوَاكَا جِمَعاً تَشُلُ طُرِيقَ مَنْ آذَاكا سَحَقَتْ حُصُونَ الْبَغْي وَهِيَ صَدَاكَا الأقصي أضاع خلافنا مسراكا



كُنْتَ الإمَامَ لِكُلِّ صَاحِبِ دَعْوَة خَارَتْ عَزَ المُنَا وَغَاضَ يَقينُنَا حَتَّى فَقَدْنَا طَعْمَ كُلِّ حَقيقَة وَلَقَدْ نُسِينًا وَالْهَوَانُ سَعَى بِنَا حَتَّى غَدَوْنَا لِلدِّنَابِ فُريسَـةً أَنْظَلُ في قُلْبِ الْجَليد بِلاَ هُديّ فَالْحُلْمُ يَسْخُرُ مِنْ تَبَلِّد رُوحنَا فَمَتَى رضَاؤُكَ عَنْ بِقَايَا أُمَّة غَابَتْ وَرَاءَ الشَّهْسِ وَهِيَ حَسيرَةٌ يَاسَيِّدي والشَّمْسُ بَعْضُ ضياكًا تَتَسَابَقُ الأَقْمَالُ في أَفْلاَكهَا مَاذًا أَقَولُ لَكُلِّ مَنْ عَادَاكًا؟ مَاذًا أَصْبَيءُ وَلَيْسَ حَوْلِي ومَضَلَّةُ أَأْرَدُّ لُلْسِبْضَ الْقَديمَ وَفِي دَميي لَكِنَّ بُرْكَانَ الْهَوَى في خَاطري أَيْنَ الطَّرِيقُ إِلَيْكَ في زَمَن تَثَافُسَ لَكِنَّهَا فِي الأَرْضِ أَصْلُ ثَابِتٌ

وَالْيَسِوْمَ وَاقِعُنَا يَضِلُّ رُوَاكَا وَتَشَرِبُّعَتْ أَيَّامُنَا بِسُواكَا أُمنَ الْيَسيرِ الْيَوْمَ أَنْ تَنْسَاكا للدذُّكْرَيَاتِ وَلَهُ نَعِسْ ذِكْرَاكسا وَ الْغَابُ شِرْ عَهَ كُلِّ مَنْ عَادَاكًا يُحْيى مَواتَ قُلُو بُنَا لِتَرَاكَا؟ وَالأَمْنيَاتُ أُسِيرةً لرضَاكا فَقَدَتْ حَصَانَتَهَا وَفَيْضَ رُوَاكًا؟ لَحْ تَسْتَجِبْ في بأسها لهُدَاكا هَـلُ تُطَفّئُ السرِّيحُ الْعَقَسِمُ سَـنَاكَا؟ سَعْياً إِلَيْكَ وَتَحْتَمِي بِحِمَاكِا عُمْــيٌ وَصُــةٌ يُــدْمنُونَ جَفَاكـا أسْمُو بِهَدْى رَجَائهَا لَعُلاَكَا؟ بِكُنُ الرُّؤَى نَضَجَتْ بِنَارِ هَوَاكَا؟ مَا زَالَ لاَ يَدْرى مَتَى يَلْقَاكَا؟ كُلُّ مَا فيه لمَحْو خُطَاكًا؟ وَ فَرُوعُهِا تَتَبَوا الْأَفْلاكِا

# المبحث الأول:

مدح الرسول( وبيان أفضليته (١٦-١).

يَا سَيِّدِي والشَّمْسُ بَعْضُ ضِياكًا هَلْ تُطْفِئُ السرِّيحُ الْعَقَيمُ سَنَاكًا؟ لاَ.لاَ فَأَنْتَ الْمُصْطَفَى وَالْمُجْتَبِي وَالْكُونُ قَاعٌ صَفْصَفٌ لَوْلاَكَا

بَكَ بَشَّرَ اللهُ السَّمَاءَ فَزُيِّنَتُ وَ الأَرْضُ تَخْطَرُ فِي صُمَعَ بُشْرَاكًا

تَتَسَابَقُ الأَقْمَارُ في أَفْلاَكهَا أَيْنَ الطَّرِيقُ إِلَيْكَ فِي زَمَن تَنَافُسَ لَكنَّهَا في الأَرْضِ أَصْلُ ثَابِتٌ خَطَرَتْ عَلَى السَّيْفِ المُشعِ مَحَبَّةً فَاذَا الْحَيَاةُ كَمَا أَرَدْتَ حَديقَةً وَ إِذَا الْعُقُولُ كُمَا بَنَيْتُ مَنَارَةً تَمْضى الْقُرُونُ وَأَنْتَ أَنْتَ مُحَمَّدٌ صَنْعُوا مِنَ الصَّدْرِ الأصَمِّ وُجُودَهُمْ وَرَفَصْتَ حَتَّى أَنْ نَرَى لَكَ صُورَةً مَا الْخُلْـدُ أَنْ تَبْقَـى أَمَامَ عُيُوننَـا وَمِنَ الْمَحَبِّةِ أَنْ تَظَلَّ قَلُوبُنَا يَا سَيِّدى والشَّمْسُ بَعْضُ ضياكًا تَتَسَابَقُ الأَقَمَالُ في أَفْلاَكهَا

سنعفياً إلَيْكَ وَتَحْتَمِي بِحِمَاكِ كُلُّ مَا فيه لمَحْو خُطَاكَا؟ وَ فَرُوعُهِا تَتَبِواً الْأَفْلاَكِا لِلْعَالَمِينَ وَقَوَّضَتْ أَعْدَاكا وَ ثُمَارُ هَا غُرْسُ سَاقَتُهُ يَدَاكَا وَإِذَا النَّفُوسِ كَمَا هُويِتَ فَدَاكَا تَهَبُ الْوُجُودَ المُرَّ فَيْضَ شَدَاكا فَغَدُوا دُمًا لاَ تَسْتَطيعُ حرَاكًا فَبَقَيْتَ وَالْقُرْآنُ سِرُّ بَقَاكِا لَكنَّ لَهُ أَنْ لاَ نُحِبُّ سِواكا برضَاكَ مُثْمَرةً وَعطْرُ نَداكا هَـلْ تُطفِيعُ السرِّيحُ الْعَقَـيمُ سَـنَاكَا؟ سنعياً إلَيْك وَتَحْتَمِي بِحِمَاكِا

استهل الشاعر قصيدته التي هي من بحر (الكامل) بأسلوب النداء مخاطبا الرسول() في قوله: (يا سيدي) وأفاد هذا النداء تعظيمه وبيان رفعته وقدره الجليل() ، وجاء بحرف النداء (يا) التي للبعيد لتناسب مكانة الرسول العالية الرفيعة ، وليناسب مد الصوت في هذا الحرف ما بداخل الشاعر من حب للرسول الكريم فحبه لا نهاية له ، وعضد هذا المعنى أن المنادى جاء بلقب (سيدي) وهو الرسول الكريم، وهذا فيه عظمة وتشريف وافتخار، لما في السيادة من العزة والسلطان ووجوب الطاعة، ولكنها

سيادة لا تكبر فيها ولا رياء ولا سيطرة ، فهي نابعة من حسن خصاله ( فهو خاتم الأنبياء ودرة متألقة ، وأكد هذا المعنى الإضافة إلى ياء المتكلم التي أفادت الافتخار والتشريف بالإضافة لهذه الشخصية الكريمة التي أرسلها الله للناس كافة فكانت رحمة وهدى للبشرية ، فبعثته ( المناس كافة فكانت رحمة وهدى للبشرية ، فبعثته ( المناس من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان والعدل، وهذا ما أقره الشاعر وأكد عليه من خلال صورة بيانية رائعة تمثلت في هذا التشبيه الضمنى (١) في قوله: (والشّمسُ بَعْضُ ضِياكا)، حيث شبه النبي ( الله على بأنه مصدر الضوء والنور لهذا الكون، وضياء الرسول ليس مجرد نور أضاء المكان فقط ، الضياء هو (مَا يَتَخَلَّلُ الْهَوَاء من أجزاء النُّور فيبيض بذلك والشّمس فالنور الْجُمْلَة النّبي يتشعب مِنْهَا ( )، وعليه جرى قوله تعلى: ﴿ هُو الشّمْس فالنور الْجُمْلَة النّبي يتشعب مِنْهَا ( ))، وعليه جرى قوله تعلى: ﴿ هُو السّمَسُ فالنور الْجُمْلَة النّبي يتشعب مِنْهَا ( ))، وعليه جرى قوله تعلى: ﴿ هُو السّمَسُ فالنور الْجُمْلَة النّبي يتشعب مِنْهَا ( ))، وعليه جرى قوله تعلى: ﴿ هُو السّمَسُ فالنور الْجُمْلَة النّبي يتشعب مِنْهَا ( ))، وعليه جرى قوله تعلى: ﴿ هُو السّمَسُ فالنور الْجُمْلَة النّبي يتشعب مِنْهَا ( ))، وعليه جرى قوله تعلى: ﴿ هُو اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ واللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

الذي بَعَلَ الشَّسْ ضِياءً وَالْمَرَوْرِ) (٢) ، وعلى هذا كان وصف الرسول بهذه اللفظة (ضياكا)

دقيقة في مكانها ، وكأن نور هذا الرسول وعطاءه لمن حوله نابع من داخله أصلاً في

<sup>(</sup>۱) التشبيه الضمني: هو تشبيه لا يوضع فيه المشبّة والمشبّة به في صورة من صور التشبيه المعروفة، بل يلمخ المشبّة والمشبّة به، ويفهمان من المعنى، وهذا النوع يُوْتَى به لِيُفيدَ أنَ الحُكم الذي أُسند إلى المشبّة ممكن كقول المتنبي (من يهن يسهل الهوان عليه ما لجُرح بميّت إيلام). يراجع: جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع لأحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي ضبط وتوثيق: دريوسف الصميلي ، المكتبة العصرية ، بيروت ص(٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) يراجع: الفروق اللغوية للعسكري ت/ محمد إبراهيم سليم ، دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة ، مصر، ص(٣١١).

<sup>(</sup>٣) يونس:(٥).

ذاته، والشمس التي تمدنا بالضوء والدفء ما هي إلا بعض من ضيائه الوهاج ، ولكن الفرق بينه وبين الشمس، أنَّ ضياءه أزلى لا ينقطع ولا ينفذ حتى يرث الله الأرض ومن عليها، فهو أصل الأضواء والنور في الكون، بخلاف الشمس فهي تأتى وتزول، وحسن بلاغة هذا التشبيه أنه من أنواع التشبيه البليغ، التي تزداد فيه المعاني البليغة عن التشبيه الصريح ومن بينها إقامة الدليل المقنع على هذه المعاني، والتشبيه الضمني في أسلوب غير صريح (يحتاج إلى تأمل وطول نظر، فإذا ما جاهدت النفس في الوصول إلى المعاني، كانت كالدليل على مفهومها وتأكيدًا لها، فتستقر في النفس وتكون أشد علوقًا بها، فلا تذهب عنها إلا بعد أمد بعيد)(۱).

واختيار الشاعر للشمس في هذا التشبيه له دلالة رائعة ، فكما أن الشمس يعمُّ نفعها وعطاؤها للجميع المطيع منهم والعاصي ، فكذلك الرسول الكريم كانت رسالته عامة لا تخص قوماً دون قوم والسيادة تجمعت في خلقه وشمائله (

ويؤكد الشاعر في الشطر الثاني على تعظيم النبي(ﷺ) فهو النور الدائم والسراج المنير، فينفى وجود أي شيء يطفئ هذا النور من خلال الاستفهام المجازى فيقوله: (هل تطفئ الريح العقيم سناكا؟) وهذا الاستفهام خرج من معناه الحقيقي ليفيد معنى النفي، أي لا يستطيع أحد أن ينال من هذا النور حتى وإن كانت الريح العقيم التي لا تترك شيئاً فهي لا بركة فيها ولا خير، وقد وفّق الشاعر في استخدام هذا الأسلوب لأن الاستفهام الذي

<sup>(</sup>۱) يراجع: التصوير النبوي للقيم الخلقية والتشريعية في الحديث الشريف، على على صبح ،المكتبة الأزهرية للتراث ،ط۱، ۲۲۳ هـ ۲۰۰۲م، ص(۸۷).

أريد به النفى يفوق النفى الصريح (إذ النفى الصريح خال من التحريك والتنبيه وإثارة المشاعر، أما الاستفهام ففيه بعث على النظر والتأمل، وحث على التفكير والتدبر)(١) كما أنه أمعن في الدلالة على استحالة حدوث الفعل وهذا يؤكد المعنى الذي يريده الشاعر ويوضحه ، وقد وفق الشاعر في الإتيان بالاستفهام مسبوقا بأسلوب النداء، فمن المعلوم أنَّ (النداء يوقظ النفس ويلفت الذهن ، وينبه المشاعر، وبذلك هيأ نفس السامع لتلقى هذا الاستفهام، فصادف نفساً يقظة ليقع منها موقع الإصابة حيث تتلقاه بحس واع وذهن منتبه)(٢)، وقوله: (الريح العقيم) استعارة تصريحيه لكلام الطاعنين حيث شبه كلامهم بالريح العقيم فمع قوتها فهى لم تنل من نوره وقدره ومكانته (صلى الله عليه وسلم)، وهذا فيه اقتباس من قول الله تعالى: ﴿ كُم كُم كُم كُم كُم ن ن ﴿ (٣) ، وهذا الاقتباس أضفى على العبارة شيئاً من قداسة القرآن الكريم ، وأحسن تجسيد التجربة وتجليتها ، وساعد على إثرائها وفخامتها ، فالشاعر عندما يثرى كلامه بالمعانى القرآنية في أماكنها اللائقة بها ومواضعها المناسبة لها " لا شبهة فيما يصير للكلام بذلك من الفخامة والجزالة والرونق)(1)

<sup>(</sup>۱) يراجع: دراسة بلاغية ونقدية لمسائل علم المعاني ، د/ بسيونى فيود مؤسسة المختار ط۲ ۱٤۲٥هـ ، ۲۰۰۲م(۲۰/۲).

<sup>(</sup>٢) يراجع: علم المعانى ، د/بسيونى فيود (١٢١/٢).

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات: (٤١).

<sup>(</sup>٤) يراجع: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، لضياء الدين بن الأثير، نصر الله بن محمد ت/أحمد الحوفي، بدوي طبانة ، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة القاهرة (٥/١).

ومما يدل على براعة الشاعر في اختيار ألفاظه التعبير بلفظ (الريح) دون (الرياح) لما فيها من القوة والشر، حيث عضد المعنى وقواه.

والاستهلال بهذا الأسلوب الإنشائي يعكس مدى صدق عاطفة الشاعر، وساعده على إخراج الشحنة العاطفية ومشاعره الوجدانية المتزاحمة داخله تجاه النبي الكريم (ﷺ)، وقد جمع الشاعر في هذا المطلع بين الأسلوب الإنشائي والأسلوب الخبري، وهذا من براعة الاستهلال، وهو: (أن يكون مطلع الكلام دالاً على غرض المتكلم من غير تصريح بل بإشارة لطيفة)(۱)

ومن الأساليب التي أضفت على الكلام حسناً التصريع<sup>(۲)</sup> بين (ضِياكا)، (سناكا) والذي أضفى نغماً موسيقياً وجمالاً وبهاءً يتناسب مع عظمة الرسول الكريم، كما أنه زاد من قوة أداء الفكرة التي أرادها الشاعر.

ولم يكتف الشاعر بالنفي الذي ساقه من خلال أسلوب الاستفهام في قوله: (هل تطفئ الريح العقيم سناكا؟)، ولكنه جاء مكرراً النفي في أسلوب صريح فيقول:

لاَ.لاَ فَأَنْتَ الْمُصْطَفَى وَالْمُجْنَبَى وَالْكَوْنُ قَاعٌ صَفْصَفٌ لَوْلاَكَا(") وفي هذا البيت أكد الشاعر النفي الذي تضمنه البيت السابق، وكرر

<sup>(</sup>۱) يراجع: بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة للشيخ عبد المتعال الصعيدي ،ط۱ مكتبة الآداب ، ۱٤۳۰هـ ، ۲۰۰۹ م ، (۷۰۸/٤).

<sup>(</sup>٢) التصريع: وهو جعل العروض مقفاه تقفية الضرب. يراجع: بغية الإيضاح (٤/ ٩٥٩).

<sup>(</sup>٣) وأرض صفصف: ملساء مستوية، يراجع: لسان العرب لابن منظور (ت ٧١١ هـ) ط٣ - ١٤١٤ه، دار صادر ، بيروت ، مادة (صفف).

نفى هذا الانطفاء، وبذلك تتلاحم الأبيات فهي بمثابة الحلقات التي تسلم بعضها الأخرى ، والسر في استخدام حرف النفي (لا) دون غيره لما فيه من امتداد الصوت وانطلاقه والذي يشعر بتطاول زمن النفي (وأن النفي به حرى أن يكون للتأبيد)(١)، وهذا يعضد المعنى الذي يريده الشاعر، وهو استحالة حدوث الانطفاء للنور النبوي المتمثل في سنته ومنهجه (ﷺ) ، وقد كرر الشاعر حرف النفي مرتين من أجل التأكيد وكأن نبرة هذا النفي مستمرة ودائما بترديد هذا الصوت (لا. لا) ، (والقاعدة الأولية في التكرار أن اللفظ المكرر وثيق الصلة والارتباط بالمعنى العام الذي يريده الشاعر وهو إلحاح على جهة هامة في العبارة يعنى بها الشاعر أكثر من عنايته بسواها) (٢)وعلل الشاعر وبين سبب هذا النفي قائلاً: ( فأنتَ المُصطفى والمُجتبى)ف(الفاع) سببية ، والمعنى أنك يا رسول الله لا ينال منك أحد لأنك قد اصطفاك الله واجتباك، وأكد هذا المعنى من خلال القصر القائم على تعريف الطرفين ، في قوله: ( فأنتَ المُصطفى) وهو قصر موصوف على صفه حيث قصر الذات المحمدية على صفتى الاصطفاء والاجتباء، ونلاحظ أن الشاعر لم يتبع أسلوب الترقي في استخدام الصفات ، ولكنه عبر بصفة الاصطفاء أولاً ، وهي أعلى من الاجتباء ، وهذا فيه دلالة على تعظيم الرسول الكريم ومكانته عند ربه جلَّ وعلا ، وعبر الشاعر بضمير المخاطب هنا لاستحضار ذات النبي ( الله عن عيوننا إلا أنه حاضر في الله الله عن عيوننا إلا أنه حاضر في قلوبنا وعقولنا ، وتعلقت به نفوسنا فهو لا يفارقنا ، والتعبير عن الصفتين بصيغة (اسم المفعول) أكَّد على حدوث هاتين الصفتين وثبوتهما.

<sup>(</sup>١) يراجع: قراءة في الأدب القديم ، د/ محمد أبو موسى ، م وهبة ، ط٢ ، ١٩٩٨م، ص(٢٠٧). (٢) يراجع: بحث بعنوان الصورة البيانية في ديوان(مع الله) للشاعر عمر الأميري ، د/صلاح الدين غراب(٢١٩) نشر بمجلة كلية اللغة العربية بالزقازيق العدد الخامس والعشرون.

ومازال الشاعر يبرهن ويدلل على فضل وجود النبى الكريم وأثره على الكون فيقول في الشطر الثاني (وَالْكُونُ قَاعٌ صَفْصَفٌ لَوْلاَكَا) ووجود (الواو) بين الشطرين هنا عمل على تعميق الجو الشعورى الموحد الذي يجمع بين الشطرين، وهذا الشطر بيان لمنزلة الرسول الكريم وأثر وجوده على الكون ، وهنا تشبيه بليغ قد حذفت منه الأداة ليؤكد المعنى ويوضحه حيث شبه الكون في حالة عدم بعثة النبي بالأرض الملساء المستوية، التي لا نبات فيها ولا بناء، ولا انخفاض ولا ارتفاع، وهو كناية عن الخراب وانعدام الحياة لولا وجود الرسول وهي كناية مبنية عن المجاز والشطر مبنى على جملة الشرط أي (لولا وجودك يا رسول الله لصار الكون قاعاً صفصفاً لا حياة فيه) ف(لولا) حرف امتناع لامتناع أي امتناع الجواب لوجود الشرط، وقد حذف جواب الشرط وألحقت كاف الخطاب ب(لولا) وهذا الحذف فيه دلالة على زيادة التأكيد والاختصاص ، وأن بعثة الرسول( على ) هي المختصة بوجود الكون على هذه الحالة من العمران والحياة ، فشريعته وما بلغه عن رب العزة هو سبب في حسن هذا الكون وتحقيق الخير والسعادة له وحسن المظهر للرائي له ، والبيت فيه اقتباس من قوله تعالى: ﴿ كَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّقَتِبَاسُ سَاعَدُ عَلَى أَدَاءُ الصَّورَةُ فَي أَجِلٌّ معانيها حيث أضْفت معانى القرآن جمالاً وجلالاً على المعنى ، بالإضافة إلى ما أحدثه تكرار الصوت في كلمة (صفصفا) من تأكيد للمعنى وبيان دقة تصوير الكون لولا بعثة النبي ، حيث تكررت الحروف في اللفظ الواحد ، والسر في ذلك أنه كلما تكررت الحروف في اللفظ الواحد كان ذلك إيذانا

<sup>(</sup>١) سورة : طه (١٠٦).



بتكرير الحدث بصورة نغمية منظمة ، وكأن الأرض لولا هذه البعثة لصارت سطحاً مستوياً استواء بعد استواء ليس هناك مظهر من مظاهر الحياة فيها، وهذه الجملة الشرطية قصيرة لكنها تحمل في طياتها معاني كثيرة ، وهذا من الإيجاز، والبلاغة الإيجاز، وهي تجرى مجرى الحكمة ، ولم يكتف الشاعر ببيان أثر هذه البعثة على الكون فقط ، ولكن أراد أن يبين لنا مظاهر الاحتفال بهذا القدوم في السماء والأرض من خلال قوله:

بَكَ بَشَّرَ اللهُ السَّمَاءَ فَزُيِّنَتْ وَالأَرْضُ تَخْطَرُ فِي ضُمَى بُشْرَاكًا

وهنا يخاطب الشاعر حضرة الرسول الكريم مستحضراً إياه من خلال (كاف الخطاب) وهذا فيه تشريف وتعظيم لذاته (هي)، ويكشف عن عاطفة الشاعر الصادقة ومدى شغفه وتعلق قلبه بالنبي (هي) وهنا قدم الجار والمجرور (بك) ليفيد الاختصاص فاختص (هي) بالرسالة الخاتمة التي بشر الله بها السماء والأرض فكانت الاستجابة في غاية السرعة فرحا وسرورا بهذا القدوم، وقد وُفِق الشاعر في اختيار الفعل (بَشَرَ) دون الفعل (أخبر) لما في هذا الفعل من البشارة والسرور دون أخبر فيقال: (أن البشر أول ما يظهر من السرور بلقي من يلقاك، وَمِنْه الْبشَارَة وَهِي أول ما يصل إليك من المخبر السار) (١)، وكأن هذه البشارة كانت بمثابة أول بشرى تُخبر بها السماء والأرض، بالإضافة إلى التشديد في الفعل الذي بمثابة التأكيد لفعل البشرى ، وكانت الإجابة في شأن السماء قوله: (فَرُيّنت) ف (الفاء) للتعقيب ولبيان سرعة الاحتفاء والسرور الذي عمّ السماء بهذا القدوم عقب هذا التبشير، وقد أدى بناء الفعل للمجهول دلالة على الاتساع والشمول ،

<sup>(</sup>١) يراجع: الفروق اللغوية للعسكري ص(٢٦٤).



فالزينة كانت تعم السماء بكل ما فيها ، كما أنه أوقع النفس في ظلال معانٍ غير متناهية من التفخيم والتهويل من هذه الزينة بغض النظر عن فاعلها.

وبعد أن بيَّن الشاعر موقف السماء من هذا التبشير بيَّن موقف الأرض فقال:

# وَالأَرْضُ تَخْطَ رُ فِ عِي ضُ حَي بُشْ رَاكا

ووجود (الواو) بين الشطرين عمل على تعميق الجو الشعوري الموحّد الذي يجمع السماء والأرض وهو الفرح والتهليل بسبب هذه البشرى، وهي ميلاد خير البشر(ﷺ)، وهنا بيان لاستجابة الأرض وترحيبها بهذا القدوم المبارك، حيث تباهت وتفاخرت وتمايلت فرحاً بهذه البشرى، وعبر الشاعر بالفعل المضارع (تَخْطُرُ) وما يحمله هذا الفعل من معنى رائع من الاستمرار والتجدد، واستحضار الصورة، وكأن الأرض مازالت وستظل تحتفي وتتباهى بقدوم خير البشر، كما فيه كناية عن تكاثر أتباع وأنصار هذا الدين إلى يوم القيامة، وزاد من رونق المعنى الصورة البيانية التي اشتمل عليها البيت، وهي الاستعارة المكنية (۱)، وقد أفادت هذه الاستعارة تجسيد الأرض كما أدت معنى الاتساع والشمول والحركة فكل ما في الأرض من جمادات ومتحركات حفلت بهذا القدوم، ونلاحظ أيضاً أن الشاعر قد شبه البشرى بالرسول (ﷺ) بالشمس، والنور الذي عم الكون بعد الظلام، لفظ (الضحى) يدل على بدايات هذه البشرى، وهذا الشطر كناية عن الترف والرغد الذي عم الأرض بهذا القدوم، وما كان

<sup>(</sup>۱) وإجراء الاستعارة: شبه الشاعر الأرض بإنسان يتمايل ويتباهى ويفتخر، وحذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهو الفعل (تخطر).

لهذا القدوم من أثر طيب على كل ما حوله ، وأكبر هذه الظواهر السماء والأرض، كما أن الطباق بين لفظي (السماء ، الأرض) أدى دوره في التأكيد على معنى المدح ، وشمول البشرى الكون كله، سماء وأرض(والعنصر الجماليُّ في الطباق هو ما فيه من التلاؤم بينه وبين تداعي الأفكار في الأذهان، باعتبار أنّ المتقابلات أقرب تخاطراً إلى الأذهان من المتشابهات والمتخالفات)(۱)، وزاد الصورة وضوحاً جناس الاشتقاق في بين(بشر، بشراكا) الذي حسنت الإفادة منه من خلال تكرار المعنى وإعادته ، وحسن هذا الجناس أنه (يعكس الحركة النفسية الداخلية لدى الشاعر وإطلالها على عالمه الخارجي المحدود)(۱)

وهذا البيت فيه تضمين(٣) لبيت أمير الشعراء:

بك بشّر الله السماء فزينت وتضوعت مسكاً بك الغبراء().

ويسترسل الشاعر في رسم الصورة ، بعد أن بين مكانته ( الله في السماء والأرض يوضح مكانته في قلوب أصحابه ـ رضوان الله عليهم ـ فيقول:

<sup>(</sup>۱) يراجع: البلاغة العربية لعبد الرحمن بن حسن حَبنَكَة الميداني الدمشقي ، دار القلم، دمشق، الدار الشامية، بيروت ، ط۱، ۱۹۱۱هـ - ۱۹۹۱م ، (۲/ ۳۸۰).

<sup>(</sup>٢) يراجع: في الشعر الإسلامي والأموي د/ عبدالقادر القط، دار المعارف، بدون تاريخ، ص(١٥٢).

<sup>(</sup>٣) والتضمين: هو أن يضمن الشاعر كلامه (شيئاً من مشهور شعر الغير) يراجع: جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ص (٣٤٠).

<sup>(</sup>٤) يراجع: الشوقيات ، تعليق د/ يحيى الشامى ، ط١، بيروت، ١٩٩٦م(١/٣٠- ٣١) .

تَتَسَابَقُ الْأَقْمَارُ فِي أَفْلاَكِهَا سَعْياً إلَيْكَ وَتَحْتَمِي بِحِمَاكَا

وهنا بيَّن الشاعر مكانة الرسول الكريم لدى أصحابه، فهم يتسابقون في القرب منه( على الله و الامتثال لمنهجه وما جاء به من هدى ونور، سعياً ورغبة في رضا الله فطاعته ( على الله عنه الله وأملاً في الفوز بالجنة والنجاة من النار، واستعار الشاعر لفظ(الأقمار) للصحابة رضوان الله عليهم على سبيل الاستعارة التصريحية ، ولفظ (أَفْلاَكهَا) ترشيح لها، ومن المعلوم أن الترشيح حقق المبالغة، وبيَّن ما عليه الصحابة من علو المكانة والمنزلة فهو مبنى على تناسى التشبيه ، وبيَّن الشاعر مدى حرص الصحابة على رضا الله ورسوله من خلال الإتيان بالفعل (تتسابق) على وزن (تتفاعل) وما تدل عليه هذه الصيغة من الحركة والتفاعل بين كافة العناصر، وبذلك عظمت الدلالة وقويت المبالغة ، وتأكدت المعاني المراده ، وفي استعارة الشاعر لفظ (الأقَّمَارُ) للصحابة رضوان الله عليهم فيها تأثر بقوله (هي) « أصحابي كالنجوم بأيِّهم اقتديتم اهتديتم» (١) وهذا بيان لفضل الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ ومكانتهم العالية ، وجاء قوله: (سَعْياً وَ إِلَيْكَ وَتَحْتَمي بِحِمَاكًا) لبيان الهدف من هذا التسابق فالغرض والهدف واحد، وهو السعى والرغبة في طاعة الله ورسوله ، وجاء التعبير بالمصدر (سعياً) النائب عن فعله والتقدير (تسعى سعياً) فحذف الفعل وأنيب المصدر منابة للتأكيد ، وهذا أدل على المعنى من الفعل لدلالته على الدوام والثبوت ، كما

<sup>(</sup>۱) أخرجه الآجري في كتابه الشريعة ، كتاب الإيمان والتصديق، باب ذكر فضل جميع الصحابة ، حديث رقم (۱۱۲۱) ، (۱۲۹۰/۶) دار الوطن ، الرياض - السعودية، ط۲، ۲۰۱۹هـ - ۱۹۹۹م ، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عمر بن سليمان الدميجي.

فيه من التأكيد والاختصار أكثر مما يدل عليه الفعل ، وقد حدد الشاعر ب(كاف الخطاب) في قوله: (إليك) تلك الغاية المحمودة التي تتمثل في الاحتماء والاعتصام بما جاء عنه ( الله النجاة ، والسكينة ، والسعادة ، وهذا فيه توكيد بليغ فهو غير مشاهد إلا أنه حاضر في نفس الشاعر، وجاء الشاعر بالفعل المضارع (تحتمي) للدلالة على استمرارية هذه الحماية وتجددها حتى يرث الله الأرض ومن عليها، والمتمثلة في التمسك بالشريعة التي هي نور الحياة والطريق للجنة ، والفعل صورة واضحة ومشعة بالخير والأمل فلا قنوط ولا تراجع ولا هوان عن الامتثال بهذا الهدى ، وجاء الشاعر في قوله: (وَتَحْتَمِي بِحِمَاكَا) بصورة بيانية رائعة تمثلت في الاستعارة المكنية حيث شبه الشريعة وما جاء به رسول الله وسنته المطهرة (هل) بالحصن الذي يحتمي فيه ، والسير والامتثال لمنهج الله هو الحماية والنجاة بهذا الحصن ، وحذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهي الحماية التي يسعى إليها هؤلاء الصحابة رضوان الله عليهم جاءت به الشريعة الإسلامية ، ويمكن حمل هذا البيت على الاستعارة التمثيلية حيث شبه حال الرسول( ) والصحابة يلتفون حوله مرتبطين به متمسكين بمنهجه بحال الشمس والأقمار تلتف حولها ساعية في أفلاكها لا تستطيع ترك مكانها فهي في نسق ونظام محدد بأمر الله ، وبذلك أدت الاستعارة التمثيلية دورها في بيان تمسك الصحابة بالرسول والتزامهم بمنهجه (وهي أبلغ أنواع المجاز إذ هي مبنية على تشبيه التمثيل ووجه الشبه فيها منتزع من متعدد لذلك كان أدق أنواع التشبيه ، وكانت الاستعارة المبنية عليه أبلغ أنواع الاستعارات ، ولذلك كانت غرض البلغاء ومحط أنظارهم) (۱)، ونلاحظ أن الشاعر فصل بين الشطرين، وسر الفصل هو شبه كمال الاتصال(۲)، لأن الجملة الأولى: (تَتَسَابَقُ الأَقْمَارُ فِي أَفْلاَكِهَا) قد أثارت سؤالاً (وهو لماذا كان هذا التسابق وما الغرض والدافع إليه؟) هذا السؤال تصلح الجملة الثانية: (سَعْياً وَالَيْكَ وَتَحْتَمِي بِحِمَاكًا) أن تكون جواباً عنه ، فيفصل بينهما كما يفصل بين السؤال والجواب، فلم تأت (الواو العاطفة) لما بينهما من ترابط وثيق ، ويربط الشاعر بين ما كان عليه المسلمون وبين ما صاروا إليه في الوقت الحالي فيقول:

أَيْنَ الطَّرِيقُ إِلَيْكَ فِي زَمَن تَنَافَسَ كُلُّ مَا فِيه لِمَحْو خُطَاكًا؟

فالشاعر يتحسر على ما أصبح فيه المسلمون من بُعدٍ عن منهج الله وكأنهم ضلوا طريقهم ، ومن ذلك من خلال الاستفهام بـ(أين) حيث خرج الاستفهام من معناه الحقيقي ، إلى معنى مجازى وهو التحسر والحزن ، فالشاعر بحكم فطرته يعلم هذا الطريق ، ولكنه أرد أن يعبر عن مشاعر الحزن والحسرة بداخله على ما آل إليه المسلمون من بُعدٍ عن منهج الله وسنة رسوله ، وقد ساعده الاستفهام على إبراز هذه المعاني ، بالإضافة إلى ما فيه من إثارة للفكر وحث للمسلمين على إتباع سنة نبيهم والالتزام بها ، وضمير الخطاب في (إليك) يكشف عن حرص الشاعر على بيان مكانة

<sup>(</sup>۱) يراجع: البلاغة التطبيقية، مصطفى بدر زيد المطبعة الرحمانية بمصر،ط۱، ۱۳۶٤هـ ،۱۹۲۲م، ص(۱۹۳).

<sup>(</sup>٢) كمال الاتصال: هو (لا يكون الاتصال بين الجملتين تامًا، لكون الجملة الثانية جواباً عن سؤال اقتضته الجملة الأولى، فتفصل الثانية عن الأولى كما يفصل السؤال عن الجواب)يراجع: بغية الإيضاح، (٢٩٣/١)(بتصرف).

هذا الرسول الكريم من خلال استحضاره وخطابه ، وأن الرغبة في إتباع هذا الطريق هو الوصول إليه والقرب منه (هي)، ثم حدد الشاعر هذا الوقت وهذا الزمن واصفاً إياه بأنه (زمن تنافس كُلُّ مَا فِيه لمَحْو خُطَاكَا؟) فهذا الزمن الذي ضللنا فيه الطريق هو زمن انتشرت فيه الفتن وتنافس المغرضون والطاعنون لمحو معالم سنته ( الله عنه الشارة إلى بعض المحاولات الفاشلة للهجوم على نبي الرحمة (ه) مثل صدور رسوم كاريكاتيرية على صفحات جريدة دنماركية عام ٢٠٠٥م محاولة منهم لإطفاء ذلك النور المحمدي ، و (خطاكا) كناية عن السنة النبوية واستخدام الشاعر لـ(ما) التي أكثر استخدامها لغير العاقل(١) فيه إشارة على تحقير هؤلاء المعاندين والطاعنين الذين يريدون محو سنته ( الله الطاعنين الذين يريدون محو سنته ( الله الطاعنين الذين يريدون محو مثلهم مثل الجمادات والأنعام التي لا تعقل ، فالتعبير بـ(ما) الموصولة وما فيها من الإيهام ورحابة الدلالة ضاعف من شدة ما يعانيه الشاعر من ألم وفتح باباً للمتلقى ليتخيل ما شاء له أن يتخيله من معانى العذاب والألم، وأدخل الشاعر لفظ(كل) عليها لبيان استقصاء كل هؤلاء من أصحاب النفوس المريضة والذين يتنافسون لمحو هذه السنة ، فهذا التفكير لا يذهب إليه إلا من فقد عقله، فيسير في تخبط بلا وعي ، وجاء الفعل الماضى (تنافس) ليؤدى دوره في تحقق وقوع هذا التنافس بين هؤلاء

<sup>(</sup>١) يراجع: النحو الوافي ، لعباس حسن، دار المعارف ، ط٥١، (١/١٥).

وحرصهم الشديد على هدم هذا الدين وتشويه صورته ، ونلاحظ دلالة الفعل(تتسابق) في جانب الصحابة والصالحين من المسلمين ليعكس تجدد الصورة واستمراريتها من خلال التعبير بالمضارع ، فالامتثال لأمره ( ) كان مستمراً ومتجدداً ، ولكن محاولات هؤلاء المغرضين وإن وقعت فهي محاولات فاشلة سوف تنتهي ولا يكتب لها البقاء ، وهذا ما دل عليه الفعل الماضي (تنافس) فمهما تعاقبت وكثرت هذه المحاولات فلا تنتهي إلا بالفشل الذريع وهذا ما وضحه الشاعر وأكده في البيت التالي فيقول:

لَكِنَّهَا فِي الأَرْضِ أَصْلٌ تَابِتٌ وَفَرُوعُهَا تَتَبَوَّأُ الأَفْلاَكَا

وهنا يصف الشريعة وما هي عليه من الثبات وعدم التزعزع رغم حقد الحاقدين بالشجرة الطيبة ، فهي المتألقة وما عداها باطل ويؤول إلى الزوال، وأكد على هذا المعنى من خلال التعبير بالجملة الخبرية فهو أمر ثابت ، ونلاحظ أن الشاعر في أساليبه يزاوج بين الأساليب الخبرية والإنشائية ، وهذا يعكس أحاسيس الشاعر المتأججة ، ومشاعره الفوارة التي هي حبيسة بداخله ، ولم يقدر على كبتها ، وجاءت (لكنَّ) هنا لتفيد معنى الاستدراك والتأكيد ، وهو قول ابن عصفور (۱) حيث جاء الشاعر ليؤكد بها على ثبات الشريعة رغم المحاولات الكثيرة للقضاء عليها ، وهنا شبه الشاعر الشريعة بالشجرة العظيمة الثابتة ، والتي امتدت جذورها في أرض خصبة راسخة فطاب منبتها وثمرها حتى علت وتبوأت الأفلاك ، وحذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهي (فروعها) وذلك على

<sup>(</sup>۱) يراجع: مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب لجمال الدين، ابن هشام (ت ۲ ۲ ۷هـ) ت د/ مازن المبارك ، محمد على حمد الله ، دار الفكر ، دمشق ط ۲، ۱۹۸۰ ص (۳۸۳).

سبيل الاستعارة المكنية، ومن المعلوم أن الاستعارة أبلغ من إجراء الكلام على حقيقته حيث تصور المعنى فى صورة حسية ويقول الإمام عبد القاهر عن فضل الاستعارة (فإنك لترى بها الجماد حيّاً ناطقاً، والأعجمَ فصيحاً، والأجسامَ الخُرسَ مُبينةً، والمعاني الخفيّة باديةً جليّةً، وإذا نظرتَ في أمر المقاييس وجدتها ولا ناصر لها أعزُ منها، ولا رَوْنَق لها ما لم تَزِنْها، وتجدُ التشبيهات على الجملة غير مُعْجِبةٍ ما لم تكنْها، إن شئت أرتك المعانيَ اللطيفة التي هي من خبايا العقل، كأنها قد جُسمّت حتى رأتها العيون، وإن شئتَ لطّفتِ الأوصاف الجسمانية حتى تعود رُوحانية لا تنالها إلا الظنون)(١)، وهذا البيت فيه اقتباس من قول الله تعالى: ﴿ الله التناص نشر

الشاعر عبق النور القرآني ، فيميل للاتكاء على الإشعاعات التي تحملها إيحاءات الدلالة للفظة القرآنية كما بيّن لنا مكانة هذه الشريعة وحفظ الله لها رغم الهجوم الشديد عليها ، وساعد الشاعر على توطيد هذا المعنى التنوين في (أصل)، (ثابت) حيث أفاد التنوين تأكيد معنى الأصالة والثبات للشريعة ، وجاء الفعل (تَتَبَوّأ) وما فيه من الزيادة ليدل هو الآخر على زيادة هذا التمكن وهذا الرسوخ ، وكلمة (فروعها) كناية عن كثرة العلوم المنبثقة من تلك الشريعة وتزايدها ونمائها ، ونلاحظ الطباق بين (الأصل ، والفرع) (الأرض، الأفلاك) وسر بلاغته أنه أضفى على الكلام رونقاً وبهاءً

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم الآية: (٢٤).



<sup>(</sup>۱) يراجع: أسرار البلاغة: للإمام عبد القاهر ت/محمود شاكر ، مطبعة المدني بالقاهرة ، دار المدنى بجدة ، ص(٤٣).

فضلاً عن تأكيده على فضل الشريعة وأنها الشجرة التى ترتوي منها الأرض كلها ، فهي أصل وما يتولد منها من العلوم فهو فرع، وهى راسخة في الأرض وعلت حتى بلغت العنان ، وبعد أن بين الشاعر مكانة الشريعة بدأ يبين لنا كيف انتشرت وما هو الطريق الذي سلكته في انتشارها؟ فيقول:

خَطَرَتْ عَلَى السَّيْفِ المُشبِعِّ مَحَبَّةً لِلْعَالَمِينَ وَقَوَّضَتْ أَعْدَاكا

فهذا البيت توضيح وبيان للشريعة الإسلامية ومبادئها فهي لم تنتشر بالسيف وإراقة الدماء ، ولكنها نشرت بالعدل والمحبة والسماحة ، وهنا استعار الشاعر للفتوحات الإسلامية لفظ (السيف) ووصفه بأنه مشع ففيه بريق ولمعان كما كانت الفتوحات الإسلامية سبباً في انتشار الخير والسلام وعموم النور في الكون ، وظهرت هذه الشريعة وانتشرت من خلال هذه الفتوحات .

وجاء الشاعر بقوله: (مَحَبَّةً) من باب الاحتراس<sup>(۱)</sup> لأن الشاعر لو اقتصر على قوله: (خطرت على السيف المشيعً) ولم يذكر لفظ (محبة) لأوهم ذلك أن الشريعة انتشرت بالسيف والقوة وإراقة الدماء من أجل نشر الخوف والرهبة ، ولكن هذا الاحتراس أزال هذا الوهم وأكد على أنها ظهرت لنشر المحبة والعدل ، ونلاحظ دلالة حرف الجر (على) وما يدل من الاستعلاء ، وكأن الشريعة علت السيف وظهرت بسماحتها عليه ولم تظهر به لذا لم يعبر الشاعر بقوله: (خطرت بالسيف) ولكن قال (على السيف)

<sup>(</sup>١) الاحتراس: وهو أن يؤتى في كلام يوهم خلاف المقصود بما يدفعه. يراجع: الإيضاح في علوم البلاغة (٣/ ٢٠٨).

> فَاإِذَا الْحَيَاةُ كَمَا أَرَدْتَ حَدِيقَةً وَإِذَا الْعُقُولُ كَمَا بَنَيْتَ مَنَارَةً تَمْضِي الْقُرُونُ وَأَنْتَ أَنْتَ مُحَمَّدٌ صَنَعُوا مِنَ الصَّخْرِ الأَصَمِّ وُجُودَهُمْ

وَثِمَارُهَا غَرْسٌ سَلَقَتُهُ يَدَاكَا وَثِمَارُهَا النَّفُوسُ كَمَا هَوِيتَ فِدَاكَا تَهَبُ النَّفُوسُ كَمَا هَوِيتَ فِدَاكَا تَهَبُ الْوُجُودَ المُرَّ فَيْضَ شَدَاكَا فَغَدوا دُمًا لاَ تَسْتَطيعُ حرَاكا

<sup>(</sup>١) اللسان مادة (قوضً).

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح: الآية: (٢٩).

وَرَفَضْتَ حَتَّى أَنْ نَرَى لَكَ صُورَةً

مَا الْخُلْدُ أَنْ تَبْقَى أَمَامَ عُيُونِنَا
وَمَا الْخُلْدُ أَنْ تَبْقَى أَمَامَ عُيُونِنَا
وَمَا الْخُلْدُ أَنْ تَبْقَى أَمَامَ عُيُونِنَا
عَالْمَحَبَّةِ أَنْ تَظَلَلُ قَلُوبُنَا
يَا سَيِّدِي والشَّمْسُ بَعْضُ ضِياكا
يَا سَيِّدِي والشَّمْسُ بَعْضُ ضِياكا

فَبَقَيْتَ وَالْقُرْآنُ سِرُّ بَقَاكَا لَكِنِّهُ أَنْ لاَ نُحِبِ سِواكَا بِرِضَاكَ مُثْمَرَةً وَعِظْرُ نَدَاكَا بِرِضَاكَ مُثْمَرةً وَعِظْرُ نَداكَا هَلْ تُطْفِئُ الرِّيحُ الْعَقَيمُ سَنَاكَا؟ سَعْياً إلَيْكَ وَتَحْتَمِي بِحِمَاكَا

وهنا جاء الشاعر بـ(إذا) الفجانية للكشف عن التغيير المفاجئ الذي حلّ بالكون بعد هذه البعثة النبوية ، وجاءت (الفاء) لبيان سرعة هذا التحول بعد أن انتشر الإسلام ومبادئه السامية ، و أكد على هذا المعنى التشبيه البليغ في (الحياة حديقة) حيث وضّح كيف أصبحت الحياة التي كانت تعجّ بالفواحش والنقائص الجاهلية أصبحت كالحديقة الغناء تشع حركة بناءة وإيجابية فعًالة، و بذلك تكاتف الأسلوب الفجائي مع التشبيه البليغ في أداء المعنى ، وجاء الشاعر بالجملة المعترضة (كَمَا أَرَدْتَ) لتعظيم الرسول الكريم (صلى الله عليه وسلم) ولبيان حرصه على تحويل الحياة وخروج الناس من ظلمات الكفر إلى نور الحق ، ثم بيّن مفصلاً ما تشتمل عليه هذه الحديقة فيقول: (وَثِمَارُهَا غَرْسٌ سَقَتُهُ يَدَاكًا) ، وهنا استعار الإطلاق الحسن لمبادئ الشريعة لفظ الثمار على سبيل الاستعارة التصريحية وقوله (غَرْسٌ ، سَقَتُهُ) ترشيح للاستعارة بالإضافة إلى مراعاة النظير (۱) من خلال الجمع بين الألفاظ (حديقة ، غرس ، ثمار ، سقته) ومعلوم ما فيه من الروعة بين الألفاظ (حديقة ، غرس ، ثمار ، سقته) ومعلوم ما فيه من الروعة وحسن التصوير الموسيقى، فهو (يضفى التناسق والتجانس والالتئام ،

<sup>(</sup>١) ومراعاة النظير: هو أن يجمع في الكلام بين أمر وما يناسبه كقوله تعالى: (الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانِ) الرحمن: (٥). يراجع: بغية الإيضاح: (٥/٢/٤-٥٨٣).

وهذا يدل دلالة واضحة وظاهرة على فرط حساسية الشاعر بالألفاظ والأرحام التي بين هذه الألفاظ، وكأنها عنده جماعات وأسر يدعو بعضها بعضاً تتنادى وتتلاقى متجانسة متأنسة بشكل ملحوظ)(١)وكلها ألفاظ متوائمة ومتآخية قربت المعنى وزادت في رونقه، والأجمل في هذا الغرس الذي أينعت ثماره أنه (ه) تولاه بالحفظ والعناية ، ودل على ذلك الجملة الفعلية (سقته يداكا) فالفعل الماضي أكد وحقق وقوع هذه الرعاية، ولفظ (اليد) كناية عن التعهد والعناية والموالاة فهي رمز للعطاء ، وجاء الوصل بين الشطرين لاتفاق الجملتين في الخبرية لفظ ومعنى ، وعطف الجملة الثانية على الأولى لإبراز مدى طيب هذا الثمر وما تشتمل عليه هذه الحديقة ، وتنكير لفظ (غرس) دلَّ على تعظيم هذا الغرس ، وحتى يتمكن الشاعر من وصفه بقوله: (سقته يداكا) زيادة في هذا التعظيم، والبيت كله كناية عن حرص الرسول(ﷺ)الشديد على انتشار السماحة والرخاء والعدل والمحبة ، وأن ما غرسه لنا هو الحق والعدل، ومن أخذ به فلا يضل ، ومن المعلوم أن الكناية (تحمل في طواياها نفحة من نفحات المبالغة التي تضفى على المعنى حسناً وبهاءً ، وتزيد الصورة وضوحاً وجلاءً)(٢) ، وينتقل الشاعر بنفس التركيب بـ (إذا) الفجائية ليبين أيضاً أثر الإسلام على العقول والنفوس فهي لم تغيِّر في الظاهر فقط ، ولكنها غيرت الباطن أيضا ، فهي بنت العقول من جديد وأخرجتها من ظلام الجهل إلى نور الحق ،

<sup>(</sup>۱) يراجع: دلالات التراكيب دراسة بلاغية، د/ محمد أبو موسى، مكتبة وهبة ، ط؛، ۲۹ هـ، ۲۰۰۸م، ص(۲:۳).

<sup>(</sup>٢) يراجع: البلاغة العربية في ثوبها الجديد(٢/ ١٦٨) ، د/ بكر شيخ أمين ط٣، ١٩٩٣م ، دار العلم للملايين .

وارتقت بها وساعدت على نضجها ، وتحررها من الموروث الباطل التي كانت عليه ، ومجىء (إذا) الفجائية وطَّد المعنى وبيَّن كيف كان تحرر هذه العقول من موروثها الباطل بمثابة المفاجأة التي أذهلت الجميع لأن بناء العقول من أصعب أنواع البناء ، والجملة الاعتراضية (كما بنيت) وما فيها من فعل ماض دلت على فضل الرسول في وضع اللبنات الأولى لتحرير العقل من أوهام وجهالات الكفر، وفي التشبيه البليغ (العقول بالمنار) فيه دلالة على بيان الاهتمام بهذه العقول ، وتعهدها حتى صارت كالمنارة السامقة في السماء يتطلع إليها الجميع لمكانتها وأهميتها في التكاليف والحياة ومكارم الأخلاق، وحسن البناء دلالة على براعة الباني، أنه نبينا العظيم ( الله عنه المشبه وهو (العقول) جمع ، والمشبه به (المنارة) وهو مفرد وهذا فيه دلاله على أن الحق الذي يهتدي به واحد لا يتعدد ، ويكرر الشاعر (إذا) الفجائية للمرة الثالثة ، وهذا فيه إصرار وتأكيد على أثر البعثة المحمدية أيضاً على النفوس، ونلاحظ تدرج الشاعر حيث ذكر الحياة أولاً بكل ما فيها ثم العقول ثم النفوس ، وقدم العقول على النفوس لأهميتها ، ويبان أنها من الأمور الشاقة التي تتطلب جهداً متواصلاً ، ويكرر أيضا أسلوب الاعتراض ولكن عبر في جانب النفوس بما يناسبها فقال: (كما هوَ يت) فكانت هذه رغبة الرسول وهو تبادل المحبة والوفاء حتى بلغت هذه المحبة أقصاها فصارت كل النفوس فداءً لك يا رسول الله، وقد وفق الشاعر في استخدام لفظ (النفس) دون الجسد ، ويراد بها الروح لأنها هي التي تدفع بصاحبها إلى جادة الصواب والسير نحو مكارم الأخلاق ، فالحب كان بدافع النفس والروح ليس بالجسد فقط.

ويسترسل الشاعر في بيان فضائله (ﷺ) ويذكر لنا فضيلة أخرى

عبر حركة التاريخ ومسيرة الأيام التي لا تتوقف فيقول: ( تَمْضي الْقُرُونُ وَأَنْتَ أَنْتَ مُحَمَّدً) وهنا وضَّح الشاعر قدر النبي العظيم ومكانته في القلوب ، فعلى الرغم من مرور الأيام والقرون ومُضيها وتبدلها إلا أن صفاته ( ها ) ثابتة وراسخة لا تغيير فيها ولا تبديل لا تتأثر فهي صالحة لكل زمان ومكان ، وأكد الشاعر هذه المعانى من خلال التعبير عنها بالأسلوب الخبرى الذي أفاد تقريس المعنى وتأكيده، وما أفاده الفعل المضارع(تَمْضي) من الاستمرارية والتجدد للزمان ، كما أدى التكرار لضمير المخاطب في قوله: ( وَأَنْتَ أَنْتَ مُحَمَّدً) دوره في التأكيد وبيان الأصالة والثبات والثقة في كل ما خلال تعريف الطرفين، وهو قصر صفة على موصوف ، حيث قصر صفة المحامد على النبي الكريم( ) ، وذلك إذا حملت كلمة (محمد) على أنها اسم مفعول ويبأتي في الشبطر الثاني ليوضح أنبه من محامده أيضاً ( الله عنه الوجود المُرَّ فيض شذاه ) ، وهنا يحكى الشاعر أمراً لا خلاف فيه وثابت لذا عبر بالأسلوب الخبرى ، وفصل بين الشطرين للتوسط بين الكمالين لما بينهما من اتفاق في الخبرية لفظاً ومعنى ، وفي قوله: (الوجود المُرَّ) استعارة تصريحية أصلية(١)حيث استعار الشاعر لفظ(المُرَّ) للقبيح ، فكشفت هذه الاستعارة عن مرارة الوجود وجفاء القطيعة ، ونار الغضب ، فجسدته وبالغت في وصف قبحه ، ومع ذلك يهب الرسول الوجود كل شيء

<sup>(</sup>۱) والاستعارة التصريحية التي تحدث عنها الإمام عبد القاهر عند حديثه عن الاستعارة المفيدة هي(أن تنقل اللفظ عن مسماه الأصلي إلى شيء آخر ثابت ومعلوم تجريه عليه ، وتجعله متناولاً له تناول الصفة مثلاً للموصوف ، ، يراجع:أسرار البلاغة للإمام عبدالقاهر الجرجاني(٤٤) علق عليه / محمود محمد شاكر، دار المدنى بجدة.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت: الآية (٣٤).

<sup>(</sup>٢) يراجع: الاستعارة نشأتها وتطورها وأثرها في الأساليب العربية ، د/ محمود شيخون(١١٠) ، ط٢ ، ١٩٨٤ م ، مكتبة الكليات الأزهرية ، القاهرة.

<sup>(</sup>٣) المجاز العقلي: هو إسناد الفعل أو معناه إلى ملابس له غير ما هو له بتأول، وعرفه السكاكي بأنه الكلام المفاد به خلاف ما عند المتكلم من الحكم فيه لضرب من التأول، إفادة للخلاف لا بواسطة وضع، كقولك (أنبت الربيع البقل) بغية الإيضاح (١/ ٥٣، ٥٧).

<sup>(</sup>٤) يراجع: البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشري وأثرها في الدراسات البلاغية د/ محمد محمد أبو موسى (١٥٤).

<sup>(</sup>٥) يراجع: الفروق اللغوية للعسكري (١٦٧/١).

المقابل ، وهي هبة مستمرة غير منقطعة من خلال التعبير بالفعل المضارع (يهب)، وعبر الشاعر أيضاً بلفظ (فيض) للدلالة على كثرة عطائه (هي)لأن الفيض هو ما سال وكثر (١)، وجاء في قوله: (فيض شذاكا) استعارة مكنية حيث شبه الشاعر عطاء الرسول وأخلاقه بالبحر في الاتساع وحذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهي (الفيض)، ويمكن حملها على الاستعارة الأصلية حيث استعارة لفظ (الشذا) لأخلاق الرسول الحميدة ، وتتوالى الفضائل لحضرة الرسول الكريم فيقول الشاعر:

صَنْعُوا مِنَ الصَّخْرِ الأصَمِّ وُجُودَهُمْ فَجُودا دُمعَ لاَ تَسْتَطِيعُ حِرَاكَا

يبين لنا الشاعر في هذا البيت الفرق بين وجود الرسول (ﷺ) في قلوب المؤمنين فهو وجود سرمدي مستمر بسيرته وسنته وفضائله (ﷺ) وبما جاء به من آيات بينات وهو القرآن الكريم ، وبين ما يفعله القواد والزعماء للحرص على بقائهم من نحت تماثيل لهم ثمثًل صورتهم ، فهم صنعوا وجودهم بأنفسهم من حجارة لا تضر ولا تنفع ، فهو وجود مادي زائف لا حياة فيه ولا حركة مثله مثل الصخر الذي صنع منه ، وجاء قوله: (صَنَعُوا مِنَ الصَّخْرِ الأَصَمِّ وُجُودَهُمْ) كناية عن شدة حرص هؤلاء القواد ورغبتهم القوية في البقاء والخلود وحب الإطراء ، ولكن الشاعر جاء بالشطر الثاني: ( فغدوا دمى ) معطوفاً على الشطر الأول بـ (الفاء ) لبيان سرعة إخفاقهم في تحقيق ما يريدونه من البقاء والخلود، فخاب أملهم وضل سعيهم، وجاء الشاعر في الشطر الثاني بتشبيه بليغ ليجسد لنا هذا المعنى في صورة حسية ، حيث شبه هذه التماثيل بالدمى، فهو شيء حقير

<sup>(</sup>١) اللسان مادة (فيض).

عاجز عن الحركة ، وقد قام هذا التشبيه بدوره في التقليل والتحقير من شأن هؤلاء، وجاء في قوله: (لا تستطيع حراكا) بإيغال (۱)، وهذا إطناب أفاد قوة المبالغة في التشبيه السابق وتحقيقه، كما فيه كشف عن عجزهم فهم لا يستطيعون الحركة وهذه أيسر الأشياء، فهم عن غيرها أعجز ، ويبين لنا الشاعر العكس في جانب الرسول فهو لم يصنع لنفسه الخلود والبقاء حتى تتخذ صورة له ، ولكن كتب الله له البقاء والخلود في القلوب والعقول ، وإتباع سنته حباً ورغبة، وليس في الصورة فيقول:

### وَرَفَضْتَ حَتَّى أَنْ نَرَى لَكَ صُورَةً فَبَقَيْتَ وَالْقُرْآنُ سِرُّ بَقَاكَا

وهنا قدم الشاعر الجار والمجرور في (لك صورة) لبيان اختصاصه (ه) بهذا الرفض فنهى عن إطرائه ، واتخاذ صورة له تجنباً للفتن ، وهذه كناية عن إنكار الذات ، وآثر الشاعر الأسلوب الخبري للدلالة على أن النبي (ه) قد وضع قواعد التوحيد الخالصة منذ فجر الرسالة ، فكان أول من اتبع وفعل ما قاله ، فنهى عن كل ما يعبد من دون الله ، والمبالغة في المدح والإطراء مع أنه أولى الناس بذلك ، ورغم ذلك كتب الله له ولسيرته الخلود ، في القلوب ، ونكر الشاعر لفظ (صورة) من أجل التقليل وبيان أنها أقل الأشياء للذكرى، ولكن مع ذلك نهى عنها الرسول (ه)، وقدم (لك) على (صورة) لبيان الاختصاص له (ه) ، وهذا الرسول (ه) ، وقدم الك) على تخليده حتى ولو بأقل الأشياء ، ويبين الشاعر من خلال الجملة الخبرية (فبقيت والقرآن سرة بقاكا) أن هذا البقاء الشاعر من خلال الجملة الخبرية (فبقيت والقرآن سرة بقاكا) أن هذا البقاء

<sup>(</sup>١) الإيغال: هو ختم الكلام شعراً أو نثراً بما يفيد فائدة يتم المعنى بدونها. يراجع: علم المعاني، د/ بسيوني فيود (٢٠٦).

لم يكن للحسب والمال والجاه ، وإنما هو سره القرآن ، وهنا ربط الشاعر بين الرسول والقرآن دلالة للرابط القوى بينه وبين القرآن فهو منزل على قلبه (ه) وأول من اتبع تعاليمه ، كما أنَّ فيه إشارة لأخلاقه (ه) والتي كانت سبباً في بقاء سيرته وسنته ، فهي كانت امتثالاً لآيات القرآن تصديقاً لقول السيدة عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها «كان (ه) خلقه القرآن»(۱) ، كما أدى الفعل الماضي (فبقيت) دوره في تحقيق هذا البقاء والتأكيد عليه ، وجاء معطوفاً بر(الفاء) على الشطر الأول لبيان سرعة تحقق هذا الخلود المعنوي، والحسي وتعقيبه لرفض الرسول(ه) بأن تتخذ له هذه الصورة ، وكأن الرفض والقرآن هما سر البقاء ، ثم يأتي الشاعر ليؤكد ويوضح المعنى السابق للخلود فيقول:

مَا الْخُلْدُ أَنْ تَبْقَى أَمَامَ عُيُونِنَا لَكِنَّاهُ أَنْ لاَ نُحِبَّ سِواكا

وهذا بيان وتفصيل للبيت السابق، حيث يوضح الشاعر فيه المراد بالخلود فهو ليس خلود بالجسد والروح ، ولكنه خلود بالقلب والعقل، وهذا فيه تأكيد للمعنى بما يشبه نفيه ، وجاء الشاعر بأسلوب القصر بطريق العطف بـ (لكن) في الشطر الثاني ليؤكد على معنى الخلود ، وأنه هو التمسك به (هي)، وحبه والامتثال لأوامره ، وهذا الطريق للقصر من أقوى طرقه حيث يصرح فيه بالمثبت والمنفى معا ، وهنا قصر صفة الخلود على حبه (هي) والسير على سنته ، وأكد الشاعر المعنى من خلال طريق آخر

<sup>(</sup>۱) أخرجه البغوي في كتابه شرح السنة ، كتاب الفضائل ، باب حسن خلقه (۱) أخرجه البغوي في كتابه شرح السنة ، المكتب (صلى الله عليه وسلم) حديث رقم (۹۴ ۳۶)، (۳۲۹۱۷) شرح السنة ، المكتب الإسلامي - دمشق، بيروت، ط۲-۳۰ ۱ هـ - ۱۹۸۳م، تحقيق: شعيب الأرنؤوط محمد زهير الشاويش.

للقصر وهو النفي والاستثناء في قوله: (لاَ نُحِبَّ سِوَاكَا) ، حيث قصر صفة الحب الخالد والصادق عليه ( ) والنفي بـ (لا ) فيه دلالة قوية على عدم تعلق المسلمين بغير الرسول الكريم ، وإتيان الشاعر بهذين الأسلوبين من القصر مع اختلاف الطريق فيه دلالة قوية على التأكيد على معنى المدح والفخر به (عليه الصلاة والسلام)، وبعد أن ذكر الشاعر حب الرسول في هذا البيت أراد أن يوضح ويؤكد على مفهوم المحبة بالنسبة للرسول ( ) فهي ليست محبة بالأقوال فقط ولكنها بالأفعال فيقول:

وَمِنَ الْمَحَبِّةِ أَنْ تَظَلَّ قُلُوبُنَا بِرِضَاكَ مُثْمَرَةً وَعِطْرُ نَدَاكًا

فهي محبة مرتبطة بالقلوب، فالقلوب هي مرتع الحب الخالص، وهي التي ينظر إليها الله تعالى، لذا جاء الشاعر بالجملة الفعلية (تَظَلَ قُلُوبُنَا) لتؤكد على استمرارية هذا الحب وتجدده في القلوب مهما تعاقبت الأيام والسنون، وجاءت(من) هنا للتبعيض لأن شعب الإيمان المؤدية إلى الطريق المستقيم الذي يتشبث به الشاعر كثيرة فهي لا تقتصر على رضا القلوب فحسب، ولكن المحبة بعض منها، وفي قوله: (قُلُوبُنَا بِرِضَاكَ مُثْمَرةً) استعارة مكنية حيث شبه القلوب بالشجرة المثمرة، وحذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهي (مثمرة) وهنا أفادت الاستعارة تجسيد القلوب في صورة مشاهدة لتوضيح المعنى، ولبيان أهمية الرضا والقناعة الداخلية للمسلم بما جاء به الرسول الكريم، وجاء الشاعر في قوله: (وَعِطْرُ نَدَاكًا) باستعارة تصريحية حيث استعار لفظ (الندى) لعطاء الرسول(١) وعموم خيره على البشرية، فالندى رمز الخير والبركة، وجمع الشاعر بين الليونة ورمز الخير والرائحة الطيبة حيث جعل للندى وجمع الشاعر بين الليونة ورمز الخير والرائحة الطيبة تفوح وتنتشر وائحة طيبة، فجاء بكلمة (عطر) فكما أن الرائحة الطيبة تقوح وتنتشر

كذلك عطاء الرسول يعم الجميع القاصي والداني، و يختم الشاعر فكرته بقوله:

يَا سَيِّدِي والشَّمْسُ بَعْضُ ضِياكًا هَلْ تُطْفِئُ الرِّيحُ الْعَقَيمُ سَنَاكًا؟ تَتَسَابَقُ الْأَقْمَارُ فِي أَفْلَاكِهَا سَعْياً إلَيْكَ وَتَحْتَمِي بِحِمَاكَا

وهذان البيتان سبق التعرض لهما ، وسبق أن كررهما الشاعر في مطلع القصيدة ،وقد كرر الشاعر نفس البيتين في نهاية هذه الفكرة ، ويذلك كانت ظاهرة التكرار لدى الشاعر ظاهرة بوضوح في هذه القصيدة ، (فتكرار لفظ ما أو عبارة ما يوحي بشكل أولى بسيطرة هذا العنصر المكرر والحاحه على فكر الشاعر أو شعوره ، ومن ثم فهو لا يفتأ ينبثق في أفق رؤياه من لحظة لأخرى)(١)، وشاعرنا كان لديه موهبة قادرة على توزيع هذه الظاهرة في أماكنها توزيعاً عادلاً توازنت فيه الهندسة العاطفية والهندسة الأسلوبية ، فالقصيدة تقوم على مدح الرسول( على والدفاع عنه ، وعاطفة الحب النبوى مسيطرة على الشاعر سارية في كيانه فهي في كل حرف ، وكلمة ومقطع لذا يخاطبه ( الله على الله على الله مقراً بمكانته وفضله بين الحين والآخر، ولكن تكرارهما في نهاية هذه الفكرة للربط بينها وبين الفكرة التالية ، فالفكرة الأولى بيان لفضائله (ه) والفكرة الثانية لإنكار الرسوم المسيئة للرسول الكريم ، والبيتان يتضمنان نفي وجود أي أحد يستطيع إطفاء هذا النور الوهاج ، فكانت بمثابة المقدمة للفكرة الثانية التي 

<sup>(</sup>۱) يراجع: بناء القصيدة العربية الحديثة ، د/ على عشرى زايد، ص(٥٨) مكتبة الأداب ، ط٥ ، ١٤٢٩هـ ، ٢٠٠٨م .

التخلص من فكرة إلى فكرة ، وضابطه: (أن ينتقل الشباعر أو النباثر من فنّ من فنون الكلام إلى فنّ آخرَ ، أو من موضوع إلى موضوع آخرَ بأسلُوبٍ حسننٍ مستطاب، غير مستنكر في النفوس ولا في الألباب)(١)، وهذا من البلاغة بمكان .

# المبحث الثاني دفاع واستنكار (١٧-٢٧)

يَا وَاهِبَ الأَكْوَانِ خَيْرَ رِسَالَةٍ السَّارِقُونَ النِّورَ مِنْ أَرْوَاحِنَا السَّارِقُونَ النِّورَ مِنْ أَرْوَاحِنَا هَبُّوا جِيَاعاً وَالْعَقِيدَةُ صَيدُهُمْ الْغَسوا جِيَاعاً وَالْعَقِيدَةُ صَيدُهُمْ الْغَسارِقُونَ بِتِيهِهِم وَصَلالِهِمْ ظَنَّوا رُسُومَهُم تُشَوَّهُ شِرْعَةً طَنِّوا رُسُومَهُم تُشَوِهُ شِرْعَةً وَالْمُؤْمِنُونَ تَدَافَعُوا وَالْمُؤْمِنُونَ تَدَافَعُوا وَالْمُؤْمِنُونَ الله كُلُونَ تَدَافَعُوا وَلَيَنْصُرِنَ الله كُلُونَ مَدَافَعُوا وَلَيَنْصُر رَنَّ الله كُلُونَ مَدَافَعُوا وَلَيَنْصُر اللهُ كُلُونَ مَدَافَعُوا وَلَيَنْصُر اللهُ كُلُونَ الله كُلُونَ الله عُونَ الله عُولَا اللهُ كُلُونَ الله عُولَا اللهُ كُلُونَ اللهُ عُولَا مُؤْمِنُونَ اللهُ عُرَالِهُ وَالْمُجْتَبَى وَالْمُجْتَبَى

إنّا نَعِيشُ عَلَى صَدَى نَجْوَاكَا ظَنّوا الْتَّنَقَدُم مِدْفَعاً فَتَّاكَا ظَنّوا الْتَّنَقُدُم مِدْفَعاً فَتَّاكَا هَلْ يَنْصُرُ الدَيَّانُ مَنْ عَادَاكَا؟ فَقَدُوا أَمَامَ جَمَالِكَ الإِدْرَاكَا! فَقَدُوا أَمَامَ جَمَالِكَ الإِدْرَاكَا! اللهُ أَيَّدَهَا وَصَانَ خُطَاكَا! اللهُ أَيَّدَهَا وَصَانَ خُطَاكَا! شُهُا تُبِيدُ الآثِمَ الْأَفْاكَا! وَيَصُبُ فَوْقَ الْمُعْتَدِينَ هَلاَكَا! وَيَصُبُ فَوْقَ الْمُعْتَدِينَ هَلاَكَا وَاللهُ يَنْصُرُ كُلُ مَنْ وَالاَكَا

<sup>(</sup>١) يراجع: البلاغة العربية للدمشقي (١/٢٥).

قَدْ تُمْهِلُ الأَقْدَارُ غِراً حَاقِداً إِنّا نَسِيرُ عَلَى السّيوفِ إَلَيْكَ فِي نَارُ الْخَلِيلِ نَخُوضُ فِي أَفْيَائِهَا

لَكِنَّهَ الْا تَنْصُرُ الْإِشْرَاكَا! عَصْرٍ يُحَرِّقُ مَنْ يَرُومُ هُدَاكَا! فِي كُلِّ يَوْمِ وَالنَّجَاةُ لِقَاكَا!

فالشاعر يتحدث في هذه الفكرة عن المعتدين على ذات الرسول(هي) فيقول: (يَا وَاهِبَ الأَكْوَان) وهو نداء تعظيم وإجلال للرسول الكريم، والمنادى جاء بصيغة اسم الفاعل (واهب) وهذا فيه دلالة على ثبوت هذه الهبة واستمرارها ، واسم الفاعل يعمل على (الإبانية عما صاحب الصورة من انفعال مسيطر متمثل ، ويحفز مخيلة المتلقى على تمثل طبيعة المشهد المعروض)(١) وهو كناية عن موصوف وهو النبي الكريم، وقوله: (خير رسالة) كناية عن موصوف أيضاً وهو الإسلام، ولاشك أن الرسالة هبة من الله وعطية ، تعصم المرء من الزلل والانحطاط ، ثم يأتي الشاعر بأسلوب خبري مؤكّد (إنّا نَعِيشُ عَلَى صَدَى نَجْوَاكَا) ، حيث جاءت (إنَّ) للتأكيد على أننا المسلمون نعيش على صدى سنته ودعائه (ﷺ) ، وجاء الفعل المضارع (نعيش) المشع بنور العيش في ظل هذه الرسالة وتجدده واستمراره ، وقد دلَّ لفظ (الصدى) على معنى الترديد والتكرار من غير تحريف ولا تبديل لسنته ( ) ، فالصدى ما يجيبك من صوت الجبل ونحوه بمثل صوتك(٢)، فالشاعر أراد أن يدلل من خلال هذا اللفظ على أننا نعيش

<sup>(</sup>۱) يراجع: في صحبة النص، د/ طارق شلبي دار البراق ، القاهرة ، ص(۹۹)بتصرف. (۲)اللسان مادة (صدى).

على صوت سنته ودعائه ( )، وفى قوله: (صَدَى نَجْوَاكَا) تشبيه قائم على إضافة المشبه به للمشبه، حيث شبه دعاء الرسول ودعوته بالصدى وهذا يؤكد على أن عيشنا فى هذه الحياة قائم على ترديد هذا الصدى.

ثم شرع الشاعر في الحديث عن هؤلاء المعتدين الطاعنين ، فيصفهم بقوله:

(السَّارِقُونَ النُّورَ مِنْ أَرْوَاحِنَا) وهنا أتى بصيغة (اسم الفاعل) المجموع، وسلطه على النور من أرواح المؤمنين للدلالة على تحقير هؤلاء والتقليل من شأنهم، ولفظ (النور) كناية عن الهدى النبوي، ومن المعلوم أن (الوصف باسم الفاعل يَقْتضي الاسمُ ثُبوتَ الصفة وحُصولها من غير أن يكونَ هناك مُزاولةٌ وتَرْجيةُ فعلٍ، ومعنى يَحْدُث شيئاً فشيئاً (اوخص الشاعر السرقة من (الأروح) لأنها هي التي تحرك الأجساد ومناط الهمة والدافع إلى خير العمل، وكون هذا النور المتمثل في الرسول الكريم متعلقاً بالأرواح فهذه كناية عن مكانة الرسول العالية وتعلق روح كل مسلم به، وفي (السَّارِقُونَ) استعارة تصريحية تبعية حيث شبه الشاعر اعتداء هؤلاء الطاعنين وتنغيصهم على المؤمنين بأفعالهم المشينة بالسرقة ، ثم استعار السرقة لهذا الاعتداء وهذا التنغيص، ثم اشتق من السرقة السارقون بمعنى المعتدون على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية، وتكمن فائدة المجاز في أنه (يكشف عن الحقائق الداخلية، ويعبر عن المعاني الوجدائية

<sup>(</sup>۱) يراجع: دلائل الإعجاز للإمام عبد القاهر الجرجاني ت/ محمود شاكر،ط٣-٢ ٩٩ ١م، ص(١٧٥).

بصورة حسية بعيداً عن الأسلوب المباشر) (١)وجاء الشاعر بالشطر الثاني: (ظَنُّوا التَّ َّ وَقُدُمَ مَدْفَعاً فَتَّاكَا) وقد فصل الشاعر بين الشطرين لما بينهما من ترابط، والسر في الفصل هو شبه كمال الاتصال فالشطر الأول: ( السَّارِقُونَ النَّورَ منْ أَرْوَاحناً) أثار سؤالا ، وهو كيف فعلوا هؤلاء ذلك؟ فكانت الجملة: (ظَنُّوا التَّ ٥ وَقُدُّمَ مِدْفَعاً فَتَّاكا) تصلح لأن تكون جواباً عنها، ففصل بينهما كما يفصل بين السؤال والجواب، وتكمن بلاغة هذا الأسلوب فى (أن الجملة الأولى تثير في النفس خواطر وهواتف ، فتأتى الثانية مجيبة عن هذه الخوالج ، وكأن بذرة الجملة الثانية مضمرة في الجملة الأولى ، وهكذا يتوالد الكلام وتتناسل الجمل ، ثم إنَّ في طي هذه الهواتف وترك الإفصاح عنها ضرباً من وجازة الكلام، واختصاره ودمجه، واكتنازه حتى انعكست في تحريك السامع واستثارة حسه)(٢)، وهنا جاء الشاعر بتشبيه بليغ في قوله: (التّنَّوَدُّمَ مذْفَعاً) حيث شبه التقدم بالمدفع الذي هو من أدوات القتال والحروب كما يظن هؤلاء ، وقد حذفت الأداة مبالغة في التشبيه وبيان النية الخبيثة لهؤلاء واستخدامهم التقدم فيما يضر البشرية وليس فيما ينفعها، وتكمن بلاغة هذا التشبيه في أنه (فيه يتسع ميدان التخيل أمام العقل وتتضاعف المبالغة لأن حذف أداة التشبيه أفاد أن المشبه عين المشبه به إدعاءً وحذف وجه الشبه يجعل النفس يذهب كل

<sup>(</sup>۱) يراجع: التصوير الفني في شعر العميان ، د/ جهاد رضا ، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ، ۱۱۱ م ، ص(۲۳) (بتصرف) .

<sup>(</sup>۲) يراجع: دلالات التراكيب دراسة بلاغية، د/ محمد أبو موسى ص(۲۰۸)، (بتصرف). ص(۲۰۸)، (بتصرف).

مذهب في تقدير الوجه)(١)وجاء قوله: (فَتَاكا) إيغالاً وهذا إطناب أفاد قوة المبالغة في التشبيه السابق وتحقيقه، والبيت كناية عن أهداف هؤلاء الطاعنين وحرصهم على تشويه الدين الإسلامي من خلال تلك الرسوم المسيئة لحضرة النبي الكريم، والتي تعد من نتائج تقدمهم، فهو تقدم يستخدم في محاربة العقائد وهي كناية مبنية على المجاز، ويسترسل الشاعر في تحقيرهم وذمهم فيصفهم بقوله:

هَبُّوا جِيَاعاً وَالْعَقِيدَةُ صَيْدُهُمُ الْغَسِرِةُ صَيْدُهُمُ الْغَسِرِقُونَ بِتِيهِهِم وَضَلالِهِمُ طُنَّوا رُسُومَهُم تُشَرِّعَةً

هَلْ يَنْصُرُ الدَيَّانُ مَنْ عَادَاكَا؟ فَقَدُوا أَمَامَ جَمَالِكَ الإِدْرَاكَا! اللهُ أيَّدَهَا وَصَانَ خُطَاكَا!

سبق أن وصفهم الشاعر بالسرقة ، وهنا يصفهم بالذئاب من خلال قوله:

(هَبُوا جِيَاعاً وَالْعَقِيدةُ صَيْدُهُمْ) حيث استعار لهم لفظ (جِيَاعاً) فهم كالذئاب الضارية على سبيل الاستعارة التصريحية الأصلية ، والتي تتفنن في المكر والخداع للنيل من فريستها ، وقوله: (صَيْدُهُمْ) ترشيح للاستعارة ، ودعم الشاعر هذه الصورة البيانية بصورة بيانية أخرى من خلال التشبيه البليغ في (وَالْعَقِيدةُ صَيْدُهُمْ) حيث شبه العقيدة الإسلامية بالصيد فهي مستهدفة من هؤلاء الطاعنين ، لذا جاءت معرفة ب(أل) التي للعهد ، ونلاحظ الحركة في هذا التشبيه الظاهرة من خلال استخدام الشاعر للفعل (هبوا) وهو فعل يوحى بالحركة والنشاط بعد السكون مع السرعة والقوة المفاجئة ، فزاد هذا اللفظ من تشبيههم بالذئاب دقة وسحراً ،

<sup>(</sup>١) يراجع: دراسات بلاغية (٨٦) د/ بسيوني فيود.



فاشتمل على حركة الذئب عندما يرى فريسته ، كما يكشف عن دقة الشاعر في استخدام الألفاظ ربطه بين (الجوع) و (الصيد) لإيضاح مقصدهم الخبيث حيث جعلوا صيدهم عقيدة سماوية صادقة جاءت لإخراجهم من الظلمات إلى النور، ويوضح هذا المعنى هو وجود الطباق الخفي بين (جيَاعاً) وَ (صَيْدُهُمْ) فالجوع لا يقابل الصيد ، ولكن لما كان الصيد يستلزم الشبع صح أن يقابل الجوع ، والطباق الخفي سر بلاغته أنه يضفى على الكلام رونقاً وبهاء ، وهذا النوع من الطباق لا يدرك التنافي بين طرفيه إلا بعد فكر وروية ، وهذا يتفق مع مكر هؤلاء وخبتهم فهو خفى لا يدرك إلا بعد روية ، ويأتى الشاعر في الشطر ليصدمهم بهذا الأسلوب الإنشائي الذي يعكس انفعال الشاعر فيقول: (هَلْ يَنْصُرُ الدَيَّانُ مَنْ عَادَاكَا؟) وهذا استفهام خرج لمعنى النفى فالمعنى لا ينصر الديان من عاداك يا رسول الله ويا خير البشر ، ودخول (هل) على المضارع تخلصه للاستقبال أي لا يكتب لهم النصر لا حاضراً ولا مستقبلاً حتى يرث الله الأرض ومن عليها ، كما عبر الشاعر عنهم بالاسم الموصول(منْ) لغرض التوبيخ والتقليل من شأنهم، ومن المعلوم أن التعريفَ بالموصوليَّة (مبحثُ دقيقُ المسلك، غريبُ النزعة يُوقَفُكَ على دقائقَ من البلاغة تؤنسنكَ إذا أنتَ نظرتَ اليها بثاقب فكرك، وتُثلُجُ صدركَ إذا تأمَّلتها بصادق رأيكَ) (١)، ونلاحظ براعة الشاعر في التعبير عن ذات المولى تبارك وتعالى بلفظ (الديَّان) وهو القاضي والحاكم والمجازي بالخير والشر والحاسب والقهار (٢) فجاء باسم من أسماء الله

<sup>(</sup>١) يراجع: جواهر البلاغة للهاشمى (١١٥).

<sup>(</sup>٢) يراجع: المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، تأليف(إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار)، دار الدعوة(١/ ٣٠٧).

تناسب مع المعنى وأنه العدل الذي لا ينصر من يعادي مصطفاه وحبيبه (ﷺ)، ولم يكتف الشاعر بوصف هؤلاء الطاعنين بالسرقة والمكر ، ولكنه شرع في تفصيل خصالهم الخبيثة القائمة على الكذب والبهتان ، فوصفهم بقوله: (الْغَارِقُونَ بتيههم وَضَلاَلِهمْ) ، والتعبير عنهم بـ (الغارقون) فيه دلالة على انغماسهم في الضلال والهلاك ، وهذا اللفظ فيه استعارة تبعية حيث شبه التخبط والانغماس في الباطل بالغرق ثم استعار الغرق للتخبط، ثم اشتق من الغرق الغارقون بمعنى المتخبطين والهالكين ، على سبيل الاستعارة التبعية التصريحية ، وأكدت هذه الاستعارة على انغماسهم في الضلال وجسدها الشاعر في صورة محسوسة لتكون أرسخ في ذهن المتلقى كما كشفت عن شدة ما هم فيه من ضلال حتى أنه يحيطهم من كل جانب ولا يستطيعون الفرار منه مثلهم مثل الغريق ، وقد أشاد الإمام عبد القاهر بهذه اللغة الحسية التصويرية التي تعبر عن هذه المعنويات بطريق المجاز فقال: ( فَأُوَّلُ ذلك وأظهره، أنَّ أنْس النفوس موقوفٌ على أن تُخرجها من خفيِّ إلى جليِّ، وتأتيها بصريح بعد مكنيٍّ، وأن تردُّها في الشيء تُعلِّمها إياه إلى شيء آخر هي بشأنه أعلم، وتُقتُّها به في المعرفة أحكم نحو أن تنقُّلها عن العقل إلى الإحساس وعما يُعلَم بالفكر إلى ما يُعلم بالاضطرار والطبع، لأن العلم المستفاد من طرق الحواسِّ أو المركوز فيها من جهة الطبع وعلى حدِّ الضرورة، يفضلُ المستفاد من جهة النَّظر والفكر في القوة والاستحكام، وبلوغ الثقة فيه غاية التمام، كما قالوا: ليس الخَبرُ كالمُعاينة، ولا الظنُّ كاليقين)(١)، وجاءت(الباء) التي للإلصاق في(بتيههم) للتأكيد على ضلالهم وكأنهم ملتصقين به متلبس بهم ، فهم في شتات

<sup>(</sup>١) يراجع: أسرار البلاغة (١٢١، ١٢٢).

وضياع، كما أكد على ذلك استخدام صيغة اسم الفاعل(الغارقون) للدلالة على انغماسهم في الضلال وثبوت هلاكهم ودوامه، ثم تحدث عنهم بصيغة الماضي فقال: (فَقَدُوا أَمَامَ جَمَالُكَ الإِدْرَاكَا) وهذا للتأكيد على أنهم فقدوا إدراكهم ووعيهم أمام جماله (ه)، والجمال هنا حسى ومعنوى فهو جميل في خلقته وخُلقه(ﷺ) والشاعر يستحضر ذات الرسول مخاطباً إياه في جلَّ عن تعلق قلبه بحبه وبيان مكانته العالية عنده ومشاعره التي تفيض شوقاً وعشقاً له (هي)، وقد فصل الشاعر بين هذه الجملة وما قبلها ، والسر هو شبه كمال الاتصال ، فالشطر الأول أثار سؤالاً وهو ماذا حدث لهؤلاء ؟ فكانت الإجابة أنهم فقدوا الإدراك أمام جماله ( البيت كناية عن المنابة البيت كناية عن عدم وعيهم وأنهم مثلهم مثل الأنعام التي لا تعقل ، وهذا أبلغ في ذمهم وأقوى للسخرية والتهكم منهم، ويمكن حمل هذا البيت على الاستعارة وحسن سيرته ونوره الوهاج الذي عم الكون بحال الشخص الذي يفقد الرؤية والإدراك عندما ينظر إلى الشمس من شدة ضوئها ووهجها ، وهذه الاستعارة القائمة على التمثيل(تدل على أن الشاعر يلم بالصورة إلماماً تاماً يدق في أجزائها ، ويحصر أطرافها ، ويستقصى جوانبها ، وهذا دليل التمكن في الفن والدقة في التعبير ، وخصب الخيال) (١)ويمكن حمله على الاستعارة المكنية حيث شبهه ( ه الشمس ، وحذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه ، وهو فقد الإدراك عند النظر إليه ، ويستمر الشاعر في

<sup>(</sup>۱) يراجع: لبيد بن ربيعة العامري ، د/ يحيى الجبوري، دار القلم، الكويت، ط٣، ١٩٨٣م ، ص(٢٠٤).

وصفهم والاستدلال على تخبطهم وضلالهم فيقول:

ظُنُّوا رُسُومَهُم تُشْوَهُ شُرْعَةً اللهُ أَيَّدَهَا وَصَالَ خُطَاكَا

وقد فصل الشاعر بين هذا البيت وسابقه، والسر هو شبه كمال الاتصال لبيان شدة الارتباط بين البيتين وأن هذا ما هو إلا دليل وتأكيد على الحكم السابق بضلالهم وفقدهم لإدراكهم ، وقد نكر لفظ (شرعة) للتعظيم من شأن الشريعة الإسلامية وللتمكن من وصفها بأن الله مؤيدها ، وفي قوله: (اللهُ أَيَّدَهَا) ، (وَصَانَ خُطَاكا) تقديم المسند إليه على الخبر الفعلي ، وهذا التقديم أفاد الاختصاص والتوكيد حيث اختص سبحانه وتعالى دون غيره بالتأييد والنصرة للشريعة والسنة النبوية، والصون لها عن كل ما يشوهها ، وهذا فيه تشريف ليس بعده تشريف فإذا كان التأييد من الله فما أعظمه، فهو النصر المحقق بفضله سبحانه ، وهذا تأكيد على أنه سبحانه لا يتخلى عن رسله فهو ناصر من نصر شرعه لا محالة ، وهذا ما حاكاه القرآن الكريم فيقول جلَّ شأنه ﴿ ه ه ي ح )(١)، وتظهر براعة الشاعر في الجمع بين الفعل(أيَّد ، صَان)، حيث يبين أنه سبحانه وتعالى لم يؤيد الشريعة فقط، ولكنه وضع قانون صيانة يمتثل به المؤمنون الجديرون بالنصرة والتأييد، وهذا المعنى فيه دلالة على تكفل الله بحفظ دينه إلى يوم القيامة ، ونلاحظ بعد التعرض لهذه الأبيات أن الشاعر قد وصف هؤلاء وأنهم كالغرقي في بحر الضلال ، ووصفهم بمن فقد عقله ، ففصَّل في

<sup>(</sup>١) سورة الروم: الآية: (٤٧).



وصفهم وذمهم ، وهذا من باب الإطناب(۱) لأن المقام مقام ذم وإنكار ما يفعله هؤلاء السفهاء فاقتضى المقام التفصيل والإطالة ولكل مقام مقال، وجاء في البغية عن فضل الإطناب(ليرى المعنى في صورتين مختلفتين، أو ليتمكن في النفس فضل تمكن، فإن المعنى إذا ألقي على سبيل الإجمال والإبهام، تشوقت نفس السامع إلى معرفته على سبيل التفصيل والإيضاح، فتتوجه إلى ما يرد بعد ذلك..)(۱) و يأتي الشاعر بعد هذا التوضيح المفصل لصفات هؤلاء المعتدين وإنكاره لأفعالهم المشينة يبين موقف المؤمنين، ورد فعلهم تجاه تلك الإساءات، وذلك عن طريق السرد والحكاية بالأسلوب الخبرى فيقول:

وَالْمُؤْمِثُونَ الْغَاضِبُونَ تَدَافَعُوا شُهُا تُبِيدُ الآثِمَ الأَفَّاكَا وَلَامُوْمِثُونَ الْمُغْتَدِينَ هَلاَكَا وَلَيَنْصُرَنَّ اللهُ كُلُّ مُوحِّدٍ وَيَصُبُّ فَوْقَ الْمُغْتَدِينَ هَلاَكَا

وهنا جاء الشاعر ب (الواو) في بداية هذا البيت للدلالة على شدة الاختلاف بين الفريقين فريق المتعرضين له (ه) والمدافعين عنه ، فهو فرق بين حق وباطل ، و (الواو) استئنافية لتفيد معنى جديداً يبرهن على انتهاء هذا الظلم وهذه الإساءات ، وقد رفع الاسم بعدها، وكأنه تأكيد جديد بعد تأكيد، فالنصر للشريعة محقق بنصر الله وشجاعة المسلمين ، وهذا ما أفاده القصر في البيت السابق ، وعبر عنهم باسم الفاعل (الْغَاضِبُونَ) للتأكيد على ثبات إيمانهم ، وغضبهم الشديد وتصديهم لهذه المحاولات الخبيثة،

<sup>(</sup>١) والإطناب هو: (كوْنُ الكلام زائداً عمّا يُمْكن أَنْ يُوَدّى به من المعاني في معتاد الفصحاء، لفائدة تُقْصَد) يراجع: البلاغة العربية (٢ / ٦٠).

<sup>(</sup>٢) يراجع: بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة (٢/ ٣٤٦).

ويأتي الفعل الماضي (تَدَافَعُوا) على صيغة (التفاعل) وهو فعل يشعُ بالحركة والتدافع لبيان المبالغة في هذا التدافع وكثرته ،وكأن تدافعهم قد ملنت به الأرض وهنا عظمت الدلالة ، وقويت المبالغة ، ومن المعلوم أن زيادة المبنى تدل على زيادة المعنى ، وأكد هذا المعنى تشبيه الشاعر لهم بالشهب في قوله:

<sup>(</sup>١) سورة الصافات: الآية: (١٠).

عَ ﴿(١) فالشياطين لا تنزل إلا على أمثال هؤلاء ، كما الإتيان بهاتين الصفتين على صيغة اسم الفاعل فيه دلالة واضحة على ثبوت الاثم والافتراء فيهم والتأكيد على ملازمتهم لهذه الصفات ، ومن المعلوم أن اسم الفاعل يعمل على (تقرير المعنى وتأكيده وحصوله في الذهن كما يعمل على زيادة طاقة الصورة ، وقدرتها على خطاب مخيلة المتلقى)(١)بالإضافة إلى استخدام صيغة المبالغة (فعَّال) في وصفهم بقوله: (الأَفَّاكَا) وهذا للمبالغة في وصفهم بالافتراء والكذب ، وهذا أبلغ في ذمهم ، وتأكيد على قوة هذه الشهب المتمثلة في المؤمنين وقدرتهم الفائقة في القضاء على هذا الافتراء مهما بلغت قوته ، واستخدام الشاعر لهذه الأساليب يكشف عن براعته ودقته في اختيار أساليبه ، كما يظهر تأثر الشاعر بمعانى القرآن الكريم وألفاظه في هذا البيت ظهوراً واضحاً ، وهذا يكشف عن عمق ثقافته الدينية وتشربه لمعانى القرآن العظيم، ويؤكد الشاعر على أن النصر قادم وقريب فجاء بالفعل المضارع(وَلَيَنْصُرَنَّ) وقد دخلت (اللام) التي للتأكيد على الفعل المضارع المسند إليه نون التوكيد الثقيلة ، وهذا يدل على تحقيق هذا النصر، واستمراره وتجدده ، ومن بلاغة التعبير بالأفعال المضارعة (كأنها مرايا ترى فيها وبها الأحداث وتسمعها وكأنك تقرأ بالصور وليس بالكلمات)(٣)، وهذا النصر من باب البشارة لهؤلاء المؤمنين فهو (سبحانه وتعالى) ينصر من ينصره ، وجاء الشاعر بلفظ العموم (كل) ليدل على شمول النصر لكل موحد واستغراقه فهو مستمر في كل زمان

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: الآية: (٢٢١، ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) يراجع: في صحبة النص ، د/ طارق شلبي (٩٨) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) يراجع:قراءة في الأدب القديم د/محمد أبو موسى (٢٢١) مكتبة وهبة، ط٢، ٩٩٨ م.

ومكان ، وجاء لفظ (كل) داخلا على كلمة (مُوَحِّد) وهي لفظة مفردة للدلالة على أن النصر يشمل الفرد والجماعة ، ولبيان أهمية رسوخ العقيدة النقية (التوحيد) في كل من تهفو نفسه إلى النصر، وجاء الشاعر في هذا الشطر الشطر الثاني ، مهدداً ومتوعداً لهؤلاء المعتدين فيقول: ( وَيَصُبُّ فَوْقَ ا الْمُعْتَدينَ هَلاَكَا) فهو يبين جزاء كل معتد أثيم ، وجاء الأسلوب معبراً عن هذا المعنى ، وذلك من خلال الفعل المضارع (يَصُبُ) والذي دل على استمرار هذا العذاب وتجدده ، وما فيه من التشديد دل على التأكيد على هذا الصب ، والظرف (فوق) فيه دلالة على اشتمال العذاب لهم فهو فوقهم متلبس بهم ومتمكن منهم ، وتسليط (الهلاك) على المعتدين بشكل دائم ومستمر، صورة منفرة ورادعة لكل معتد ، بالإضافة إلى تنكير كلمة (هلاكا) للتهويل والتفخيم من هذا الهلاك فلا يعلم كميته وكيفيته إلا هؤلاء المعذبون ، واللام في (الْمُعْتَدِينَ) للعهد ولكنه عهداً ذهنياً ، فالمراد صب الهلاك فوق أي معتد على الدين، وفي قوله: (هلاكا) استعارة مكنية حيث شبه الهلاك بالحمم، وحذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهو (الصّب) وفي الشطر الثاني تأثراً بقوله تعالى: ﴿ هُ هُ مُ مُ مُ مُ هُ هُ هُ هُ هُ كَ عِيهُ (٢)، وهذا التأثر أضفى على الأسلوب رونقاً وبهاءً كما أنه أكد على المعنى وتوعد هؤلاء المعتدين بالعذاب والهلاك، هذا البيت تشع منه الحكمة ويجرى مجراها.

<sup>(</sup>١) سورة الحج: الآية :(٤٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الحج: الآية :(١٩).

### ويؤكد الشاعر مرة أخرى على محبة الرسول الكريم (ﷺ) فيقول:

وَاللهُ يَنْصُرُ كُلُ مَنْ وَالأَكَا لَكِنَّهَا لاَ تَنْصُرُ الإِللهُ مَنْ وَالأَكَا

أَنْتَ الْمَبِيبِ الْمُصْطَفَى قَدْ تُمْهِلُ الْأَقْدَالُ غِراً حَاقِداً

وهنا قصر الشاعر الرسول( ) على صفتى المحبة والاجتباء وهذا القصر قائم على تعريف الطرفين ، وقد كرر الشاعر هاتين الصفتين في استهلال القصيدة ، وهذا التكرار يدل على مكانة الرسول العالية في نفوس المؤمنين، واصطفائه واجتبائه في الأرض وفي السماء (والقاعدة الأولية في التكرار أن اللفظ المكرر وثيق الصلة والارتباط بالمعنى العام الذي يريده الشاعر، وهو إلحاح على جهة هامة في العبارة يعنى بها الشاعر أكثر من عنايته بسواها) (١)، كما أكد على هذا الحب من خلال قوله: (وَاللهُ يَنْصُرُ كُلُّ مَنْ وَالأَكَا) فَالله ينصر من نصر رسوله الكريم ، وتقديم لفظ الجلالة (الله) على الفعل(يَنْصُرُ) يفيد التخصيص والتأكيد ، أي أن النصر لكل من نصر الرسول الكريم لا يكون إلا من عند الله ، وهذا فيه تشريف وتعظيم لهذا النصر، ويوحى بأن الله لا يخلف وعده رسله والسائرين على طريقهم، الذي يهفو إليه الشاعر، ولفظ(كل)أفاد شمول وعموم هذا النصر، ثم يعود الشاعر مرة أخرى ليتوعد هؤلاء المسيئين ، ويصفهم بالحقد والحماقة ، ويؤكد على أن الله يمهل الظالم ولا يهمله ، فلن يفلت أبد الدهر، فيقول: (قَدْ تُمْهِلُ الأَقْدَارُ غِراً حَاقِداً) ، وجاءت (قد) داخلة على الفعل المضارع لتفيد

<sup>(</sup>١) يراجع: بحث بعنوان الصورة البيانية في ديوان (مع الله) للشاعر عمر الأميري د/صلاح الدين غراب (٣١٩) نشر بمجلة كلية اللغة العربية بالزقازيق العدد الخامس والعشرون.

تقليل هذا الإمهال ، وإسناد الإمهال للأقدار مجاز عقلي ، فالأقدار ليست هي الفاعلة لهذا الإمهال ، ولكن الفاعل (الله تعالى) والعلاقة هي السببية ، فالأقدار سبب لهذا الإمهال ، وعبر الشاعر عن هذا الظالم بقوله: (غِراً فالأقدار سبب لهذا الإمهال ، وعبر الشاعر عن هذا الظالم بقوله: (غِراً كاقِداً) وهذا للتأكيد على ثبوت صفة الغرور والحقد في هذا الظالم ودوامها كما أن (التنوين) فيه أعطى الأسلوب دلالة أوضح ، فهو يدل على حدوث التأكيد في الزمن الحاضر والمستقبل(لأن اسم الفاعل المجرد من (أل) إذا دخله التنوين وعمل عمل الفعل دل على زمن المستقبل) (١) ، ثم يأتي الشاعر في الشطر الثاني بالاستدراك (١) ليرفع توهم أن هذا الإمهال قد يكون داخلاً في الإشراك ، وبهذا يطمئن الشاعر أصحاب الرسول الكريم الذين تدافعوا - غضباً لنصرته بأن هذا الباطل نهايته معلومة على مدى التاريخ ، وجاءت أداة النفي (لا) لتدل على أن نصر الإشراك شيء مستحيل ، ولذلك استخدم الشاعر حرف النفي (لا) لدلالتها الواسعة على النفي دون غيره ، والنفي بها عاماً فتنفى المضارع: قال سيبويه وأما (لا) فتكون نفياً غيره ، والنفي بها عاماً فتنفى المضارع: قال سيبويه وأما (لا) فتكون نفياً لقول القائل هو يفعل ولم يقع الفعل وقد نفى بها الماضي (١) في قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) يراجع: النحو والدلالة في بنية النص الشعري د/ محمد السيد سعيد (۱۳۱) دار الحكمة القاهرة ط۱ ٤٣٤ اه ٢٠١٣م.

<sup>(</sup>۲) الاستدراك: هو تعقيبُ الكلام برفع ما توهّم ثبوته. يراجع: اللمحة في شرح الملحة لمحمد بن حسن بن سباع بن أبي بكر الجذامي، المعروف بابن الصائغ(۲/۲ ٤٥) تحقيق: إبراهيم بن سالم الصاعدي، الناشر: عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، ط١، ٢٠٤ هـ/٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>٣) يراجع: المفصل في صنعة الإعراب للزمخشري جار الله ، ت د/ علي أبو ملحم ، مكتبة الهلال ، ط١ ، ٩٩٣ م، بيروت ، ص(٢٠١).

## ﴿ فَلَّا صَدَّقَ وَكَا صَلَّى ﴾ (١)، وإسناد عدم نصر الإشراك للأقدار أيضاً مجاز

عقلى علاقته (السببية) وعبر الشاعر بالمصدر (الإشْرَاكَا) في مقام التعبير باسم الفاعل ، حتى يدل على المبالغة في القضاء على هذا الشرك، فهو لا تقوم له قائمة، ثم يبين الشاعر طرفاً من عزيمة الغيورين على الرسول الكريم من خلال الجملة الخبرية (إنَّا نَسِيرُ عَلَى السِّيُوفِ إَلَيْكَ) ، وجاءت (إنَّ) للتأكيد على هذا السير وتجدده واستمراره ، وقد استعار الشباعر لفظ (السيوف) للأخطار حيث جسدت الأخطار في صورة حسية مرئية على سبيل الاستعارة التصريحية الأصلية، والتي أظهرت مدى قوة هؤلاء المؤمنين وبيان شجاعتهم فهم يتحملون المخاطر، ويقبضون على دينهم تمسكاً بالحق المبين ، وهذه الجملة كناية عن التجلد والعزيمة في مواجهة المشوهين للدين الحنيف، وحدد الشاعر هدف هذا السير من خلال قوله: (إَلَيْكَ) ، والمخاطب هو الرسول الكريم، والتعبير بأسلوب الخطاب فيه تعظيم لذاته الكريمة ( ويوضح الشاعر هذا الزمن الذي يسير فيه المسلمون على المخاطر فيقول: (في عَصْر يُحَرِّقُ مَنْ يَرُومُ هُدَاكًا) ونكر لفظ (عصر) ليتمكن من وصفه بالجملة بعده ، فهو عصر يواجه فيه كل من يطلب هدى النبي وسنته الشدائد والمحن ، والفعل (يُحَرِّقُ) وما فيه من التشديد يعكس لنا هذه الصورة المؤلمة للمعتدين على دين الله وبيان كثرة هذا الحرق ، وما يواجهه المسلم في سبيل الدفاع عن عقيدته ، وفي هذا الفعل استعارة تبعية ، حيث شبه مطاردة المسلم ومحاربته بالحرق ثم استعار الحرق للمحاربة ، ثم اشتق من الحرق يُحَرِّقُ بمعنى يحارب

<sup>(</sup>١) القيامة: (٣١).

ويطارد، وكشفت هذه الاستعارة عن المصاعب والشدائد والعقبات التي يواجهها المسلم في سبيل الدفاع عن دينه وسنة نبيه ، وإسناد التحريق للعصر مجاز عقلي علاقته الزمانية يكشف عن المبالغة في انتشار هذا العصر مجاز عقلي علاقته الزمانية يكشف عن المبالغة في انتشار هذا التحريق، وكناية عن النبوية المطهرة والمنهج الذي جاء به النبي الكريم ، والبيت كناية عن شجاعة المؤمنين وحرص هؤلاء المعتدين على النيل من الإسلام ، ونلاحظ أن حرف (القاف) قد تكرر في هذا البيت ثلاث مرات ، وهو حرف شديد انفجاري ، وهو يجود استعماله في مواقف الاصطدام والشدة ، وهذا يؤدى المعنى الذي يريده الشاعر من وصف هذا العصر بكثرة الشدائد التي يواجهها المسلم فيه، وبعد أن بين الشاعر ما يواجهه المسلمون من المخاطر في سبيل التمسك بهدية الشريف ، يستدعى التاريخ ، وقصة المدار البراهيم عليه السلام) فهو أبو الأنبياء وقد تعرض للفتن ، وألقى في النار ، ولكنه انتصر بتأييد الله له، فكذلك نحن السائرون على منهج الله، النار ، ولكنه انتصر مهما تعاقب المحن ، وهذا وعد الله فيقول:

نَارُ الْخَلِيلِ نَخُوضُ فِي أَفْيَائِهَا فِي كُلً يَوْمٍ وَالنَّجَاةُ لِقَاكَا وبني الشاعر بيته على لفظ (نَارُ) وهو لفظ يوحى بالمعاناة والألم، وهذا يتفق مع المعاناة التي يعيشها المسلمون في الوقت الحاضر من فتن، لذا يمكن حمل قوله: (نَارُ) على الفتن على سبيل الاستعارة التصريحية، وبذلك استعار الشاعر للفتن لفظ (النار) لما بينهما من تشابه في شدة اللهيب والأذى ، وبذلك يحمل لفظ (الْخَلِيلِ) على التورية فقد يراد به معنى قريب وهي النار التي ألقى فيها سيدنا (إبراهيم عليه السلام) وهي تمثل الفتن التي تعرض لها سيدنا إبراهيم ، أو يراد به معنى بعيد وهي نار الاحتلال في

منطقة (الخليل) فلسطين، وعبر الشاعر بالفعل(نخوض) والأصل فيه المشي في الماء ، واستعمله الشاعر للدخول في النار على سبيل الاستعارة التبعية لبيان أن هذه النار، والتي تتمثل في الفتن محيطة بنا لا نستطيع الفرار منها كما أن الماشي في الماء يصعب حركته فيها ، والفَّيْءُ (ما كان شمساً فَنَسَخَه الظِّلُّ والجمع أَفْياعً)(١)، وهذا يؤكد على أننا نواجه مثل هذه النار وهذه الفتن كل يوم ، فهي تتفق معها في كل جوانبها من الألم والمعاناة ، لذا عبر الشاعر بقوله: (فِي كُلِّ يَوْم) وهي كناية عن الاستمرار ، وتكرار هذه المعاناة ، ويختم الشاعر بيته بقول: (وَالنَّجَاةُ لقَاكَا) ليظهر أننا لم نتوقف عند الشدائد والمحن ، ولكن هدفنا الوحيد هو اللقاء بك يا رسول الله ففيه النجاة ، وهذه الجملة تجرى مجرى الحكمة ، وليس المراد بالتلاقي هو التلاقي الجسدي ، وإنما المراد به التلاقي على هديه الشامل( على ) ، والامتثال التام بما أمر به الرسول الكريم ، وتبليغه فلا ينصلح حال الأمة بدونه ، وهذا ما يدعو إليه الشاعر من بداية القصيدة ويؤكد عليه ، وقدم الشاعر لفظ (النجاة)على (لقاك) ليقصر النجاة على هذا اللقاء ، فالنجاة من هذه الفتن لا تتحقق إلا عند لقائله عليه الصلاة والسلام من خلال الالتزام بمنهجه وإتباع سنته ، كما أن لفظ (النجاة) يوحى بالأمل وإغراء المخاطب على السير على هذا الطريق المستقيم، والذي هو محور تجربة الشاعر في قصيدته ، وبهذا أنهى الشاعر فكرته والتي ظهر فيها مدى الحزن والألم الذى يعانيه بسبب ما آلت إليه أمة الإسلام من بعد عن منهج الله وسنة نبيه ، وعبر عنه من خلال أساليبه ولكن الشاعر لا يستسلم لهذا الشعور ويستدعى في الفكرة التالية التراث الديني و يوظفه من أجل بعث الحاضر

<sup>(</sup>١) اللسان: مادة (فيأ).

واستعادة مجد الإسلام الضائع ، فكان الشعور والوجدان هو الرابط بين الفكرتين.

#### المبحث الثالث

## استدعاء الماضي لبعث الحاضر (٢٨-٤٣)

الْمُطَّلِبُ تَتَحَددًيانِ عِداكا والرَّافِضِينَ سَبِيلَ مَنْ قَوَّاكَا حَرْبٌ عَلَى مَنْ يَسْتَبِيحُ حِمَاكَا جَيْشَ الْغُرُورِ وَخلدَتْ دَعْوَاكَا وَالنَّصْرُ ظِلْ مُحَارِبِ يَهْوَاكَا

"وَأَنَا النّبِيُ لاَ كَذِبْ" وَأَنَا ابْنُ عَبْدِ

تَتَكَددّيَانِ الْمُغْمِضِينَ قَلْوبَهُمْ

تَتَكَاثَرَانِ مَعْ الزَّمَانِ فَكُلّنَا

هِي صَيْحَةً لَكَ فِي حُنَيْنٍ حَطَمَتْ

كَانَتْ بسَيفِ ابْن الْوَلِيدِ مَضَاءَةً

وَعَلَى الأَسِنَةِ كَانَ نُورُ لَهِيبِهَا حِمَا تَشُلُ طَرِيقَ مَنْ آذَاكَا وَتَنَقَلَتُ عَبْرَ الْقُرُونِ صَوَاعِقاً سَحَقَتْ حُصُونَ الْبَغْي وَهِيَ صَدَاكا

ويأتي الشاعر في هذه الفكرة ليبعث الهمم ، وليبث روح العزيمة في نفوس السامعين فيستدعي قول النبي الكريم «أَنَا النَّبِيُّ لاَ كَذْبْ " أَنَا ابْنُ عَبْد الْمُطّلبْ»(١) وهي تمثل الرد الواضح على أعداء الرسول ، والذي سبق الحديث عنهم في الفكرة السابقة كما أنها أيضاً تذكير للمؤمنين وتنبيههم إلى ما فيها من فخر واعتداد بالنفس وثقة كانت سبباً في النصر وهزم الأعداء ، ويهذا برع الشاعر في توظيف هذه المقولة النبوية في دعوة المؤمنين لاستعادة ثقتهم بأنفسهم ، وإعادة بنائهم من جديد حتى يستعيدوا مجدهم ويحافظوا على دينهم من أي معتد أثيم ، وهنا اقتبس الشاعر لفظ الحديث النبوي ومعناه ، والاقتباس ، والتأثر بالبيان النبوي في شعر د/ صابر يمثل ظاهرة قوية واضحة ، فالروح الإسلامية تسرى في قصيدته ، وتؤكد على عاطفته الإيمانية، والقول النبوى الذي اقتبسه الشاعر، ليس فيه (واو) في بدايته ، وليس فيه واو بين الجملتين ، ولكن يبدو أن الشاعر أضافهما لاستقامة الوزن، وهو أسلوب خبري يمثل حائط الصد المنيع ضد دعاوى الحاقدين ، وهذا الأسلوب يعكس ثقة النبي في نفسه ، فضلاً عن التعريف بالضمير في هذه المقولة ، والذي يعكس ثقة الرسول() العالية وتمكنه واعتداده بنفسه، لذا جاء الشاعر بلفظ بناسب هذه الثقة فيقول: (تَتَحَدَّيَان عَدَاكًا) والحديث هنا عن المقولتين ، وجاء الفعل المضارع

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحة، كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين ، حديث رقم (۱) أخرجه مسلم في صحيحة، كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين ، حديث رقم (۱۲۷۲)، (۱۲۷۳)، (۱۲۷۳) صحيح مسلم ، دار طوق النجاة، ط۱، ۲۲۲ هـ، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر.

للتأكيد على استمرار هذا التحدي وتجدده بتجدد الزمان ، ويفصل الشاعر بين هذا البيت وبين قوله: (تَتَحَدَّيَان الْمُغْمضينَ قُلُوبَهُمْ) لما بينهما من اتصال وترابط فهذا بيان وتوضيح لأثر هاتين المقولتين أيضاً على الأعداء، والسر كمال الاتصال ، ويكرر الشاعر الفعل(تَتَحَدَّيَان) إلحاحاً منه على بيان هذه الحقيقة التي أقرها حديث النبي الكريم عن نفسه ، وهي وجود نبوته ، كما فيها دلالة على التحدى المتزايد، فهي تتحدى كل من عاداها وتفحمه، وقوله: (الْمُغْمِضِينَ قُلُوبَهُمْ) كناية عن هؤلاء الأعداء ، وأسند الشاعر الغمض للقلوب دون العيون لما في القلوب من أثر فعال في إيمان المؤمن فهي مرتع التصديق ، ولكن لما بلغ عنادهم الغاية ، وزاد صدودهم عن الإسلام فصارت قلوبهم كالعيون يتحكمون في غلقها ، فأغلقوها ، ولم يستجيبوا لأى حق، وهذه للمبالغة في وصف صدودهم وبيان شدته، وهذا من تراسل الحواس: (وهي وصف مدركات كل حاسة من الحواس بصفات مدركات الحاسبة الأخرى فالمشمومات تصير أنغاماً، والمرئيبات تصبح عاطرة)(١)، ويسرى التحدي بهذه الكلمة النبوية أيضاً على هؤلاء الرافضين للطريق الموصل إلى رضا الله ، لذا تم عطف (الرافضين) على (المغمضين) ، ونلاحظ أن اللفظين على وزن اسم الفاعل وهذا للدلالة على ثبوت رفضهم وإغماضهم لقلوبهم عن كل ما جاء به نبى الخير ، بالإضافة إلى التشديد فيهما والذي يؤكد المعنى أكثر ويقويه ، ثم يوضح الشاعر أثر هذه الدعوة الصادقة ، وهو أن المؤمنين في تكاثر وتزايد ، وهذا إن دلَّ

<sup>(</sup>۱) يراجع: الإبداع الفنى فى ديوان(نداء القمم) د/ صلاح الدين محمد ط۱ - ۱۲۲۱هـ (۱) د مر۲۰۰۳م (۱۵۲).

على شيء فإنما يدل على صدقه (عليه الصلاة والسلام) وصلاحه وإصلاحه فيقول: (تَتَكَاثُرَان مَعَ الزَّمَان) ودل الفعل المضارع على الاستمرار وتجدد هذا التكاثر حتى تقوم الساعة ، بالإضافة إلى صيغة (التفاعل) التي جاء عليها الفعل (تَتَحَدَّيان، تَتَكَاثُرَان) وهي صيغة تشع بالحركة والمبالغة والتأكيد على هذا التحدى وهذا التكاثر، وكأن الأرض ملئت بهذا التحدى الناطق بالحق، ثم يأتى قوله: ( فكلنا حَرْبٌ عَلَى مَنْ يَسْتَبِيحُ حمَاكًا) لبيان أنه من حقه على أتباعه أن يكونوا حرباً على من يستبيح حرماته ، وهذا ما أفاده لفظ العموم(كلنا) متصلة بضمير الجمع ، وقد جاء لفظ (حرب) نكرة لتعظيم هذه الحرب والتهويل منها ، والإتيان بها في صيغة المصدر فهو غير مرتبط بزمن ، وهذا دليل على ثبات هذه الحرب وقوتها ، وجاء الاسم الموصول (من) لتحقير كل من يستبيح حرمات الله ، وفي قوله: ( فكلنا حَرْبٌ) تشبيه بليغ أدى معنى المبالغة والتأكيد على ضرورة التماسك والاتحاد بين المسلمين ضد من يعادى منهج الله ، ولكنها حرب تقوم على المجادلة بالتي هي أحسن ، والحكمة والموعظة الحسنة ، والتي تعامل بها نبي الرحمة مع أعدائه، ونلاحظ تكرار ضمير التثنية المتصل بالأفعال(تَتَحَدَّيَان، تَتَكَاثَرَان) وقد تكرر هذا الضمير ثلاث مرات ، والتكرار ما هو إلا تأكيد مستمد من قوة الجرس والإيصاء لهذا الضمير، فالمد(الألف) في هذا الضمير يوحي بمدى اتساع هذا التحدي وهذا التكاثر، بالإضافة إلى حرف (النون) وهو حرف مجهور يشبه الحركة في قوة الوضوح السمعي(١)، وتكرار هذا الحرف بعد المد يتفق مع المعنى الذي

<sup>(</sup>۱) يراجع: موسيقى الشعر العربي بين الثبات والتطور د/ صابر عبد الدايم ط۳، ۱۲ د، ۱۹۹۳م، ص(۳۲).

يريد أن يعبر عنه الشاعر وهو الظهور الواضح ، والأثر الفعال لهاتين المقولتين في نفوس المسلمين .

ويسترسل الشاعر في بيان هذه المقولة النبوية مشيراً إلى المناسبة التي قيلت فيها وهي غزوة (حنين) والتي انهزم فيها المسلمون في البداية ثم كتب الله لهم النصر بعد ذلك ، وكان سبب النصر هذه المقولة ، والتي تحمل كل معاني الشجاعة والثقة والصمود فبعثت الأمل والثقة في نفوسهم ، فعبر عنها بقوله: ( هي صَيْحَةً لَكَ في حُنَيْن) والضمير هنا يعود على هذه الصيحة ، وذكر المسند إليه من أجل التقرير والتأكيد على فضل هذه الصيحة والتي بعثت القوة والشجاعة في نفوس المسلمين بعد أن تسرب البيأس إلى نفوسهم ، ولأن المقيام مقيام فخير ، وعبير عنها الشياعر ب(الصيحة) لما فيها من الشدة والقوة والمفاجأة ،والتعبير بقوله:(لك) فيه بيان لخصوصية هذه الصيحة بذات الرسول ، ثم يأتى بقوله: (حَطَّمَتْ جَيْشَ الْغُرُورِ) لبيان أثر هذه الصيحة ، وإشتملت على صورة بيانية تمثلت في الاستعارة التصريحية التبعية (١)،وهذه الاستعارة بيَّنت مدى ضعف هذا الجيش فهو على باطل حتى أنه قابل للتحطيم والإبادة ، والسر في التعبير بالفعل الماضي (حطّم) دون غيره لتحقق وقوع هذا التحطيم، ولبيان ما فيه من القوة فهو لكسر الشيء اليابس كما فيه دلالة على الانهيار والهدم والتلاشي، وما فيه من التشديد أكد المعنى ووضحه ، كما فيه بيان لقوة

<sup>(</sup>۱) حيث شبه الشاعر الهزيمة بالتحطيم ، واستعار التحطيم للهزيمة، واشتق من التحطيم بمعنى الهزيمة حطمت بمعنى هزمت على سبيل الاستعارة التبعية في الفعل.

هذه الصيحة ، وقوله: (جَيْشَ الْغُرُورِ) كناية عن الأعداء ووصفهم بهذا الوصف فيه تحقير لهم فهم جيش الباطل ، وهذا كان أثر الصيحة في جانب الأعداء وهو التحطيم والكسر ، أما في جانب الرسول والمسلمين فإنها (خلَّدَتُ دَعُوَاكا) فهي بقوتها وأثرها في نفوس المسلمين خلدت المنهج النبوي، وهذا الفعل (خلَّدَتُ) فيه بناء وإيجابية وإقدام وتألق ، والإتيان به بصيغة الماضي ، والتشديد فيه أكد وقوع التخليد للدعوة المحمدية على مر الزمان ، ونلاحظ الطباق بين الفعلين (حَطَّمَتُ ، خلَّدَتُ ) وما كان له من أثر في توضيح الصورة وبيان الفرق بينهما، فالصيحة كانت لها أثر بين في جانب المسلمين والكفار، وكل منهما يختلف عن الآخر ، وهذا ما بينه الطباق، ومن المعلوم أن الطباق (يجذب انتباه المتلقي إلى ما في التعبير من إثارة فكرية وشعورية تحقق نوعاً من المتعة الفنية لدى في الآخر من أبعاد ودلالات) (۱).

والسر في استدعاء الشاعر لهذه الغزوة دون غيرها لما فيها من المفاجئات، وكانت العبرة منها تناسب واقعنا الحاضر ففيها ضرب الرسول الكريم لنا أروع الأمثلة في الثبات والقوة وهو القائد، وفيها عودة الأمل بعد اليأس، مما ترتب عليه النصر بعد الهزيمة واستدعاء هذا التراث الديني بمثابة دعوة من الشاعر للمسلمين في الوقت الحاضر وخاصة القادة والزعماء الذين يتولون أمر رعيتهم بأن يسلكوا هذا الطريق ويحققوا هذه

<sup>(</sup>١) يراجع: عناصر الإبداع الفني في شعر ابن زيدون ، د/ فوزي خضر (١٨٥) الهيئة العامة لقصور الثقافة، ٢٠٠٤م.

الصفات من الثبات والقوة ، ولنا في رسولنا الكريم ( القدوة الحسنة فكان الإمام وعندما أعلن ثباته لحقه الصحابة وزاد ثباتهم ، كما فيها دعوة لبعث الهمم حتى ولو باللسان .

ويستمر الشاعر في بيان أثر هذه الصيحة ، وأنه لم يقتصر أثرها على تحقيق النصر في غزوة (حنين) فقط ، ولكن كانت بمثابة المنهل الذي يستمد منه المسلمون عزيمتهم وقوتهم في كل زمان ومكان ، فهي رمز البطولة في كل الغزوات ، ويظهر ذلك من خلال استدعائه للشخصية الإسلامية (خالد بن الوليد) سيف الله المسلول ، وأثر هذه الصيحة على سيفه فأصبح بفضلها قاطعاً ماضياً ، فجاء (بالباء) في بالسيف لبيان مدى أثرها عليه وكيف كان هذا الأثر ملصقاً به ، فهي كانت العامل القوى على حدته ومضائه ، وجاء في الشيطر الثاني بقوله: (وَالنَّصْرُ ظِلُّ مُحَارِب يَهْوَاكًا) فقرر هذا الأسلوب الخبرى هذه الحقيقة وهي أن النصر حليف من يهوى رسوله ، وهنا تشبيه بليغ حيث شبه النصر بالظل الذي يلازم صاحبه، ولكنه ليس لأي إنسان فهو للمحارب الذي يهواك ويحب سنتك يا رسول الله ، وجملة (ظِلُ مُحَارِب) جملة حالية حال النصر وأنه ظلَّ للمحارب الآخذ بأسباب التحدي المتمسك بدينه وشريعته ، ونكر لفظ (محارب) لبيان التعظيم والشمول، وللتمكن من وصفه بالجملة (يهواك) فشرط النصر لهذا المحارب المحبة للرسول الكريم ، وجاء الفعل المضارع ليفيد ضرورة أن هذا الحب النبوى لابد أن يكون متجدداً ومستمراً ، والتعبير عن هذا المحارب بصيغة اسم الفاعل تشير إلى ما يجب أن يتوافر في هذا المحارب من الثبات والثقة، فالنصر ليس إلا للمحارب الثابت على الحق وحب النبي راسخ في قلبه، ونلاحظ مراعاة النظير في البيت بين

الألفاظ (سيف ، مضاءة، النصر ، محارب ) فكلها ألفاظ متآخية ساعدت على إبراز الصورة بالإضافة إلى ما فيه من الروعة وحسن التصوير الموسيقي ، ويأتى الشاعر أيضاً في وصف هذه الصيحة بقوله: ( وَعَلَى الأسنَّة كَانَ نُورُ لَهيبها) وقدم الجار والمجرور على الفعل من أجل القصر حيث قصر نور لهيب هذه الصيحة على السيوف دون غيرها ، وهذه كناية عن قوة أثر هذه الصيحة على نفوس المسلمين في كل الفتوحات ، و(نُورُ لَهيبهَا) تعبير رمزى عن هذه الصيحة ، وفيها استعارة مكنية حيث شبه هذه الصيحة بالنار ثم حذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهو (اللهيب) ، وأظهرت هذه الاستعارة أثر هذه الصيحة في صورة حسية مشاهدة، و تعبير الشاعر بلفظ (نُورُ) بدلاً من (نار) إشارة إلى أن اللهيب يجمع بين المنفعة والضرر ففيه النور الذي يستضاء به ، والنار التي يُحرق بها كل من يستحق هذا الحرق ، كما يوحي بأنها صيحة هدفها الأسمى هو نشر الحق وإبطال الباطل ولا تحرق إلا من عاند وتكبَّر فهي تشع بالنور والخير للمسلمين ، ونار على أعدائه ، ولكن الشاعر أخذ الشق الثاني من هذا اللهيب وجعله كالمنية المهلكة لكل من يؤذي رسولنا الكريم ، فشبه نار هذا اللهيب بالحمم وهي المنايا في قوله: (حِمَماً تَشُلُّ طُريقَ مَنْ آذًاكًا) وهو تشبيه بليغ أدى دوره في المبالغة والتأكيد على قوة هذه الصيحة حتى أصبحت كالحمم ، وصفة هذه الحمم أنها (تَشُلُّ طُريقَ مَنْ آذاكًا) لذا نكر الشاعر لفظ(حمَماً) لأنّ الجمل بعد النكرات صفات لاحتياجها إلى التخصيص ، وكأن هذه الحمم اختصت بأن تشل طريق هؤلاء الأعداء دون غيرهم ، بالإضافة إلى التعبير عنها بلفظ الجمع مع التنوين فيها أكد على قوتها وشدتها وتمكنها ، واختيار الشاعر للفعل(تَشُئلُ) دون غيره من

الأفعال التي تؤدي المعنى فيه دلالة على براعته في اختيار الألفاظ ودقته ، لأن هذا الفعل تدور دلالته حول إنهاء الحركة والعجز التام ، وبالإضافة إلى حرف (الشين) وما فيه من التفشى والذي يعكس تفشى هذا العجز عند كل المعاندين والحاقدين على الإسلام وينتشر في طريقهم ، وفيه استعارة مكنية حيث شبه طريق الأعداء بالانسان وحذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهو الفعل (تشل) لأن هذا الفعل من صفات الإنسان، وبذلك جسدت لنا الاستعارة طريق كل من عادى رسوله الكريم فهي طرق ليست موصلة لشيء ومغلقة ، ومن يسير فيها تعقبه المنية وراء الأخرى ، ولم يعمم الشاعر لفظ(الطريق) ولكن حدد بأنه طريق من آذي رسوله الكريم ، وبناء عليه فلن يخلو طريق هذا المعادي من هذه الحمم وهذا اللهيب إلا بالحب الصادق والنقاء التام للرسول والعود الحميد إلى سنته ( الله عنه الله الساعر من بداية القصيدة ، وهو الطريق الحق ، ويختم الشاعر فكرته ببيان أن هذه الصيحة لم تكن في عصر النبي فقط، ولكن امتد أثرها عبر القرون، وأكد الفعل الماضي (تَنَقَّلَتْ) والتشديد على تحقق هذا التنقل، وشبهها الشباعر بـ(صَوَاعقاً)، لتظهر قوتها على الأعداء ، فهي كالصواعق تصعق كل من يعادي منهجه (هي)، وجاءت نكرة للتهويل منها ، وكذلك جمعها أكد على عظمتها وشدتها وجاء هذا ظاهراً من خلال وصفها بقوله: (سَحَقَتْ حُصُونَ الْبَغْي وَهِيَ صَدَاكًا) وهذا يؤكد على أنها موجهة لحصون البغى دون غيرها لأن صيحات القرآن تدل على أن البغي يعود بالوبال والهلاك على صاحبه ، و ظهر هذا من خلال الإضافة في (حُصُونَ الْبَغْي) وجمعها فيه دلالة على عموم وشمول هذا السحق لكل حصون البغي ، والفعل الماضي (سحقت) تؤكد على وقوع هذا الهلاك ثم يختم الشاعر بيته بجملة اسمية (وَهِيَ صَدَاكًا) وهي تؤكد على أن هذه الصيحة صدى الرسول الكريم وترديد لمنهجه ودعوته إلى الثبات والقوة فهي ثابتة له (ش)، وهذه الجملة تميزت بالإيجاز حيث ضمت معاني كثيرة رغم قصرها، واستدعاء الشاعر لمثل هذه الأحداث التاريخية مثل غزوة (حنين) والشخصيات الإسلامية التي ضربت لنا أروع المثل في التضحية والبطولة يبعث الآمال من جديد ليؤكد أن الهزيمة يعقبها نصر، والضعف تعقبه قوة والكرب يعقبه فرج، والعسر يعقبه يسران، فلابد من شحذ الهمم واستعادة العزائم من مثل هذه الأحداث، حتى يحرر الأقصى ولا يظل مكبلاً، وهذا ما يريد الشاعر أن يؤكد عليه ويمهد به لفكرته اللاحقة والتي يعرض فيها لقضية المسجد الأقصى.

# المبحث الرابع المصلى والواقع الأليم (٣٥-٤٤)

الأقصَى أضَاعَ خِلاَفْنَا مَسْراكا والْيَوْمَ وَاقِعُنَا يَضِلُّ رُوَاكَا وَتَشَرَبَعَتْ أَيَّامُنَا بِسِواكا وَتَشَرَبَعَتْ أَيَّامُنَا بِسِواكا أَمِنَ الْيَسِيرِ الْيَوْمَ أَنْ تَنْسَاكا لِلَّذَكْرَيَاتِ وَلَمْ نَعِشْ ذِكْرَاكا وَالْغَابُ شَرْعَةً كُلِّ مَنْ عَادَاكا يَا أَيُّهَا المُسْرَى بِهِ لِلْمَسْجِدِ
كُنْتَ الإِمَامَ لِكُلِّ صَاحِبِ دَعْوَةٍ
خَارَتْ عَزَائِمُنَا وَغَاضَ يَقِينُنَا
حَتَّى فَقَدْنَا طَعْمَ كُلِّ حَقِيقَةٍ
وَلَقَدْ نُسِينَا وَالْهَوَانُ سَعَى بِنَا
حَتَّى غَدَوْنَا لِلدَّنَابِ قَريسَةً

يُحْيِي مَواتَ قَلُوبُنَا لِتَرَاكَا؟ وَالْأَمْنِيَّاتُ أُسِيرَةٌ لِرِضَاكَا فَقَدَتْ حَصَائتَهَا وَفَيْضَ رُوَاكَا؟ لَمْ تَسْتَجِبْ فِي بَأْسِهَا لِهُدَاكا

أَنَظَلُ فِي قَلْبِ الْجَلِيدِ بِلاَ هُدىً فَالْحِلْمُ يَسْخَرُ مِنْ تَبَلَدِ رُوحِنَا فَمَتَى رِضَاوُكَ عَنْ بَقَايَا أُمَّةٍ غَابَتْ وَرَاءَ الشَّمْسِ وَهِي حَسِيرَةً

يتحدث الشاعر في هذه الفكرة عن المسجد الأقصى مسرى الرسول الكريم، ووقعه تحت وطأة الاحتلال، والسبب وراء كل هذا هو الخلاف بين المسلمين وضعف عزائمهم وانشغالهم بالأمور التافهة، وكل هذا سببه بعدهم عن منهج الله فيستهل فكرته بالنداء (يَا أَيُّهَا المُسْرَى به) والنداء ب(يا) بيان لمكانة الرسول العالية فهو بعيد عنا قريب في قلوبنا ، وناسب امتداد الصوت الناشئ عن المد في حرف النداء هذه المكانة السامية لخير البشر، فرأي) مبهمة تفسيرها (المُسْرَى بهِ) ، و(ها) للتنبيه ، والنداع بهذه الصيغة (يَا أَيُّهَا) دلالة على أن الشاعر ينادى الرسول(ه) لأمر عظيم يؤرقه وهو انتهاك حرمة المسجد الأقصى ، فهو ليس كأي مسجد فهو أولى وقوله:(المُسْرَى به) كناية عن النبي العظيم ، وذكره الشباعر بهذه الصفة لإثارة المشاعر، وللتنبيه على أهمية تلك البقعة المباركة ، ثم يعبر الشاعر عن الواقع الأليم بجملته الخبرية (أَضَاعَ خلاَفُنَا مَسْرَاكا) التي تعكس حزن الشاعر وحسرته وكأنه يعترف في حضرة الرسول الكريم بهذا التقصير في هذه البقعة المقدسة بسبب الخلاف والتشرذم، والفعل الماضي (أضَاعَ) أكد وقوع هذا الضياع ، وإسناد الضياع للخلاف مجاز عقلى علاقته السببية ، فالخلاف ليس هو الفاعل للضياع ولكنه هو المتسبب فيه ، وهذا المجاز أدى المعنى بإيجاز بالإضافة إلى أنه أثار الخيال عندما أسند الفعل إلى غير فاعله، وتلوين العبارة (۱)، كما جاء بجناس اشتقاق، بين قوله: (المُسْرَى بِهِ)، و(مَسْرَاكًا) وهو ملحق بالجناس وليس منه لوجوب اختلاف المعنى في الجناس، وهنا قد جمع اللفظين اشتقاق واحد وهو (الإسراء)، وهذا الاشتقاق كان له أثر في المعنى من حيث حسن الإفادة، وفيه خلابة للأذهان، ومفاجأة تثير الذهن وتقوى الإدراك للمعنى المقصود عن طريق تكرار اللفظ الذي قد أدى المعنى ووفاه وهو التأكيد على الصلة القوية بين الرسول والمسجد الأقصى، بالإضافة إلى الموسيقى المؤثرة التي تؤثر في النفس، ومزاوجة الشاعر بين الأسلوب الإنشائي والخبري يعكس مشاعره المتأججة، وحزنه الكامن بداخلة ولم يستطع كبته، وبعد هذا الإجمال الذي جاء به الشاعر في كلمة (خلافنا) بدأ كعادته يفصل لنا مظاهر هذا الخلاف وكانت أول مظاهره:

1- كثرة الأحزاب والتقسيمات والتفرق بين أبناء الأمة ، فجاء الشاعر بقوله: (كُنْتَ الإِمَامَ لِكُلِّ صَاحِبِ دَعْوَةٍ) وهي كناية عن الاتحاد والتكاتف والسير على المنهج النبوي في العصور الماضية ، ودخول لفظ العموم (كل)يدل على أنه منهج إمامه واحد وهو الرسول وكل صاحب دعوة يستمد دعوته من هذا المنهج القويم ، ثم يأتي في الشطر الثاني بقوله: ( وَالْيَوْمَ وَاقِعْنَا يَضِلُّ رُوَاكًا) وهي كناية عن التفرق والتشتت وكثرة التقسيمات والجماعات التي أصبحت فيها الأمة في عصرنا الحالي بعد هذا الاتحاد واتخاذ أئمة

<sup>(</sup>١) يراجع: علم المعاني دراسة بلاغية (٧٨/١) د/ بسيوني فيود.

أخرى غير الرسول( ) فعبر الشاعر عن الماضي في الشطر الأول بالفعل (كنت)، والحاضر بلفظ (الْيَوْمَ)، وجاء بلفظ (الْيَوْمَ) معرفاً ليبيِّن لنا حاله وهو (وَاقِعُنَا يَضِلُّ رُوَّاكَا) وإسناد الضلال للواقع مجاز عقلي علاقته الزمانية ، فالواقع لا يضل المبادئ والتعاليم ، ولكنه زمن يعيش فيه من يضل هذه الروّى ، وهذا المجاز أظهر لنا شيوع هذا البعد عن سنة النبي الكريم ، وكأن الواقع والزمن نفسه شارك في هذا البعد، وقد فصل الشاعر بين هذا البيت والسابق له لما بينهما من ترابط لأن هذا البيت بمثابة إجابة وبيان لمظاهر هذا الخلاف الذي تحدث عنه الشاعر في البيت السابق، والسر شبه كمال الاتصال، ويأتي الشاعر ويبيّن نتيجة البعد عن مبادئ وتعاليم الرسول في البيت التالي ، وهو أيضاً يعد من مظاهر الخلاف ، وهذه النتيجة تتمثل فيه .

٧- خور العزائم وضعف اليقين ، فيقول الشاعر (خَارَتْ عَزَائِمْنَا وَغَاضَ يَقِيثُنَا) وهذه كناية عن ضعف المسلمين وهوانهم ، وعبر الشاعر بالفعل الماضي (خَارَتْ، غَاضَ) للدلالة على تحقق هذا الضعف وهذه القلة ، فالعزائم ضعفت ، وجف اليقين وهذا بسبب البعد عن منهج الله وهذا ما عبر عنه الشاعر في بيته السابق بقوله: (يَضِلُّ رُوَاكَا) ، وجاء في قوله: (غَاضَ يَقِيثُنَا) استعارة مكنية حيث شبه اليقين ببحر متلاطم الأمواج ، ثم حذف المشبه به ، ورمز إليه بشيء من لوازمه ، وهو الفعل: (غَاضَ) لأن الغيض من خصائص الماء ، وهذه الاستعارة جعلت لنا المعنى في صورة بيانية رائعة حيث جعلت لنا اليقين في صورة بيانية رائعة حيث جعلت لنا اليقين في صورة بيانية رائعة حيث جعلت لنا اليقين في صورة بيانية رائعة حيث جعلت كما اليقين في صورة بحر جف ماؤه ، وكذلك يقيننا قد قل وجف كما اليقين في صورة بحر جف ماؤه ، وكذلك يقيننا قد قل وجف كما

يجف البحر، وليس هذا فحسب، ولكن مُلئت أيامنا بسواه (ه) فيقول الشاعر (وتَشَبَعَتُ أيّامُنَا بِسِواكا) والفعل (تَشَبَعَتُ)أي بلغت أقصاها بغيرك يا رسول الله، وهذا الفعل والتضعيف الذي فيه يدل على كثرته وتزايده، وحرف (الشين) وصفته من التفشي أكد على انتشار هذا التَشبع وتفشيه في عصرنا الحالي، وجاءت (الباء) في (بِسِوَاكا) لبيان مدى التصاق هذا التشبع بغير الرسول الكريم، وبعد أن وضح لنا الشاعر في الأبيات السابقة أهم نقاط ضعف الأمة، ومظاهره بدأ يوضح لنا النتائج السيئة التي ترتبت على هذه المقدمات، وهي تتمثل في:

١- فقدان طعم النصر لأن الأمة لم تتذوقه منذ أمد بعيد ، وظهر ذلك من خلال قوله: (حَتَّى فَقَدْنَا طَعْمَ كُلِّ حَقِيقَةٍ) و(حتى) هنا غائية أي كثر خلافنا وخارت عزائمنا ، وقلَّ يقيننا وتمسكنا بغير منهجنا السوي إلى أن فقدنا طعم كل حقيقة ، والمراد بها النصر، والفعل الماضي (فقدنا) أكد على تحقق هذا الفقد ، بالإضافة إلى دخول لفظ (كل) على (حَقِيقَةٍ) فقد عمَّم الفقد لطعم أي حقيقة ، وهذه كناية عن غياب الحق والنصر منذ أن بعدنا عن المنهج السليم ، وجاء في قوله: (طَعْمَ كُلِّ حَقِيقَةٍ) تراسل حواس فالحقيقة المراد بها النصر ليس لها طعم ولكنها تدرك بالعقل ، ولكن جعل الشاعر لها طعماً وفقد المسلمون هذا الطعم، وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على اندماج الشاعر في معايشته لتجربته الشعرية ، وبخاصة أنه يتحدث عن واقع أمته ، وهو ينصهر معها في تلك الأحزان فهذا المنزع في

تراسل الحواس يدل على (تعمق الشاعر لتجربته ، وبحثه عن الصيغ الجديدة ، ورغبته في تجاوز المدركات العادية ، والبحث عن علاقات جديدة بين الكلمات تنبع من سياق تجربته والجو النفسي لها) (۱)، ثم يأتي الشاعر في الشطر الثاني متعجباً من وضعنا وحالنا نحن المسلمون فيقول:

(أَمِنَ الْيَسِيرِ الْيَوْمَ أَنْ نَنْسَاكَا؟) وهذا استفهام إنكاري تشوبه الحيرة والتعجب، فالشاعر يتعجب كيف ننسى هذا الهدى النبوي ؟بعد أن رأينا الحق والعدل فيه، وهو سر سعادتنا وتقدمنا، كما ينكر أن نفعل هذا فهو ليس هيناً علينا، والشطر كناية عن التفجع والحسرة التي يعانى منها الشاعر، وهذا النسيان المتمثل في البعد عن المنهج القويم يترتب عليه الضعف والهوان، وهذا ما يتحدث عنه الشاعر في البيت التالي، وهي ثاني النتائج السيئة المترتبة على ضعف الأمة وتفرقها، وهي:

٢- أصبحت أمة الإسلام أمة منسية مهينة ، فيقول: (وَلَقَدْ نُسِينَا وَالْهَوَانُ سَعَى بِنَا)، ويؤكد الشاعر على هذه الحقيقة من خلال(لام التأكيد) الداخلة على (قد) والفعل المبنى للمجهول، والذي يوحى بعموم النسيان وشموله لكل جوانب الأمة من قبل العالم فأصبحت الأمة في طي النسيان بسبب البعد عن الطريق

<sup>(</sup>۱) يراجع: شعراء وتجارب ، د/ صابر عبد الدايم ۱۹۹۳ ، دار الوفاء ، الأسكندرية ص(۱۹۷) (بتصرف).



المستقيم ، ويسبب هذا النسبيان سرى بنا الضعف إلى أننا أصبحنا نعيش ذكريات غير حقيقة تسرى في خيالنا، وظهر هذا من خلال إسناد فعل السعى إلى الهوان في قوله: (وَالْهَوَانُ سَعَى بنًا) فالهوان يقود الأمة ، وهي تستجيب دون مقومات كاستجابة الضرير لمن يقوده ، وهذه الجملة كناية عن العجز التام للأمة وفقدها لإرادتها ، والفعل الماضي أكد على وقوع هذا السعى الدال على العجز، وبذلك أدت الكناية دورها في الدعوى مع مصاحبتها لدليلها وبرهانها ،فسعينا سعى الخاملين الحالمين بالنصر والمجد ولا يأخذون بأسباب الوصول إليه ، ولكن يعيشون في ذكريات من واقع خيالهم يسعى الهوان بهم إليها ، وهذا ما أكد عليه الشباعر من خلال قوله: (وَلَمْ نَعشْ ذَكْرَاكَا) فالشاعر ينفى تحقيق العيش في هذه الذكريات الحقيقية المتمثلة في هذا المنهج القويم وما يصاحبه من نصر، ونفي الشاعر ب(لم) ليفيد أننا لم نعش هذه الذكرى الحقيقة في جميع مراحلها حيث إن (لم) لنفي الحدث في مرحلته الأولى وأصل الحدث بالإضافة إلى أن النفى ب(لم) يحتاج إلى سرعة في نطقها وهي وخزه سريعة يتنبه المخاطب من خلالها على قصد الشاعر، وهي أعون على توصيل المقصود من أقرب طريق (١)، والمقصود أننا لم نحاول تحقيق هذه الذكريات ولو لفترة ولكننا لم نقِّدم عليها إلا بالأحلام فقط ، وكرر الشاعر لفظ(الذكريات)

<sup>(</sup>١) يراجع: بحث بلاغي بعنوان حروف المعاني وبلاغة النص د/ صلاح الدين محمد أحمد ص(٥٦) (بتصرف).

مرتين ففي المرة الأولى أراد بها ذكريات غير حقيقة سعى الضعف بنا إليها ، ولكن المرة الثانية أراد بها الذكريات الحقيقية للمجد ولكنها ذكريات خلت من النبض الحقيقي لتحقيقها ، ويوضح الشاعر أننا بسبب هذا النسيان للمنهج القويم نسينا العالم ، وأصبح العالم ينظر إلينا على أننا فريسة وصيد سهل الحصول عليه ، وهذا ما يتحدث عليه في البيت التالي وفي الوقت نفسه تعد من النتائج السيئة المترتبة على ضعف الأمة وتفرقها، وهي:

٣- أن أمة الإسلام أصبحت نهباً للأمم الأخرى ، وعبر عن هذا بقوله: (حَتَّى غَدَوْنَا لِلذِّنَابِ فَرِيسَةً) وحتى هنا بمعنى (إلى) أي هذه نهايتنا فهي نتيجة لها مقدمة لم تأت من فراغ وهو الذل والهوان ، وجاء لفظ(غَدَوْنَا) يؤكد على أننا أصبحنا كذلك منذ فجر أن تركنا سنة النبي العظيم، والغُدْوة بالضم البُكْرة ما بين صَلاة الغَداة وطلُوع الشمس(۱)، والمادة تدور حول التبكير ، ويراد بها هنا تبكير العدو في افتراسنا ، واستخدمها الشاعر في الدلالة على أننا أصبحنا فريسة للأعداء منذ الوقت الأول الذي تركنا فيه منهج النبي وسنته، كما استعار الشاعر لفظ (الذِّنَابِ) للأعداء وكل من يتربص بالإسلام استعارة تصريحية أصلية وجاء لفظ (فَرِيسَةٌ) ترشيح للاستعارة، وهذه الاستعارة جسدت لنا هذا العدو ، ووضحت لنا المبالغة في وصفه بالمكر والخداع لنا هذا العدو ، ووضحت لنا المبالغة في وصفه بالمكر والخداع

<sup>(</sup>١) اللسان: مادة (غدا).



، وقام قوله: (لِلدُّنَابِ فَرِيسَةُ) على التشبيه البليغ ، وهو تشبيه أمسة الإسلام بالفريسة للناب ، وهذه كناية عن الهوان والخضوع وأننا أصبحنا مطمع العالم لتفرقنا وبعدنا عن المنهج القويم ، ويأتي الشاعر بالشطر الثاني تأكيداً وتوضيحاً لمعنى البيت الأول، فيقول: (وَالْغَابُ شِرْعَةُ كُلِّ مَنْ عَادَاكا) وهذه كناية عن الحياة التي يعيشها كل من عادى رسول الله ، وهي حياة الغاب فهي حياة لا نظام فيها خالية من المبادئ والقيم ، كما أن فيه إشارة إلى ذم وتحقير أعداء الدين ، فكل من عادى رسولنا فمثله مثل الحيوان الأعجم الذي يعيش في الغاب لا عقل له ولا فمثله مثل الحيوان الأعجم الذي يعيش في الغاب لا عقل له ولا نظام ولا قانون يحكمه، ونكر لفظ (شِرْعَةُ) لتحقير هذه الحياة التي تقوم على نهب الأمم وسلب حرياتها ونلاحظ مراعاة النظير في هذا البيت من خلال الجمع بين الألفاظ (الدِّنَابِ ، النظير في هذا البيت من خلال الجمع بين الألفاظ (الدِّنَابِ ، اكتمال الصورة ووضوح المعنى .

ويتحسر الشاعر على تبلد الأرواح فيأتي باستفهام تشع منه نبرة الحسرة والألم فيقول: (أَنظَلُ فِي قَلْبِ الْجَلِيدِ بِلاَ هُدىً؟) فالشاعر يتفجع ويتعجب وينكر هذا الذل الخانع الذي أصبح فيه المسلمون ، ويستبطئ مجيء اليقظة من هذا السبات العميق ، والإتيان بمثل هذا الأسلوب الإنشائي فيه إثارة للمشاعر وشحذ للهمم ، ودعوة صادقة للمؤمنين بالتحرر والخروج من هذا التجمد ، وقوله: (قَلْبِ الْجَلِيدِ) هو تعبير رمزي كناية عن التجمد وعدم وجود روح تنبض بالهدى الحقيقي الذي

هو سبب النصر، فجاء بلفظ (هدى) نكرة لتعظيمه هذا الهدى وبيان صفته أنه يحيى القلوب بعد موتها، وتعبيره بلفظ (القلب) دلالة على أن التجمد يحيطنا من كل جانب، فنحن في قلبه وانغمسنا فيه، وفى وقوله: (مَوَاتَ قُلُوبُنَا) كناية عن بُعد هذه القلوب عن الحق والهدى حتى أصبحت مواتاً لا حياة فيها، وجاء الشاعر يوضح أن استمرارنا على هذه الحالة من التجمد المعنوي يَحُول بيننا وبين رؤية الطريق الحق المتمثلة في مبادئه وسنته (هي)، ولا تتحقق لنا الرؤية لهذه المثل إلا بعد أن نتحرر من هذه الحالة من التجمد، فجاء الشاعر بتراسل حواس في قوله: (قُلُوبُنَا لِتَرَاكا) فالقلوب لا ترى ولكن العين هي مختصة بحاسة الرؤية، وهذه دعوة لصلاح القلوب لأنها إذا ملحت صلح باقي الجسد، لذا ربط الشاعر بين (الهدى) (وحياة القلوب) لأنها مرتعه الخصب وميدانه الفسيح.

وبعد أن وضح لنا الشاعر حال المسلمين وما هم عليه من التجمد يرسم لنا صورة بيانية رائعة ، فيقول:

فَالْحُلْمُ يَسْخَرُ مِنْ تَبَلِّدِ رُوحِنَا وَالْأَمْنِيَّاتُ أُسِيرَةٌ لِرِضَاكا!

وربط الشاعر بين هذا البيت والسابق له لما بينهما من اتصال فهذا البيت وسخرية الخُلم من حال المسلمين نتيجة مترتبة على موت قلوبهم وبعدهم عن منهج الله ، وحالهم من التجمد واليأس، وهنا جاء شاعرنا بصورة بيانية رائعة فيها بعث للهمم ولفت للأذهان تمثل في الاستعارة المكنية القائمة

على التشخيص حيث شبه الحلم بإنسان، ثم حذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهي (السخرية) سبيل الاستعارة المكنية ، والتي جسدت الحلم وجعلته يحس ويسخر من حالنا ، فنحن عاجزون عن تحقيقه فهو حبيس أذهاننا ، ولم يكتب له الخروج إلى النور بسبب تبلد الأرواح ، وأدى الفعل المضارع دوره في الدلالة على تجدد واستمرار هذه السخرية وقوله: ( تَبَلُّد رُوحنًا) كناية عن تجمد المشاعر وفقد الإحساس والإدراك لأرواحنا فأصبحنا لا نتأثر بما يحدث حولنا ، وخص الأرواح بالتبلد لأنها مصدر الشعور والتوثب ، وبها تتحقق الأمنيات ، وينال الجسم أعلى الدرجات ، ثم يأتي الشاعر في الشطر الثاني محدداً مصير تلك الأمنيات فيقول: (وَالأُمْنِيَّاتُ أَسِيرَةٌ لرضَاكًا) وهنا يؤكد الشاعر أن علينا ضرورة الرجوع إلى المنهج السليم لأنَّ أمنياتنا لا تتحقق إلا برضاه (ﷺ) ورضاه لا يتحقق إلا بالالتزام بهذا المنهج المتمثل في تعاليم الإسلام، وهنا جمع الشباعر بين الشيطرين بـ(الواو) لتوحد الجو الشيعوري من الحزن والألم بين الحلم والأمنيات ، وجاء بصورة بيانية تكشف ، وتوضح هذا المعنى ، حيث شبه الأمنيات بإنسان يعانى الذل والأسر، ثم حذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهو (أسيرة) على سبيل الاستعارة المكنية ، والتي جسدت وشخصت الأمنيات في صورة إنسان يعيش معاناة الأسر، وأوقف عتقها على تقديم الفدية ، وهي رضا الرسول الكريم عن تلك الأمنيات ، وهذه الصورة ملائمة لعنوان القصيدة ، ومضمونها ، ونفسية الشاعر التي تدندن حوله من بداية القصيدة ، وهذا الشطر فيه دعوة لتحقيق الأمنيات والأخذ بأسباب هذا التحقيق، وقوله: (أسيرةً) صيغة مبالغة على وزن (فعيل) تؤكد على المبالغة في بُعد هذه الأمنيات عن التحقيق، فهى مازالت مقيدة لا يفك أسرها ، لأننا مازلنا لم نفك هذا الأسر باتباع المنهج الحق ، وجمع الشاعر بين (الْحلْمُ وَالْأَمْنيَّاتُ) فيه مراعاة نظير، وبيان الشاعر لموقفهما من حال المسلمين وهي أمور معقولة وليست حسية فيه دلالة على حالة الهوان والضعف التي يعيشها المسلمون حتى جعلت هذه المعقولات تشاركنا أحزاننا ، وتسخر من أفعالنا ، كما سخر منا عدونا واتخذنا فريسة له، والأبيات تشعُّ منها نبرة الألم والحزن على هذا الضعف ، ويحنُّ الشاعر للطريق المستقيم ، محاولة منه في رضا الله ورسوله ، وهذا ما يحاول التعبير عنه في الفكرة التالية ، وهو استعطاف الرسول وطلب رضاه حتى تتحقق الأمنيات والأحلام

## المبحث الخامس استعطاف ورجاء (٣٦- ٢٥)

فَقَدَتْ حَصَانَتَهَا وَفَيْضَ رُوَاكَا؟ لَـمْ تَسْتَجِبْ فِي بَأْسِهَا لِهُدَاكَا هَـلْ تُطْفِئُ الرِّيحُ الْعَقَيمُ سَنَاكَا؟ هَـلْ تُطْفِئُ الرِّيحُ الْعَقَيمُ سَنَاكَا؟ سَـعْياً إِلَيْكَ وَتَحْتَمِي بِحِمَاكَا عُمْيٌ وَصُـمٌ يُدهِمِنُونَ جَفَاكَا؟ فَمَتَى رِضَاؤُكَ عَنْ بَقَايَا أُمَّةٍ غَابَتْ وَرَاءَ الشَّمْسِ وَهِي حَسِيرةٌ غَابَتْ وَرَاءَ الشَّمْسِ وَهِي حَسِيرةٌ يَا سَيَدِي والشَّمْسُ بَعْضُ ضِياكا تَتَسَابَقُ الأَقْمَارُ فِي أَفْلاَكِهَا مَاذُا أَقُولُ لِكُلِّ مَنْ عَادَاكَا؟

مَاذَا أَضِيءُ وَلَيْسَ حَوْلِي ومَضَةَ أَأْرَدُدُ النّبْضَ الْقَدِيمَ وَفِي دَمِي أَأْرَدُدُ النّبْضَ الْقَدِيمَ وَفِي دَمِي لَكِنَ بُرْكَانَ الْهَوَى فِي خَاطِرِي لَكِنَ بُرْكَانَ الْهَوَى فِي خَاطِرِي أَيْنَ الطّرِيقُ إِلَيْكَ فِي زَمَنٍ تَشَافَسَ لَكَنّهَا في الأَرْض أَصْلَ تَابِتٌ لَكَنّها في الأَرْض أَصْلَ تَابِتٌ

أَسْسمُو بِهَدْي رَجَائِهَا لِعُلاَكَا؟ بَكْرُ الرُّوَى نَصَجَتْ بِنَارِ هَوَاكَا؟ مَا زَالَ لاَ يَدْرِي مَتَى يَلْقَاكَا؟ كُلُّ مَا فِيهِ لِمَحْوِ خُطَاكا وَفَرُوعُهَا تَنَبَوا الْأَفْلاَكَا

فالشاعر يستهل فكرته بالأسلوب الإنشائي والذي يؤدى معنى الاستبطاء (۱) من خلال الاستفهام المجازى في قوله: (فَمَتَى رِضَاوُكَ عَنْ بَقَايَا أُمَّةٍ؟) فرمتى اسم استفهام يسأل به عن الزمان (۲) ولكن جاء في البيت يحمل معنى (الاستبطاء والتلهف) (فَمَتَى رِضَاوُكَ) استبطاء لزمن رضا الرسول الكريم عنا ، واستطالة لزمن الضعف والهوان ، وإظهار الرغبة في الرضا واللهفة عليه ، مع جذب انتباه السامع ، ودعوته لمشاركة الشاعر في الموقف الذي يعيشه ، وعبر الشاعر بقوله: (عَنْ بَقَايَا أُمَّةٍ؟) كناية عن التشرذم والتفرق حتى لم نكن أمة كاملة ، فالذي يلتزم بتعاليم الإسلام ما هم إلا قلة قليلة ، ولكنها مازالت متمسكة بأهداب الطريق ، وجاءت جملة (فَقَدَتُ حَصَانتَهَا وَفَيْضَ رُوَاكا) وصف لهذه الأمة فمن صفاتها أنها فقدت حصانتها ، أي مؤهلات وأسباب حمايتها من أي أذى وهذه الحصانة متمثلة في (القرآن الكريم والسنة النبوية) فهجرنا لمصدري التشريع ترتب عليه ضياع هذه الحماية ، ولا نسترد هذه الحصانة إلا بالعود الحميد لهذا الهدى

<sup>(</sup>٢) يراجع: الإيضاح (٦٧/٣).



<sup>(</sup>١) الاستبطاء: هو عد الشيء بطيئا في زمن انتظاره. ومنه قوله تعالى: ( مَتَى نَصْرُ اللهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِيبٌ ) البقرة ٤ ٢١. يراجع: المطول (١٩٤).

#### الربّاني ، وقوله:

( وَفَيْضَ رُوَاكًا) كناية عن الاشراقات النبوية ، وجاء العطف ب(الواو) لأن هذه الرؤى مشتركة مع الحصانة في الفقد ، وهو من عطف الخاص على العام ، فرؤى الرسول جزء من المنهج السليم ، ثم يذكر الشاعر النتيجة المترتبة على فقد هذه الحصانة فيقول: ( غَابَتْ وَرَاءَ الشُّمْس وَهِيَ حَسيرَةً) وهذه كناية عن ذهاب الأمة في الظلام المجهول فقد ضلت الطريق ، لأن الشمس رمز الحياة والذهاب وراءها وغيابها عن المخلوقات إيذان بالفناء ، فالأمة ذهبت لهذا المجهول الذي لا يدري معالمه، والفعل الماضي أكد على هذا الغياب، كما جاءت جملة الحال(وَهِيَ حَسيرَةً) لتبين حال الأمة من الحسرة والألم ، كما أن التعبير عنها بالاسمية دلل على ثبات هذه الحسرة ودوامها لبعد الأمة عن منهج الله، والتعبير بصيغة المبالغة (حسيرة) على وزن (فعيل) دلت على شدة هذه الحسرة وكثرتها ، كما أن ذكر المسند إليه (هي) من أجل تقرير المعنى وإيضاحه ، وبيان ثبوت هذه الحسرة للأمة لأنها لم تستجب في شدتها لهدى الله ورسوله ، ولو أنها استجابت لم يكن هذا حالها من الحسرة لذا فصل الشاعر بين جملة (غَابَتْ وَرَاءَ الشَّمْس وَهيَ حَسيرَةٌ) ، وجملة (لَمْ تَسْتَجِبْ في بَأْسِهَا لهُدَاكَا) لأن الثانية بمثابة جواب عن سؤال أثارته الجملة الأولى وهو لماذا غابت وراء الشمس وما سبب تحسرها؟ فكانت الإجابة لأنها لم تستجب في شدتها لهدى الله ، والسر شبه كمال الاتصال ، واستخدم الشاعر (لم) في النفي للدلالة على نفي الحدث من أصله وهي الاستجابة ، فهي نفت الاستجابة في مرحلتها الأولى ، كما أنها نفت الاستجابة في الماضي ، فبالتالي لم تمتد للحاضر ، وهذه كناية عن الجمود والجهل الذي سيطر على الأمة حتى لم تستجب في شدتها لهدى نبيها حتى تصبح شدتها رخاء ثم يلح على الشاعر فكرة سيادة الرسول وأنه الضياء والسنا للكون، وهذا يعكس حنينه وشوقه الجارف لارتياد الطريق القويم فيكرر هذين البيتين:

هَلْ تُطَفِئُ الرِّيخُ الْعَقَيمُ سَنَاكَا؟ سَعْياً إِلَيْكَ وَتَحْتَمِي بِحِمَاكَا! يَا سَيِّدِي والشَّمْسُ بَعْضُ ضِياكا تَتَسَابَقُ الأَقْمَالُ فَي أَفْلاَكهَا

والتكرار هنا أدى دوره في الربط بين الأفكار، والتكرار في حقيقته الحاح على جهة هامة في العبارة يعنى بها الشاعر أكثر من عنايته بسواها(۱)، كما فيها تذكير بالهدف الأساسي من القصيدة وهى بيان مكانة الرسول العالية ، فكانت القصيدة كالدائرة التي تتلاقى أطرافها ، ثم بعد ذلك يأتي الشاعر بصورة رائعة لكل المسيئين إلى صاحب (الطريق)() فيقول:

مَاذَا أَقَولُ لِكُلِّ مَنْ عَادَاكَا؟ عُمْى وَصُمِّ يُدْمِنُونَ جَفَاكَا

فجاء هذا الأسلوب الإنشائي ليكشف عن حيرة الشاعر وتردده في وصف هؤلاء وما أجمل هذا الاستغراق والشمول في قوله: (لِكُلِّ مَنْ عَاذَاكَا) ، ونلاحظ حذف المسند إليه في قوله: (عُمْيٌ وَصُمُّ) لغرض الإيجاز وضيق المقام بسبب حالة الحزن والحسرة التي تسيطر على الشاعر ، كما فيه صون للسان عن ذكر هؤلاء لأن المقام مقام ذم لهؤلاء واستنكار لأفعالهم، كما في قوله: (عُمْيٌ وَصُمُّ) استعارة تصريحية أصلية حيث استعارة لفظ العمى والصم لهؤلاء المسيئين للرسول الكريم فهم عميت

<sup>(</sup>١) يراجع: الإبداع الفنى (١١ ٢) (بتصرف).



وتستمر حيرة الشاعر وتحسره على حال المسلمين محاولاً في الوقت نفسه التقرب واستعطاف الرسول الكريم فيقول:

مَاذًا أَضِيءُ وَلَيْسَ مَوْلِي ومَضَةً أَسْمُو بِهَدْي رَجَائِهَا لِعُلاَكَا؟

وهذا الاستفهام فيه إشارة لمظاهر الاحتفال بالمولد النبوي الشريف ، فالشاعر يقول إنه في ذكرى مولدك يا رسول الله لم أجد حولي ما يشجعني على السمو لهداك فجاء الاستفهام ليؤدى معنى الحيرة والحسرة ، فالشاعر يريد بالومضة هنا من (الوميض) وهو من لمعان البرق وكل شيء

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية :(١٨).



صافى اللون(١)، واستعار الشاعر هذا اللفظ لطريق الالتزام، وأراد أن يعبر به الشاعر عن الشعاع النوراني الذي يهدى الطريق، فالشاعر لا يبحث عن أي شيء ليسمو به إلى الرسول الكريم في يوم مولده سوى الصدق الديني وإتباع المنهج السليم وهو شيء افتقدناه في عصرنا، لذا كان البيت كناية عن انعدام الالتزام بالمنهج السوى ، والشاعر في هذا الشطر مزج بين الأسلوبين الإنشائي والخبري ، فعندما أراد أن يعبر عن حيرته لجأ للأسلوب الإنشائي الذي ينقل للمتلقى هذه الحيرة ، وعندما أراد أن يخبر عن حقيقة ، وهي بعد المسلمين عن منهجهم القويم لجأ للأسلوب الخبري الذي يساعده على أداء هذا المعنى ، كما أنه يكشف عن عاطفته المتأججة ، ونكر لفظ (ومضة) للتقليل، فالشاعر افتقد أيسر الأشياء في واقعه للوصول إلى الرسول الكريم ( الله عليه الشاعر ليبين ما الذي يريد أن يفعله بهذه الومضة فكانت الإجابة (أسمُو بهَدْي رَجَائهَا لِعُلاَكَا) لذا فصل بين الشطرين لما بينهما من اتصال وترابط لكمال الانقطاع لاختلاف الجملتين إنشاءً وخبراً ، وفي الجمع بين (هدى ، رجاء ، علاكا) مراعاة نظير فكلها ألفظ تدل على المناجاة والدعاء ، وهذا البيت فيه دعوة إلى تجديد الخطاب الديني وإتباع طرق جديدة في نشر الدين ، وكلها مستمدة من الأصول المتمثلة في القرآن والسنة، وهذا الذي يشير إليه الشاعر ويفتقده حوله ، وهذا الذي يتحدث عنه الشاعر في بيته التالي ، فيقول:

أَأْرَدُ النَّ بْضَ الْقَدِيمَ وَفِي دَمِي بِكْرُ الرُّوَّى نَضَجَتْ بِنَارِ هَوَاكَا؟ ومازال الشاعر مستمراً في تساؤلاته التي تكشف عن صدق

<sup>(</sup>١) اللسان مادة (ومض).



عاطفته فيستنكر من خلال الاستفهام المجازي أن يظل يتحدث عما مضي، مع أنه تجرى في دمه الأفكار البكر والرؤى الجديدة والمستمدة من الهدى النبوى ، وقوله: (النَّبْضَ الْقَديمَ) كناية عن الطرق القديمة والتقليدية في نشر الإسلام ، فالشاعر يدعو إلى إتباع طرق جديدة في نشر الدعوة ويؤكد على أن الإسلام صالح لكل زمان ومكان ، وجاء تقديم الجار والمجرور (وَفي دَمي) لافادة الاهتمام، وللإيماء بأن معالم الطريق النبوي متأصلة في أعماق الشاعر وخلايا جسده، وهي تجرى منه كما يجرى الدم في العروق ، وخص الشاعر (الدم) لما له من شمول ونفع للكائنات كلها ، وجاء لفظ (الرُّوَى) بصيغة الجمع للدلالة على كثرتها ، وأنها رؤى ناضجة وليست مشوهة أو قاصرة ، ثم يأتى شاعرنا ليبين حال هذه الرؤى فيقول: ( نَضَجَتْ بِنَار هَوَاكَا) فالفعل الماضى يؤكد على نضوج هذه الرؤى الجديدة، ولكن نضوجها كان بنار الحب المحمدي ، فحب الرسول والامتثال لسنته كان العامل لتقويم هذه الرؤى وجعلها في صورة خالية من الشوائب والأفكار الهدَّامة ، فمحصتها ونقحتها ، ولعل هذا المعنى مستوحى من قول الله تعالى: ﴿ ا ب ب ب ب ب ب ب ب الله تعالى نقَّى المؤمنين من الذنوب كذلك هدى النبي وما في سنته من مبادئ وأفكار سامية نقَّت أفكار الشاعر الجديدة من الشوائب، فالسنة النبوية صالحة لكل زمان ومكان، وقوله: (نَار هَوَاكَا) فيه تشبيه بليغ من إضافة المشبه به للمشبه ليظهر شده هذا الحب وقوته ، وهو أيضاً كناية عن شدة حب الشاعر للرسول الكريم وتعلقه به وهي مبنية على المجاز، وعبر بلفظ (النار) لما فيه من

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية (١٤١).



القوة الطاردة لكل الشوائب، فالذهب يوضع في النار ليصبح ذهباً خالصاً، وكذلك هذه الأفكار صارت خالصة نقية بنار الحب النبوي، وفي قوله: (بِكْرُ اللرُّوَى نَضَجَتْ) استعارة تبعية تصريحية في الفعل(نضجت) حيث شبه التهذيب بالنضج، ثم استعار النضج للتهذيب ثم اشتق من النضج نضجت بمعنى هُذَّبت وثُقِّت ، وقد أدت هذه الاستعارة دورها في التأكيد على دور الهدى النبوي في تهذيب الفكر والأخلاق ، وعبر عن المعنويات في صورة المحسوسات لتكون أشد لصوقاً بذهن السامع ، وقد أشاد الإمام عبد القاهر بهذه اللغة الحسية التصويرية التي تعبر عن هذه المعنويات بطريق المجاز فقال:

( فَأَوَّلُ ذلك وأظهره، أنّ أنْس النفوس موقوف على أن تُخرجها من خفي إلى جليً، وتأتيها بصريح بعد مكنيً، وأن تردَّها في الشيء تُعلِّمها إياه إلى شيء آخر هي بشأنه أعلم، وثقتُها به في المعرفة أحكم نحو أن تنقُلها عن العقل إلى الإحساس وعما يُعلَم بالفكر إلى ما يُعلم بالاضطرار والطبع، لأن العلم المستفاد من طرق الحواس أو المركوز فيها من جهة الطبع وعلى حدِّ الضرورة، يفضلُ المستفاد من جهة النَّظر والفكر في القوة والاستحكام، وبلوغ الثقة فيه غاية التمام، كما قالوا: ليس الخَبرُ كالمُعاينة، ولا الظنُّ كاليقين)(۱)

ويسترسل الشاعر في وصف هذا الهوى فيقول مستدركاً:

لَكِنَّ بُرْكَانَ الْهَوَى فِي خَاطِرِي مَا زَالَ لاَ يَدْرِي مَتَى يَلْقَاكَا؟

<sup>(</sup>١) يراجع: أسرار البلاغة (١٢١، ١٢٢).



وهنا يشبه الشاعر ذلك الهوى والتعلق بالرسول الكريم بالبركان في قوله:

( بُرْكَانَ الْهَوَى) من خلال إضافة المشبه به للمشبه ، وهذا التشبيه كشف عن مدى المعاناة والمحبة وشوق الشاعر إلى السير على الطريق الصحيح ، ولكنه لا يجد منفذاً فمثله مثل البركان تحت الأرض يحمل فيه الخيرات الكثيرة ولكنه يظل يسرى تحتها حتى يجد له منفذاً فيخرج ،لكن بركان الحب عند الشاعر يشبه البركان في قوته وشدته ولكن الشاعر يستبطئ خروجه متلهفاً لهذا الخروج ومازال يبحث عن منفذ حتى يظهر، وحدد الشاعر مكانه فقال (في خَاطِري) فهو في الخاطر الذي يشمل : الفكر وحديث النفس ، ومتعلقات الروح التي هي أساس كل حب ، ونور ، وخلق كريم ولكن الشاعر يستبطئ هذا اللقاء ، وخروج هذا البركان فيقول:

(مَا زَالَ لاَ يَدْرِي مَتَى يَلْقَاكَا؟) ومازال تفيد الاستمرارية ، وينفى بـ (لا) ليؤكد على عدم درايته بموعد هذا اللقاء ومتى يجد هذا البركان متنفسا ، فالشاعر يتلهف ويتشوق له ويستبطئ حدوثه لأنه المهيمن على خاطره ، وهو بمثابة الأشواق الجارفة لمعالم الطريق النبوي الواضح الذي لا اعوجاج فيه ، ويختم الشاعر قصيدته بما استهل به القصيدة فيقول:

أَيْنَ الطّرِيقُ إِلَيْكَ فِي زَمَنٍ تَنَافَسَ كُلُّ مَا فِيهِ لِمَحْوِ خُطَاكَا! لَكِنَّهَا فِي الأَرْضِ أَصْلُ ثَابِتٌ وَفَرُوعُهَا تَتَبَواً الأَفْلاَكَا!

فأراد الشاعر أن يؤكد على استمراره في البحث عن الطريق السديد الذي فيه رضا الله ورسوله حتى بعد كل هذه الأحزان والآلام التى تضمنتها القصيدة، وأن طريق الحق لابد أن ينتصر مهما كثرت المحاولات لطمسه، والشريعة الإسلامية شجرة راسخة ترتوي منها كل الأرض، وأن قيمها

تنتشر وتتزايد على مر الزمان ولكن علينا السعي والأخذ بالأسباب الموصلة إلى هذا الطريق والمحافظة عليها ، امتثالاً بخير البشر، وبهذا الختام برع الشاعر وأحسن انتهاء قصيدته بهذه النهاية الدافئة المليئة بالحب والشوق والرغبة في رضا الله ورسوله ، وهذا ما يسمى بحُسْنُ الانتهاء، وهو (أنْ يجعل المتكلِّمُ آخر كلامه، عذبَ اللفظ، حسنَ السبكِ ، صحيحَ المعنَى ، مشعراً بالتمام حتى تتحقق براعةُ المقطع بحسنِ الختام، إذ هو آخرُ ما يبقى منهُ في الأسماع ، وربما حُفِظَ منْ بينِ سائر الكلام لقرب العهدِ به)(۱).

وفى النهاية نرى أن الشاعر قد رسم لنا بريشته توجهاته النفسية التي ولدت من رحم صراعه مع الحياة ، وهو شاعر مرهف الإحساس يكتب بقلبه وليس بقلمه ، وهذا يظهر من خلال القصيدة التي بين أيدينا حيث سيطر عليه عاطفة الحب الخالص للرسول الكريم ، كما سيطر عليه إحساس ضياع الأمة الإسلامية ومجدها ، فجلس يتأمل حال الأمة وما صارت إليه ، فلم يجد مخرجاً لكل هذه الأحزان سوى التشبث بالطريق السوي ، والقرب من خير البشر () وامتثال هديه ، فهذه الصورة التي رسمها الشاعر لأمته سيطر عليه فيها إحساس يجمع بين اليأس ، والرجاء في رضا خير البشر () ، والدعوة إلى حاضر أفضل والتمسك بشريعتنا فهي صالحة لكل زمان ومكان ، وكل هذه المعاني عبر عنها الشاعر في أسلوب بلاغي رائع تعاضدت فيه علوم البلاغة

<sup>(</sup>١) يراجع: جواهر البلاغة للهاشمي (٤٤٣).

معاني ، وبيان ، وبديع ، وساعدت على أداء الفكرة في شكل زاخر بالصور المفعمة بالحركة والجمال.

كما نلاحظ أن نظم القصيدة جاءت على بحر (الكامل) والذي تفعيلاته: (متفاعلن / متفاعلن وهو بحر فيه لون خاص من الموسيقى ، مع صلصلة تشبه صلصلة الأجراس ، كما فيه جزالة وحسن اطراد ، وهو من البحور الرصينة التي تصلح لمعاني الفخر ، ومقاصد الجد ، ولأن الشاعر يعيش حالة من الحزن على ما صار إليه المسلمون من بعد عن منهج الله وسنة نبيه فكانت نبضات قلبه بطيئة ، فاستخدم بحر (الكامل) الذي يشمل (٢٤) صوتاً مقطعياً ، وفيه ثلاثين حركة لم تجتمع في غيره من الشعر ، فبذلك تتسع لنبضات قلب الشاعر ، بالإضافة إلى طوله الذي يتناسب مع امتداد الطموحات العريضة ، والتي ينظر الشاعر إلى تحقيقها ، بالإضافة إلى اتساعه لمعاني المدح الذي أراد الشاعر أن يخبر بها عن الرسول الكريم (ﷺ).

ومن ناحية القافية فهي تشكل عنصراً مهماً من عناصر الإيقاع الشعري لما تضيفه إلى التعبير الشعري من قيمة موسيقية ، نتيجة لتكرار عدة أصوات في أواخر الأبيات في القصيدة ، وهنا يقول الدكتور إبراهيم أنيس: إن تكرار القافية هذا يكون جزءاً هاماً من الموسيقى الشعرية ، فهي بمثابة الفواصل الموسيقية يتوقع السامع ترددها ، ويستمتع بمثل هذا التردد الذي يطرب الآذان في فترات زمنية منتظمة ، وبعد عدد معين من المقاطع ذات نظام خاص يسمى بالوزن ، وإن التزام حركة بعينها قبل

الروى مما يكسب القافية نغماً موسيقياً" (١)

لذا جاءت قافية القصيدة التي بين أيدينا متناغمة مع كل بيت على حده ، وارتباطه الوثيق بمضمون القصيدة ، وكأنها نتيجة طبيعية لما سبقها من جمل وتراكيب ، حيث جاءت القافية بـ(الكاف) وهو حرف مهموس يخرج من أقصى الحلق ، وهذا يتناسب مع مكانة الرسول الكريم يخرج من أقصى الحلق ، وهذا يتناسب مع مكانة الرسول الكريم العالية الرفيعة، ويؤكد ذلك أن القافية مفتوحة ، وهذا يوحى بالاستعلاء، وهو ما يتناسب مع المكانة التي يحتلها الرسول في قلب الشاعر، كما جاءت(ألف المد) وصلاً ، وهي لها رنين إيقاعي مؤثر حيث امتداد الصوت ، ونبرة الاحتجاج على ما وصل إليه المسلمون من تخلِ عن طريقهم المستقيم ، وصوت الأنين المتصاعد والزفرات الشاردة من هذا القلب المكلوم على أمته.

#### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد صلى الله على عليه وسلم وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد.

بعد هذا العرض والتحليل لقصيدة (أين الطريق إليك؟) للشاعر الدكتور (صابر عبد الدايم) ورصد الألوان البلاغية التي حشدت في القصيدة، هناك بعض النتائج التي توصلت إليها منها:

<sup>(</sup>١) يراجع: موسيقى الشعر إبراهيم أنيس (٢٤٦).

- 1- أن الأساليب التي حملت الدفقات الشعورية عند الشاعر، تنوعت بين الخبر والإنشاء ، ولكن الأساليب الخبرية تأتى في المقدمة ، وقد بلغت ثمانين جملة خبرية .
- ٢- تأتى الأفعال المضارعة فى مقدمة بناء جمل القصيدة حيث بلغت خمسة وأربعين فعلاً ، وهذا يعكس عناية الشاعر بالصورة الشعرية، وحركتها ، وتوهجها ، وتليها الأفعال الماضية ، وعددها ثمانية وثلاثون فعلاً.
- ٣- إسهام أساليب الإنشاء في ترابط النص الأدبي، والوصول به إلى تعبيرات جمالية لما تحتويه من أساليب لها تأثير بلاغي، فأضافت أسراراً معنوية ظهرت من خلال بيان تلك الأساليب.
- ٤- تمثل القصيدة لوحة فنية بديعة تتعانق فيها الظلال ، والألوان ، والمسافات لتكون الضمائر التي اصطحبها الشاعر معه من أول القصيدة ، وأبرزها (كاف) الخطاب الذي جاء ذكره في سبعة وأربعين بيتاً ، إضافة إلى العنوان(أين الطريق إليك؟) الذي حدد من خلال ضمير الخطاب فيه هدفه الأسمى من نظم هذه القصيدة.
- ٥- تبدو ظاهرة تكرار الأبيات في القصيدة واضحة و التي تحمل معاني الحب للرسول الكريم ( و البحث عن الطريق الصحيح ، مما يدل على أن هذه المعانى تلح على الشاعر باستمرار وتطغى على تعبيراته.
- ٦-هذه القصيدة تكشف عن نفس ذكية تتراءى فيها المشاعر الرقيقة،
   والنز عات النبيلة.

٧- يظهر تأثر شاعرنا بمنهج القرآن الكريم في ابتعاد ألفاظه عن الألفاظ الوعرة الخشنة، وجنوحه إلى الاقتباس من معاني القرآن، والسنة النبوية.

٨-أدرك الشاعر أهمية القافية ، ودورها الواضح في تقوية الإيقاع الموسيقى في البيت ، ومن ثم فإن القافية تعد من أهم العناصر في بناء قصيدته الشعرية والتي ارتبطت ارتباطاً وثيقاً بغرض القصيدة ، وحالته النفسية ، فكانت القافية متمكنة في مكانها

٩-ومن الملاحظ أن شاعرنا استغل التنوين في قصيدته واستغلالاً فنياً،
 واستفاد به في التلوين الموسيقى ، فأضفت على الأداء جرساً منغماً .

١٠ أنه في كثير من صوره ، وبخاصة المجازية منها يأتي ليؤسس لكناية أرادها أو تلميح قصد إليه.

1 ١ - أظهرت الدراسة أن موسيقى القصيدة رائعة حيث استخدم بحر (الكامل) وهو من البحور الطويلة لأن شعره كله مغلف بغلاف الحزن والألم، وهذا يفيض من البحور الطويلة التي تصاحبها نبضات قلب هادئة فالبحر الذي استخدمه مناسباً تماماً لحالته النفسية.

1 ٢ - أما الإيقاع الداخلي: فقد ظهرت الدراسة طبيعتها النغمية، حيث ربط موسيقاه بتجربته مما أضفى على شعره إيقاعات متناسقة.

17- نوع الشاعر في استخدامه لموسيقى التكوين ومنها التكرار، والجناس والطباق محاولة منه لإبراز ما تضيفه هذه

المكونات على اختلافها مع حركة إيقاعية داخل النص الشعري تثير انتباه القارئ ، وتغنى النص بدلالاتها.

١٤ قام الشاعر بالاستشهاد ببعض الأحداث والشخصيات التاريخية ، لبعث الهمم وشحذ العزائم ، وهذا يعكس ثقافته وبراعته في تنوع الأساليب.

### والله ولى التوفيق

### فهرس المصادر والمراجع

| الإبداع الفني في ديوان (نداء القمم)، للدكتور: صلاح الدين    | ١ |
|-------------------------------------------------------------|---|
| غراب ، ط۱، ۱۲۲ هـ -۲۰۰۳م.                                   |   |
| ** * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                    |   |
| الاستعارة نشاتها وتطورها وأثرها في الأساليب العربية،        | ۲ |
| للدكتور: محمود شيخون، مكتبة الكليات الأزهرية ، القاهرة      |   |
| الطبعة: الثانية، ١٩٨٤م.                                     |   |
| أسرار البلاغة، لعبد القاهر أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن | ٣ |

| بن محمد الفارسي الأصل، الجرجاني الدار (المتوفى: ٢٧١هـ)،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| مطبعة: المدني بالقاهرة، دار المدني بجدة، قرأه وعلق عليه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| محمود محمد شاكر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| الأعمال الكاملة ، للدكتور: صابر عبد الدايم ، الهيئة العامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤ |
| لقصور الثقافة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| الإيضاح في علوم البلاغة، تأليف: محمد بن عبد الرحمن بن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٥ |
| عمر، أبو المعالي، جلال الدين القزويني الشافعي، المعروف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| بخطیب دمشق (المتوفی: ۷۳۹هـ)، دار الجیل، بیروت، الطبعة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| الثالثة، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة، للشيخ: عبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٦ |
| المتعال الصعيدي مكتبة الآداب، الطبعة: الأولى، ١٤٣٠هـ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| ۲۰۰۹ م.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| البلاغة التطبيقية، تأليف: مصطفى بدر زيد ، المطبعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٧ |
| الرحمانية، بمصر، الطبعة: الأولى، ١٣٤٤هـ ١٩٢٦م.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| البلاغة العربية في ثوبها الجديد، للدكتور بكر شيخ أمين، دار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٨ |
| العلم للملايين، الطبعة: الثالثة، ١٩٩٣م.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| المصم معدريين، المبد و المداد الماد |   |
| البلاغة العربية، تأليف: عبد الرحمن بن حسن حَبنتكة الميداني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٩ |
| الدمشقي (المتوفى: ١٤٢٥هـ)، دار القلم، دمشق، الدار الشامية،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |



| البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشرى وأثرها في الدراسات      | ١. |
|------------------------------------------------------------|----|
| البلاغية، للدكتور: محمد محمد أبو موسى.                     |    |
|                                                            |    |
| بناء القصيدة العربية الحديثة، للدكتور: على عشرى زايد،      | 11 |
| مكتبة الآداب، الطبعة: الخامسة، ٢٩ ١ هـ ، ٢٠٠٨م.            |    |
|                                                            |    |
| التجربة الإبداعية في ضوء النقد الحديث ، للدكتور: صابر عبد  | 17 |
| الدايم، ط، ٩٩٠ م.                                          |    |
|                                                            |    |
| التصوير الفني في شعر العميان، للدكتور: جهاد رضا، منشورات   | ١٣ |
| اتحاد الكتاب العرب، دمشق ، ٢٠١١م.                          |    |
| ر سنب رسب میرون در ۱۰۰۰م.<br>ا                             |    |
| التصوير النبوي للقيم الخلقية والتشريعية في الحديث الشريف،  | ١٤ |
| للدكتور: علي علي صبح ، المكتبة الأزهرية للتراث، ط١،        |    |
| ۲۲۰۰۳هـ ۲۰۰۲م.                                             |    |
| ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱                      |    |
| جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع جواهر البلاغة في  | ١٥ |
| المعاني والبيان والبديع، لأحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي |    |
| ، المكتبة العصرية ، بيروت، ضبط وتوثيق: د/يوسف الصميلي.     |    |
| ، المعتب المعترية ، بيروت، عبد وتوليق: دايوست العسيني.     |    |
| حروف المعاني وبلاغة النص، للدكتور: صلاح الدين غراب.        | ١٦ |
| <del>-</del>                                               |    |
| دراسات بلاغية، للدكتور: بسيوني فيود.                       | ١٧ |
|                                                            |    |
| دراسة بلاغية ونقدية لمسائل علم المعاني دراسة بلاغية ونقدية | ۱۸ |
| لمسائل علم المعاني، للدكتور بسيوني فيود ، مؤسسة المختار،   |    |
|                                                            |    |

|                                                                | 1   |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| الطبعة: الثانية، ٢٥٠٥هـ، ٢٠٠٤م.                                |     |
| دلائل الإعجاز ، لعبد القاهر أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن   | ١٩  |
| بن محمد الفارسي الأصل، الجرجاني الدار (المتوفى: ٧١هـ)،         |     |
| مطبعة: المدني بالقاهرة ـ دار المدني بجدة، الطبعة: الثالثة،     |     |
| ۱٤۱۳ هـ - ۱۹۹۲م تحقيق: محمود محمد شاكر أبو فهر.                |     |
| دلالات التراكيب دراسة بلاغية، للدكتور: محمد أبو موسى،          | ۲.  |
| مكتبة وهبة، الطبعة: الرابعة، ٢٩ ١ هـ، ٢٠٠٨م.                   |     |
| شرح السنة، للبغوى: محيي السنة، أبو محمد الحسين بن              | ۲۱  |
| مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي (المتوفى: ١٦٥هـ)        |     |
| ، المكتب الإسلامي - دمشق، بيروت، الطبعة: الثانية، ط٢،          |     |
| ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣م، تحقيق: شعيب الأرنووط محمد زهير                |     |
| الشاويش.                                                       |     |
| الشريعة، للآجرى أبو بكر محمد بن الحسين بن عبد الله الآجُرِّيُّ | 77  |
| البغدادي (المتوفى: ٣٦٠هـ) ، دار الوطن ، الرياض - السعودية،     |     |
| الطبعة: الثانية، ٢٠١٥هـ - ١٩٩٩م، تحقيق: الدكتور عبد الله       |     |
| بن عمر بن سليمان الدميجي.                                      |     |
| شعراء وتجارب، للدكتور: صابر عبدالدايم، دار الوفاء،             | 7 7 |
| الاسكندرية، ١٩٩٣م.                                             |     |
| الشوقيات ، للدكتور: يحيى الشامي ، بيروت، الطبعة: الأولى،       | ۲ ٤ |

| ۱۹۹۳م.                                                          |     |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| ,                                                               |     |
| صحيح مسلم، لمسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري                    | 40  |
| النيسابوري (المتوفى: ٢٦١هـ)، دار إحياء التراث العربي _          |     |
| بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.                             |     |
| الصورة البيانية في ديوان (مع الله) للشاعر عمر الأميري،          | 47  |
| تأليف الدكتور: صلاح الدين غراب، مجلة كلية اللغة العربية         |     |
| بالزقازيق، العدد الخامس والعشرون.                               |     |
| علم المعاني دراسة بلاغية، للدكتور: بسيونى فيود.                 | * * |
| عناصر الإبداع الفني في شعر ابن زيدون، للدكتور: فوزي             | ۲۸  |
| خضر، الهيئة العامة لقصور الثقافة، ٢٠٠٤م.                        |     |
| الفروق اللغوية، للعسكري، دار العلم والثقافة، للنشر              | ۲۹  |
| والتوزيع، القاهرة ، مصر، تحقيق: محمد إبراهيم سليم.              |     |
| الفنون البديعية في دائرة البحث البلاغي، للدكتور: فوزي السيد     | ۳.  |
| عبد ربه، ۲۰۰۳م.                                                 |     |
| في الشعر الإسلامي والأموي للدكتور: عبدالقادر القط، دار المعارف. | ٣١  |
| في صحبة النص، للدكتور: طارق شلبي، دار البراق – القاهرة.         | ٣٢  |
| قراءة في الأدب القديم، للدكتور: محمد أبو موسى، مطبعة:           | ٣٣  |

| وهبة، الطبعة: الثانية، ٩٩٨م.                                   |    |
|----------------------------------------------------------------|----|
| لبيد بن ربيعة العامري للدكتور: يحيى الجبورى، دار القلم،        | ۴٤ |
| الكويت، الطبعة: الثالثة،١٩٨٣م.                                 |    |
| لسان العرب، لابن منظور محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل،         | ٣٥ |
| جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقي (المتوفى:      |    |
| ١١٧هـ)، دار صادر ، بيروت الطبعة: الثالثة، ١٤١٤هـ               |    |
| اللمحة في شرح الملحة، لابن الصائغ، محمد بن حسن بن سِباع        | ٣٦ |
| بن أبي بكر الجذامي، أبو عبد الله، شمس الدين، المعروف بابن      |    |
| الصائغ (المتوفى: ٢٢٠هـ)، عمادة البحث العلمي بالجامعة           |    |
| الإسلامية، المدينة المنورة ، المملكة العربية السعودية، الطبعة: |    |
| الأولى، ٢٢٤ هـ ٢٠٠٤م، تحقيق: إبراهيم بن سالم الصاعدي.          |    |
| المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، لابن الأثير ضياء الدين     | ٣٧ |
| بن الأثير، نصر الله بن محمد (المتوفى: ٦٣٧هـ)، دار نهضة         |    |
| مصر للطباعة والنشر، والتوزيع، الفجالة ، القاهرة ، تحقيق:       |    |
| أحمد الحوفي، بدوي طبانة.                                       |    |
| المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، دار الدعوة.        | ٣٨ |
| مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، لابن هشام عبد الله بن يوسف بن     | ۳۹ |
| أحمد بن عبد الله ابن يوسف، أبو محمد، جمال الدين، ابن           |    |
| هشام (المتوفى: ٧٦١هـ) ، دار الفكر _دمشق، الطبعة: السادسة،      |    |

| م ١٩٨٥ تحقيق: د. مازن المبارك محمد علي حمد الله.              |    |
|---------------------------------------------------------------|----|
| المفصل في صنعة الإعراب، للزمخشري أبو القاسم محمود بن عمرو     | ٤. |
| بن أحمد، الزمخشري جار الله(المتوفى: ٣٨هه) ، مكتبة الهلال _    |    |
| بيروت، الطبعة: الأولى، ٩٩٣م، تحقيق: د. علي بو ملحم.           |    |
| موسيقى الشعر العربي بين الثبات والتطور، للدكتور: صابر         | ٤١ |
| عبد الدايم، الطبعة: الثالثة، ١٤١٣هـ، ١٩٩٣م.                   |    |
| النحو الوافي، تأليف: عباس حسن (المتوفى: ١٣٩٨هـ)، دار          | ٤٢ |
| المعارف الطبعة: الخامسة عشرة.                                 |    |
| النحو والدلالة في بنية النص الشعرى، للدكتور/ محمد السيد سعيد، | ٤٣ |
| دار الحكمة ـ القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤٣٤ هـ ٢٠١٣م.          |    |

