

# الاستغلال السياسي للفكر الديني في الأندلس وأثره فكرياً (ق٢-٥هـ/٨-١١م)

الباحث:

د. محمد العدل إبراهيم العدل

مدرس التاريخ والحضارة في كليت اللغت العربيت بالزقازيق ٢٠٢١ه/٢٠٢١م



# الاستغلال السياسي للفكر الديني في الأندلس وأثره فكرياً (ق٢-٥هـ/٨-١١م)

محمد العدل إبراهيم العدل

قِسْم التاريخ والحضارة ، كليم اللغم العربيم بالزقازيق ، جامعم الأزهر ، مصر.

البريد الالكتروني: mohamedeladl.25@azhar.edu.eg

لقد كانت التيارات السياسية والعقائدية التي تجتاح شبه الجزيرة الأندلسية خلال الفترة (٢-٥ه/٨-١١م) قوية ومتعددة؛ أدت إلى ظهور نوعين من الحركات: أولهما نابع من داخل البلاد نفسها دون أن يكون لها أي ارتباط خارج الحدود، وثانيهما كان له صلة بدول خارجية أو قوى أجنبية كانت تشجعه وتدعمه جهد استطاعتها كي تحقق بواسطته أهدافها. وهذا النوع الثاني من الحركات يمكن تجزئته في حد ذاته إلى جزئين: أحدهما كان سياسيًا محضًا، وثانيهما كان سياسيًا عقائديًا، وهو ما سوف نتناوله خلال هذا البحث.

إن الهدف من هذا الموضوع هو إلقاء الضوء على تلك العلاقة التي تربط الفكر الديني بالعمل السياسي، وتُكمن من توظيف الدين سواء من قبل حركات أم أشخاص بهدف العمل تحت غطاء الشرعية، واستغلالها في تحقيق طموحات سياسية.

الكلمات المفتاحية: التيارات السياسية - التيارات العقائدية - الأندلس - الحركات - داخل البلاد - ارتباط خارجي - الفكر الديني - العمل السياسي - توظيف - الشرعية - طموحات سياسية.

# The political exploitation of religious thought in Andalusia and its intellectual impact (2-5 AH / 8-11 AD)

Mohamed Eladl Ebrahim

Department of History and Civilization , Faculty of Arabic language , Al-Azhar University , Zagazig ,Egypt.

E-mail: mohamedeladl.25@azhar.edu.eg.

#### **Abstract:**

The political and ideological currents engulfing the Andalusian peninsula during the period (2-5/8-11) have been strong and numerous; Two types of movements have emerged: The first is from within the country itself, without any association beyond borders, and the second was from outside States or foreign Powers that encouraged and supported it in an effort to achieve its objectives.

This second type of movement can itself be divided into two parts: one was purely political, and the other was doctrinal, which we will address duringthis research.

The aim of this topic is to highlight the relationship between religious thought and political action, which lies in the use of religion by both movements and individuals in order to act under the cover of legitimacy and to exploit it in order to achieve politica aspirations.

**Key words:** Political currents - ideological currents - Andalusia - movement - inner country - external association - religious thought - political action - employment - legitimacy - political ambitions.

#### المقدمة

الحمد لله، والصلاة والسلام على خير خلق الله (صلى الله عليه وسلم)، وعلى آله وصحبه، ومن اهتدى بهداه إلى يوم أن نلقاه.

#### وبعد...

ارتبط مفهوم الحاكم الدنيوي في إسبانيا بفكرة القداسة الدينية على مر العصور (۱)، وكان الجانب الديني من المميزات الظاهرة في بناء الدولة والمجتمع للأندلس طيلة تاريخ هذا البلد الإسلامي، فالجماعات العربية في الأندلس كانت عنيدة قوية المراس شديدة اليقظة مريرة النقد، وكانت جماعات المولدين وحديثو العهد بالإسلام في حاجة إلى سلطان روحي غالب، ذلك أن ظاهرة التدين عندهم قوية، وهذه الظاهرة كانت أوضح بين البربر الذين كان لا بد أن تأخذ الرياسة في نظرهم طابعًا دينيًا حتى يسلموا بحقها(۱)، وهذا يبدو واضحًا في كثير من الحركات السياسية المشهورة بين البربر التي تزعمها أناس باسم الدين.

واقتضت الضرورة السياسية استخدام الفكر الديني لا سيما في فترة نشوء الدول، ولأجل انجاح هذه السياسة الهادفة إلى اضفاء القدسية والشرعية على حكمها لإقناع الناس، كذلك استخدمت الحركات المناوئة للدول الفكر الديني بهدف السيطرة السياسية واستمالة القلوب حول هذه الدعاية الدينية ومن ثم تطويعها سياسيًا.

وعليه فإننا يمكن أن نقول إن الاستغلال السياسي هو الاستخدام، وقد يأتي بمعنى التشغيل، أو بمعنى الاستثمار لشيء معين في منطقة ما في وقت محدد من أجل الوصول إلى النتائج المطلوبة، فهو إذن تخطيط مسبق من

<sup>(</sup>۱) محمد عبده حتاملة: أيبيريا قبل مجيء العرب المسلمين، طبع وزارة الثقافة، عمان الأردن (۱۲) ه/۱۹۹۲م)، ص۲۰۸.

<sup>(</sup>٢) أحمد مختار العبادي: في تاريخ المغرب والأندلس، دار النهضة العربية، بيروت (د. ت)، ص١٩،١٨٠.

حيث استخدامه للأدوات والأهداف فضلا عن الزمان والمكان، للوصول للغايات، ولتنفيذ مشروع ما سواء كان سياسيًا أم دينيًا أم تاريخيًا.

واستخدمت هذه الحركات الألقاب الدينية ذات التأثير السياسي والإعلامي، والتي تهدف إلى خلق نوع من التداخل واللبس في عقول وأذهان العامة من الناس، وتوظيفها بشكل يخدم الأهداف الشخصية.

ولما كان هذا الموضوع من الأهمية بمكان، فقد أحببت أن يكون موضوع بحثي،" الاستغلال السياسي للفكر الديني في الأندلس وأثره فكريًا (ق٢-٥ه/-١١م)"، ملقيًا الضوء على الحركات السياسية العقائدية وأثرها فكريًا في المجتمع الأندلسي، من خلال العناصر الآتية:

- المبحث الأول: الدعوات العباسية في الأندلس.
- المبحث الثاني: الدعوات الفاطمية (الشيعية) في الأندلس.
- المبحث الثالث: الاستغلال السياسي الديني من جانب فقهاء الأندلس.
- •المبحث الرابع: الأثر الفكري للاستغلال السياسي الديني في الأندلس.
  - الخاتمة: تضمنت أهم نتائج الدراسة.

## المبحث الأول الدعوات العباسية فى الأندلس

منذ فتحت الأندلس كانت أموية النزعة، ولهذا فقد بدأ التشيع فيها ضعيفًا، كما ضرب أمراؤها الأمويون بيد من حديد على كل دعوة هاشمية: عباسية كانت أو علوية، وقد وجد في الأندلس – رغم اتجاهها الأموي القوي مركزان للتشيع كانا مصدرا للثورات:

الأول: بين البيوت العربية التي دخلت الأندلس، وكانت تدين بنصرة آل على (رضوالله عنهم) من قبل فظلت هذه النزعة متوارثة.

الثاني: بين القبائل البربرية، وذلك أن التشيع منذ نشأته اتخذ صبغة مضادة للعرب وللعصبية العربية، وكما أن التشيع في المشرق قام عليه الموالي من البربر في المغرب والأندلس<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) محمود علي مكي: التشيع في الأندلس منذ الفتح حتى نهاية الدولة الأموية، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة (ط١: ١٤٢٤ه/ ٢٠٠٤م)، ص٧.

## المطلب الأول

#### حركة عامر العبدري (١٣٦ه/٧٥٣م)

كان عامر (۱) عريق الحسب، صديقًا ليوسف الفهري قبل أن يتولى إمارة الأندلس، كما كان قائدًا لجيش الصوائف ضد نصارى الشمال (۲)، واكتسب من جراء ذلك شهرة واسعة، ، فلما تولى يوسف نزع القيادة منه، وكان ينقم على يوسف والصميل استئثارهما بالسلطة، واستبدادهما بالشؤون، فلما اضطربت الأندلس بالفتن، واتسع نطاق الثورة، أخذ يدبر وسائل الخروج على يوسف، وكان يبسط نفوذه على الجزيرة الخضراء، ثم انتقل إلى قرطبة يرقب الحوادث (۱۳)، واختط لنفسه بغربيها حصنًا منبعًا عرف بقناة عامر (۱)، وأراد عامر أن يعمل تحت مظلة الخلافة العباسية، ليضفي الشرعية والقدسية على حركته (۵)، فكاتب الخليفة العباسي أبا جعفر المنصور (۱۳۱–۱۵۸ه/۷۰۶–۷۰۲

<sup>(</sup>۱) عامر بن عمرو القرشي العبدريّ: هو عامر بن عمرو بن وهب بن مصعب بن أبي عزيز بن عمير بن البن أخي مصعب بن عمير – رضي الله عنه – وكان أحد رجالات قريش بل مضر بالأندلس شرفًا ونجدة وأدبًا، وكان يلي المغازي والصوائف قبل يوسف بن عبد الرّحمن الفهريّ ومعه. ابن الأبار: محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي (ت: ١٢٦٠هـ/١٢٦٠م): الحلة السيراء، ت. حسين مؤنس، دار المعارف – القاهرة (ط٢:

<sup>(</sup>۲) ابن الأبار: الحلة السيراء، ج٢، ص٣٤٤، ابن عذارى: أبو عبد الله محمد بن محمد (ت: نحو ٦٩٥هـ/١٢٥م): البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق: ج. س. كولان، ليفي بروفنسال، دار الثقافة، بيروت – لبنان (ط٣: ١٩٨٣م)، ج٢، ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) محمد عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٠٠١م، ج١، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٤) مجهول: من رجال القرن (٤ه /١٠م): أخبار مجموعة في فتح الأندلس وذكر أمرائها والحروب الواقعة بينهم، ت. ابراهيم الإبياري، دار الكتاب المصري - القاهرة (ط١: ١٩٨١م)، ص٦٣.

<sup>(</sup>٥) أخبار مجموعة، ص٦٣.

٥٧٧م)، وعرض عليه أن يدعو له بالأندلس، وأن يحكمها باسمه، إذا بعث إليه بمرسوم إمارتها (١).

كان يوسف الفهري يراقب تحركات عامر، فهم بمطاردته والقبض عليه (7)، ولكن عامر فر إلى الشمال متجهًا نحو سرقسطة (7)، وكان من أسباب اتجاه عامر نحو سرقسطة كثرة القبائل اليمنية فيها الذين يقع عليهم رهانه في مشروعه المستقبلي (3)، كما كان عامر يمتلك خبرة قتالية جيدة في المناطق الشمالية إذ كان يلي الصوائف منذ مدة، ثم إن بعدها نسبيًا عن مركز الولاية قد يتيح له فرصة أفضل للعمل ضد يوسف الفهري (6).

<sup>(</sup>١) عنان: دولة الإسلام، ج١، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٢) أخبار مجموعة، ص٦٤.

<sup>(</sup>٣) سرقسطة: (Zaragoza) بفتح أوله وثانيه، ثم قاف مضمومة، احدى القواعد الأندلسية في الشمال الشرقي للبلاد على وادي نهر الابرو، كانت قاعدة للثغر الأعلى على أيام المسلمين، من أسماءها عروس الابرو، المدينة البيضاء، أما الاسم الأيبيري القديم لسرقسطة هو سلاوبا، وقد سقطت بيد ملك أراجون الفونسو الأول في رمضان سنة (٢١٥ه)، بعد حصار دام تسعة أشهر. العذري: أحمد بن عمر بن أنس العذري (ت٤٧٨٤ه): نصوص عن الأندلس من كتاب ترصيع الأخبار وتنويع الآثار، ت. عبدالعزيز الأهواني، منشورات معهد الدراسات الإسلامية، مدريد (د.ت)، ص٢٢، وتسمى الرخام الأبيض، ويقال أيضا من المنية بالجص والجير الأبيض، ويقال أيضا من الرخام الأبيض. الحميري: أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المنعم (ت: المرسلة المعطار في خبر الأقطار، تحقيق إحسان عباس، مؤسسة ناصر للثقافة – بيروت (ط٢: ١٩٤١ه/١٩٨٠م)، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٤) عبد الواحد ذنون طه: الفتح والاستقرار العربي الإسلامي في شمال إفريقيا والأندلس، دار المدار الإسلامي، بيروت - لبنان (ط۱: ٢٠٠٤م)، ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٥) ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٤٢.

إضافة إلى قيام ثورة بها بزعامة الحباب بن رواحة الزهري سنة (١٣٦هـ/٧٥٣م)، ضد الصميل فاتصل به عامر واتفقا على توحيد الجهود والعمل لصالح بنى العباس<sup>(۱)</sup>.

وتحت غطاء الدعوة العباسية التف حول عامر وصاحبه جموعًا غفيرة من العرب والبربر، وساروا جميعًا نحو سرقسطة حيث الصميل<sup>(۲)</sup>، وضربوا حصارًا قويًا حول المدينة استمر سبعة أشهر، فاستغاث الصميل<sup>(۳)</sup> بحليفه الفهري، ولكن دون جدوى، نظرًا لضعف القوة العسكرية لدى يوسف، علاوة على انحباس المطر وقلة الغذاء، ولربما كان يوسف غير مبال بمصير الطميل، فاستغاث الصميل بقومه القيسيين<sup>(3)</sup>، ولكنه اضطر أن يلقى خصومه

<sup>(</sup>١) ابن الأبار: الحلة السيراء، ج٢، ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٢) عين والي الأندلس يوسف الفهري الصميل حاكما على سرقسطة سنة (١٣٠ه/٧٤٧م) بعد معركة "شقندة" التي شهدتها الأندلس بين القبائل العربية اليمنية والمضرية نتيجة للتعصب القبلي، والتي انتهت بانتصار المضرية بزعامة الفهري والصميل، ونظرا لكون الصميل المحرك الأساسي لهذه المعركة، بالإضافة إلى تسلطه على الفهري، فقد قرر الأخير التخلص منه فولاه سرقسطة موطن اليمنية، إلا أن الصميل تمكن من كسب ودهم من خلال إحسانه إليهم. أخبار مجموعة، ص٢٦،٦٢، ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٣٦.

<sup>(</sup>٣) هو: الصميل بن حاتم بن شمر بن ذي الجوشن الكلابي الضبابي أبو جوشن، كان جده شمر من أشراف عرب الكوفة، دخل الأندلس في طلعة بلج بن بشر، وتوقّي الصميل في سجن عبد الرّحمن بن معاوية سنة (١٤٢ه). ابن الأبار: الحلة السيراء، ج١، ص١٨٠٦٧.

<sup>(</sup>٤) أخبار مجموعة، ص٦٥، البيان المغرب، ج٢، ص٤٢، طه: الاستقرار العربي في الأندلس، ص٣٤٩.

في أنصاره القلائل، ونشبت بين الفريقين معارك عديدة، انتهت بهزيمة الصميل، وانسحابه من سرقسطة فدخلها عامر واستولى على المدينة (١).

واستقر عامر في سرقسطة (١٣٦-١٣٨ه/١٥٥-١٥٥م)، وأظهر سجل أبي جعفر المنصور له بالولاية على الأندلس وأعلن الدعوة للعباسيين، بمرسوم زعم أنه تلقاه من الخليفة، وخرجت المناطق الشمالية كلها من قبضة يوسف الفهري، وخلال هذه المدة كانت حكومة قرطبة تواجه العديد من الثورات<sup>(۲)</sup>، ثم نهض يوسف الفهري على رأس قوة كبيرة إلى سرقسطة، وفرض حصارًا شديدًا عليها تضرر منه أهلها، الذين آثروا السلامة والتمسوا العفو، ويبدو أنهم أبرموا اتفاقًا مع يوسف بحيث يرفع الحصار عنهم مقابل تسليم عامر وابنه وهب والحباب، وهذا ما تم إذ قبضوا على عامر وابنه والحباب وبعثوهم مكبلين إلى يوسف، فقتلهم يوسف في طريق عودته وكان ذلك بتحريض من الصميل<sup>(۳)</sup>.

إن من يمعن النظر في حركة عامر يجد أنها منذ البداية بعيدة كل البعد عن العباسيين وتأثيرهم فيها، بل ربما أن العباسيين لم يعلموا حتى بقيامها إذ لا يرد في المصادر أن تقويضًا رسميًا أرسله المنصور لعامر بناء على طلب الأخير، فهي لا تعدو كونها مستترة بهذا الشعار البراق ليس إلا، لكي تضمن كثرة الأنصار الساخطين على نظام الحكم.

ولعل تلك النهاية السريعة لثورة عامر العبدري توحي بأن الدعوة لطاعة العباسيين -حتى هذه اللحظة على الأقل- لم يرن صداها في مسامع الأندلسيين، ولم تحظ بتأييد شعبى كاف، وهذا ربما كان مرده عدم نجاح عامر

<sup>(</sup>۱) أخبار مجموعة، ص ٦٠، ابن الأثير: أبو الحسن على بن أبى الكرم بن محمد بن عبد الواحد الشيباني (ت: ١٣٦هه/١٣٢م)، الكامل في التاريخ، تحقيق عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت - لبنان (ط ١: ١٤١٧هـ / ١٩٩٧م). ج٥، ص ٥٢، عنان: دولة الإسلام، ج١، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) عنان: دولة الإسلام في الأندلس، ج١، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٣) أخبار مجموعة، ص٧٧، ابن الأبار: الحلة السيراء، ج٢، ص٥٤٥.

في نشر الدعوة، واستقطاب مؤيدين لها من الزعامات المحلية بالشكل المطلوب، مما أفقده الدعم الميداني الكافي.

كذلك كان من أسباب فشل ثورة عامر أن والي الأندلس يوسف الفهري بادر بإقامة الدعوة العباسية (١) على منابر الأندلس حيث خطب للخليفة المنصور (٢)، في محاولة منه لقطع الطريق على طموح الثوار، ولاكتساب غطاء شرعي لحكمه البلاد، ولثني الخلافة العباسية عن المضي مجددًا في تحريض الزعماء المحليين ودعمهم ضد السلطة القائمة، وإن كان ذلك لا يعني إلا التبعية الاسمية فقط، وعلى أية حال فقد مات الداعي لكن الدعوة استمرت في النمو.

<sup>(</sup>۱) يبدو أن اعلان الوالي يوسف الفهري الدعوة لبني العباس كانت من تلقاء نفسه، حيث لا تشير المصادر – حسب علم الباحث – إلى وجود مكاتبات بين الطرفين، وقد يعلل إحجام الخلافة العباسية عن الاتصال بوالي الأندلس لكونها مقتنعة بالاقتصار على الاتصال بوالي إفريقية عبدالرحمن بن حبيب الفهري؛ نظرا لأن الأندلس تابعة إداريا لولاية إفريقية، سواء بإعلان الطاعة للعباسيين أم بردها، ومن هنا يمكن تفسير سبب عدم قيام الدولة العباسية بالتحرك ضد حكومة قرطبة حتى هذه الوقت، ولكن بمجرد أن أعلن والي إفريقية عبدالرحمن بن حبيب الفهري نقضه لبيعة أبي جعفر المنصور، ونزع شعار الدولة العباسية، لم يتأخر الرد العباسي كثيرا، حيث دفع ابن حبيب ثمن جرأته فلم يمض عام حتى لقي حتفه على يد أخيه إلياس الذي أعلن طاعته للعباسيين، ثم بدأ العباسيون بالتحرك نحو الأندلس عن طريق تشجيع حركات التمرد ضد والي قرطبة. ابن عذارى: البيان المغرب، ج١، ص٧٢. (٢) ابن الأبار: الحلة السيراء، ج١، ص٣٦،٣٥، سيد أمير علي: مختصر تاريخ العرب والتمدن الإسلامي، مطبعة لجنة التأليف والترجمة، القاهرة ١٩٣٨م، ص ٤١٠.

#### المطلب الثاني

### حركة العلاء بن مغيث (١٤٦ه/٧٦٣م)

عبر عبدالرحمن بن معاوية إلى الأندلس سنة (١٣٨ه/٥٥٥م)، ليجدد رسوم أسرته الأموية في الحكم والإدارة، ورغم مشاعر العداوة التي كان يجيش بها ضد العباسيين إلا أنه كان من الذكاء والحصافة بحيث لم يعلن انفصاله عن الخلافة العباسية، فكأنه بصنيعه هذا قد أضفى على ملكه قوة إضافية، فهو الأموي الذي يدعو للخلافة العباسية، إذ أدرك الفارق بين "الخلافة" وما يعبرون عنه من رمزية سياسية معينة، فرأى ألا يصدم الناس في مشاعرهم الدينية، وألا يظهر بصورة الخارج معينة، فرأى ألا يصدم الناس في مشاعرهم الدينية، وألا يظهر بصورة الخارج المتمرد الذي شقّ عصا الطاعة، وطالما أن مقاليد الأمور إليه، وخيوط السلطة بين يديه، فلا حرج من أن يدعو لخلفاء بني العباس إلى أن يمكن لإمارته الوليدة في الأندلس، فدعا للخليفة العباسيي إلى أن استطاع تقوية وتوطيد دعائم حكمه، ثم توقف عن الدعاء للعباسيين (١١)، ومع ذلك فإن عبدالرحمن الداخل لم يتخذ لقب خليفة أو أمير المؤمنين بل كان يخاطب بابن عبدالرحمن الداخل لم يتخذ لقب خليفة أو أمير المؤمنين بل كان يخاطب بابن الخلائف، احترامًا منه لكرسي الخلافة، واعترافًا بأن الخلافة لا تتجزأ، وأن

وفي عهد عبد الرحمن الداخل، تعددت الثورات، وتشعبت روافدها، ولعل أهمها تلك التي كانت لها صلة بالقوى الخارجية والتي حملت في طياتها

<sup>(</sup>۱) وقع اختلاف في تقدير المدة التي دعا عبد الرحمن الداخل فيها للعباسبين، والظاهر أنها استمرت عشرة أشهر. ابن الآبار: الحلة السيراء، ج۱، ص۳۵، ابن الأثير: الكامل، ج٥، ص٨١٨، النويري: أحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم(ت: ٣٧٣هـ/ ١٣٣٢م)، نهاية الأرب في فنون الأدب، دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، (ط۱: ٤٢٣هـ/١٠٠٢م)، ج٢٣، ص٢٤٣، المقري: شهاب الدين أحمد بن محمد المقري التلمساني (ت: ١٤٠١هـ/١٦٣١م): نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق إحسان عباس، دار صادر – بيروت – لبنان (١٣١٨هـ/١٩٠٠م)، ج٣، ص٥٩.

<sup>(</sup>٢) أحمد مختار العبادي: في تاريخ المغرب والأندلس، ص٩٩.

الجانب السياسي العقائدي، متمثلة في الخلافة العباسية، فإن انفراد عبد الرحمن الداخل بإمارة الأندلس مثل تحد صارخ للعباسيين، ويذكر صاحب كتاب (ذكر بلاد الأندلس) أن أبا جعفر المنصور كتب إلى الداخل سنة (٢٤١هـ/٢٥٩م) يعاتبه على قطع الدعوة له، ويدعوه إلى طاعته فلم يرد له جوابًا (١٤١ كان من الطبيعي ألا يتقبل الخلفاء العباسيون هذا الوضع، بل إنهم أخذوا ينظرون إلى هذه الدولة بعين الريبة والحذر، لأجل ذلك لم تكن فكرة سحقها في المهد بعيدة عن الأوائل من خلفائهم (١٠).

ويبدو أن عبدالرحمن الداخل قد تعجل في قطع الخطبة للعباسيين فضلًا عن لعنهم فوق المنابر (٣) فقد زاد هذا الإجراء من معاناته في اخضاع العناصر الساخطة عليه، حيث تجددت الثورات المتشحة بلباس الشرعية العباسية، والمطالبة بعدم فصل الأندلس عن جسد الدولة الإسلامية، ومن أخطر هذه الثورات ثورة العلاء بن مغيث الجذامي.

كان العلاء من وجوه باجة<sup>(٤)</sup>، وله بها رياسة وعصبية، كاتب أبا جعفر المنصور، واتصل برسله في إفريقية، فأرسل إليه المنصور بولاية الأندلس، وبعث إليه بسجل ولواء وقال له:" إن كان فيك محمل لمناهضة عبدالرحمن

<sup>(</sup>۱) مجهول، ص۱۱۶.

<sup>(</sup>٢) عنان: مواقف حاسمة في تاريخ الإسلام، الناشر: حسين عنان، (د.ن) (ط٥: ١٤١٧هـ/١٩٩٨م)، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) مجهول: ذكر بلاد الأندلس، تحقيق لويس مولينا، المجلس الأعلى للأبحاث العلمية، مدريد (٣) مجهول: ١٤٠٤ هـ/١٩٨٣م)، ص١١٤.

<sup>(</sup>٤) باجة: (Beja): من أقدم مدن الأندلس بنيانا، وأولها اختطاطا، وإليها ينتهى يوليوس قيصر، وهو الذى اسماها باجة، وبينها وبين قرطبة مائة فرسخ، وهي من الكور المجندة نزلها جند مصر، الحميري: الروض المعطار، ص٥٧، وهي تتبع الآن البرتغال وتقع جنوب شرقي لشبونة، كانت ملتقى للطرق الذاهبة إلى يابورة ولشبونة وشنترين وقلمرية مما جعل منها مركزا تجاريا ممتازا. محمد زنيبر: دراسات في الحضارة الإسلامية وثقافة الغرب الإسلامي، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، مطبعة الأمنية، الرباط، المغرب (٢٠١٠م)، نقلا عن موقع المعرفة الأندلسية تحت عنوان: البرتغال في المصادر الأندلسية.

وإلا فأبعث إليك بمن يعينك"<sup>(۱)</sup>، عاد العلاء إلى الأندلس، ودعا لبني العباس، ورفع العلم الأسود، وأعلن أنه قد عين أميرًا للأندلس من قبل المنصور سنة (٢٤١هـ/٧٦٣م)<sup>(٢)</sup>.

وهكذا فقد رأى العلاء اليحصبي<sup>(7)</sup> أن يستظل في ثورته بالدعوة العباسية، لكى يسبغ عليها لونًا من الشرعية والقدسية، ولجمع أكبر عدد ممكن من الناقمين على نظام الحكم، والمؤيدين لإحداث التغيير في البلاد، ولم يكن للخليفة العباسي اعتراض على محاولة لا يتحمل تبعتها من الوجهة المادية، وإن كان يعضدها من الناحية المعنوية، وقد أرسل بالفعل سجلًا إلى الثائر بما طلب<sup>(3)</sup>.

أخذ العلاء يدعوا الناس إلى طاعة العباسيين، فاجتمع حوله عدد كبير من المؤيدين والأنصار، ولا شك أنه اختار التوقيت المناسب من حيث انشغال عبد الرحمن الداخل بثورة اليمنيين<sup>(٥)</sup>، وكذلك التأييد العباسي أعطى العلاء دافعًا قويًا على الظهور، فرفرت الرايات السود قادمة من المشرق فلفتت الأنظار إليها، وألفت بين الناقمين على عبد الرحمن الداخل على اختلاف انتماءاتهم القبلية، وأفكارهم السياسية، إذ أن هذا الشعار الجديد لا يقتصر على تمثيل

<sup>(</sup>۱) ابن القوطية: أبوبكر محمد بن عمر بن عبد العزيز (ت:٣٦٧هـ/٩٧٧م): تاريخ افتتاح الأندلس، ت. إبراهيم الإبياري، دار الكتاب المصري، القاهرة - دار الكتاب اللبناني، بيروت (ط٢: ١٠٤هـ/١٩٨٩م)، ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) ابن القوطية: افتتاح الأندلس، ص٥٥، المقري: نفح الطيب، ج١، ص٣٣، العبادي: في التاريخ العباسي والأندلسي، دار النهضة العربية، بيرت (د.ت)، ص٣١، عبد الرحمن على الحجي: التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة (٩٢-٨٩٧هـ/٢١١-٤٩٢م)، دار القلم، دمشق، بيروت (ط٢: ٢٠١هـ/١٩٨١م)، ص٢٤١.

<sup>(</sup>٣) وقيل الحضرمي. أخبار مجموعة، ص١٠٧، والجذامي. ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٥٣.

<sup>(</sup>٤) ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٥٢،٥١، العبادي: في التاريخ العباسي، ص٠١٥.

<sup>(°)</sup> عبد الغني عبد الفتاح زهرة: تاريخ الفتح الإسلامي والدول الإسلامية في بلاد الأندلس، مكتبة الرياض – المملكة العربية السعودية (١٤٣١ه/ ٢٠١٠م)، ص ٨١.

مجموعة دون أخرى بل هو يمثل الأمة الإسلامية جمعاء (١)، ولهذا كان لها من التأييد ما لم يكن لغيرها.

جاهر العلاء بالثورة سنة  $(718/318/318)^{(7)}$ ، وهرعت القبائل والأحزاب المختلفة إلى الانضواء تحت اللواء الأسود، وتمكن من الاستيلاء على غرب الأندلس<sup>(7)</sup>، وكان عبد الرحمن الداخل يومئذ قد خرج لإخماد ثورة في مدينة طليطلة<sup>(3)</sup>، فلما علم بحركة العلاء توجه إليه مسرعًا، لإدراكه خطورة مثل هذه الحركات التي تحمل طابعًا سياسيًا وعقائديًا، لكنه لم يجد بدًا من التقهقر أمام كثرة أنصار العلاء، ولجأ إلى قرمونة شرق إشبيلية<sup>(6)</sup>، بعد أن تمكن مولاه بدر من تحصينها وضبطها لئلا تقع في أيدي هؤلاء الثوار (1).

<sup>(</sup>١) عنان: دولة الإسلام، ج١، ص١٦٣.

<sup>(</sup>٢) عبدالغني زهرة: بلاد الأندلس، ص٨١.

<sup>(</sup>٣) ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٥٦، الحجي: التاريخ الأندلسي، ص٢٤١.

<sup>(</sup>٤) طليطلة: (TOLEDO) مدينة كبيرة بالأندلس، وهي على شاطئ نهر تاجه بالقرب من قرطبة، كانت عاصمة ملوك القوط ومحل اختيارهم، وما زالت في أيدى المسلمين منذ أيام الفتح إلى أن استولى عليها النصارى سنة (٤٧٨هـ/١٠٤٥م)، ولأنها قاعدة الثغر الأدنى فقد كان سقوطها كارثة على الدولة الإسلامية في الأندلس إذ لم يلبث النصارى أن سيطروا على جميع الأراضي الواقعة جنوبا حتى جبال قرطبة وأطلقوا على هذه المنطقة الجديدة فيما بعد اسم قشتالة الجديدة. ياقوت الحموي: شهاب الدين أبوعيد الله الرومي (ت: ٢٦٦هـ/١٢٦٨م)، معجم البلدان، دار صادر، بيروت – لبنان (ط۲: ١٤١هـ/١٩٩٥م)، ج٤، ص٣٩، ٥٠.

<sup>(</sup>٥) إشبيلية: بالكسر ثم السكون، وكسر الباء، مدينة كبيرة عظيمة بالأندلس تسمى حمص أيضا، وهي غربي قرطبة، وكانت عاصمة الأندلس قبلها، تقع قريبة من البحر يطل عليها جبل الشرف، وهو جبل كثير الشجر والزيتون وسائر الفواكه، ومما فاقت به على غيرها من نواحي الأندلس زراعة القطن فإنه يحمل منها إلى جميع بلاد الأندلس والمغرب، وهي على شاطئ نهر عظيم قريب في العظم من دجلة أو النيل، تسير فيه المراكب المثقلة، يقال له الوادي الكبير، ياقوت: معجم البلدان، ج١، ص١٩٥، الحميري: الروض المعطار، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٦) أخبار مجموعة، ص١٠٣،١٠٢.

حرص الداخل ألا يلتقي بقوات العلاء وجها لوجه، نظرًا للعدد الهائل والعدة الجيدة التي يتمتع بها جيش العلاء، والحماس الشديد الذي تمتاز به تلك القوة الثائرة على الأقل في بداية الأمر.

قام الجيش العلائي بحصار قرمونة ما يقرب من شهرين<sup>(۱)</sup> حتى كاد الداخل أن يلقي ما بيده ويستسلم للثوار، وبلغ من سوء وضعه" أن كادت دولة الأمير أن تتصرم وخلافته أن تتخرم"<sup>(۲)</sup>، فأخذ يترقب الفرصة للانقضاض على الثوار، على الجانب الآخر وخارج أسوار قرمونة تسرب الشعور بالملل واليأس إلى نفوس الجيش العلائي، بعد أن طال بهم المقام، مما أدى إلى انسحاب الكثير من أنصاره<sup>(۱)</sup>.

استغل الأمير الداخل هذا الوضع الذي آل إليه أمر هؤلاء الثوار، فجمع قواته، وأضرم النار بأحد أبواب الحصن —باب إشبيلية— وأمر بجفون سيوفهم فأحرقت، وصاح في أصحابه يحمسهم (أ) قائلا:" اخرجوا معي لهذه الجموع خروج من لا يحدث نفسه بالرجوع"(٥)، فاندفع بذلك أصحابه خلفه، وكان عددهم نحو سبعمائة مقاتل، فانقضوا على جيش العلاء، واخترقوا صفوفه،

<sup>(</sup>١) طه: تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، ص١١٤.

<sup>(</sup>۲) ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٥١، ابن الخطيب: محمد بن عبد الله بن سعيد السلماني، لسان الدين(ت:١٣٧٤/١٩م): أعمال الأعلام في من بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام، تحقيق ليفي بروفنسال، دار المكشوف، بيروت لبنان (ط٢: ١٣٧٦هـ/١٩٥٦م)، ص٩، العبادي: في التاريخ العباسي، ص٦٤.

<sup>(</sup>٣) ابن القوطية: افتتاح الأندلس، ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) العبادي: في تاريخ، ص١٠٥، عبد العزيز فيلالي: العلاقات السياسية بين الدولة الأموية في الأندلس ودول المغرب، دار الفجر للنشر والتوزيع، القاهرة (ط٢: ١٩٩٩م)، ص٧٧.

<sup>(</sup>٥) ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٥١، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ص٩٠.

فانفرط عقدهم، وانتهت المعركة بهزيمة الثوار حيث قتل الكثير منهم وكان من ضمن القتلى قائدهم العلاء نفسه (١).

حرص عبد الرحمن الداخل أن ينهي المعركة بطريقة أكثر حدة فاجتز رأس العلاء، وطيف به في الشوارع، ثم حشاه بالملح والكافور، ووضع في سقط، بعد أن لفوه في لواء المسودة، ووضعوا معه كتاب التعيين، ثم أرسله مع بعض التجار الثقات إلى مكة المكرمة، حيث كان المنصور يؤدي فريضة الحج سنة (٧٤ هـ ٢٤ ٧م)، وألقي أمام سرادق المنصور، وحمل إليه فارتاع لرؤيته وقال ما معناه:" عرضنا هذا المسكين البائس للحتف، ما في هذا الشيطان مطمع، فالحمد لله الذي جعل بيننا وبينه البحر "(٢).

وهكذا استطاع عبدالرحمن الداخل أن يسحق هذه الدعوة الخطرة، وكان أخطر ما فيها أنها لم تكن دعوة حزب أو قبيلة، وإنما كانت دعوة عامة تدعمها الصبغة الشرعية، ولم يك أصلح منها لجمع خصوم عبدالرحمن من سائر الأحزاب والقبائل تحت لواء واحد<sup>(٣)</sup>.

وبالنسبة للعلاء فهو ثائر مغامر تختلج في نفسه دواعي حب الإمارة، وأضفى الدعم المعنوي من الخليفة العباسي الصبغة الشرعية على حركته، فكانت عامل جذب قوي لمزيد من الأنصار، يضاف إلى ذلك معرفة العلاء لحقيقة الأوضاع الداخلية في الأندلس مكنته من اختيار التوقيت المناسب للثورة لتوجيه ضربته لقوى الأمير المنهكة من كثرة الثورات.

<sup>(</sup>۱) أخبار مجموعة، ص۱۰۳، ابن الأثير: الكامل، ج٥، ص١٧٨، ، ابن عذارى: البيان، ج٢، ص٥٦، النويري: نهاية الأرب، ج٢٣، ص ٣٤١، ابن الخطيب: أعمال، ص٩، المقري: نفح الطيب، ج١، ص٣٣٢.

<sup>(</sup>۲) ابن القوطية: افتتاح الأندلس، ص٢٦،٢٥، أخبار مجموعة، ص١٠٣، ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٥٢، ابن الأثير: الكامل، ج٥، ص١٧٨، ابن الخطيب: أعمال، ص٩، المقري: نفح الطيب، ج٤، ص٣٦، بروفنسال: إسبانيا، ج١، ص١١٤.

<sup>(</sup>٣) عنان: دولة الإسلام، ج١، ص١٦٣.

#### المطلب الثالث

### حركة عبدالرحمن بن حبيب الصقلبي (١٦١ه/٧٧٨م)

مما لا شك فيه أن العمل تحت مظلة الخلافة العباسية كان هدفاً سعى إليه الثائرون لدعم تحركاتهم، واستغلال ذلك لا سيما في مجتمع كالمجتمع الأندلسي الذي يموج بعناصر عرقية متنوعة، وتعد ثورة الصقلبي<sup>(۱)</sup> احدى هذه الثورات التي استترت خلف راية بني العباس، على الرغم من أن المصادر التاريخية لم تتحدث عن ارسال تفويض له، والذي يظهر أنه استتر خلف هذا الشعار الديني وهو العمل لصالح الدعوة العباسية بقصد استخدام العاطفة الدينية لاستمالة الناس حوله (۱).

ففي سنة (١٦١ه/٧٧٨م) نزل الصقلبي بساحل تدمير (٣)، وأخذ يبث دعايته في الأقاليم داعيًا إلى الدخول في طاعة الخلافة العباسية، وبعد مرور سنة، ومع كثرة أتباعه ظهر علنًا سنة (١٦٢ه/٧٧٩م)(٤).

<sup>(</sup>١) أطلق عليه هذا اللقب نظرا لطوله وشقرته وزرقة عينه. أخبار مجموعة، ص١١٠، ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٥٠، ابن الأثير: الكامل، ج٥، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>۲) ذكر بعض المؤرخين أن حركة الصقابي كانت بتكليف من الخليفة العباسي المهدي (۱۰۸-۱۲۹هـ/۲۷۰-۲۸۰۵). ليفي بروفنسال: تاريخ إسبانيا الإسلامية، ترجمة: على عبد الرؤوف البمبي، و على إبراهيم المنوفي، و السيد عبد الظاهر عبد الله، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة (ط۱: ۱۰۲هـ/ ۲۰۰۲م)، ج۱، ص۱۲۰، العبادي: في تاريخ المغرب، ص۱۰۲.

<sup>(</sup>٣) تدمير: (بالإسبانية: Tudmir) هي إحدى كور شرق الدولة الأموية في الأندلس، وقاعدتها مدينة مرسية، سميت باسم ملكها تدمير الذي صالحه عليه عبد العزيز بن موسى بن نصير سنة (٤٩هـ). ويوجد بها العديد من المعادن كالفضة، وحجر المغنطيس. البكري: أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز بن محمد البكري (ت: ٤٨٧هـ/١٩٤٢م): المسالك والممالك، دار الغرب الإسلامي، بيروت – لبنان (١٣١هـ/١٩٤١م)، ج٢، ص٨٩٧،٨٩٨، الحميري: الروض المعطار، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٤) ابن خلاون: عبد الرحمن بن محمد (ت:٨٠٨هـ/٥٠٥م): العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر، دار الفكر للطباعة، بيرت (١٤٣١هـ هـ/٢٠٠١م)، ج٤، ص١٥٨٠ عنان: دولة الإسلام، ج١، ص١٨٦٠.

حاول الصقابي تدعيم قواته بالتحالف مع سليمان بن يقظان والي برشلونة (1) الثائر في منطقة الثغر الأعلى ولكن ابن يقظان لم يف بوعده في إمداده لقتال عبد الرحمن الداخل، فتقاعس عنه، وكتب إليه "أني لا أدع عونك" (7).

غضب الصقلبي واتجه بقواته إلى برشلونه لتأديب سليمان الذي تراخى في مساعدته، ولكنه مني بهزيمة كبيرة أفقدته معظم قواته، أما عبدالرحمن الداخل فكان يرقب تحركات الصقلبي، وبمجرد عودة الصقلبي إلى تدمير انقض عليه عبدالرحمن الداخل، وهاجمه بشده، وأحرق سفنه الراسية بالساحل، حتى لا يجد سبيلًا إلى الفرار، فارتد الصقلبي بفلوله إلى جبال بلنسية (٢)، مستغلًا تضاريسها الصعبة ليجد فيها مكانًا آمنًا له ولأتباعه، فلم يرد عبدالرحمن الرحمن الداخل المغامرة بقواته داخل هذه المنطقة الجبلية الوعرة (٤).

على أن عبد الرحمن الداخل لجأ إلى سلاح الاغتيال للتخلص من الصقلبي، حيث أعلن عن مكافأة مقدارها ألف دينار لمن يأتي برأسه، فاستطاع

<sup>(</sup>۱) برشلونة: (Barcelona): تقع في الجزء الشمالي الشرقي من شبة جزيرة أيبيريا على شاطئ البحر المتوسط، وهي اليوم أعظم مدينة تجارية وصناعية في الجزيرة الأيبيرية، وهي قاعة بلاد كتالونيا، شكيب أرسلان: الحلل السندسية في الأخبار والآثار الأندلسية، المطبعة الرحمانية، مصر (ط1: ١٩٣٥ه/ ١٩٣٦م)، ج٢، ص١٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) أخبار مجموعة، ص١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) بلنسية: (Valencia) كورة ومدينة مشهورة بالأندلس متصلة بحوزة كورة تدمير، وهي شرقي تدمير وشرقي قرطبة، وتعرف بمدينة التراب، دخلها الروم سنة (٤٨٧هـ/ ١٠٩٤)، واستردها المرابطون الملثمون سنة (٩٥ههـ/ ١٠١م)، وأهلها خير أهل الأندلس يسمون عرب الأندلس، ثم في سنة (٦٣٦هـ/١٣٨م) دخل النصارى بلنسية صلحا واستولى عليها ملك أرغون. ياقوت: معجم البلدان، ج١، ص٤٩٠.

<sup>(</sup>٤) ابن عذاري: البيان المغرب، ج٢، ص٥٦، العذري: نصوص عن الأندلس، ص١١.

رجل بربري من أهل أوريط<sup>(۱)</sup> أن يقطع رأس الصقلبي، وأحضرها إلى الأمير لينال جائزته، وإنهارت بذلك دعوته وثورته سنة  $(37)^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۱) أوريط: مدينة قديمة مدينة قديمة بالأندلس، كانت تقع في سهول قلعة رباح، ويقع اليوم في مكان أوريط دير يعرف باسم" عذراء أوريط" على بعد عدة كيلوا مترات إلى الجنوب من قلعة رباح. الحميري: الروض المعطار، ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: الكامل، ج٥، ص٢٢٥، ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ٥٦، عنان: دولة الإسلام، ج١، ص١٨٦.

## المبحث الثاني الدعوات الفاطمية (الشيعية) في الأندلس المطلب الأول

### حركة شقيا بن عبدالواحد (١٥١ه/٧٦٨م)

مثلت هذه الحركة تهديدًا كبيرًا للأمير عبدالرحمن الداخل، حيث عمل صاحبها تحت غطاء التشيع، والقرابة من آل البيت، واستغل هذه الدعاية الدينية للإطاحة بالأمير الأموى، ويسميه ابن عذارى" الداعى الفاطمى"(١).

ينتمي هذا الثائر إلى بربر مكناسة، كان معلماً للصبيان، أصله من وادي الحجارة<sup>(۲)</sup>، وكانت أمه تسمى فاطمة، فادعى أنه فاطمي شيعي، وتسمى بعبد الله بن محمد، وعُرف بالفاطمي<sup>(۳)</sup>، وأخذ يبث تعاليمه الشيعية بين البربر في منطقة شنت برية<sup>(٤)</sup>، فاستولى عليها، وجعلها مركزه العام، وامتدت ثورته ما بين ماردة، وقورية ومادلين غربًا إلى ثغور وادي الحجارة، وكونكة شرقًا، أي في جميع الهضبة التي تتوسط شبه الجزيرة<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) البيان المغرب، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) أخبار مجموعة، ص٩٧. وادي الحجارة: مدينة تعرف بمدينة الفرج بالأندلس، وهي تقع إلى الشرق من قرطبة، بينها وبين طليطلة خمسة وستون ميلاً، وهي مدينة حسنة كثيرة الغلات، لها أسوار حصينة، يقع غربها نهر صغير عليه بساتين وجنات وكروم وزراعات، وبينها وبين مدينة سالم خمسون ميلاً. الحميري: الروض المعطار، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير: الكامل، ج٥، ص١٧٣، العبادي: في تاريخ المغرب، ص١٠٤، طه: تاريخ العرب، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٤) شنت برية: وبالإسبانية (Santaver) من الكور الأندلسية القديمة التي اندثرت، وكان موقعها يشغل مقاطعة قونقة اليوم، وقاعدتها شنت برية نقع شرقي وادي الحجارة، وسميت كذلك عن اسمها القديم. عنان: دولة الإسلام، ج١، ص١٦٤، هامش (٢).

<sup>(</sup>٥) ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٨١،٨٠ مكي: التشيع في الأندلس ، ص١٠.

استمرت ثورة شقيا من سنة (١٥١ إلى ١٦٠ه/٢٧-٧٧٩م)، وخلال هذه المدة سير عبدالرحمن الداخل جيوشًا كثيرة لمحاربته، منها جيش كان على قيادته سليمان بن عثمان، فانتصر عليه الفاطمي وقتله (١)، فسار إليه عبدالرحمن بنفسه سنة (٢٥١ه/٢٩٩م)، واقتحم منطقة الثورة، وامتنع الثائر بالجبال، فارتد عبدالرحمن إلى قرطبة، وعاد لقتاله سنة (٤٥١ه/٧٧٩م)، ولكنه لم يفلح في حمله على مغادرة مواقعه، ثم بعث لقتاله في العام التالي مولاه عبيد الله بن عثمان، فخرج الفاطمي للقائه واستمال جنده البربر، وبث الخلاف إلى صفوفه، فانحل عسكره وأثخن فيه الفاطمي، ففر عبيد الله واستولى الثائر على معسكره وأسلاب جيشه سنة (١٥٥ه/٢٧١م) (٢).

لبثت دعوة الفاطمي خطرًا يهدد سلام الأندلس، ولم يستطع عبدالرحمن مطاردته، حيث كان يستخدم أسلوبًا حربيًا مألوفًا لدى البربر وهو تجنب المعارك الحاسمة في السهول والفرار إلى قمم الجبال إذا أحس بالخطر، ولم يتمكن عبدالرحمن من هذا الثائر إلا بمؤامرة دبرها له اثنان من أصحابه احتزا رأسه وحملاها إلى عبدالرحمن في قرطبة، فكان مصرع الفاطمي وانتهاء ثورته التي استمرت ما يقرب من عشر سنوات (١٦٠ه/٧٧م)(٣).

ولعل هذه الثورة هي أول محاولة لإقامة دولة شيعية في الغرب الإسلامي، إذ أنها سبقت تكوين دولة الأدارسة بنحو عشرين سنة، وقد كشفت هذه التجربة عما يمكن للدعوات الشيعية أن تصييبه من النجاح في أوساط القبائل البربرية<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ابن حزم: أبو محمد بن أحمد بن سعيد القرطبي (ت:٥٦٦هـ/١٠٦م): جمهرة أنساب العرب، دار الكتب العلمية، بيروت (ط1: ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م). ص٨٥..

<sup>(</sup>٢) عنان: دولة الإسلام، ج١، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٣) أخبار مجموعة، ص٩٨، ابن الأثير، الكامل، ج٥، ص١٧٤، بروفنسال: إسبانيا، ج١، ص١١٤، ١١٥، عبدالغني زهرة: بلاد الأندلس، ص٨٣.

<sup>(</sup>٤) مكي: التشيع، ص١٠.

#### المطلب الثاني

### حركة عمر بن حفصون (۲۲۷ هـ/۸۸۰ م)

في نهاية القرن الثاني الهجري تجد الدعوات الشيعية كثيرًا من الرواج في العالم الإسلامي كله، لا سيما بعد أن أوقع العباسيون بالثوار العلويين في موقعة فخ سنة (١٦٩هـ/٧٨٦م)، فقد أفلت من هذه الوقعة شخصان قدر لهما النجاح في تكوين دولتين شيعيتين (١)، وقد كان لهذا الاضطراب السياسي والفكري الذي عم العالم الإسلامي صداه في الأندلس وبين البربر الذين أثبتوا حاجتهم إلى زعيم روحى جديد.

وخلال هذه الفترة ظهر معلم بربري لم تحتفظ المراجع باسمه قام في شرق الأندلس<sup>(۲)</sup> سنة (۸۰۱ه/۸۰م) وادعى النبوة، وكان يتأول القرآن على هواه، واتبعه في ذلك خلق كثير، وقد قبض على هذا المتنبئ والي الثغر عبدالله بن يحيى، ثم استتابه ثلاثة أيام، وعرضت عليه التوبة فلما أبي قتل وهو يصيح:" أتقتلون رجلا أن يقول ربي الله"<sup>(۲)</sup>، وهذه النزعة إلى تأويل القرآن تدل على أنه كان متأثراً إلى حد ما بالدعايات الباطنية التي سبقت تكوين الدولة الفاطمية<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) هما: يحيى بن عبدالله بن الحسن الذي استولى على الديلم في شمال إيران، وأخوه إدريس الذي استطاع أن يقيم دولة الأدارسة في المغرب الأقصى سنة (۱۷۰هـ). مكي: التشيع، ص۱۱.

<sup>(</sup>۲) ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص٩٠، أما ابن سعيد فيجعل ثورته في الثغر الأعلى Aragon، ابن سعيد: أبو الحسن على بن موسى(ت:٦٨٥هـ/١٨٦م): المغرب في حلى المغرب، ت. شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، (ط٢: ١٦١هـ/١٩٩٥م)، ج١، ص٥٠، ولعل المعقول أن تكون هذه الثورة في المناطق الواقعة بين السواحل الشرقية وضفاف نهر الإبرو الجنوبية أي تقريبا في نفس المنطقة التي ثار فيها شقيا من قبل. مكى، التشيع، ص١٢.

<sup>(</sup>٣) ابن سعيد: المغرب، ج١، ص٠٥.

<sup>(</sup>٤) مكي: التشيع، ص١٢.

على أن قتل هذا المتنبئ لم يقض على الحركات الشيعية في الأندلس، إذ أن الدعايات الفاطمية كانت قد بلغت في هذا الوقت ذروة نشاطها في المشرق والمغرب، ويجوسون خلل البلاد الإسلامية باحثين عن البيئة الملائمة لدعوتهم، وقد تبينوا أن جماعات البرير في شمال إفريقية أصلح ما تكون لها، وصادف ذلك تفكك الوحدة السياسية والعنصرية للإمارة الأموية في عهد الأمير عبدالله بن محمد (٢٧٥–٣٠٠ه/٨٨ – ٢١٦م)، فاستغلت الدعوة الفاطمية هذه الفرصة وحاولت الاستفادة من الثورات في الأندلس، كما أرادت هذه الثورات أن تستند إلى ستار ديني، ولم تر خيرًا من الدعوة العلوية (١٠٠٠).

وكانت أخطر هذه الثورات هي التي قام بها عمر بن حفصون<sup>(۲)</sup> في جنوب الأندلس، فقد نزل بمكان منيع بجبل ببشتر الواقع شمال شرقي جبال رندة، وقد استغل ابن حفصون<sup>(۳)</sup> الدعوات العلوية في شمال إفريقية، ويذكر ابن حزم أنه خطب لإبراهيم بن القاسم بن إدريس بن إدريس صاحب البصرة<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) مكي: التشيع، ص١٢.

<sup>(</sup>۲) هو: عمر بن حفصون بن عمر بن جعفر بن دميان بن فرغلوش بن أذفونش القس، ثار بالأندلس في عهد الأمير محمد بن عبدالرحمن، وبدأت ثورته سنة (۲۷ه) في جبل (ببشتر) فيما بين رنده ومالقة، وانضم إليه الكثيرون من المولدين والخارجين على الطاعة، واستولى على غرب الأندلس إلى رنده، وعلى السواحل من استجة إلى البيرة، وظل مستمرا في ثورته حتى مات سنة (٣٠٦ه)، فخلفه أبناؤه إلى أن قضى على ثورته سنة (٣١٥ه) في عهد عبدالرحمن الناصر. ابن خلدون، ج٤، ص١٧٢ وما بعدها، حسين يوسف دويدار: المجتمع الأندلسي في العصر الأموي، مطبعة الحسين الإسلامية، القاهرة (ط١: ١٤١٤ه/١٩٩٤م)، ص١١٥، هامش (١).

<sup>(</sup>٣) كانت البواعث الأولى لهذه الفتتة التي اضطرمت في كورة ريّه والجزيرة، يرجع إلى عنف يحيى بن عبد الله بن يحيى عامل الأمير محمد في كورة ريه، في مطالبته لأهلها ببقايا عشور تأخرت عليهم، واشتطاطه في ذلك وإرهاقهم، فامتنعوا عليه واعتصموا بجبالهم، وتأهبوا للدفاع عن أنفسهم، فحشد يحيى بن عبد الله قواته لقتالهم، واستدعى أخاه أحمد بن عبد الله عامل كورة الجزيرة بقواته لمعاونته في حربهم، ونشبت بين قوات الأمير وبين الخوارج معارك عنيفة قتل فيها كثير من الفريقين، وكان ذلك في سنة ٢٦٥ هـ (٨٧٨ م). عنان: دولة الإسلام، ج١، ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٤) جمهرة أنساب العرب، ص٠٥٠.

ويذكر ابن الخطيب: أنه خاطب الفاطميين في إفريقية، فوجه إليه هؤلاء داعيين ممن يعتقد بمذهبهم، وقدم هذان فحضًا عمر بن حفصون على التمسك بطاعة الفاطميين، واقامة دعوتهم بالأندلس، وقد أقام هذان الداعيان لدى ابن حفصون واستعان هذا بهما في حروبه ضد بني أمية، ثم وجه بهما مرسلا معهما هدية إلى الخليفة الفاطمي<sup>(١)</sup>.

وقد كان للحملات التي أرسلها الأمير عبدالله أثرها في استنزاف قوة ابن حفصون بحيث لم يعد يشن حربا هجومية كما كان يفعل سابقا في عهد الأميرين محمد بن عبدالرحمن (۲۳۸–۲۷۳ه/۸۵۲ م)، والمنذر بن محمد (۲۷۳–۲۷۵ه/۸۸۸ عبدالرحمن (۲۷۳–۲۷۵ه/۸۸۲ ٨٨٨م) وفي السنوات الأولى من حكم عبدالله بن محمد، وكان لهذا كله أثره في اضعاف ثورته التي استمرت ما يقرب من النصف قرن حتى قضى عليها الخليفة عبدالرحمن الناصر (۲۷۵–۳۰۰ه/۸۸۸–۱۱۲م) سنة (۳۱۵ه/۲۲م)<sup>(۲)</sup>.

وعلى أية حال فإن ابن حفصون لم يكن مخلصًا للدعوات العلوية، وانما كان يتخذها مطية لأغراضه، يكايد بها الأموبين في قرطبة متى شاء، فقد كان شخصية استغلالية، خدمت كل من ترى أنه سيقف بجانبها، فقد دعا للأدارسة، وراسل ابن الأغلب، وأظهر الدعوة العباسية (٣) بالأندلس، ثم خرج من الإسلام وأعلن نصرانيته سنة (٢٨٦ه/٩٩م)، متطلعًا إلى دعم من إسبانيا النصرانية<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) أعمال الأعلام، ص٣٦.

<sup>(</sup>٢) حسين دويدار: المجتمع الأندلسي، ص١١٦، السيد عبد العزيز سالم: تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس من الفتح العربي حتى سقوط الخلافة بقرطبة، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية ۱۹۹۷م، ص۲۶۵.

<sup>(</sup>٣) يذكر ابن خلدون: أن الثائر ابن حفصون "كاتب ابن الأغلب صاحب إفريقية، وهاداه وأظهر دعوة العبّاسية بالأندلس فيما إليه وتثاقل ابن الأغلب على إجابته لاضطراب إفريقية". العبر، ج٤،

<sup>(</sup>٤) ابن عذارى: البيان المغرب، ج٢، ص١٣٦، محمد بن إبراهيم أبا الخيل: الأندلس في الربع الأخير من القرن الثالث الهجري (٢٧٥-٣٠٠ه/٨٨٨-١٢٩م)، مطبوعات مكتبة الملك عبدالعزيز العامة، الرياض (ط١: ١٤١٦هـ/١٩٩٥)، ص١٤٠ وما بعدها.

#### المطلب الثالث

## حركة أحمد بن معاوية القط (٨٨٨هـ/٩٠١م)

كانت الحركة التي تأثرت بالدعوة الفاطمية تأثرًا عميقًا هي ثورة أحمد بن معاوية بن هشام المعروف بالقط الثائر وهو من ولد هشام بن عبد الرحمن سنة (٢٨٨هـ/٩٠٥م)، زعم أنه المهدي (١)، ومرة أخرى تجد هذه الدعوة آذانًا صاغيةً بين القبائل البربرية في نفس المنطقة التي انتشرت فيها الدعوات الشيعية من قبل، أي منطقة (الجوف) على طول الثغر الأدنى والحدود بين المملكة الإسلامية والمملكة المسيحية، ما بين ماردة ووادي الحجارة، وقد وُجهت هذه الحركة بعد ذلك للجهاد ضد النصارى في إسبانيا وحقق القط انتصارًا كبيرًا في بداية الأمر ضد مملكة أشتوريش (Asturias)، إلا أنه منى بهزيمة ساحقة قضت عليه (١) وعلى من بقي معه عند أسوار سمورة (٢) (Zamora)، بسبب خيانة بعض رجالات البربر، وبذلك انهارت حركته (٤).

وعلى الرغم من أن قائد هذه الثورة كان أحد أفراد البيت الأموي إلا أن اللون الفاطمي كان واضحاً فيها كل الوضوح من عدة أوجه:

\* أطلق على نفسه المهدي ( $^{\circ}$ )، وهو لقب لم يستعمل من قبل في الأندلس، على خلاف المشرق ( $^{(7)}$ )، وهذا هو نفس اللقب الذي اتخذه الداعية أبو عبدالله بن الحسين

<sup>(</sup>١) عنان: دولة الإسلام، ج١، ص٥٤٥.

<sup>(</sup>۲) أعلن أحمد بن معاوية القط الجهاد، وقصد إلى سمورة لافتتاحها، ودارت معركة بينه وبين ألفونسو على مقربة من سمورة، فهزم النصارى أولا وارتدوا، وحاصر ابن القط سمورة، ولكن حدث عندئذ أن انسحب زعماء البربر في قواتهم خشية من تفوقه عليهم وغدره بهم، وصمد ابن القط فيمن بقي معه، ثم نشبت بينه وبين النصارى موقعة ثانية قاتل فيها ببسالة حتى قتل ومزقت قواته، واحتز رأسه وسمرت فوق أحد أبواب سمورة، وكان ذلك في شهر رجب سنة (۸۸۸ه/۹۰م). عنان: دولة الإسلام، ج١، ص٣٤٥.

<sup>(</sup>٣) سمورة: مدينة واقعة في جزيرة على الضفة الشمالية لنهر دويرة، وكانت في البداية واقعة في الخط الفاصل بين المسلمين ونصارى الشمال، وعندما خرجت من أيدي المسلمين سنة (٣٩٥هـ/٥٠٠م) أصبحت قاعدة من أهم قواعد جليقية، وسمورة اليوم مدينة إسبانية تقع بالقرب من الحدود الشمالية الشرقية للبرتغال. الحميري: الروض المعطار، ص٣٢٤، ابن الآبار: الحلة السيراء، ج١، ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) مكي: التشيع، ص١٤،١٣٠.

<sup>(</sup>٥) مكى: التشيع، ص١٤.

<sup>(</sup>٦) أحمد أمين: ضحى الإسلام، ج٣، ص٢٢٦.

الشيعي المؤسس الحقيقي للدولة الفاطمية بالمغرب، وذلك بعد ابن القط بثمانية أعوام سنة (٢٩٦هـ/٩٠م)(۱).

\* الاهتمام الكبير بأن يكون لهذا الإمام داع ذو شخصية قوية ينظم الأمر ويجمع له الأنصار، وكما كان داعي الإسماعيلية في المغرب أبا عبدالله الشيعي، كان داعي المهدي الأندلسي أبو علي السراج الذي تقلد الأمر، ونشر الدعوة معتمدًا على نقباء بثهم في صفوف القبائل البربرية، كما كان الشيعي يعتمد كذلك على طائفة كبيرة من الدعاة الذين كانوا يسمون النقباء أيضا (٢).

\* وكان الاعتماد على الكرامات واظهار الإحاطة بالعلوم من الأشياء التي حاول المهدي الجديد أن يؤثر بها على أنصاره من البربر، ويذكر أنه كان يتكهن لهم ويصطنع حيلًا من الشعوذة يوهمهم أنها كرامات له، وكان هذا من الوسائل التي اصطنعها الداعى لجذب الأنصار إليه أول قيامه بالمغرب<sup>(٣)</sup>.

هذه هي الثورات التي قامت في الأندلس متأثرة بالفكر الشيعي، ولعل ثورة القط هي الأخيرة من نوعها في الأندلس، وربما كان السبب في ذلك نجاح الدعوة العبيدية في شمال إفريقيا، إذ بعد ثمانية أعوام من مقتل القط تمكن العبيديون من القضاء على دولتي الرستميين والأغالبة وبسط نفوذهم على منطقة واسعة من الشمال الإفريقي، كذلك تغير الموقف السياسي الداخلي في الأندلس، وذلك بعد عودة الخلافة الأموية إلى السيطرة القوية منذ أيام عبدالرحمن الناصر، فلم يكن هناك مجال يتسع لثورات من هذا القبيل إلى انتهاء دولة بني مروان وانقراضها(٤).

<sup>(</sup>۱) العبادي: في التاريخ العباسي، ص٢٢٤، على محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، طبع مؤسسة اقرأ، القاهرة (ط۱: ٢٢٤ه/ ٢٠٠٦م)، ص٤٤، محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، دار الفكر العربي (د.ت)، ص٢٣.

<sup>(</sup>٢) مكي: التشيع، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) ابن عذارى: البيان، ج١، ص٢٢١، العبادي: في التاريخ الفاطمي، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٤) مكي: التشيع، ص١٥.

## المطلب الرابع الدولة الحمودية

حينما سقطت الخلافة الأموية في قرطبة سنة (٢٢هـ/١٠١م)<sup>(۱)</sup>، بدا أن الجو أصبح صالحًا لكي تثمر الدعوات الشيعية التي ابتدأت تنتشر في الأندلس منذ زمن بعيد، وقد أحسن العلويون انتهاز هذه الفرصة، وتحقق لهم

(١) كان هناك ثلاثة أحزاب كبيرة عمل كل منها على بسط سلطانه على الأندلس: الأول: حزب أهل الأندلس: وهم الأسر العربية والبربرية والفارسية التي استقرت في الأندلس منذ الفتح الإسلامي، وانصهرت مع سكان البلاد الأصليين، وبمرور الزمن صاروا أندلسيين، بغض النظر عن أصلهم العربي أو المغربي أو الصقلبي أو الإسباني المسيحي الذي أسلم. د. العبادى: في تاريخ المغرب، ص٥٥٥. الحزب الثاني: المغاربة أو البربر المتأخرون: وهم المغاربة حديثو العهد بالأندلس، ولاسيما الذين استقروا بها أيام المنصور ابن أبي عامر، ويضم إليهم بنو حمود بحكم استقراراهم بين البربر فترة طويلة حتى تكلموا بلغتهم، كذلك يضم إليهم بنو الأفطس على الراجح، وأما الآخرون فينسبون إلى صنهاجة وزناتة. دويدار: المجتمع الأندلسي، ص٥١، ليث سعود جاسم: ابن عبد البر الأندلسي وجهوده في التاريخ، دار الوفاء، المنصورة- جمهورية مصر العربية (ط٢: ١٤٠٨هـ/١٩٨٨م)، ص٥٧،٥٨. الحزب الثالث: كبار الصقالبة: أصل كلمة الصقالبة مأخوذ من صقلب، أما في اللغة الصقابية فهي سلافينو (Salabeninn)، وفي الإسبانية أطلق على كل عبد أبيض من السلاف ب "صقلب"، ومنها اشتقت كلمة الصقلبي والصقالبة، وتوسعوا في هذه التسمية فأطلقوها على كل من يجلب من أية دولة نصرانية أصحاب البشرة البيضاء، وهم أسرى القارة الأوربية من ألمانيا إلى بلاد الصقالبة، أو كانوا من الأسرى الذين اعتقلوا أثناء حملات "الصائفة" على حدود الأندلس، واهتم أمراء الأندلس بالإكثار منهم للقضاء على نفوذ القبائل العربية، وبمرور الوقت أصبحوا بصفة خاصة في قرطبة طائفة كبيرة العدد، لها وزنها الكبير في اقتصاد الدولة القرطبية. ج. س. كولان: الأندلس، ترجمة: إبراهيم خورشيد. عبد الحميد يونس، حسن عثمان، دار الكتاب اللبناني، بيروت، دار الكتاب المصري، القاهرة (ط۱: ۱۲۰۱ه/۱۹۸۰م)، ص ۹۲،۹۱. خزعل ياسين مصطفى: الصقالبة الخصيان في الأندلس عصري الإمارة والخلافة (١٣٨-٢٢٤هـ/٧٥٥-٣٠٠م)، مجلة آداب الفراهيدي، ع٢٠٠ كلية التربية، جامعة الموصل، العراق (٤٣٦ هـ/١٠١٤م)، ص٤١٤.

تكوين أول دولة علوية يخطب باسمها على منابر الأندلس، والحموديون ينتسبون إلى إدريس بن الحسن العلوي الذي أسس أول دولة علوية في الغرب الإسلامي سنة (١٧٢ه/ ٨٨٨م)(١)، وهي الدولة الشيعية الثانية لبني إدريس والأولى في الأندلس.

وفي أوائل القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي ظهر الحموديون على مسرح الأحداث في الأندلس، فيذكر ابن حيان: أنه عندما هاجم جيش سليمان المستعين الملقب بالمهدي مدينة الزهراء في (٢٣ ربيع الأول سنة ١٠٤ه/ يناير ١٠١٠م) واستولى على الخلافة، نصب على شقندة قادة الحركة العلوية على والقاسم أبناء حمود (٢٠).

سيطر الحموديون على جنوب الأندلس، وكان علي بن حمود يتطلع إلى الوثوب بحكومة قرطبة المضطربة المتداعية، وبعد سلسلة من الصراعات استطاع على بن حمود دخول قرطبة في (٨ محرم ٤٠٧ه/ يوليو ١٠١٦م)، ودعا لنفسه بالخلافة(7)، وتلقب بالناصر لدين الله، وكانت بيعة على بن حمود

<sup>(</sup>۱) لويس سيكو دي لوثينا: الحموديون سادة مالقة والجزيرة الخضراء، ترجمة: عدنان محمد آل طعمه، دار سعد الدين، دمشق- سوريا (ط۱: ۱۹۹۲م)، ص۱۷، دولة الأدارسة: هي دولة علوية حسنية (نسبة إلى الحسن بن علي) أسسها في المغرب الأقصى إدريس بن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب -رضي الله عنه-، وبنى عاصمتها مدينة فاس التي أتمها ابنه ادريس الثاني، هذه الدولة العلوية ولو أنها لا تدين بالمذهب الإسماعيلي الفاطمي، إلا أنها مهدت السبيل من غير شك لداعي الفواطم. العبادي: في التاريخ الفاطمي، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>۲) ابن عذارى: البيان المغرب، ج٣، ص١١٣، لويس سيكو دي لوثينا: الحموديون، ص١١، مكى: التشيع، ص٤٠

<sup>(</sup>٣) أشار عدد من المؤرخين: أن عليا بن حمود أظهر كتابا ادعى أنه من الخليفة هشام المؤيد الأموي عهد إليه بالطلب بدمه، وفيه يستغيث من سليمان بن الحكم المستعين، ويولي ابن حمود أمر الأخذ بثأره، وقد رأى أنه بهذا يكسب دعواه مظهرا من الشرعية والحق. ابن عذارى: البيان المغرب، ج٣، ص١١٦.

بالخلافة هي أول محاولة لإقامة دولة شيعية في الأندلس يحكمها علويون من سلالة آل البيت (۱)، وقد استمرت الدولة الحمودية (۲) حوالي نصف قرن من سنة سنة  $(703 \times 700)^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۱) كاظم شمهود طاهر: الشيعة في الأندلس- الخلافة الحمودية العلوية-، دار الكتاب العربي، بغداد (ط۱: ۱۶۳۱ه/۲۰۰م)، ص۷۱،۷۰.

<sup>(</sup>۲) حكم قرطبة (۱۲) ملك من الأسرة الحمودية وهم: علي بن حمود (الناصر لدين الله)، القاسم بن حمود (المأمون)، يحيى بن علي ابن حمود (المعتلي بالله)، محمد بن القاسم بن حمود (المستكفي بالله)، الحسن بن يحيى بن علي بن حمود (المستنصر)، إدريس بن يحيى بن علي بن حمود (العالي بالله)، إدريس بن علي بن حمود (العالي بالله)، القاسم بن محمد بن القاسم بن محمود (الواثق بالله)، يحيى بن إدريس بن علي بن حمود (القائم بأمر الله)، إدريس بن علي بن حمود (المستعلي بالله)، ابن حمود (المهدي)، محمد الأصغر بن إدريس بن علي بن خمود (المستعلي بالله). ابن خدون: العبر، ج٤، ص١٩٧ وما بعدها، الضبي: أحمد بن يحيى بن أحمد بن عميرة، أبو جعفر (ت٩٩٥هـ/٢٠٢م): بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، دار الكتاب العربي، القاهرة (١٣٨٧هـ/١٩٥٩م)، ص٢٧.

<sup>(</sup>٣) مكي: التشيع في الأندلس، ص٧١.

#### المحث الثالث

## التوظيف السياسي للدين من جانب فقهاء الأندلس

لم يترك الالتزام الديني في الأندلس لضمير الحكام أو تقديرهم، وإنما أخذ شكلًا واقعيًا في صورة علماء وفقهاء يقفون إلى جانب الحاكم ويشاركونه في الحكم بصورة فعلية، بحيث يبدو على الأقل أن الجانب الديني من أعمال الدولة يشرف عليه رجال دين عارفون بشؤون العقيدة، ليحولوا دون انحراف الدولة عن قواعد الدين، وربما كان تتبه الأمويين في الأندلس لأهمية الجانب الديني في تفكير شعبهم، وتقديرهم لأهميته من أهم الاكتشافات التي مكنت لدولتهم من الاستمرار.

وكان لا بد لأمراء قرطبة من سند شرعي، لأن القرن الثاني الهجري لم يكن يقبل فكرة الولاء لإمارات خارجة عن اجماع المسلمين، ولهذا كان لا بد من البحث عن حل لمشكلة الشرعية، فالإمارة القرطبية كانت في حاجة ماسة إلى سند شرعي أو روحي يضفي على سلطانها السياسي هيبة وشرعية لا غنى عنها، لأن التفكير السياسي عند المسلمين لم يكن قد وصل إلى ما وصل إليه في القرن الرابع الهجري (١).

وكان الأمير هشام بن عبد الرحمن الداخل (١٧٢-١٨٠ه/١٩٨٩-٢٩٦م) في أشد الحاجة إلى تأييد الفقهاء ذلك أن الإمارة التي أنشأها أبوه كانت رغم استتباب أمرها وتوفر أسباب القوة السياسية والعسكرية لها في حاجة إلى سند شرعي، فهي مهما بلغت قوتها لم تخرج من الناحية الشرعية الصرفية عن كونها إمارة خارجة على الخلافة العباسية العامة التي استقر لها الأمر في كل بلاد الإسلام عدا الأندلس، فبدأت أعداد الفقهاء ورجال الدين من المالكيين

<sup>(</sup>۱) حسين مونس: شيوخ العصر في الأندلس، دار الرشاد، القاهرة (ط۲: ۱۲ هـ/۱۹۹۷م)، ص۱۲،۱۵.

تتزايد في مدن الأندلس المختلفة، وأخذوا يتمتعون بسلطان ومكانة عظيمة منذ عهد الأمير هشام (١).

فلما تولى الحكم بن هشام (١٨٠-٢٠٦ه/ ٢٩٦/م) مقاليد الإمارة، وجد نفوذ الفقهاء كبيرًا، وعظم شأنهم في أيام أبيه، وتجاوزوا حدودهم (٢)، فحاول الحكم أن يقيد سلطتهم، وينتزع منهم بعض ما كانوا يتمتعون به في عهد أبيه، ولم يكن هذا الأمر سهلًا، فقد أدى إلى أحداث عنيفة فيما عرف باسم ثورات الربض (٣).

باشر الحكم شؤون بلاده بنفسه دون أن يشاركه أحد في اتخاذ القرار، كالحكم المركزي المطلق في أيامنا هذه، فسعى إلى تقليص نفوذ الفقهاء الذين صار لهم شأن كبير في عهده لحاجة أبيه وجده من قبله لهم، لإضفاء الصبغة الشرعية على امارتهم الجديدة، فكانوا يقربونهم بحذر دون اسناد مناصب قيادية وإدارية لهم، ملوحين لهم بأهميتهم (أ)، وهذا ما شعر به الحكم بأنه ليس بحاجة إليهم، فقد حصل على الصبغة الشرعية بوصفه أميرًا، وثبتت أركان دولته، ولم تعد بحاجة لمن يدعمها بقدر ما هي بحاجة لمن يسيطر عليها ويحميها.

<sup>(</sup>۱) الخشني: محمد بن حارث (ت: ۳۲۱ه/۹۷۱م): أخبار الفقهاء والمحدثين، ت. ماريا لويسا آبيلا، ولويس مولينا، المعهد الأعلى للأبحاث العلمية، مدريد (۱۲۱هه/۱۹۹۱م)، ص ۹۰.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم بيضون: الدولة العربية في إسبانية، من الفتح حتى سقوط الخلافة، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت (ط۳: ٢٠٦ه ١٨٦٨م)، ص ٢٢٢، آنجل جنثالث بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ترجمة حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الدينة، القاهرة (١٣٧٥هـ/١٩٥٥م)، ص٤، ص٢٤٣ خالد الصوفي: تاريخ العرب في الأندلس عصر الإمارة، منشورات جامعة قاريونس، ليبيا (د.ت)، ص١٣٤، سالم: تاريخ المسلمين، ص٢٢٣، عنان: دولة الإسلام، ج١٠.

<sup>(</sup>٣) عبدالغني زهرة: بلاد الأندلس، ص١١٢.

<sup>(</sup>٤) مؤنس: شيوخ الأندلس، ص١٨.

وفي الوقت الذي لم يستشر الحكم فيه شيخًا أو فقيهًا، ولم يكن لهؤلاء في نفسه تقدير كبير كان جمهور الناس في قرطبة يعتبرونهم رؤساءهم ومرشديهم، فلم يستشر الحكم الفقهاء حين قرر ضرائب جديدة باسم المعاون ، وعين ربيعا<sup>(۱)</sup> القومس لجبايتها<sup>(۲)</sup>، وزاد حنق الفقهاء والعلماء على الأمير الحكم، لإيثاره لمجالس الشعراء والمغنيين والفنانين على مجالسهم<sup>(۳)</sup>، كما قرب إليه الجند المرتزقة وبخاصة الخرس منهم، الذين تجاوزوا حدود القانون والنظام في الاعتداء على الناس، فكرههم الناس وكرهوا من قربهم إليه أيه.

هذه هي الأسباب الظاهرة لسخط الفقهاء على الحكم، لكن الأسباب الدفينة تتمثل في خوفهم من اضمحلال نفوذهم وضياع زعامتهم، وتضرر مصالحهم لذا فإن الصراع بين الطرفين ما هو إلا صراع مصالح وتقوية نفوذ طرف على حساب الطرف الآخر، استغل فيه الفقهاء جمهرة الناس لحقيق غايتهم.

والحقيقة التي لا يمكن أن ننكرها هي محاولة الحكم تقليل نفوذ الفقهاء في دولته لعمل توازن بين سلطة الدولة وسلطتهم، لكن هذا لا يعني بأية حال من

<sup>(</sup>۱) أنشئ في عهد الحكم بن هشام منصب خاص لإدارة شؤون أهل الذمة (النصارى واليهود) ينعت صاحبه بالقومس وهذا اللفظ تعريب للكلمة اللاتينية Comes )، وعين فيه ربيع بن تدلف القومس، قائد الغلمان الخاصة، ومتولي شؤون الأمير الحكم الخاصة، وكان طاغيا ظلوما يبغضه الجميع، وقد أمر الحكم بقتله قبيل وفاته، فنفذ فيه الحكم ولى العهد عبد الرحمن، وتم إعدامه وسط الاغتباط العام. عنان: دولة الإسلام، ج١، ص٢٥١. في حين يذكر ابن القوطية أن هذا المنصب أنشئ في عهد عبد الرحمن الداخل، وكان أول من تولاه شخص يدعى أرطباش. ابن القوطية: تاريخ افتتاح، ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) ابن الخطيب: أعمال، ص۱۰، مؤنس: شيوخ العصر، ص۲۱، بروفنسال: محاضرات عامة في أدب الأندلس وتاريخها ألقاها بين عامى ۱۹٤۷ و ۱۹۶۸م، ترجمة: محمد عبد الهادي شعيرة، المطبعة الأميرية، القاهرة (۱۳۷۱ه/۱۹۰۱م)، ص۸۲.

<sup>(</sup>٣) سالم: تاريخ المسلمين، ص٢٢٣، الصوفي: تاريخ العرب، ص١٣٥،١٣٤.

<sup>(</sup>٤) عنان: دولة الإسلام، ج١، ص٢٧٧.

الأحوال أنه لم يحترمهم أو أساء إليهم دون سبب، بل على العكس من ذلك فقد كان يسلط قضاته (١) على نفسه، فضلا عن ولده وخاصته وخدمه (٢).

على أية حال لم يكن الحكم ميالًا لقبول وصاية الفقهاء، ولم يستسلم لتأثيرهم، وكأني بالفقهاء قد شعروا باهتزاز موقعهم في ظل هذا الأمير، ولعلهم أدركوا ما يرمي إليه، فاغتاظوا وأخذوا يسجلون عليه مخالفاته الواحدة تلو الأخرى، ومارسوا دورهم بكل قوة في تعبئة الرأي العام ضد الأمير الحكم، فوجدوا من الناس آذانًا صاغية لأقوالهم، وبالذات من قبل أولئك البربر والمولدين الذين كانوا على غير وفاق تام مع العرب<sup>(٦)</sup>، وذلك بسبب شعورهم بكبرياء العرب إضافة إلى استئثارهم بالمناصب، لأجل ذلك كانوا على أهبة الاستعداد لأي خروج<sup>(٤)</sup>.

لأجل ذلك نجد الفقهاء يقومون بقيادة أكثر من حركة ضد الأمير الحكم، ففي سنة (١٨٩هـ/٥٠٥م) شارك الفقهاء في مؤامرة لعزل الأمير والغدر به، ولكن

<sup>(</sup>۱) يقول ابن عذارى: "كان الحكم – رحمه الله – شديد الحزم، ماضي العزم، ذا صولة تتقى، وكان حسن التدبير في سلطانه، وتولية أهل الفضل والعدل في رعيته، وكان مبسوط اليد، وكان له قاض كفاه بورعه وعلمه وزهده، فمرض مرضا شديدا، فاغتم الحكم لمرضه، فذكر بعض خاصته أنه أرق ليلة أرقا شديدا، وجعل يتململ على فراشه؛ فقيل له: أصلح الله الأمير! ما الذي عرض؟ فقال: ويحكم! إني سمعت في هذه الليلة نادبة، وقاضينا مريض، وما أراه إلا وقد قضى نحبه، فأين لي بمثله، ومن يقوم بالرعية مقامه؟ فمات القاضي في تلك الليلة، وهو المصعب بن عمران قاضي أبيه، فولى بعده محمد بن بشير ". البيان، ج٢، ص٧٨.

<sup>(</sup>۲) ابن عبد ربه: أحمد بن محمد بن حبيب(ت: ۳۲۸هـ/۹۳۹م): العقد الفريد، دار الكتب العلمية، بيروت (ط۱: ۱٤۰٤هـ)، ج٥، ص٣٣،٣٣٢، الخشني: قضاة قرطبة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة ٢٠٠٨م، ص٢٩، ، ابن عذاري: البيان المغرب، ج٢، ص٧٩.

<sup>(</sup>٣) الزبيدي: محمد بن الحسن بن عبد الله بن مذحج (ت: ٩٧٩هـ/٩٨٩م): طبقات النحويين واللغويين، ت. محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، (ط٢: د. ت)، ص٤٥٤.

<sup>(</sup>٤) عنان: دولة الإسلام، ج١، ص ٢٣٠، عبد المجيد نعني: تاريخ الدولة الأموية، التاريخ السياسي، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت (د.ت)، ص ١٩٠.

انكشفت المؤامرة، وتم القبض عليهم، وقتلهم، ومنهم الفقيه يحيى بن مضر، وأبو كعب بن عبد البر، وموسى بن سالم الخولاني وغيرهم (١).

وزادت هذه الحادثة الجفاء بين الأمير والفقهاء ومن معهم من الناس وخاصة سكان حي الربض<sup>(۲)</sup> جنوب قرطبة، وأدى هذا الاحتقان والشحن المستمر لأهل الربض ضد الأمير إلى قيامهم بثورتهم الكبرى سنة (۸۱۸هم) بسبب حادث بسيط<sup>(۲)</sup>، ولكنه أشعل نيران الفتتة بين سكان الربض بقرطبة<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن عذارى: البيان ، ص٧١، المقري: نفح الطيب، ج١، ص٢٧٠.

<sup>(</sup>۲) الربض: تعنى الضاحية أو الحى وجمعها أرباض، والربض المقصود هنا هو الحي الجنوبي من أحياء قرطبة الذى امتد بعد إنشاء القنطرة على نهر الوادي الكبير إلى ضفته الأخرى المواجهة للمدينة، وقد امتد هذا الحى من ضفة النهر جنوبا حتى بلدة شقندة (Secunda)، وكان هذا الحى مكتظا بالسكان وخاصة التجار وأهل الحرف والطلبة والفقهاء، ومعظمهم من المولدين الذين سكنوه لقربه من أماكن أعمالهم في قرطبة، وقد أصبح لفظ الربض علما على هذا الحى بعد الثورة التي قامت فيه، فهو معروف حتى اليوم باسم (Arrabal). حتاملة: الأندلس التاريخ والحضارة والمحنة، مطابع الدستور التجارية، عمان – الأردن (٢٠١٠ه/ ٢٠٠٠م)، ص٣٣٦، سامية مصطفى مسعد: التكوين العنصري للشعب الأندلسي وأثره على سقوط الأندلس، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، مصر (ط1: ٢٢٤ه/ ٢٠٠٠م)، ص٣٦.

<sup>(</sup>٣) وملخصه أن جنديًا صقابيًا من حرس الأمير ذهب إلى حداد بحي الربض ليصلح سيفه، فتباطأ في إصلاحه، وحدث خلاف بينهما لم يلبث أن تطور إلى جدال عنيف، فاستل الجندي سيفه وقتل الحداد، فغلت مراجل غضب أهل الربض، وانفجرت براكين كراهيتهم للأمير، وكأنما كانوا ينتظرون مثل هذا الحدث، فهبوا مرة واحدة، وقتلوا الجندي، وأغلقوا المتاجر والحوانيت، واتجهوا إلى قصر الإمارة عبر الجسر، وهم يهتفون بخلع الأمير، ثم حاصروا القصر يريدون اقتحامه، وقتل الأمير باعتباره المسؤول عن ذلك الحادث. ابن سعيد: المغرب، ج١، ص٢٤، النويري: نهاية الأرب، ج٣٢، ص٢١٨، ابن الخطيب: أعمال، ص٥١، العبادي: في تاريخ المغرب، ص١٢٣، عبد الغني زهرة: بلاد الأندلس، ص١٢٣، عبد الغني

<sup>(</sup>٤) نعنعي: الدولة الأموية، ص١٩٠.

وانضم إليهم عامة أهل قرطبة وبقية أرباضها، واتجه الثوار إلى القصر الأميري حيث قاموا بمحاصرته (۱)، وكادوا يقضون على الحكم، ولكن انتهى الأمر بالقضاء على الحركة (۲).

وأمر الحكم بإخلاء الربض من أهله، كما أمر بهدمه وجعله مزرعة، وجعل ذلك وصية على بنيه، ما كان لهم سلطان بالأنداس، فلم يعمر ولا اختطت به دار إلى آخر دولتهم (٣).

واستمر القتل والنهب ثلاثة أيام، ثم أصدر الحكم أوامره بالتوقف عن ذلك استجابة لتوسط كبار العلماء، ومن أشهرهم الفقيه الفرج بن كنانة (٤) الذى ذهب إلى الأمير قائلا له:" أيها الأمير أصلحك الله إن قريشًا حاربت النبي وناصبته العداوة، ثم إنه صفح عنهم وأحسن إليهم، وأنت أحق الناس بالاقتداء به، لقرابتك منه "(٥)، فأمر الحكم بالأمان على أن يخرج من بقى من المشتركين بالثورة من قرطبة (١)...

<sup>(</sup>١) ابن سعيد: المغرب، ج١، ص٤٦، النويري: نهاية الأرب، ج٢٣، ص٢١٨.

<sup>(</sup>۲) الحميدي: أبي عبد الله محمد أبي نصر فتوح (ت: ۴۸۸هه/١٠٩٥): جذوة المقتبس في تاريخ علماء الأندلس، ت. بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، تونس (ط١: ٢٩١هه/٢٠٠٨م)، ص٠٠٠. ابن الآبار: الحلة، ج١، ص٤٤،٤٤٠، ابن عذاري: البيان، ج٢، ص٢٧.

<sup>(</sup>٣) ابن الآبار: الحلة، ج١، ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) هو: القاضي الفرج بن كنانة الكناني، من أهل شذونة، وكان من أهل العلم والتقييد، له رحلة إلى المشرق، سمع فيها من عبدالرحمن القاسم ومن غيره من أهل العلم، ولما قدم من رحلته استخصه الأمير الحكم واستقضاه قضاء الجماعة بقرطبة. الخشني: قضاة قرطبة، ص٠٤، الحميدي: جذوة المقتبس، ص٠٣، رقم (٤١٦).

<sup>(°)</sup> الخشني: قضاة، ص ٤١، النباهي: أبو الحسن على بن عبد الله بن محمد: (ت: ١٣٨٩/ ١٣٨٩م): المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا، تحقيق لجنة احياء التراث العربي، دار الآفاق الجديدة، بيروت – لبنان (ط٥: ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م)، ص٥٠.

<sup>(</sup>٦) ابن الآبار: الحلة: ج١، ص٤٤، ابن سعيد: المغرب، ج١، ص٤٢، النويري: نهاية الأرب، ج٣٠، ص٢١٨.

فتفرق وا في جميع نواحي الأندلس<sup>(۱)</sup>، إلا أن أغلبهم لحق بمدينة طليطلة<sup>(۲)</sup>، ولجأ آخرون إلى المغرب حيث استقروا في الساحل<sup>(۲)</sup>، ثم انتقلوا إلى مدينة فاس<sup>(3)</sup>، وصار منذ ذلك الحين يطلق على الجزء الذى سكنوه منها اسم " عدوة الأندلس<sup>(6)</sup>، كما اتجهت جماعة كبيرة منهم يقدر عددها المؤرخون المؤرخون بخمسة عشر ألفا إلى مدينة الإسكندرية<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ابن الفرضي: عبد الله بن محمد بن يوسف (ت: ۲۰۱۰ ۱۸): تاريخ علماء الأندلس، صححه السيد عزت العطار الحسيني ، مكتبة الخانجي ـ القاهرة (ط۲: ۲۰۸ ه/ ۱۹۸۸ م) ، ج۱، ص۲۰، ابن علن علني بن علني بن علني بن علني بن محمد (ت: ۷۹ ه/ ۱۳۹۲م): الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، ت. محمد الأحمدي أبو النور، دار التراث للطبع، القاهرة (د.ت)، ج۲، ص۸.

<sup>(</sup>٢) ابن الآبار: الحلة، ج١، ص٤٥، ابن سعيد: المغرب، ج١، ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) ابن القوطية: تاريخ افتتاح، ص٧٣.

<sup>(</sup>٤) فاس: مدينة مشهورة كبيرة بالمغرب، وهي حاضرة البحر وأجل مدنه قبل أن تختط مراكش، يتخللها الماء، وبها يصبغ الأرجوان والأكسية القرمزية، وقلعتها في أرفع موضع فيها، أسسها إدريس بن إدريس سنة (١٩٦هـ/٨٠٧م). ياقوت: معجم البلدان، ج٤، ص ٢٣٠

<sup>(°)</sup> ابن عذارى: البيان: ج٢، ص٢٧٧، السلاوي: أبو العباس أحمد بن خالد الناصري(ت: ٥) ابن عذارى: الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، ت. جعفر الناصري، ومحمد الناصري، دار الكتاب، الدار البيضاء - المغرب (١٤١٨ه/ ١٩٩٧م)، ج١، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٦) وصل أهل الربض إلى الإسكندرية في الوقت الذي كانت الفوضى مستحكمة في البلاد، والثورات مشتعلة مشتعلة في كل مكان، وكانت المدينة، وقتئذ عرضة لهجمات العرب من قبيلتي لخم وجذام، واستغل الربضيون هذه الفرصة واستولوا على المدينة، وأسسوا بها إمارة أنداسية مستقلة استمرت أكثر من عشر سنوات، وفي هذه الأثناء قلد الخليفة المأمون قائده عبد الله بن طاهر ولاية مصر، فاستتب له الأمر في الفسطاط، ولم يبق له سوى استرداد الإسكندرية من أيدي الربضيين، فسار إليها في قواته في صفر سنة (٢١٦هـ/ مايو ٢٧٨م) وضرب عليها الحصار مدة عشرة أيام، فاضطر الربضيون إلى مصالحته، وأرغموا على مغادرة المدينة. السيد سالم: تاريخ المسلمين، ص٢٤٤. إلى أن أخرجهم منها صلحا القائد العباسي عبد الله بن طاهر، ثم توجهوا بعد ذلك إلى جزيرة إقريطش (كريت)، بقيادة زعيمهم عمر بن عيسى البلوطي وافتتحوها، وأقاموا فيها دولة استمرت مائة وخمسة وثلاثين سنة، ونشروا فيها الإسلام، وبنوا فيها قاعدة لحكمهم هي مدينة الخندق، حتى المتمرت عليهم الإمبراطورية البرنطية عام (٥٣هـ/٢١٩م). الحميدي: جذوة المقتبس، ص٣٤٥، منى القحطاني: الهجرة العربية الأندلسية إلى جزيرة إقريطش (كريت)، مجلة كلية الآداب، جامعة القاهرة، م٧٧،

تولى الفقهاء الزعامة الروحية لأهل الربض في ثورتهم، وكان لهم الدور الأكبر في تحريضهم وقيامهم بالثورة، وقبل تقييم هذا الدور والحكم عليه من منظور تاريخي لا بد من الاشارة إلى أنه من عظمة الإسلام أنه ليس دينًا كهنوتيًا، وليس به ما عرف في أوربا بالدولة الدينية، وأن الذي يتولى الحكم فيه هم أهل الاختصاص في كل مجالات الدولة، ومكانة الفقهاء في الناحية العلمية تعلو على الرؤوس، ويحترمها الجميع حكامًا ومحكومين، ولكن ليس معنى ذلك أن يفرضوا وصايتهم على الحكم في البلاد، ويصبحوا هم أهل الحل والعقد، والرأي والمشورة، فأمور الحرب يفهمها القادة، وأمور الاقتصاد يفهمها الاقتصاديون، فلم يخلق الله أناسًا يفهمون في كل شيء، وعلمنا أن نسأل كل عالم في مجال تخصصه (۱)، قال تعالى: " فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكُم إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ " (۱).

وبالنظر إلى هذه الحركة يمكن الجزم بأنها سياسية تلبست بالرداء الديني، فإن الثورة باختصار هي ثورة مصالح، يقول ابن الفرضي: "أن هؤلاء الفقهاء كانوا قد أرادوا خلع الحكم بن هشام"(٢).

ققد وجد بين سكان الأرباض الكثير من طلبة العلم، وهؤلاء الطلبة ربما كانوا يتمتعون بحماس ديني أشد من غيرهم، كما كان غالبية سكانها من أهل الصنائع الذين يمتهنون الحرف اليدوية، وهؤلاء لعلهم كانوا يعانون من تدني المستوى الاقتصادي لديهم (أ)، وكان أشبه بحي للعمال ممن يتأثرون بآراء علماء الدين ويعتبرونهم قادتهم (أ)، وهنا نقول لعل الفقهاء استغلوا عوامل الفقر والجهل والحماس فوظفوها لصالح قضيتهم، فمن الناحية الاقتصادية على

<sup>(</sup>١) عبد الغني زهرة: بلاد الأندلس، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة: النحل، آية (٤٣).

<sup>(</sup>٣) علماء الأندلس، ج٢، ص١٧٤ رقم (١٥٥٣).

<sup>(</sup>٤) ابن حوقل: محمد بن حوقل البغدادي الموصلي، أبو القاسم (ت. بعد ٣٦٧هـ): صورة صورة الأرض، دار صادر، أفست ليدن، بيروت (١٩٣٨م)، ج١، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٥) مؤنس: شيوخ العصر، ص٢٦.

الرغم من أن بعض الفقهاء لم يكونوا أقل ثراء من رجالات البلاط الأموي، إلا أنهم قاموا بإذكاء حب الثراء في نفوس الربضيين، وذلك من خلال المقارنة بين وضعهم ووضع رجالات السلطة، كما استغلوا استئثار العرب بالمناصب الإدارية فأذكوا فيهم نعرة العصبية حيث صوروا لهم الوضع القائم بأنه حصر للملك في عنصر واحد دون بقية عناصر المجتمع، وغلفوا ذلك بالمظهر الديني، فضخموا أخطاء الحكم ومخالفاته مستغلين في ذلك حماس الطلاب الشباب وجهل العوام، معتمدين – الفقهاء – على سمعتهم الواسعة الانتشار وشعبيتهم الجارفة.

إذا قادة الحركة من الفقهاء وأولئك الثوار يجمع بينهم رابط واحد مشترك هو رابط المصلحة، وإن كان هذا الرابط غير ظاهر في الصورة، فالفقهاء وجدوا في هؤلاء أداة طيعة ميسرة لتحقيق مآربهم واستعادة مكانتهم، والثوار وجدوا في الفقهاء واجهة قوية ذات أثر دعائي ومعنوي كبيرين، فرفعوا جميعا الراية الدينية وساروا تحتها.

وأما الأمير الحكم فقد أصيب بعلة نفسية لا زمته إلى حين وفاته (1), ولعل منشئوها ادراكه لضعف مركزه بدون الفقهاء، أيضا شعوره بأنه أسرف في حق أهالى الربض(1).

أما الفقهاء فإن دورهم الحقيقي يبدأ بالظهور بعد هذه الحوادث، وهذا الظهور يطلق عليه مؤنس اسم" الشيوخ الكبار أو شيوخ العصر في الأندلس"، فظهور الفقهاء الحقيقي بدأ في آخر أيام الحكم، ولكنه تأكد بصورة قوية جدًا في عهد عبد الرحمن الأوسط (٢٠٦-٢٣٨ه/٢٨-٥٢م)(٣).

وإذا أردنا أن نتعرف على نتائج ثورة الربض وآثارها على الفقهاء لا بد أن نتقصى أخبار أحدهم هو يحيى ابن يحيى الليثي، الذي أصبح المؤتمن في

<sup>(</sup>١) ابن الأبار: الحلة السيراء، ج١، ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) الحميدي: جذوة المقتبس، ص١٠

<sup>(</sup>٣) شيوخ العصر ، ص٢٣.

عهد عبد الرحمن الأوسط حتى أن عزل القضاة أو توليتهم لا تتم إلا عن طريقه، يقول الحميدي أنه كان: مكينًا عند الأمراء معظمًا "(1)، وتصور إحدى الروايات تلك العلاقة بقولها: "فكان يلتزم من إعظام يحيى بن يحيى وبره ما لم يلتزم الابن البار للأب الحاني "(٢)، ويقول المقري: "لم يعط أحد من أهل الأندلس منذ دخلها الإسلام ما أعطي يحيى من الحظوة وعظم القدر، وجلالة الذكر "(٢).

ولم يقتصر الأمر على يحيى بن يحيى إذ بعد وفاته انتقلت الرياسة إلى الفقيه عبد الملك بن حبيب الذي علت منزلته عند الأمير عبد الرحمن الأوسط فتفرد" بأثرته، وحل منزلته"، فلم يكن يقدم أحد من أصحابه عليه، ولا يعدل بمشورته عنه"(٤).

أما عن اتهامهم للحكم بالظلم والفسق والفجور، فإن هذا الاتهام كان مخالفا للحقيقة ومجافيا لها، ولعل من سوء حظ الحكم أنه تولى بعد أبيه الذي كان نموذجا مثاليا للورع والتقوى، فقارن الناس بينه وبين أبيه، ومهما كان عادلا فإنه كان أقل من أبيه ورعا وتقوى، لذلك كانت المقارنة ظالمة، لأنه يجب أن ينظر إلى الحكم نظرة محايدة، وحتى الحادث الذي أشعل الثورة لم يكن للأمير دور فيه، ويحدث في كثير من البلاد دون أن يكون له صدى يذكر (٥).

وقد جاء في البيان المغرب ما يدل على أن الفقهاء قد جانبهم الصواب في ثورتهم، ولم يكن هناك ما يدعوا إليها، فيقول:" كان من أهل ربض قرطبة في السنة (٢٠٢هـ/٨١٧م) ما نستعيذ بالله من الخذلان في مثله، وذهاب التوفيق،

<sup>(</sup>١) جذوة المقتبس، ص٥٦٧.

<sup>(</sup>٢) ابن القوطية: افتتاح الأندلس، ص٧٥.

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب، ج٢، ص١١.

<sup>(</sup>٤) ابن حيان: حيان بن خلف بن حسين (ت: ٢٩٤هـ/١٠٧٦م): المقتبس من أنباء أهل الأندلس، ت. محمود على مكى، القاهرة (٤١٥هـ/١٩٩٤م)، ص١٨٣٠.

<sup>(</sup>٥) عبد الغني زهرة: بلاد الأندلس، ص١١٧.

وقد اختلفت الروايات في سبب قيام الناس وهيجهم، فمنهم من يقول إن ذلك الهيج كان أصله الأشر والبطر، إذ لم تكن ثم ضرورة من إجحاف في مال، ولا انتهاك في حرمة، ولا تعسف في ملكه، والحال تدل على صحة ذلك، فإنه لم يكن على الناس وظائف ولا مغارم، ولا سخر، ولا شيء يكون سببا لخروجهم على السلطان، بل كان ذلك أشرًا وبطرًا، وملالًا للعافية، وطبعًا جافيًا، وعقلًا غبيًا، وسعيًا في هلاك أنفسهم، أعاذنا الله من الضلال والخذلان، وأسباب البوار والخسران"(۱).

ونقل المقري عن عدد من المؤرخين وصفهم للحكم:" بأنه كانت له عيون يطالعونه بأحوال الناس، وكان يباشر الأمور بنفسه، ويقرب الفقهاء والعلماء والصالحين، وهو الذي وطأ الملك لعقبه بالأندلس"(٢).

<sup>(</sup>۱) ابن عذاری: ص۷٦.

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب، ج١، ص٢٦٨.

#### المبحث الرابع

# الأثر الفكري للتوظيف السياسي الديني في الأندلس

كان من أثر استخدام الفكر السياسي الديني نقل الثقافة الشيعية إلى الأندلس. وقد دخل التشيع الأندلس عن طريقين:

أولهما: الأندلسيون الذين رحلوا إلى المشرق، وأخذوا بقليل أو كثير من الثقافة الشيعية لا سيما في العراق أو مصر أو المغرب.

ثانيهما: بعض المشارقة الذين باشروا نشاطًا دعائيًا في الأندلس أو قاموا بدور التجسس لمصلحة مواليهم الشيعة (١).

ويرى أحد الباحثين (من هو؟): أن محمد بن عيسى القرطبي المعروف بالأعشى (ت: ٢٢١هـ/ ٨٣٥م) في أول من نقل الفكر الشيعي من المشرق إلى الأندلس، وذلك بسبب رحلته سنة (١٧٩هـ/ ٢٥٥م) التي دخل فيها العراق وأخذ على شيخه "وكيع بن الجراح" (7).

<sup>(</sup>١) مكي: التشيع في الأندلس، ص١٦.

<sup>(</sup>٢) محمد بن عيسى عبد الواحد بن نجيح المعافريّ، المعروف: بالأعشى: من أهل قرطبة؛ يكنّى: أبا عبد الله، رحل سنة (١٧٩ه)، فسمع من سفيان بن عيينة. ووكيع بن الجرّاح الروّاسي، ويحيى بن سعيد القطان، وعثمان بن عيسى بن كنانة وغيرهم من العراقيين والمدنيين، وكان الغالب عليه الحديث ورواية الآثار. وكان: يذهب في الأشرية مذهب أهل العراق إذ كان علمه عراقيا، وكان: رجلا عاقلا، سريًا جوادا، وكانت فيه دعابة، ابن الفرضي: علماء الأندلس، ج١، ص٧، ت. (١١٠٢).

<sup>(</sup>٣) وكيع بن الجرّاح بن مليح بن عديّ الرّوّاسيّ الإمام، الحافظ، محدّث العراق، سمع من: هشام بن عروة، وسليمان الأعمش، وإسماعيل بن أبي خالد، وغيرهم، كان من بحور العلم، وأئمة الحفظ، ما كان بالكوفة في زمان وكيع أفقه ولا أعلم بالحديث من وكيع، وكان جهبذا، ع قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: سمعت أبي يقول: كان وكيع حافظا حافظا، ما رأيت مثله، عرض القضاء على وكيع، فامتنع، يقول الذهبي: والظّاهر أنّ وكيعا فيه تشيّع يسيرٌ، لا يضرّ – إن شاء الله – فإنّه كوفيّ في الجملة، وقد صنّف كتاب (فضائل الصّحابة) ، سمعناه قدّم فيه باب مناقب علي على مناقب علمي على مناقب عثمان حرضي الله عنهما – ". الذهبي: شمس الدين أبوعبد الله محمد بن أحمد بن عثمان (ت١٤٤٧هـ/٢٥٩م)، ج٩، عثمان (ت١٤٤٧هـ/٢٥).

الذي كان من أكبر المحدثين الشيعيين(١).

وتأثر الأعشى بشيخه وكيع في عدم قبوله منصب القضاء، فذكر الخشني: أنه لما مات القاضي محمد بن بشير عرض الأمير الحكم على الأعشى منصب القضاء فرفضه قائلا:" أما القضاء فإني والله لا أقبله البتة، ولو فعل بي وفعل"(٢).

وفي أواخر القرن الثاني الهجري رحل إلى العراق عباس بن ناصح الجزيري<sup>(T)</sup>، أوفده الأمير عبدالرحمن الأوسط سنة (٢٠١ه/٨١٩م)، في التماس الكتب القديمة وانتساخها<sup>(3)</sup>، فأتاه بكتاب: الزيج، والقانون، والسندهند، والموسيقى، وسائر كتب الفلسفة والحكم وكتب الطب، وغيرها من كتب الأوائل<sup>(٥)</sup>، وهذا الرجل ربما كان أثناء عودته يحمل فكرًا شيعيًا، وذلك لأنه أقام ببغداد مدة عام كامل عند الحسن بن هانئ الشهير بأبي نواس<sup>(۱)</sup>.

على أن أحدًا من هؤلاء الذين يحملون فكرًا شيعيًا لم يجاهروا بفكرهم وإن نقلوا بعض ألوان التفكير الشيعي، ولكن انتشار الدعاية الفاطمية في نهاية القرن الثالث جعل بعض العلماء الأندلسيين يعتنقون هذا المذهب.

<sup>(</sup>١) التشيع، ص١٦.

<sup>(</sup>٢) قضاة، ص٤.

<sup>(</sup>٣) عباس بن ناصح الجزيري كان من أهل العلم باللغة والعربية، ومن ذوي الفصاحة في لسانه وشعره. ومذهبه في شعره مذاهب العرب الأول في أشعارهم، وولي قضاء شذونة والجزيرة، رحل إلى بغداد ونزل عند الشاعر الحسن بن هانئ، فنزل في ضيافته عامًا. الزبيدي: طبقات، ص٢٦٣،٢٦٢.

<sup>(</sup>٤) ابن سعيد: المغرب، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) ابن حيان: المقتبس، ت. مكي، ج٢، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٦) الزبيدي: طبقات النحوبين، ص٢٦٣،٢٦٢، مكي: التشيع، ص١٦.

ومن هؤلاء محمد بن حيون الحجاري<sup>(۱)</sup> (ت: ٩١٧هم) يقول ابن الفرضي: "كان ابن حيون يزنّ بالتشيع لشيء كان يظهر منه في معاوية بن أبى سفيان -

ومن أبرز الشيعة المعتدلين بالأندلس قاضي الجماعة في قرطبة منذر بن سعيد البلوطي (ت:٩٦٥هم)، وهو بربري من قبيلة نفزة، رحل إلى المشرق وقضى أكثر من ثلاث سنوات في رحلته العلمية، ليعود بعدها إلى الأندلس وقد اطلع على الكثير من المصادر والآثار المشرقية التي لا تتوفر في الأندلس (1).

ألف منذر عدداً كبيراً من الكتب التي يظهر فيها أفكاره الشيعية، وفكر وعلوم أهل البيت<sup>(٤)</sup>، قال عنه ابن الفرضي:" أنه كان ينحل في اعتقاده"(<sup>٥)</sup>، ولكنه

<sup>(</sup>۱) محمد بن إبراهيم بن حيّون: من أهل وادي الحجارة؛ يكنّى: أبا عبد الله، سمع: من أبي عبد الله الخشنيّ، وابن وضّاح، وعبد الله بن مسرّة، ومحمد بن عبد الله الغازي وجماعة من نظرائهما بالأندلس، ورحل إلى المشرق فتردد هناك نحو خمس عشرة سنة. سمع بصنعاء: من أبي يعقوب الدّبري، وعبيد الله بن محمد الكشوري وغيرهما. وسمع بمكّة: من علي بن عبد العزيز، وأبي مسلم الكشي، ومحمد بن علي بن زيد الصّائغ، وابي علي محمد بن عيسى العبّاسي. ودخل بغداد فسمع بها: من جماعة من أصحاب الحديث، وسمع بمصر: من عبد الله بن أحمد بن عبد السلام النّيسابوريّ، وإبراهيم بن يعقوب الجوزاني، وكان: إمامًا في الحديث، عالمًا به، حافظًا لعلله، بصيرًا بطرقه؛ لم يكن بالأندلس قبله أبصر بالحديث منه. ابن الفرضي: علماء الأندلس، ج٢، ص٢٨، ت. (١٦٦٦).

<sup>(</sup>٢) علماء الأندلس، ج١، ص٢٩.

<sup>(</sup>٣) ابن حيان: المقتبس، ت. مكي، ص ١٨٠، حازم عبدالله خضر: من أعلام الثقافة في الأندلس: القاضي الأديب منذر بن سعيد البلوطي، مجلة آداب الرافدين، ع٤، كلية الآداب- جامعة الموصل، العراق ١٩٧٢، ص١٧٣

<sup>(</sup>٤) من مصنفاته: كتاب "الإنباه على استنباط الأحكام من كتاب الله"، وكتاب "الإبانة عن حقائق أصول الديانة" الحميدي: جذوة المقتبس، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٥) علماء الأندلس، ص٥٤١.

كان إذا جلس للقضاء لا يقضي إلا بالمذهب المالكي مذهب الدولة الرسمي<sup>(۱)</sup>.

وبهذا قد خالف منذر علماء عصره في اعتقاده المذهبي، كذلك خالف المذهب الرسمي للدولة فبينما كانت الدولة تدين بمذهب مالك نراه هو ينزع إلى المذهب الظاهري، ويؤلف في الدفاع عنه كتبًا، على أنه كان حريصًا برغم ذلك على احترام وحدة الدولة من الناحية المذهبية، وبذلك لم يفرض تشيعه على الناس، ولم يجعل له أثرًا في حياته الرسمية.

وذكر الدكتور مكي مصادر تشيع القاضي منذر بن سعيد وهي: أولا: أصله فإنه كان بربريا ينتسب إلى قبيلة نفزة (٢).

ثانیا: أسرته فالذي بقی من الأخبار عن عائلة منذر یدل علی أنها اعتنقت مبادئ شیعیة منذ زمن طویل، وقد كانت قبیلة نفزة أول من آمن بدعوة ابن القط وقامت بنصرته سنة  $(74.8 - 10^{(7)})$ .

ثالثا: البيئة التي عاش فيها فقد قضى منذر جل حياته في منطقة (الجوف) وتولى القضاء بماردة وما والاها من المدن ثم تولى هذا المنصب بالثغور الشرقية، وكانت هذه البيئات أكثر بلاد الأندلس صلاحية للمبادئ الشيعية<sup>(3)</sup>. ولا يستبعد أن يكون قد عانى بعض الصعوبات من عامة الناس الذين ينفرون من الجدل، ويمقتون التكلف، ويؤثرون عليهما الوضوح والسهولة، ولعل مما

<sup>(</sup>۱) النباهي: المرقبة، ص٧٥، طاهر: الخلافة الحمودية، ص٩٨، محمد البركة: القاضي منذر بن سعيد البلوطي بين سلطة المذهب ومذهب السلطة بالأندلس خلال القرن٤ه/١٠م، الجمعية المغربية للبحث التاريخي، مكناس، المغرب ٢٠١٦م، ص٢٨٣.

<sup>(</sup>۲) ابن حزم: جمهرة، ص٢٥.

<sup>(</sup>٣) ابن حيان: المقتبس، ت. مكي، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٤) التشيع، ص٢٣،٢٢.

يؤيد هذا ما ورد في صفة جزيرة الأندلس على لسان منذر نفسه يصف موقف الناس من آرائه ووجهات نظره، قال الحميري<sup>(۱)</sup>:

عذيرى من قوم إذا ما سألتهم ... دليلا يقولوا هكذا قال مالك فان زدت قالوا قال سحنون مثله ... وقد كان لا تخفي عليه المسالك فإن قلت قال الله ضجوا وأعولوا ... على وقالوا أنت خصم مماحك

ومن شعراء الشيعة: ابن هانئ الأندلسي (٣٦٦هـ/٩٧٢م)<sup>(٢)</sup> عرف عن أسرته ميلها إلى التشيع، أصلهم من المغرب، انتقل والده إلى الأندلس لنشر المذهب الشيعي، وهكذا نشأ ابن هانئ على مذهب والده، نبغ ابن هانئ في الشعر حتى لقب بمتنبي المغرب<sup>(٣)</sup>، وكان" يسلك في أقواله وأشعاره مسلك المعري، وما زال يغلو في ذلك حتى تعدى الحق وخرج في غلوه إلى ما لا وجه له في التأويل، فأزعجه أهل الأندلس، واضطروه إلى الخروج من وطنه"(٤).

<sup>(</sup>١) الحميري: ص١٤٢.

<sup>(</sup>٢) كان ابن هانئ حافظا لأشعار العرب وأخبارهم، فحفلت قصائده بكثير من الإشارات إلى وقائع العرب، وبذكر شعرائهم وساداتهم، والأماكن التي ذكرها شعراء العرب الأقدمون، كرم البستاني: ديوان ابن هانئ الأندلسي، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت (٢٠٠ه/ ١٩٨٠م)، ص٥. كما وصف بكثرة الشعر وجودته، وأنه سار على منهج المتنبي، فتعمد القوة في أفكاره وأوزانه وألفاظه، وأمعن في المغالاة حتى إذا مدح شخصا جعله أفضل الناس وأكملهم، إلا أن قعقعة الألفاظ أغلب على شعره. الحميدي: جذوة المقتبس، ص١٤٤. والحق أن هذا الشاعر أبدع في الشعر وبرع فيه لدرجة جعلت الكثير من الأدباء يصفونه بأنه لم ينبغ من شعراء الأندلس مثله، وأنه كان عند أهل الأندلس في منزلة المتنبي عند أهل المشرق. أحمد الهاشمي: جواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، المكتبة التجارية الكبرى، مصر (د.ت)، ج٢، ص١٩٩.

<sup>(</sup>٣) كاظم طاهر: الشيعة في الأندلس، ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) شوقي ضيف: الفن ومذاهبه في الشعر العربي، دار المعارف، القاهرة (ط١١: ١٩٦٠م)، ص ٤١٩، كرم البستاني: ديوان ابن هانئ الأندلسي، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت (١٤٠٠ه/ ١٩٨٠م)، ص ٥.

خرج الشاعر ابن هانئ من الأندلس نتيجة غلوه في تشيعه، فقصد عدوة المغرب، ولكنه وجد ميتًا ملقيًا في الطريق<sup>(۱)</sup>، ويبدو أن دعاة الأمويين خافوا من دعوته الشيعية الفاطمية فقتلوه<sup>(۲)</sup>.

وقد استغل ابن هانئ ملكته في الشعر في نشر دعاية الفاطميين، وشعره في هذه الناحية مرجع مهم لمن يبحثون في العقيدة الفاطمية وكل ما كان يؤمن به دعاتهم من صفات علوية في الإمام، إذ كانوا يؤمنون بأنه معصوم، وأنه عالم بالظاهر والباطن، وأنه يكون شفيعًا لأوليائه يوم القيامة، ولا يزالون به حتى يضعونه فوق البشر، ويضيفون عليه القدسية والجلال ما يجعله روحًا من الله، بل ما يجعله سبب الوجود وعلة الحياة، وتكثر هذه المعاني وما يتصل بها في شعر ابن هانئ كثرة مفرطة (٢)، كقوله (٤):

ما شئت إلا ما شاءت الأقدار... فاحكم فأنت الواحد القهار وكأنما أنت النبي محمد... وكأنما أنصارك الأنصار أنت الذي كانت تبشرنا به... في كتبها الأحبار والأخبار هذا إمام المتقين ومن به... قد دوخ الطغيان والكفار هذا الذي ترجى النجاة بحبه... وبه يحط الإصر والأوزار هذا الذي تجدي شفاعته غدا... حقا وتخمد أن تراه النار وقوله(٥):

وذا ابن نبي الله يطلب وتره... وكان حر أن لا يضيع له وتر

<sup>(</sup>۱) زياد طارق العبيدي: ابن هانئ الأندلسي- دراسة موضوعية فنية، مجلة الفتح، ع۲۲، كلية التربية الأساسية، جامعة ديالي، بغداد (۲۲۲ه/ه/۲۰۰م)، ص۳،۲.

<sup>(</sup>٢) أحمد أمين: ظهر الإسلام، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة (د.ت)، ج٣، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٣) ضيف: الفن ومذاهبه، ص ٤٢٠.

<sup>(</sup>٤) البستاني: ديوان بن هاني، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٥) ديوان ابن هانئ، ص١٣٢.

ذروا الورد في ماء الفرات لخله... فلا الضحل منه تمنعون ولا الغمر أفي الشمس شك أنها الشمس بعدما... تجلت عيانا ليس من دونها ستر أرى مدحه كالمدح لله إنه... قنوت وتسبيح يحط به الوزر

هو الوارث الدنيا ومن خلقت له... من الناس حتى يلتقي له القطر والقطر كذلك كان من الشعراء الذين تأثروا بالفكر الشيعي: أبو بكر عبادة بن ماء السماء (ت: بعد ٢١٤ه/ ١٠٣٠م)<sup>(۱)</sup>، كان شيعي يتفاخر بذلك، وعبادة واحدًا من الشعراء الذين وفدوا على ابن حمود مهنئين إياه بالخلافة، ونظم فيه شعرًا يفصح عن عقيدة راسخة وإيمان كبير وولاء دائم لأهل البيت، وللخليفة العلوي، وكان عبادة يظهر التشيع في شعره، من ذلك قوله في يحيى بن حمود (٢).

فها انذا يابن النبوة نافث ... من القول أربا غير ما ينفث الصل وعندي صريح من ولائك معرق ... تشيعه محض وبيعته بتل ووالي أبي قيس أباك على العلا ... فخيم في قلب ابي هند له غل وقال في قصيدة أخرى في على بن حمود الحسني<sup>(۳)</sup>:

أطاعتك القلوب ومن عصى ... وضرب الله ضربك يا علي فكل من ادعى معك المعالي ... كذوب مثل ما كذب الدعي

<sup>(</sup>۱) عبادة بن عبد الله بن محمد بن عبادة بن أفلح بن الحسين بن يحيى بن سعيد ابن قيس بن سعد بن عبادة الأنصاري الخزرجي، ويعرف بابن ماء السماء الأديب: من أهل قرطبة؛ يكنى: أبا بكر، وكان شاعرا مقدما أخذ عنه الأديب أبو محمد غانم بن وليد المالقي، ابن بشكوال: أبو القاسم خلف بن عبد الملك(ت:٥٧٨هـ/١٨٢م): الصلة في تاريخ أئمة الأندلس، عنى بنشره وتصحيحه السيد عزت العطار، مكتبة الخانجي، القاهرة (ط٢: ١٣٧٤هـ/ ١٩٥٥م)، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) طاهر: الشيعة في الأندلس، ص٨٠.

<sup>(</sup>٣) عدنان محمد آل طعمة، محمد حسين عبدالله المهداوي: شعر عبادة بن ماء السماء (ت. بعد ٤٢١هـ)، مجلة كلية الآداب، جامعة أهل البيت –عليهم السلام– ع١٣، (د.ت)، ص٤٣.

# أبي لك أن تفاض علاك عهد ... هشامي وجد هاشمي وما سميت باسم أبيك إلا ... ليحيا بالسمي له السمي فإن قال الفخور أبي فلان ... فحسبك أن تقول أبي النبي

أيضا الشاعر ابن دراج القسطلي<sup>(۱)</sup> (ت: ٢١٤هـ/١٠٠م)<sup>(۲)</sup> الذي مال إلى التشيع ويقرن كذلك بالمتنبي، ذكره الثعالبي فقال: كان بصقع الأندلس كالمتنبي بصقع الشّام، وهو أحد الفحول، وكان يجيد ما ينظم (٦) ولم يكتف ابن دراج بتقليد المتنبي، إذ كان يشغف بتقليد غيره من المشارقة كالشريف الرضي (٤)، وأبى نواس (٥).

<sup>(</sup>١) قسطلة دراج: ذكر الحميري أنها قرية في غرب الأندلس. الروض المعطار، ص٤٧٩.

<sup>(</sup>۲) هو: أحمد بن محمد بن العاص بن أحمد بن سليمان بن عيسى بن دراج، كنيته أبو عمر، كانت أسرة بنى دراج أسرة نبيلة مرموقة الشأن، حتى إن بلدة قسطلة كانت معروفة في كتب الجغرافيين والمؤرخين باسم "قسطلة دراج" مكي: ديوان ابن دراج القسطلي، منشورات المكتب الإسلامي، دمشق (ط۱: ۱۳۸۱ه/۱۹۹۱م)، ص۲۲، ويقول ابن سعيد إن دراجا جد الشاعر الأعلى وبنيه تداولوا على رياستها. المغرب، ج۲، ص ۲۰. يعد ابن دراج من المعدودين في جملة العلماء والمقدمين من الشعراء، والمذكورين من البلغاء، وشعره كثير مجموع يدل على علمه، اتصل بالحاجب المنصور ووقف بين يديه ومدحه. الحميدي: جذوة المقتبس، ص ١٦٣٠.

<sup>(</sup>٣) الثعالبي: عبد الملك بن محمد بن إسماعيل (ت: ٢٩هـ): يتمة الدهر في محاسن أهل العصر، ت. مفيد محمد قمحية، دار الكتب العلمية، بيروت (ط١: ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م)، ج٢، ص١٩٨٩، (رقم: ١٠٥)

<sup>(</sup>٥) طاهر: التشيع في الأندلس، ص٤٢٨.

ومن شعره في مدح بني حمود (١):

فأنتم هداة حياة ومرت ... وأنتم أئمة فعل وقيل وسادات من حل جنات عدن ... جميع شبابهم والكهول وأنتم خلائف دنيا ودين ... بحكم الكتاب وحكم العقول ووالدكم خاتم الأنبياء ... لكم منه مجد حفي كفيل

واختص بالحموديين أيضا الشاعر أبو عبدالله محمد بن سليمان القرطبي المعروف بابن الحناط<sup>(۲)</sup> (ت: 878 (ت: 1.88 (م)، نشأ في قرطبة، وأخذ على علمائها<sup>(۳)</sup>، ثم غلب عليه علم المنطق حتى اتهم في دينه، واضطر إلى الالتجاء إلى الجزيرة الخضراء، فعاش هناك في ظل محمد المهدي بن القاسم بن حمود تولى سنة (873-828) (873-828)، ومن شعره (3).

فبوأت رحلي ظل أروع ماجد ... يقول بلا خلف ويعطي بلا من إمام وصي المصطفى وابن عمه ... أبوه، فتم الفخر بين أب وابن وله من أخرى:

أرقت وقد غنى الحمام الهواتف ... بمنعرج الأجزاع والليل عاكف أعدن لي الشوق القديم وطاف بي ... على النأي من ذكرى المليحة طائف كذلك انتشرت الألقاب والأنساب الشيعية، وقد استغلها الحزب الأموي، كما استغلها الحزب الشيعي سواء بسواء، فيورد ابن عذارى نقلًا عن ابن حيان

<sup>(</sup>۱) ابن بسام: أبو الحسن علي بن بسام الشنتريني (ت: ۱۷۶هه/۱۱۷۶م): الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، ت. إحسان عباس، الدار العربية للكتاب، ليبيا – تونس (ط۱: ۱۲۹ه/۱۹۸۱م)، ق۱، ص ۹۱، كاظم طاهر: التشيع في الأندلس، ص ۸۱.

<sup>(</sup>٢) عرف الشاعر بذلك لأن والده كان يبيع الحنطة. فاضل فتحي محمد والي: الفتن والنكبات الخاصة وأثرها في الشعر الأندلسي، دار الأندلس للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية (ط1: ١٤١٧هـ/١٩٩٦م)، ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) الحميدي: جذوة المقتبس، ص٨٩، رقم (٦٠)، المقرى: نفح الطيب، ج١، ص٤٨٣.

<sup>(</sup>٤) ابن بسام: الذخيرة، ق١، ص٥٥١.

مبادئ ثورة محمد بن هشام بن عبد الجبار (المهدي) فيقول:" وطفق دعاته بوثوب قائم من آل مروان، ولا يسمونه، ويشيعون الأحاديث عن نصره، ويتكهنون بهلك عبد الرحمن"(۱)، بل إن محمد بن هشام على رغم كونه زعيم الحزب الأموي، والعدو اللدود للبربر لم ير بأسًا من أن يتخذ لقب (المهدي)، وقد كان هذا اللقب الشيعي المحض مما أثار عليه أهل الأندلس السنبين(۱)، ويقول ابن عذارى:" وذلك اسم لم يتلبس به أموي قط، فكان أول مناكيره"(۱). وقد انتقلت كثير من كتب علماء الشيعة ومفكريهم إلى الأندلس، وكان أول من أدخلها إلى الأندلس أبو الحكم عمر عبدالرحمن الكرماني القرطبي (٣٦٨- ١٩٥٨ه/١٩٥٩ من المورنوي، وكتب الشريف الرضي ومهيار الديلمي(أ)، وغيرهم من مفكري وشعراء الشيعة الذين أثروا تأثيرًا عميقًا على الأدلب الأندلسي، كما انتقلت رسائل اخوان الصفا، وقد استفاد الأندلسيون من معظم هؤلاء عن طريق المجموعة الأدبية التي ألفها أبو منصور الثعالبي النيسابوري والتي تسمى "يتيمة الدهر" حيث كان لها صدى واسع، وأثر عظيم على حركة الثقافة تسمى "يتيمة الدهر" حيث كان لها صدى واسع، وأثر عظيم على حركة الثقافة في الأندلس.

<sup>(</sup>١) ابن عذارى: البيان المغرب، ج٣، ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) مكي: التشيع، ص٥١.

<sup>(</sup>٣) البيان المغرب، ج٣، ص٦١.

<sup>(</sup>٤) هو: أبو الحسن مهيار بن مروزيه الكاتب الفارسي الديلمي الشاعر المشهور، كان مجوسيًا فأسلم سنة (٣٩٤ه/)، ويقال إن إسلامه كان على يد الشريف الرضي، وهو شيخه، وعليه تخرج في نظم الشعر، وقد وازن كثيرًا من قصائده، وكان شاعر جزل القول، مقدمًا على أهل وقته، له ديوان شعر كبير، توفي سنة (٢٨٤ه/٣٧٧م). ابن خلكان: أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم(ت: ٢٨٦ه/٢٨٦م)، وفيات الأعيان وأنباه أبناء الزمان، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت (ط1: ١٣٩١هـ/١٩٧١م)، ج٥، ص٥٥٩.

<sup>(</sup>٥) طاهر: الشيعة في الأندلس، ص٩٢.

ولذلك أخذت الدولة الأموية في الأندلس على مجابهة هذا الفكر الشيعي والدعاية الفاطمية في إفريقية عن طريق حركة التأليف، ويكاد يكون الخليفة الأموي الحكم المستنصر هو صاحب هذه السياسة، فقد كلف محمد بن يوسف القيرواني التاريخي الوراق بتأليف موسوعة له في "إفريقية ومسالكها وممالكها وحروبها والقائمين عليها"، وهذا الكتاب لم يكن بقصد العلم فقط، بل ربما كان تمكينا للسياسة التقليدية التي جرت عليها الخلافة الأندلسية في الشمال الإفريقي (۱).

كذلك كلف معاوية بن هشام المرواني المعروف بابن الشّبانسيّة<sup>(۱)</sup> بأن يؤلف له كتابا في نسب العلوية وغيرهم من قريش، فوضع له كتاب" التاج السني في نسب آل علي" الذي يحتوي على كثير من الأخبار عن الشيعة في المغرب والأندلس<sup>(۱)</sup>.

كذلك كان من الآثار الفكرية ترسيخ أقدام المذهب المالكي في الأندلس، فلقد أسهمت الأسباب السياسية في نشر المذهب المالكي، فكان سوء العلاقة بين العباسيين وأموي الأندلس من جهة، وبين العباسيين والإمام مالك<sup>(٤)</sup> من جهة

<sup>(</sup>١) مكي: التشيع، ص٢٣.

<sup>(</sup>۲) معاوية بن هشام بن محمّد بن هشام من أهل قرطبة يكنى أبا عبد الرّحمن، كان أديبًا أخباريًا تاريخيًا فصيحًا وله تاريخ في دولة قومه بني مروان بالأندلس. ابن الأبار: التكملة، ج٢، ص١٨٣، رقم (٤٧٤).

<sup>(</sup>٣) ابن الآبار: التكملة، ج٢، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٤) من ذلك: موقف الإمام مالك المؤيد لثورة محمد بن عبدالله بن الحسن بن علي العباسي في سنة (٥٤ هـ/٧٦٢م)، وما أصابه من ضرب على يد والي العباسيين في المدينة، وهو ما اصطلح المؤرخون على تسميته بالمحنة، ورفض الإمام مالك طلب العباسيين وضع كتاب جامع في الفقه يأخذون الأمة عليه، كذلك عدم تلبية دعوتهم في الذهاب إلى مدينة بغداد. عياض: أبو الفضل عياض بن موسى اليحصبي (ت:٤٤٥هـ/١٤٩): ترتيب المدارك وتقريب المسالك، ت. أحمد أعراب، مطبعة فضالة المحمدية، المغرب (ط١: ١٩٨٨م)، ج٢، ص ١٣٠ وما بعدها.

أخرى، قد أثرت تأثيرًا واضحًا في علاقة الإمام مالك بأموي الأندلس التي طغت عليها الصفة الإيجابية (١)، ولم يقف الأمر عند هذا الحد، بل إن أحد المصادر ذكر أن الأمير هشام: " أخذ ... الناس جميعًا بالتزامهم مذهب مالك وصير القضاء والفتيا عليه "(٢).

وأدى ذلك بطبيعة الحال إلى عدم انتشار مذهب الإمام أبي حنيفة المذهب الرسمي للخلافة العباسية – في الأندلس<sup>(٣)</sup>، فإن يحيى بن يحيى الليثي – تلميذ الإمام مالك – كان مقربًا للأمير هشام، وكان لا يلي قاضٍ في أقطار بلاد الأندلس إلا بمشورته واختياره، فلا يشير إلا بأصحابه ومن كان على مذهبه (٤).

على أن التعصب المذهبي في الأندلس بدأ على الحقيقة بعد هيج الربض (°)، فقد ذكر المقدسي: " أما في الأندلس فمذهب مالك وقراءة نافع وهم يقولون لا نعرف إلّا كتاب الله وموطأ مالك فان ظهروا على حنفيّ أو شافعيّ نفوه وإن عثروا على معتزليّ أو شبعيّ ونحوهما ربّما قتلوه "(¹).

<sup>(</sup>۱) من ذلك: أنه لما وصلت إلى أسماع الإمام مالك سيرة الأمير هشام بن عبدالرحمن الداخل قال: "وددت أن الله زين موسمنا به". أخبار مجموعة، ص١٢٠، ابن القوطية: افتتاح الأندلس، ص٦٥، المقري: نفح الطيب، ج١، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) عياض: ترتيب المدارك، ج١، ص٢٧.

<sup>(</sup>٣) كان قاضي القضاء أبو يوسف تلميذ أبي حنيفة لا يولي القضاء في أي بلد إلا لأصحابه والمنتسبين إلى مذهبه من أقصى الشرق إلى أقصى عمل في إفريقية. الحميدي: جذوة المقتبس، ص٥٦٧، عبدالغني زهرة: بلاد الأندلس، ص١٠٣٠.

<sup>(</sup>٤) الضبى: بغبة الملتمس، ص١١٥.

<sup>(</sup>٥) مؤنس: شيوخ العصر، ص١٥.

<sup>(</sup>٦) المقدسي: محمد بن أحمد بن أبي بكر (ت: ٣٨٠هـ/ ٩٩٠): أحسن النقاسيم في معرفة الأقاليم، ت. غازي طليمات، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق (٤٠١هـ/ ١٩٨٠م)، ص٢٣٦.

ومن الشواهد أيضًا على ذلك ما حدث للفقيه المحدث بقي بن مخلد (ت: ٨٨٩هم)(١) مع شيوخ المالكية في الأندلس، فإنه رحل إلى المشرق وحصّل علم أهل الأثر، ثم عاد إلى الأندلس وشرع في نشر علمه، فثار عليه فقهاء الأندلس وحرضوا عليه العامة، واتصل خبره بالأمير محمد بن عبدالرحمن الأوسط فمنعهم من التعرض ثم قال لبقي "انشر علمك، وأرو ما عندك من الحديث، واجلس للناس حتى ينتفعوا بك"(٢)،

وهذا ما يمكن أن نطلق عليه هيمنة المذهب المالكي لتوسيع آفاق الفقه في إطار الاتجاه السني، وهو دليل على أن التنافس كان على أشده بين مدرسة المحديث ومدرسة الفقه في الأندلس، الأمر الذي وصل إلى حد الرقابة بل والحصار – إن جاز التعبير – من علماء المالكية على الحياة الفكرية وعلى مخالفيهم، وهناك مظهر آخر للرقابة التي سلطها علماء المالكية على الحياة الفكرية، ويتمثل في نوعية المواد التي يمكن للطالب متابعتها في دراسته، فهي تقتصر أساسا على العلوم الدينية، وعلى رأسها الفقه المالكي، أما بقية العلوم فبعضها محرم مثل النظر في النجوم، وبعضها مكروه مثل علم الكلام (٣).

وهكذا أوجدت المالكية لنفسها مكانة كبيرة في الأندلس، اتسع نفوذها ليشمل كافة أرجاء البلاد، في ظل تأييد امارة بني أمية لأعلام المذهب المالكي، يقول

<sup>(</sup>۱) هو: بقى بن مخلد أبو عبد الرحمن من حفاظ المحدثين، كانت له رحلتان إلى المشرق أقام في احداهما عشرة أعوام، وفي الأخرى خمسًا وعشرين سنة، روى في رحلتيه عن أعلام السنة: منهم الإمام أبو عبد الله أحمد بن حنبل، وأبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة، وأحمد بن إبراهيم الدورقى، ورجع إلى الأندلس فملأها علمًا، وألف العديد من الكتب: منها، كتابه في تفسير القرآن، و مصنفة الكبير في الحديث الذي رتبه على أسماء الصحابة، ومنها مصنفه في فتاوى الصحابة والتابعين ومن دونهم. الخشني: أخبار الفقهاء، ص٧٩، رقم (٥٨).

<sup>(</sup>٢) جذوة المقتبس، ص٣١.

<sup>(</sup>٣) نجم الدين الهناتي، المذهب المالكي بالمغرب الإسلامي إلى منتصف القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي، طبع تبر الزمان، تونس ٢٠٠٤م، ص ١٤٩.

مؤنس:" إن تأييد الدولة لفقهاء المالكية وتأييد هؤلاء لها، جعل التسليم بالموطأ وما فيه جزءا من قبول النظام السياسي القائم وتأييده، مادامت الدولة تعتمد في إقامة جاهها الروحي على الفقهاء"(١).

ومن هنا يمكن القول: إن المالكية فرضوا رقابة على حركة التعليم في الأندلس، ومنعوا أصحاب الفكر المختلف عنهم من مزاولة التعليم والتدريس، ولعل هذا ما مكنهم من غرس مبادئ مذهبهم في وجدان الأندلسيين، ومكنهم بشكل تدريجي من تكوين قاعدة اجتماعية متينة لمذهبهم، مما أسهم في تكوين الوحدة الفكرية للمجتمع الأندلسي.

أيضًا من الآثار الفكرية لهيمنة المذهب المالكي في الأندلس وخصوصا بعد قيام الدولة العبيدية بإفريقية سنة (٢٩٦هـ/٩٠٩م) أن تراجع عدد الطلبة الوافدين على إفريقية من الأندلس، بل يظهر أن اتجاه الرحلة والهجرة انعكس في العهد الفاطمي وأصبح لصالح الأندلس، فقد خرج الفقيه محمد بن حارث

<sup>(</sup>١) شيوخ العصر، ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) ابن الفرضى: علماء الأندلس، ج٢، ص١١٦.

<sup>(</sup>٣) عياض: ج٤، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) علماء الأندلس، ج١، ص١٦٥، رقم: (٤١٩).

الخشني (ت: ٣٦١هـ/٩٧١م) من القيروان إلى الأندلس سنة (ت: ١٦هـ/١٠)، والعالم محمد بن يوسف الوراق (ت: صاحب كتاب المسالك والممالك (٢).

لذلك لا يمكن استبعاد أن العامل المذهبي كان له دور في هجرة بعض الأفرقة من علمائها المالكيين إلى الأندلس في العهد الفاطمي، مما أدى إلى الأفرقة من علمائها المالكيين إلى الأندلس في العهد الفاطمي، مما أدى إلى اضعاف الرحلة إلى إفريقية، بل إن الحجيج الأندلسيين ربما أصبحوا يحترزون مسن المرور بإفريقية، إذ أن الخليفة عبد الرحمن الناصر (٣٠٠-٥٣ه/١٩-١٦٩م) كتب إلى المعرز لدين الله الفاطمي (٣٤١م ٣٥٠هم) يحتج على تعطيله مرور أهل الأندلس بإفريقية خلال موسم الحج(٣).

<sup>(</sup>۱) ابن الفرضي: تاريخ علماء، ج٢، ص١١٥،١١٤، الذهبي: تذكرة الحفاظ، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان (ط١: ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م)، ج٢، ص١٦٤،١٦٣، بالنشا: تاريخ الفكر، ص٢٦٨،٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) الحميدي: جذوة المقتبس، ص١٤٥، رقم (١٦٠)، ابن الآبار: التكملة، ج٢، ص١٥٥ رقم (٤٠٢).

<sup>(</sup>٣) النعمان بن محمد المغربي (ت: ٣٦٣هـ): المجالس والمسايرات، ت. الحبيب الفقي وآخرون، دار المنتظر، بيروت لبنان، (ط١: ١٩٩٦م)، ص١٩٣٠.

#### الخاتمة

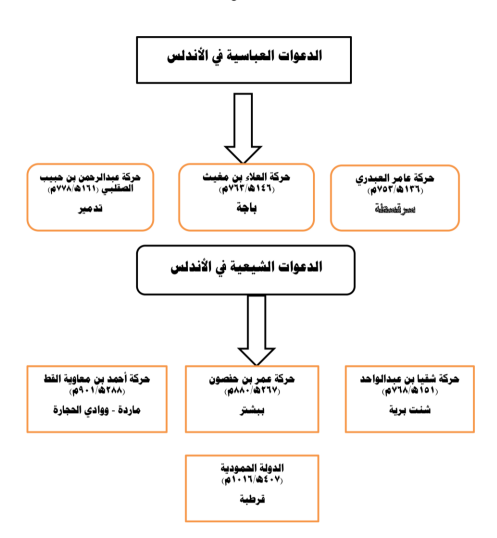
\* تمكن الأمويون من الاحتفاظ بولاية الأندلس رغم انفصالهم السياسي عن جسم الخلافة العباسية، وقد أوضحت الدراسة أن عبدالرحمن الداخل قطع الدعوة العباسية بعد أن آنس قوة حكومته، وكثرة أنصاره، واستطاع التصدي لمثل هذه الدعوات وسحقها بكل حزم، فاستطاع سد أبواب الأندلس أمام كل مغامر قد يحمله تطلعه السياسي إلى التدثر بشعار المسودة والتكسب السياسي بها في أرجاء الأندلس.

\* ساعد الأمير هشام بن عبدالرحمن الداخل على اتساع قاعدة المذهب المالكي في الأندلس من خلال احترامه وتكريمه للإمام مالك وتقريبه لفقهاء مذهبه في الأندلس، كما أن تبني أهل الأندلس للمذهب المالكي حقق لهم استقلالاً مذهبياً عزز بطريقة ما استقلال السلطة السياسي عن الدولة العباسية، وأضفي عليها صفة الشرعية من وجهة نظر الشعب الأندلسي في أقل تقدير.

\* تمثل ثورة الربض أوسع معارضة سياسية أعلنها الفقهاء في وجه السلطة وأخطرها، وذلك لما قاموا به من دور كبير في تحريض العامة على الثورة، واستغل الفقهاء سلطتهم الدينية لدى المجتمع الأندلسي في تحقيق مصالح شخصية، كذلك فإن ما حدث بعد ثورة أهل الربض بقرطبة، وتفرقهم في البلاد، يوضح طبيعتهم المشاغبة، واعتيادهم على العنف والشغب وإثارة الفتن، وهو ما حدث منهم في كل منطقة نزلوا بها.

\* تسربت الأفكار الشيعية إلى الأندلس منذ وقت مبكر، على أنها لم تلق رواجًا داخل المجتمع الأندلس، حيث تصدى فقهاء المالكية لمثل هذه الدعوات بكل حزم، مما أضفى على المجتمع الأندلسي وحدة فكرية ميزته عن غيره من المجتمعات الإسلامية.

# الملاحق





أشهر المدن الأندلسية عبد الوهاب محمد الحمامري: دمروب أندلسية: ٣٢٠.

#### قائمة المصادر والمراجع

# أولًا: القرآن الكريم.

#### ❖ ثانيًا: المصادر:

- ابن الأبار: محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي البلنسي (ت: ٨٥٦هـ): الحلة السيراء، ت. حسين مؤنس، دار المعارف القاهرة (ط٢: ١٩٨٥م).
- ابن الأثير: أبو الحسن على بن أبى الكرم بن محمد بن عبد الواحد الشيباني(ت: ٦٣٠هـ/١٣٢م): الكامل في التاريخ، تحقيق عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان (ط١: ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م).
- ابن أبي أصيبعة: أحمد بن القاسم بن خليفة (ت: ٦٦٨هـ/١٢٦٩م): عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تحقيق: نزار رضا، دار مكتبة الحياة، بيروت (د.ت).
- ابــن بســـام: أبــو الحســن علــي بــن بســـام الشــنتريني (ت: ٢٥هـ/١٧٤م): الـذخيرة فـي محاسـن أهـل الجزيـرة، ت. إحسـان عباس، الدار العربية للكتاب، ليبيا تونس(ط١: ١٩٨١هـ/١٩٩١م).
- ابن بشكوال: أبو القاسم خلف بن عبد الملك(ت:٥٧٨هـ/١٨٢م): الصلة في تاريخ أئمة الأندلس، عنى بنشره وتصحيحه السيد عزت العطار، مكتبة الخانجي، القاهرة (ط۲: ١٣٧٤هـ/ ١٩٥٥م).
- البكري: أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز بن محمد البكري (ت: ۷۸۵ه/۱۹۶۶م): المسالك والممالك، دار الغرب الإسلامي، بيروت-لبنان (۱۲۱۳ه/۱۹۹۲م)، ۲۰،
- الثعالبي: عبد الملك بن محمد بن إسماعيل (ت: ٢٩٤هـ): يتمة الدهر في محاسن أهل العصر، ت. مفيد محمد قمحية، دار الكتب العلمية، بيروت (ط1: ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م)، ج٢، ص١١٩

- ابن حزم: أبو محمد بن أحمد بن سعيد القرطبي (ت:٥٦هـ/١٠٠٨م): جمهرة أنساب العرب، دار الكتب العلمية، بيروت (ط١: ٣٠٤ هـ/١٩٨٣م).
- الحميدي: أبي عبد الله محمد أبي نصر فتوح (ت: ۱۰۹۰هـ/۱۰۹۰م): جذوة المقتبس في تاريخ علماء الأندلس، ت. بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، تونس (ط۱: ۲۹۱هـ/۲۰۸م)،
- الحميري: أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المنعم الحِميري (ت: ۰۰ هه/٤٩٤م): الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق إحسان عباس، مؤسسة ناصر للثقافة بيروت (ط۲: ۱۶۰۱ه/۱۹۸۰م).
- ابن حوقل: محمد بن حوقل البغدادي الموصلي، أبو القاسم (ت. بعد ٣٦٧هـ): صورة الأرض، دار صادر، أفست ليدن، بيروت (١٩٣٨م)، ج١
- ابن حیان: حیان بن خلف بن حسین (ت: ۲۹ هـ/۲۷ م): المقتبس مـن أنباء أهـل الأنـدلس، ت. محمـود علـي مكـي، القـاهرة (۱۵۱۵ه/۱۹۹۶م)،
- الخشني: محمد بن حارث (ت: ٣٦١ه/٩٧١م): أخبار الفقهاء والمحدثين، ت. ماريا لويسا آبيلا، ولويس مولينا، المعهد الأعلى للأبحاث العلمية، مدريد (٣١٤١ه/١٩٩١م)،
- قضاة قرطبة الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة ٢٠٠٨م، ص ٢٩
- ابن الخطيب: محمد بن عبد الله بن سعيد السلماني، لسان الدين(ت:٢٧٧ه/١٣٧٤م): أعمال الأعلام في من بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام، تحقيق ليفي بروفنسال، دار المكشوف، بيروتلبنان (ط۲: ١٣٧٦ه/١٩٥٦م)،

- ابن خلدون: عبد الرحمن بن محمد (ت:۸۰۸هـ/٥٠٤م): العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر، دار الفكر للطباعة، بيرت ١٤٣١هـ/٢٠٠٠م.
- ابن خلكان: أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن ابراهيم(ت: ١٨٦هـ/١٨٢م): وفيات الأعيان وأنباه أبناء الزمان، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت(ط1: ١٣٩١هـ/١٩٧١م).
- الــذهبي: شــمس الــدين أبوعبــد الله محمــد بــن أحمــد بــن عثمـان(ت: ١٣٤٧هـ/١٣٤٧م): تـذكرة الحفـاظ، دار الكتـب العلميـة، بيروت- لبنان(ط۱: ١٤١٩ه/ ١٩٩٨م)، ج٢.
- سير أعلام النبلاء، دار الحديث، القاهرة (٢٢٧هـ/٢٠٠٦م)، ج٩.
- الزبيدي: محمد بن الحسن بن عبد الله بن مذحج (ت: ٩٨٩هـ/٩٨٩م): طبقات النحويين واللغويين، ت. محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة ، (ط۲: د. ت).
- ابن سعيد: أبو الحسن على بن موسى (ت: ٦٨٦هـ/١٨٦م): المغرب في حلى المغرب، ، الجزء الأول، تحقيق: شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، (ط۲: ١٦٤١هـ/١٩٩٥م).
- السلاوي: أبو العباس أحمد بن خالد الناصري(ت: ۱۳۱۰هـ/۱۸۹۷م): الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، ت. جعفر الناصري، ومحمد الناصري، دار الكتاب، الدار البيضاء المغرب (۱۲۱۸هـ/ ۱۹۹۷م)، ج۱
- الضبي: أحمد بن يحيى بن أحمد بن عميرة، أبو جعفر (ت:٩٩٥هـ/٢٠٢م): بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، دار الكتاب العربي، القاهرة (١٣٨٧هـ/١٩٦٧م)

- ابن عبد ربه: أحمد بن محمد بن حبيب(ت: ٩٣٩هـ/٩٣٩م): العقد الفريد، دار الكتب العلمية، بيروت (ط۱: ٤٠٤هـ)، ج٥
- ابن عذارى: أبو عبد الله محمد بن محمد (ت: نحو ٦٩٥هـ): البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق: ج. س. كولان، ليفي بروفنسال، دار الثقافة، بيروت لبنان (ط٣: ١٩٨٣م).
- العذري: أحمد بن عمر بن أنس العذري (ت:٨٧٨ه): نصوص عن الأندلس من كتاب ترصيع الأخبار وتنويع الآثار، ت. عبدالعزيز الأهواني، منشورات معهد الدراسات الإسلامية، مدريد (د.ت).
- عياض: أبو الفضل عياض بن موسى اليحسبي (ت:٤٤٥ه/١٤٩م): ترتيب المدارك وتقريب المسالك، تحقيق أحمد أعراب، مطبعة فضالة المحمدية، المغرب (ط1: ١٩٨٣م)، ج٤
- ابن فرحون: إبراهيم بن على بن محمد (ت: ٧٩٩هـ/١٣٩٦م): الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، ت. محمد الأحمدي أبو النور، دار التراث للطبع، القاهرة (د.ت).،
- ابن الفرضي: عبد الله بن محمد بن يوسف (ت:٣٠٤ه/١٠١م): تاريخ علماء الأندلس، صححه السيد عزت العطار الحسيني، مكتبة الخانجي ـ القاهرة (ط۲: ١٤٠٨ه/١٤٨٩م)،
- ابــن القوطيــة: أبــوبكر محمــد بــن عمــر بــن عبــد العزيـز (ت:٣٦٧هـ/٩٧٧م): تــاريخ افتتــاح الأنــدلس، ت. إبـراهيم الإبياري، دار الكتاب المصري، القاهرة دار الكتاب اللبناني، بيروت (ط۲: ١٩٨٩مممم)،
- مجهول: ذكر بلاد الأندلس، تحقيق لويس مولينا، المجلس الأعلى للأبحاث العلمية، مدريد٤٠٤ (هـ/٩٨٣ م.

- مجهول: من رجال القرن (٤ه /١٠م): أخبار مجموعة في فتح الأندلس وذكر أمرائها والحروب الواقعة بينهم، ت. ابراهيم الإبياري، دار الكتاب المصري ـ القاهرة (ط١: ١٩٨١م).
- المقدسي: محمد بن أحمد بن أبي بكر (ت: ۳۸۰هـ/۹۹۰م): أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، ت. غازي طليمات، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق (١٤٠١هـ/ ۱۹۸۰م)،
- المقري: شهاب الدين أحمد بن محمد المقري التلمساني (ت: ۱ ۱ ۱ ۱ هـ/ ۱ ۱۳۱م): نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق إحسان عباس، دار صادر بيروت لبنان ۱۳۱۸هـ/۱۹۰۰م.
- النباهي: أبو الحسن على بن عبد الله بن محمد: (ت: ٧٩٧هـ/ ١٣٨٩م): المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا، تحقيق لجنة احياء التراث العربي، دار الآفاق الجديدة، بيروت لبنان (ط٥: ١٤٠٣هـ/١٩٨٣م)
- النعمان بن محمد المغربي (ت: ٣٦٣هـ): المجالس والمسايرات، ت. الحبيب الفقي وآخرون، دار المنتظر، بيروت لبنان، (ط1: ١٩٩٦م)،
- النويري: أحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم(ت: ۷۳۳هـ/۱۳۳۲م): نهاية الأرب في فنون الأدب، الكتب والوثائق القومية، القاهرة، (ط۱: ۱۶۲۳هـ/۲۰۰۲م).
- ياقوت الحموي: شهاب الدين أبوعبد الله الرومي (ت: ٦٢٦هـ/١٢٢٨م)، معجم البلدان، دار صادر، بيروت – لبنان (ط۲: ٦٤١٦هـ/١٩٩٥م). ج٤.

### ثالثًا: المراجع العربية والمعربة:

• إبراهيم بيضون: الدولة العربية في إسبانية، من الفتح حتى سقوط الخلافة، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت (ط۳: ١٤٠٦هـ١٤٠٦م

- أحمد أمين: ظهر الإسلام، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة (د.ت)،
- أحمد مختار العبادي (دكتور): في تاريخ المغرب والأندلس، دار النهضة العربية، بيروت(د. ت)،
- في التاريخ العباسي والأندلسي، دار النهضة العربية، بيرت (د.ت)،
- أحمد الهاشمي: جواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، المكتبة التجارية الكبرى، مصر (د.ت)، ج٢، ص٩٩٠.
- آنجل جنثالث بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ترجمة حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الدينة، القاهرة (١٣٧٥هـ/١٩٥٥م)، ص٤.
- ج. س. كولان: الأندلس، ترجمة: إبراهيم خورشيد. عبد الحميد يونس، حسن عثمان، دار الكتاب اللبناني، بيروت، دار الكتاب المصري، القاهرة (ط1: ١٠٤١هـ/١٩٨٠م)، ص ٩٢،٩١٠.
- حسين مؤنس: شيوخ العصر في الأندلس، دار الرشاد، القاهرة (ط۲:
  ۱۷ ۱ه/۱۹۹۷م)،
- حسين يوسف دويدار: المجتمع الأندلسي في العصر الأموي، مطبعة الحسين الإسلامية، القاهرة (ط۱: ۱۱۵ه/۱۹۹۸م)،
- خالد الصوفي: تاريخ العرب في الأندلس عصر الإمارة، منشورات جامعة قاريونس، ليبيا (د.ت).
- سامية مصطفى مسعد: التكوين العنصري للشعب الأندلسي وأثره على سقوط الأندلس، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، مصر (ط1: ١٤٢٤هـ/٢٠٠٤م).
- سيد أمير علي: مختصر تاريخ العرب والتمدن الإسلامي، مطبعة لجنة التأليف والترجمة، القاهرة ١٩٣٨م، ص٤١٠.

- السيد عبد العزيز سالم: تاريخ المسلمين وآثارهم في الأندلس من الفتح العربي حتى سقوط الخلافة بقرطبة، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية ١٩٩٧م.
- شكيب أرسلان: الحلل السندسية في الأخبار والآثار الأندلسية، المطبعة الرحمانية، مصر (ط۱: ١٣٥٥ه/١٩٣٦م)،
- شوقي ضيف: الفن ومذاهبه في الشعر العربي، دار المعارف، القاهرة
  (ط۱۱: ۱۹۲۰)
- عبد الرحمن على الحجي (دكتور): التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة (٩٢ ٨٩٧هـ/١١٧ ١٤٩٢م)، دار القلم، دمشق، بيروت (ط٢: ١٤٠٢هـ/١٩٨١م).
- عبد العزيز فيلالي: العلاقات السياسية بين الدولة الأموية في الأندلس
  ودول المغرب، دار الفجر للنشر والتوزيع، القاهرة (ط۲: ۱۹۹۹م)،
- عبد الغني عبد الفتاح زهرة (دكتور)، نورة محمد عبد العزيز التويجري(دكتور): تاريخ الفتح الإسلامي والدول الإسلامية في بلاد الأندلس، مكتبة الرشد، الرياض المملكة العربية السعودية (١٤٣١هـ/ ٢٠١٠م).
- عبد المجید نعنی: تاریخ الدولة الأمویة، التاریخ السیاسی، دار
  النهضة العربیة للطباعة والنشر، بیروت (د.ت)،
- عبد الواحد ذنون طه: الفتح والاستقرار العربي الإسلامي في شمال إفريقيا والأندلس، دار المدار الإسلامي، بيروت لبنان (ط۱: ٤٠٠٢م).
- علي محمد الصلابي: الدولة الفاطمية، طبع مؤسسة اقرأ، القاهرة (ط۱: ۲۲۷هم)، ص٤٤، محمد جمال الدين سرور: تاريخ الدولة الفاطمية، دار الفكر العربي (د.ت)،

- فاضل فتحي محمد والي: الفتن والنكبات الخاصة وأثرها في الشعر الأندلسي، دار الأندلس للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية (ط١: ١٤١٧هـ/١٩٩٦م)،
- كاظم شمهود طاهر: الشيعة في الأندلس الخلافة الحمودية العلوية، دار الكتاب العربي، بغداد (ط1: ٤٣١ه/٢٠١م)،
- كرم البستاني: ديـوان ابـن هـانئ الأندلسـي، دار بيـروت للطباعـة والنشر، بيروت (١٤٠٠ه/ ١٩٨٠م)، ص٥.
- لويس سيكو دي لوثينا: الحموديون سادة مالقة والجزيرة الخضراء، ترجمة: عدنان محمد آل طعمه، دار سعد الدين، دمشق سوريا (ط۱: ۱۹۹۲م).
- ليث سعود جاسم: ابن عبد البر الأندلسي وجهوده في التاريخ، دار الوفاء، المنصورة جمهورية مصر العربية (ط۲: ۲۰۸ ه/۱۹۸۸م)،
- ليفي بروفنسال: تاريخ إسبانيا الإسلامية، ترجمة: على عبد الرؤوف البمبي، و على إبراهيم المنوفي، و السيد عبد الظاهر عبد الله، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة (ط۱: ۱۲۳هـ/ ۲۰۰۲م)، مج۲، ج۱، ص ۱۲۰
- محاضرات عامة في أدب الأندلس وتاريخها ألقاها بين عامى ١٩٤٧ و ١٩٤٨م، ترجمة: محمد عبد الهادي شعيرة، المطبعة الأميرية، القاهرة (١٣٧١هـ/١٩٥١م)
- محمد بن إبراهيم أبا الخيل: الأندلس في الربع الأخير من القرن الثالث الهجري (٢٧٥–٣٠٠هـ/٨٨٨ مطبوعات مكتبة الملك عبدالعزيز العامة، الرياض (ط١: ١٤١٦هـ/١٩٩)،
- محمد البركة: القاضي منذر بن سعيد البلوطي بين سلطة المذهب ومذهب السلطة بالأندلس خلال القرن ٤هـ/١٠م، الجمعية المغربية للبحث التاريخي، مكناس، المغرب ٢٠١٦م،

- محمد زنيبر: دراسات في الحضارة الإسلامية وثقافة الغرب الإسلامي،
  منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، مطبعة الأمنية، الرباط،
  المغرب (۲۰۱۰)،
- محمد عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس، الهيئة المصرية العامة للكتاب ٢٠٠١م، ج١.
- مواقف حاسمة في تاريخ الإسلام، الناشر: حسين عنان، (د.ن) (ط٥: ١٤١٧ه/١٩٩٧م)،
- محمد عبده حتاملة: أيبيريا قبل مجيء العرب المسلمين، طبع وزارة الثقافة، عمان الأردن (٢٥٦هـ/١٩٩٦م)، ص٢٥٨.
- الأندلس التاريخ والحضارة والمحنة، مطابع الدستور التجارية، عمان- الأردن (٢٤١ه/ ٢٠٠٠م)،
- محمود علي مكي: التشيع في الأندلس منذ الفتح حتى نهاية الدولة الأموية، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة (ط۱: ٤٢٤ه/ ٢٠٠٤م)،
- نجم الدين الهناتي، المذهب المالكي بالمغرب الإسلامي إلى منتصف القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي، طبع تبر الزمان، تونس ٢٠٠٤م

#### ♦ رابعًا: المجلات العلمبة:

- حازم عبدالله خضر: من أعلام الثقافة في الأندلس: القاضي الأديب منذر بن سعيد البلوطي، مجلة آداب الرافدين، كلية الآداب جامعة الموصل، ع٤، العراق ١٩٧٢
- خزعل ياسين مصطفي: الصقالبة الخصيان في الأنداس عصري الإمارة والخلافة (١٣٨-٢٢٤هـ/٧٥٥-١٠٠٠م)، مجلة آداب الفراهيدي، ع٢٠، كلية التربية، جامعة الموصل، العراق (٢٣٦هـ/٢٠١٤م)،

- زياد طارق العبيدي: ابن هانئ الأندلسي (دراسة موضوعية فنية)، مجلة الفتح، كلية التربية الأساسية، جامعة ديالي، ع ٢٤، بغداد (٢٢٦هـ/٥٠٠م).
- الشيماء سامي محمد: تجلّيات الفكر الشيعي في الشعر الأندلسي خلل عصري (الخلافة الأُموية وملوك الطوائف)، مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية، ع٠٦، الجزائر ٢٠٢٠م.
- عدنان محمد آل طعمة، محمد حسين عبدالله المهداوي: شعر عبادة بن ماء السماء (ت. بعد ٢١١ه)، مجلة كلية الآداب، جامعة أهل البيت –عليهم السلام– ع٣٠، (د.ت)،
- منى القحطاني: الهجرة العربية الأندلسية إلى جزيرة إقريطش (كريت)، مجلة كلية الآداب، جامعة القاهرة، م٧٨، ع٣، إبريل ٢٠١٨