

## دلالات ألفاظ اللغة الحِميرية (اليمنية)

في القرآن الكريم والسنة النبوية (دراسة إحصائية)

ر (لركتورة

## لياء عبد الجواد عبد القوي محمد

مدرس أصول اللغة في كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية ـ جامعة الأزهر ـ جمهورية مصر العربية

> العدد الخامس والعشرون للعام ١٤٤٢ه / ٢٠٢١م الجزء الخامس

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية ٦٩٤٠/ ٢٠٢١م

الترقيم الدولي ( 1858 2356-9050 الترقيم الدولي الإلكتروني ( 1858 2636 - 316X

دلالات ألفاظ اللغة الجميرية (اليمنية) في القرآن الكريم والسنة النبوية (دراسة إحصانية)

العدد الخامس والعشرون للعام 2021م الجزء الخامس





## دلالات ألفاظ اللغة الحميرية (اليمنية) في القرآن الكريم والسنة النبوية (دراسة إحصائية)

## لمياء عبد الجواد عبد القوى محمد

قسم أصول اللغة في كلية الدراسات الإسلامية والعربية بالإسكندرية ـ جامعة الأزهر ـ جمهورية مصر العربية البريد الإلكتروني :Lamiaaabdelgawad.18@azhar.edu.eg

#### الملخص:

جاء البحث بعنوان دلالات ألفاظ اللغة الحميرية (اليمنية) في القرآن الكريم والسنة النبوية (دراسة إحصائية) ، وهو عبارة عن دراسة في إحدى اللغات اليمنية القديمة وهي لغة حمير ودراسة الألفاظ التي وردت في القرآن الكريم والحديث بتلك اللغة، ومعرفة دلالات ألفاظها في كتب التفاسير والمعاجم، ومقارنتها باللغة الحميرية. واقتضت طبيعة البحث أن يكون في مقدمة، وتمهيد، ومبحثين، وخاتمة، وفهارس.

المقدمة واشتملت على: سبب اختيار الموضوع ، منهج البحث ، خطوات تحليل مادة الدراسة ، وجاء في التمهيد شرح لفظة (العرب) مدلولها وتطورها تاريخياً . والمراحل التي مرّت بها اللغة العربية. ،الدولة الحميرية ،ثم أتى بعد ذلك المحور اللغوي للدراسة ويشتمل على ، اللهجة لغةً واصطلاحاً ، اللغة لُغةً واصطلاحاً . اللغة اليمنية وعلماء اللغة . علم الدلالة وأهميته .

واشتمل المبحث الأول على الألفاظ التي وردت في القرآن الكريم بلغة حمير. والمبحث الثاني على الألفاظ التي وردت في الحديث النبوي بلغة حمير.

ثم الخاتمة: واشتملت على أهم النتائج التي توصلت إليها من خلال هذه الدراسة، وما أراه من توصيات. ثم أنهيت البحث بفهارس متنوعة لما احتوى عليه البحث من آيات قرآنية، أحاديث، وأشعار، وأمثال، و أقوال، وما تم دراسته من ألفاظ. وانتهيت في البحث إلى توصيات كان من أهمها ضرورة إعادة النظر مرة أخرى في دراسة اللهجات العربية القديمة، وتصنيفها في أبحاث منفردة لكي يستطيع الباحثين في مجال اللهجات الاستفادة منها.

الكلمات المفتاحية: اللغة الحميرية، اللغة اليمنية، دراسة إحصائية، دلالة الألفاظ.



الترقيم الدوليُ 3356-9050 ISSN 2356-9050 الترفيم الدوليُ بالكترونيُ 316X - 2636 ISSN 2636



حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

The connotations of the terms of the Himyar language (Yemeni)
In the Noble Qur'an and the Sunnah of the Prophet (a statistical study)
Lamiaa Abd el-Gawaad Abd el-Qawy Mohammed

Department of Language Origins at the College of Islamic and Arabic Studies in Alexandria - Al-Azhar University - Arab Republic of Egypt

Email: Lamiaaabdelgawad.18@azhar.edu.eg

#### Abstract

The research came under the title of " the semantics of the Himyarite (Yemeni) language expressions in the Noble Qur'an and the Sunnah of the Prophet (a statistical study), and it is a study in one of the ancient Yemeni languages, which is the language of Himyarites, the study of the expressions mentioned in the Holy Qur'an and the hadith in that language, and the indications of its words in books of exegesis and dictionaries. And compare it to the Himyarite language.

The nature of the research required that it be an introduction, an introduction, two topics, a conclusion, and indexes.

The introduction and it included:

The reason for choosing the topic, the method of research, the steps for analyzing the study material, and in the preface an explanation of the term (the Arabs) is of its significance and its historical development, and the stages that the Arabic language has gone through. The Himyarite state, and then came the linguistic axis of study that includes, dialect, language and idiom. Language is a language and a convention. Yemeni language and exegesis scholars. Yemeni language and linguists. Semantics and its importance.

The first section included:

The expressions mentioned in the Holy Qur'an in the Himyar language.

The second study is on the expressions that were mentioned in the hadith in the language of Himyar.

Then the conclusion: It included the most important results that I reached through this study, and what I see in terms of recommendations. Then I finished the search with various indexes for what the research contained in the Qur'anic verses, hadiths, poems, proverbs, sayings, and the words that were studied. In the research, I concluded with recommendations, the most important of which was the necessity to reconsider once more the study of the ancient Arabic dialects, and classify them in individual research so that researchers in the field of dialects can benefit from them.

Keywords: The Himyarite language, the Yemeni language, a statistical study, the connotation of expressions.





## بِسُـــِ إِللَّهِ ٱلرَّهُ الرَّهِ

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على خاتم النبيين والمرسلين ، سيدنا محمد على المبعوث رحمة للعالمين، الذي أوتي الحكمة وفصل الخطاب، ومنحه ربه جوامع الكلم، فأدى الأمانة، وبلغ الرسالة، ونصح الأمة، وكشف الغمة، وتركنا على المحجة البيضاء، ليلها كنهارها، فصلى الله وسلم عليه ، وعلى آله الذين انتموا إليه ، فاصطفاهم الله تعالى ، وأذهب عنهم الرجس ، وطهرهم تطهيراً ، وعلى أصحابه الذين بذلوا أنفسهم ، وأموالهم في حفظ شريعته ، وتبليغها للناس ، ومن اتبع هداه إلى يوم الدين.

## أما بعــــد ...

فلقد شرف الله أمة محمد الله بأن جعل العربية لسان حالها ، ولغة كتابه الكريم ، حتى غدت الوسيلة الفعالة لدراسة القررآن الكريم ، وفهم معانيه ، والغور في سبره ، كما أنها المفتاح القويم لفهم السنة النبوية الشريفة.

فلما جاء القرآن انبهر به فصحاء العرب ، ولم يستطيعوا أن ياتوا بمثله ، فلم يجدوا لأنفسهم مخلصاً إلا الاستسلام والخضوع له ، بالرغم مما في لغاتهم من بلاغة ، وحُسن بيان أتقنوها من قبائلهم وغيرها من القبائل المجاورة .

ولعل الباحث في كتاب الله وسنة رسوله ولي يجد فيه ما ليس من لغة قريش ، ومن هذا المنطلق جاء هذا البحث تحت عنوان " دلالات ألفاظ اللغة الحميرية (اليمنية) في القرآن الكريم والسنة النبوية (دراسة إحصائية)" ، للوقوف على الكلمات التي ذُكرت في القرآن الكريم ، والحديث النبوي



الشريف بلغة حمير كما ذكرها المفسرون وشُرَّاح الحديث ، لدراسة معانيها ومدى تأثرها باللغة العربية الفصحى التي نزل بها القرآن الكريم ، والسنة النبوية المشرفة .

## ولعل من أهم دوافعي لاختيار هذا الموضوع :

١- أنّ هذا الموضوع يتعلق بكتاب الله (القرآن الكريم) وسنة نبيه ﷺ .

٢- أنّ معظم الدراسات التي قامت حول اللغة اليمنية في القرآن الكريم والسنة لم تتطرق بشكل متفرد للغة الحميرية ودلالات ألفاظها في القرآن الكريم ، بل كلها جاءت على شكل كلمات منفردة ، بدون دراساتها دلالياً، إلا في بعض الكلمات ، وليس على سبيل الحصر .

لقد قامت دراسات متعددة في اللهجات في القرآن الكريم ، مثل (بني تميم ، وقيس وهُذيل وقريش ، وغيرها من القبائل ، وكذا لغة حمير موضوع البحث ، وإن كان كل ما وقعت عليه من دراسات للغة (اليمنية) كانت كلها دراسات إحصائية لا تخضع للبحث الدلالي من منظور علماء اللغة والتفسير ومقارنتها بما جاء في المعاجم العربية وكتب التفسير ، وأتت هذه الدراسات لتشمل اللغة اليمنية بكل قبائلها (حمير – أزد شنوءة – جرهم – حضرموت – الأشعريين – أهل اليمن. ) .

وقد اقتضت طبيعة البحث أن يكون في تمهيد ،ومبحثين ، وخاتمة ، وفهارس .

التمهيد ويشتمل على:

- ١ التطور التاريخي للغة العربية
  - ٢- الدولة الحميرية.
- ٣- المحور اللغوى للدراسة ويشتمل على :-





- أ- اللهجة لغةً واصطلاحاً.
  - ب- اللغة لُغةً واصطلاحاً.
- جـ اللغة اليمنية وعلماء التفسير.
  - د- اللغة اليمنية وعلماء اللغة.
    - ٤- علم الدلالة وأهميته .

المبحث الأول: الألفاظ التي وردت في القرآن الكريم بلغة حمير.

المبحث الثاني: الألفاظ التي وردت في الحديث بلغة حمير.

الخاتمة : واشتملت على أهم النتائج التي توصلت إليها من خلال هذه الدراسة ، وما أراه من توصيات .

ثم أنهيت البحث بفهرس المصادر والمراجع ، وفهرس بموضوعات البحث.

وختاماً: فإني قد بذلت جهدي في أن أصل بهذا البحث المتواضع اللي ما ينبغي أن يكون عليه البحث العلمي فما كان في هذا البحث من حسنة أو صواب فمن الله وحده وما كان فيه من سيئة أو خطا فمن عجزي وتقصيري ، فالكمال لله وحده والعصمة لأنبيائه ورسله ، وأسال الله عز وجل أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، وفي صحائف أعمالنا يوم القيامة، إنه سميع قريب مجيب الدعوات .

والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف خلقه أجمعين محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين .

﴿ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [الممتحنة:٤]





## تمهيد

## ١- التطور التاريخي للغة العربية

## أ- لفظة " العرب " مدلولها وتطورها تاريخياً :-

تطلق كلمة (العرب) في عصرنا الحالي على سكان أقطار مختلفة في الجزء الجنوبي الغربي من قارة آسيا ، وبعض الدول الإفريقية التي تقععلى ساحل البحر المتوسط شمالاً والبحر الأحمر شرقاً ، وهم يتخاطبون ويكتبون بلغة واحدة نطلق عليها لغة العرب ، أو لغة القرآن الكريم ، وإن كانوا في حياتهم وتعاملاتهم اليومية يتفاهمون بلهجات محلية متباينة ترجع إلى أصل واحد وهو اللسان العربي

أم على وجه العموم فنجد أن كلمة (العرب) تطلق على طائفتين هما البدو والحضر ، وهي بهذا المعنى تشير إلى قوم لهم سامات وخصائص يتميزون بها عن سائر الأقوام ،واللفظة بهذا المعنى وبهذا الشكل تمثل مصطلحاً تاريخياً يرجع إلى ما قبل ظهور الإسلام ، أو كما ذكر د/ جواد علي أن مصطلح ( العرب ) " مصطلح يرجع إلى ما قبل الإسلام؛ ولكنه لا يرتقي تاريخياً إلى ما قبل الميلاد، بل لا يرتقي عن الإسلام إلى عهد جد بعيد؛ فأنت إذا رجعت إلى القرآن الكريم، وإلى حديث رسول الله وجدت للفظة مدلولاً يختلف عن مدلولها في النصوص الجاهلية التي عثر عليها حتى الآن أو في التوراة والإنجيل والتلمود وبقية كتب اليهود والنصارى وما بقي من مؤلفات يونانية ولاتينية تعود إلى ما قبل الإسلام. فهي في هذه أعراب أهل وبر، أي طائفة خاصة من العرب. أما في القرآن الكريم وفي الحديث النبوي، وفي طائفة خاصة من العرب. أما في القرآن الكريم وفي الحديث النبوي، وفي نزل به القرآن الكريم، لسان أهل الحضر ولسان أهل الوبر على حد سواء.





﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُۥ بَشَرٌّ ۗ لِّسَانِ ٱلَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ ۖ وَهَنذَا لِسَانٌ عَرَبِي مُّبِينٌ ﴿ ﴾ [النحل: ١٠٣] ، " (١) .

ولعلماء العربية آراء متباينة في تعيين أول من نطق بالعربية ، وإن كانت لا تركن إلى دليل فتارة يقولون أن " يعرب بن قحطان بن هـود الطِّيرة" أول من نطق بالعربية ، وتارة يجعلون آدم أول من نطق بالعربية ، كما جاء بالمزهر للسيوطي عن ابن عباس - رضى الله عنهما -: "أن آدم عليه السلام كان لغته في الجنة العربية فلما عَصني سلبه الله العربية فتكلم بالسريانية فلما تاب ردَّ الله عليه العربية. " (٢) ، أي إنه نطق بها قبل (يعرب) ، لأن خلق آدم الكلي كان قبل (يعرب) بزمن طويل ، وآخرون كابن عباس - رضى الله عنهما - ، والزُّهري يقولون : "لسَانُ أَهْل الْجَنَّةِ عَرَبِيُّ " (")، وغيرهم من العلماء يقولون أنّ إسماعيل الطِّيع نسبي لسان أبيه وتكلم بالعربية إلهاما ،جاء في المزهر: "أن رسول الله ﷺ تلل: ﴿ كِتَبُّ فُصِّلَتْ ءَايَنتُهُ و قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِّقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ [فصلت: ٣] ، شم قال: (أُلْهِمَ إسماعيلُ هذا اللسان العربيُّ إلهاماً) " (أ) ، والقائلون إن (يعرب) هـو أول

<sup>(</sup>٤) المزهر في علوم اللغة وأنواعها (٣٠/١)، والحديث في شعب الإيمان برقم ٣٦٤١ ، (١٦٥/٣)،أحمد بن الحسين بن على بن موسى، أبو بكر البيهقى ( ت:٥٨هـ) ، تح: د/ عبد العلى عبد الحميد حامد ، مكتبة الرشد -الرياض، ط١ (٢٣٣ هـ -٢٠٠٣م) .



<sup>(</sup>١) المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام (١٣/١-١٤) ، د/ جواد على (ت: ١٤٠٨هـ) ، دار الساقى ط؛ (٢٢٤ هـ -٢٠٠١م) .

<sup>(</sup>٢) المزهر في علوم اللغة وأنواعها (٢٨/١)، للسيوطي (ت: ٩١١هـ) ، تح: فؤاد على منصور ، دار الكتب العلمية - بيروت ، ط١ (١٨١٤هـ - ١٩٩٨م).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (٢٠/٢٠)، لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي (ت: ٤٧٧هـ)، تح: عبد الله بن عبد المحسن، دار هجر للطباعة، ط1 (١٨٤ هـ -١٩٩٧م).



من أعرب في لسانه ، وأنّ العربية اشتقت من اسمه هم القحطانيون ، وذلك ليبرهنوا على أن منشأ اللغة العربية هو اليمن ، وهو ما وضحه د/ جواد علي بقوله : "هم يأتون بمختلف الروايات والأقوال لإثبات أن القحطانيين هم أصل العرب، وأن لسانهم هو لسان العرب الأول، ومنهم تعلّم العدنانيون العربية....،ولم يكن يخطر ببال هؤلاء أن سكان اليمن قبل الإسلام كانوا ينطقون بلهجات تختلف عن لهجة القرآن الكريم، وأن من سيأتي سيكتشف سرّ "المسند" (اللغة الحميرية)، ويتمكن بذلك من قراءة نصوصه والتعرف على لغته، وأن عربيته هي عربية تختلف عن هذه العربية التي ندون بها، حتى ذهب الأمر بعلماء العربية في الإسلام بالطبع إلى إخراج الحميرية واللهجات العربية الجنوبية الأخرى من العربية، وقصر العربية على العربية التي نزل بها القرآن الكريم "(۱)، ومن كل ماسبق يظهر النا التضارب الذي حدث بين العلماء في أصل العرب وفي نشوء العربية، ولذا وجب علينا أن نتحدث عن العربية ونشاتها كما ذكرها العلماء والمؤرخون.

## ب- المراحل التي مرت بها اللغة العربية:

مرت اللغة العربية بأدوار ومراحل، وارتقت في مختلف الفترات درجات التصاعد والتطور، حتى وصلت إلى درجة ومرحلة نهائية وضعتها في القمة بحيث أصبحت أهلاً لأن يُنزل بها آخر كتب الله القرآن الكريم.

١ – مرحلة النشأة: حيث اللغة الأم (السامية) وحيث كانت العربية في مرحلة مخاض .

<sup>(</sup>١) المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام (١/٥١).





٢ - لغة العرب البائدة: وهم: عاد، وثمود، وطُسم، وجَدِيْس، وأمَــيْم، وعَبِيْل، والعمالقة، وجُرْهُم.. ومساكن عاد كانت بجنوب الجزيرة في طــرف من صحراء الربع الخالي وثمود بشمالها الغربي، وطسم وجديس بشــرقها، والعمالقة وجرهم بالحجاز، وبمكة ويثرب..

هؤلاء هم الذين كانوا يتكلمون العربية التي استقلت عن السامية الأم وتطورت إلى أن اتخذت لنفسها شكلاً مستقلاً ونستطيع أن نعتبر عربيتهم فترة متطورة من العربية الأولى التي وجدت في فترة النشأة..

٣- لغة القبائل القحطانية: ويسميها الباحثون (الحميرية) وهذه القبائل كانت تسكن الجزء الجنوبي من الجزيرة العربية - حضرموت واليمن حيث جاوروا أقرب الأمم إليهم وهم (الأحباش) وكثر اختلاطهم بهم فتأثرت لغتهم باللغة (الحبشية) مما جعل بعض المستشرقين يعتبر (الحميرية) و (الحبشية) لغتين شقيقتين لما وجد من كثرة التشابه بينهما في المفردات والخصائص...،

3- لغة القبائل العدنانية: وهي لغة القبائل التي تنتسب إلى عدنان بن إسماعيل -عليه السلام-، وكانت تسكن القسم الشمالي من الجزيرة العربية الذي يشمل: هجر، ونجد، والحجاز. والتي تمثل المرحلة النهائية في مراحل تطور العربية ، تلك المرحلة التي بلغت فيها قمة الفصاحة – والفصاحة هي الإبانة – بعد أن كانت أقل إبانة وفصاحة "(۱).

<sup>(</sup>۱) دراسات في أصول اللغات العربية (۱۳۰–۱۳۱) لأبي مجاهد عبد العزيز بن عبد الفتاح بن عبد الرحيم بن الملا، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ،ط٦ (١٣٩٤هـ -١٩٧٤م).



## ٢-الدولة الحميرية

إن ثمة اتفاقًا في وجهة النظر بين المؤرخين على تقسيم الدولة الحميرية إلى دورين:

الدور الأول: وكان لقب الملوك فيه "ملك سبأ وذو ريدان" كما ظهر في النقوش التي عثر عليها في أنقاضهم، والتي يستدل منها أن أول ظهور لهذا اللقب كان سنة ١١٥ ق. م. غير أن هذا اللقب قد خضع لتطور جديد منن عام ٣٠٠ ق. م. إذ أضيفت إليه أسماء بعض المناطق الأخرى، فأصبح "ملك سبأ وذو ريدان وحضرموت"، ولذا جنح المؤرخون إلى جعل سنة ٣٠٠ م بدءًا لعهد جديد في الدولة الحميرية سموه: الدور الثاني (عصر التتابعة)، بدءًا لعهد جديد في الدولة الحميرية ما الموافقة للاحتلال الحبشي لليمن. وقد وقالوا: إن نهايته كانت سنة ٢٥٥ م الموافقة للاحتلال الحبشي لليمن. وقد اتخذت الدولة الجديدة مدينة ريدان التي عرفت فيما بعد باسم "ظفار" عاصمة لها" (۱)

وحتى لا يطول بنا المقام في الشرح التاريخي ، سوف أقوم بالانتقال إلى الجانب اللغوى ، وهو المحور الأساسي لموضوع البحث .

## ٣- الحور اللغوي للدراسة:

من الجدير بالذكر قبل البدء في دراسة لهجة حمير في القرآن الكريم والسنة النبوية،أن أوضح بعض الأسئلة التي قد تتبادر إلى الذهن ومنها، ما أهمية دراسة علم اللهجات ؟ وما المراد باللهجة ؟ وما هي اللغة ؟ وما هي العلاقة بينهما ؟

وإلى ذلك يشير أستاذنا الدكتور /إبراهيم أنيس إلى أهمية دراسة علم اللهجات بقوله: " إن دراسة اللهجات تعد من أحدث الاتجاهات في البحوث

<sup>(</sup>١) تاريخ العرب القديم (٨٣) ، توفيق برو ، ط٢ (٢٢ ١ ١هـ - ٢٠٠١م).



دلالات ألفاظ اللغة الجميرية (اليمنية) في القرآن الكريم والسنة النبوية (دراسة إحصائية)

# £ 7 V 0

#### العدد الخامس والعشرون للعام ٢٠٢١م الجزء الخامس

اللغوية ، فلقد نمت هذه الدراسة بالجامعات الأوربية خلال القرنين التاسع عشر والعشرين ، حتى أصبحت الآن عنصراً هاماً في الدراسات اللغوية الحديثة ،وأسست لها بعض الجامعات الراقية فروعاً خاصة بدراستها ، تعنى بشرحها ، وتحليل خصائصها ، وتسجيل نماذج منها تسجيلاً صوتياً يبقى على الزمن " (۱) .

## أ- اللهجة لغة واصطلاحاً :

## اللهجة لغة :

" اللَّهَجَةِ: اللِّسَانُ، بِمَا يَنْطِقُ بِهِ مِنَ الْكَلَامِ. وَسَمُيِّتْ لَهْجَةً لِأَنَّ كُلًّا يَلْهَجُ بِلَغَتِهِ وَكَلَامِهِ." (٢) ، وعند ابن منظور : واللَّهْجَةُ واللَّهَجَةُ: طَرَفُ اللِّسان. واللَّهْجةُ واللَّهَجةُ واللَّهَجةُ اللَّهْجَةُ اللَّهْجةُ اللَّهْجَةُ واللَّهَجة، وَهِيَ لُغَتُهُ التَّتِي جُبِلَ عَلَيْهَا فاعتادَها ونشأ عَلَيْهَا. (٣) .

## اللهجة اصطلاحاً:

هي: "مجموعة من الصفات اللغوية تنتمي إلى بيئة خاصة ، ويشترك في هذه الصفات جميع أفراد هذه البيئة ، وبيئة اللهجة هي جزء من بيئة أوسع وأشمل تضم عدة لهجات ، لكل منها خصائصها ، ولكنها تشترك جميعاً في مجموعة من الظواهر اللغوية التي تيسر لها اتصال أفراد هذه البيئات بعضهم ببعض ، وفهم ما قد يدور بينهم من حديث ، فهماً يتوقف على قدر الرابطة التي تربط بين هذه اللهجات " (أ)،وقيل كذلك عن اللهجة

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ، (٣/ ٣٩ ) (ل.هـ .ج) ، لمحمد بن مكرم بن علي، جمال الدين ابن منظور الأتصاري الرويفعي الإفريقي (ت: ٧١١هـ) ، دار صادر ، بيروت ، ط ٣ : ١٤١٤هـ.





<sup>(</sup>١) اللهجات العربية (٣-٤)، د/ إبراهيم أنيس ، دار الفكر العربي ، مطبعة الرسالة ، ٩٩٩ م .

# الترقيم الدولمُ 2356-9050 الترقيم الدولمُ ISSN 2356-9050 الترقيم الدولمُ الماكترونمُ ISSN 2636 - 316X

أنها: " الطريقة التي تتكلم بها جماعة ما لغة ما ، والتي تميزها عن سواها من الجماعات التي تتكلم اللُغة نفسها . واللهجة قد تكون اجتماعية تميز طبقة عن طبقة ، أو جغرافية (إي إقليمية) تميز إقليماً عن إقليم " (۱).

## ب- اللغة لغة واصطلاحاً:

اللغة لُغة أعنه : قال الجوهري: "واللّغة أصلها لغيى أو لغو، والهاء عوض، وجمعها لغى مثل برة وبرى، ولغات أيضا. وقال بعضهم: سمعت لغاتهم بفتح التاء، وشبهها بالتاء التي يوقف عليها بالهاء. والنسبة إليها لُغَويٌ " (٢).

ونقل ابن منظور عن الأزهري قوله:" اللَّغَة مِنَ الأَسماء النَّاقِصَة، وأصلها لُغُوة مِنْ لَغا إذا تَكَلَّمَ." (٣)

## اللغة اصطلاحاً:

لعل من أشهر التعريفات التي عُرِّفت بها اللَّغة ما ذكره أبو الفتح ابن جني بقوله:" أما حدها "فإنها أصوات يُعبر بها كل قوم عن أغراضهم " (ئ)، وعرفها ابن الحاجب بقوله:" كل لفظ وُضع لمعنى" (٥).

<sup>(</sup>٥) بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب (١٥٠/١) ، لمحمود بن عبد الرحمن، شمس الدين الأصفهاني (ت: ٧٤٩هـ) ، تح: محمد مظهر بقا ، دار المدني ، السعودية ، ط١ (٢٠٦هـ–١٩٨٦م) .



<sup>(</sup>۱) معجم علم الأصوات (ص ١٤٦)، لمحمد علي الخولي ، مطابع الفرزدق التجارية ، الرياض ، ط ١٩٨٢م.

<sup>(</sup>۲) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية  $(7/3 \times 1)$  (ل.غ.و) ، لأبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي (ت:  $70 \times 10$ ) ، تح: أحمد عبد الغفور عطار ، دار العلم للملايين ، بيروت ،  $70 \times 10$  ،  $70 \times 10$  ،

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ، (١٥٠/١٥٠) (ل.غ ١٠).

<sup>(</sup>٤) الخصائص (٣٤/١) ، لأبي الفتح عثمان بن جني الموصلي (ت:٣٩٢هـ)، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ط٤ .



وذكر د/حاتم الضامن نقلاً عن (دي سوسير) (۱) تعريف مصطلح اللّغة بأنه: " نظام من الرموز الصّوتية ، أو مجموعة من الصور اللفظية تُختزن في أذهان أفراد الجماعة اللغوية ، وتستخدم للتفاهم بين أبناء مجتمع معين، ويتلقاها الفرد عن الجماعة التي يعيش فيها عن طريق السماع "(۱) ، وبالتأمل فيما سبق من تعاريف نجد أنها تكاد تتفق مع ما ذكره ابن جني .

ويربط الدكتور/ إبراهيم أنيس بين اللغة واللهجة بعلاقة عموم وخصوص فيقول: "العلاقة بين اللغة واللهجة هي العلاقة بين العام والخاص. فاللغة تشتمل عادة على عدة لهجات، لكل منها ما يميزها، وجميع هذه اللهجات تشترك في مجموعة من الصفات اللغوية، والعادات الكلامية التي تؤلف لغة مستقلة عن غيرها من اللغات "(").

## ج- اللغة اليمنية وعلماء التفسير:

إن المتتبع لمعاني ألفاظ القرآن الكريم وكتب التفاسير يجد أن بعيض ألفاظ القرآن الكريم فرضت على المفسرين واللغويين في معرفة معانيها البحث في مواطن متعددة ، وبعضها لم يجد له المفسرون معنى إلا في لغة اليمن ، بل إن بعض هؤلاء المفسرين واللغويين نجد أنهم رجعوا إلى اللغة اليمنية في معرفة بعض ألفاظ القرآن الكريم التي أشكلت عليهم وحار فيها اللغويون ، وعلى رأسهم عبد الله بن عباس – رضي الله عنهما – وطاووس

<sup>(</sup>٣) اللهجات العربية (ص ١٢).



<sup>(</sup>۱) عالم لغوي سويسري يعتبر بمثابة الأب للمدرسة البنيوية في علم اللسانيات ، وعده كثير من الباحثين " مؤسس علم اللغة الحديث " (توفي ١٩١٣م) .

<sup>(</sup>۲) علم اللغة (ص ۳۲) ، لحاتم صالح الضامن ، مطبعة التعليم العالي ، الموصل ۱۹۸۹م ، وينظر : المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي (۱۸۶) ، د/ رمضان عبد التواب ، مكتبة الخاتجي ، القاهرة ، ط۳ (۲۱۷هـ –۱۹۹۷م) .



وكيسان ، وقتادة ، وعطاء بن أبي رباح ، بل إن بعضهم أفرد كتباً خاصة لتلك الألفاظ مثل " غريب القرآن – مشكل القرآن – غريب الحديث ...وغيرها .

وهذا ابن عباس - رضى الله عنهما - برغم فصاحته إلا أنه يقرر أنه توقف في تفسير بعض الآيات حتى عرفها من كلام العرب فيقول: "ما كنت أعرف معنى فاطِر السَّماواتِ حتى اختصم إلىّ أعرابيان في بئسر فقال أحدهما: أنا فطرتها ،أى:اخترعتها وأنشأتها " (١)، واللفظ بهذا المعنى كما أشار أحد الباحثين: " موجود في لغة النقوش اليمنية ، وهو بمعنى (اختط ، أحدث ، أنشأ ، شق ، أوجد ) " (7)، وكذلك كان ابن عباس – رضى الله عنهما - يسكت عن مسائل القوم في تفسير بعض ألفاظ القرآن الكريم، فلا يجيبهم حتى يعرف معانيها من أهل اليمن ، أو يستمع إلى من يصوب له المسألة منهم ، ومن ذلك ما أخرجه عبد بن حميد وَابْن جرير وَابْن المُنذر عَن قيس بن سعد قال: سَأَلُ رجل ابْن عَبَّاس - رضي الله عنهما - عَن قولُه ﴿ أَتَدْعُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ الصافات: ١٢٥] فُسكت عَنْهُ ابْن عَبَّاسِ - رضى الله عنهما - ثمَّ سأَلُهُ فَسكت عنهُ فَسمع رجلا بنشد ضَالَّة فُسمع آخر يَقُول: أَنَا بَعْلَهَا، فَقَالَ ابْنِ عَبَّاسِ - رضى الله عنهما -: أَيْنِ السَّائل اسْمَع مَا يَقُول السَّائل أَنا بَعْلَهَا: أَنا رَبِهَا ، ﴿ أَتَدْعُونَ بَعْلًا ﴾: أتدعُونَ ر گُا" (۳)

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور في التفسير بالمأثور (١٢٠/٧) ، للسيوطي، دار الفكر - بيروت .



<sup>(</sup>۱) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (۲۷۳/۲) ، لابن عطيه الأندلسي (ت: ٢٤٥هـ)، تح: عبد السلام عبد الشافي محمد ، دار الكتب العلمية - بيروت ، ط١ (٢٢٢هـ) .

<sup>(</sup>٢) اللغة اليمنية في القرآن الكريم (٥٣) ، لتوفيق محمد السامعي التيمي ، الهيئة العامة للكتاب – صنعاء اليمن ، ط١ (٢٠١٢م) .



وهناك بعض المفسرين من المتوسطين الذين كانوا يرجعون إلى اللغة اليمنية في معرفة معاني بعض ألفاظ القرآن الكريم كابن كثير والزمخشري والقرطبي والسيوطي، ومن المتأخرين الصنعاني والشوكاني ...،

## د- اللغة اليمنية وعلماء اللغة :

بالرغم من أن علماء اللغة لم يعتدوا باللغة اليمنية كمصدر من مصادر اللغة العربية كما في اللغات الشمالية ، ولم يتطرقوا إلى تأثيرها على اللغية العربية ،إلا أنّ منهم من اعتمد اللغة اليمنية كمصدر من مصادر جمع مادته اللغوية ، كالخليل بن أحمد في كتابه (العين) ، فعلى الرغم من أنه لا يقرب بلغة حمير إلا في مواطن قليلة ، إلا أنه في بعض المواطن يستدل بلغة اليمن. كما أن ابن منظور في (اللسان) استدل على لغات اليمن ، وأخذ منها الكثير في مادته اللغوية ، كما في قوله : " الجرينُ مَوْضِعُ البَيْدر بِلُغَة النيمن. وجَحْمَتا الإنسان: عَيْنَاهُ. وجَحْمَتا الإنسان: عَيْنَاهُ. وجَحْمَتا الأَسْد: عَيْنَاهُ، بلُغَة حِمْيرَ؛ قَالَ ابْنُ سِيدَهْ: بلُغَة أهل الْيُمَن خاصَة " (۱).

وقد أخذ الفيروز آبادي صاحب المعجم المشهور (القاموس المحيط) كثيراً من اللغة اليمنية في معجمه، فقد قام بتأليفه في اليمن ، وعلى الرغم من ذلك لم يُنكر عليه أحد من علماء اللغة أخذه عن اليمنية . بل إن عمرو بن العلاء نفسه الذي قال: "ما لسان حمير وأقاصي اليمن لساننا ولا عربيتهم عربيتنا "(") ، نجد أنه يستشهد بها في مواضع عدة كما ذكر

<sup>(</sup>٣) المزهر في علوم اللغة وأنواعها ، للسيوطي (١٣٧/١).



<sup>(</sup>۱) لسان العرب ، لابن منظور (۱۳/۸۳) ، (ج.ر.ن) .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ، لابن منظور (١٢/٥٨) ، (ج.ح.م) .



الطبري في تفسير قول الله عز وجل ﴿إنها عليهم مؤصدة ﴾ [الهمزة: ٨]: "وَذُكِرَ عَنْ أَبِي عَمْرُو بْنِ الْعَلَاءِ، قَالَ: إِنَّهَا لُغَةُ أَهْلِ الْيَمَنِ " (١)

ومما سبق يمكن القول بأن اللغة اليمنية واللغة العربية قد يكون بينهما تقارب في بعض الألفاظ ودلالتها ، ولعل الاختلاف الواقع في التفرقة بين اللغتين يرجع إلى عدم الفهم الدقيق لقول عمرو بن العلاء كما يوضحه د/ علي الجندي رداً على ما ذكره د/ طه حسين من أنّ هناك خلافاً قوياً بين لغة حمير (العرب العاربة) ولغة عدنان (العرب المستعربة): " ثم إن النص الذي أورده (يقصد د/ طه حسين) لأبي عمرو بن العلاء، ويعتمد عليه في اعتقاده أن لغة اليمنيين كانت غير لغة العدنانيين، بالرجوع إلى المصدر الأساسي الذي جاء فيه هذا النص، تبين أنه هكذا: "ما لسان حمير وأقاصي السيمن بلساننا، ولا عربيتهم بعربيتنا"، وليس كما جاء في استدلال الدكتور طه حسين إذ أورده هكذا: "ما لسان حمير بلساننا ولا لغتهم بلغتنا" والفرق بين العبارتين واضح، فالنص في العبارة الثانية يفهم منه أن لسان حمير غير لسان العدنانيين، وأن لغتهم غير لغة العدنانيين، كأن كلا منهما لسان خاص، ولغة مغايرة للأخرى. في حين أن العبارة الأولى تفيد أن كلتا الاثنتين عربية، فهما لغة عربية، وأن الاختلاف بين هاتين الأختين مقصور على الأماكن المتطرفة النائية من بلاد اليمن فقط.

ثم إن تسليم الدكتور طه حسين بأن اللغة الفصحى سادت في جميع القبائل اليمنية بعد الإسلام، دليل على التقارب الشديد بين هاتين اللهجتين، قبل الإسلام بوقت كاف، إذ من غير المعقول أن يحدث ذلك بحيث يستطيع الكتاب





والأدباء أن ينشئوا بها أدبهم في فترة وجيزة بعد ظهور الإسلام."(١) ومما لا شك فيه أنّ هناك فروقاً بين اللغة الحميرية ولغة قريش التي نزل بها القرآن الكريم، غير أن البحث في تلك المسألة قد يقودنا إلى أبعاد تاريخية كبيرة منها ما هو مثبت ومنها ما لم تستطع الآثار والمخطوطات ذكره، وأغفلت عنه كتب التاريخ ، ومن جهة أخرى فهو لا يدخل في إطار البحث عن المفردات الموجودة بلغة حمير في كتاب الله الكريم، وسنة نبيه محمد .

## ٥- علم الدلالة وأهميته

## مفهوم الدلالة كما وردت في التراث العربي القديم :-

الدلالة هي الإرشاد ، وما يقتضيه اللفظ عند إطلاقه (٢) ، يقول ابن فارس : "(دَلَّ) الدَّالُ واللامُ أصلانِ: أحدُهُما إبانةُ الشَّيءِ بِأمارةٍ تتعلَّمُها، والآخرُ اضطرابٌ في الشَّيءِ فالأولَ قولُهُم: دَلَلتُ فُلاتًا على الطَّريق. والدَّلالُة والآخرُ اضطرابٌ في الشَّيءِ وهو بَيِّنُ الدَّلالةِ والدِّلالةِ والأصلُ الآخرُ قَولُهُم: تَدَلدَلَ الشَّيءُ ، إذا اضطَرَبَ ". (٣) ، ويقول الأصفهانيّ : " الدلالة من دلَّ ، الدلالةُ : ما يُتَوصَلُ به إلى معرفةِ الشيء ، كَدلالةِ الألفاظِ على المعنى ، ودلالةِ الإشاراتِ ، والرموز ، والكنايةِ ، والعُقودِ في الحساب ، وسواءٌ كان بقصدٍ الإشاراتِ ، والرموز ، والكنايةِ ، والعُقودِ في الحساب ، وسواءٌ كان بقصدٍ ممن يجعلهُ دلالةً ، أو لم يكن بقصدٍ ، كمن يرى حركة إنسانِ فيعلمُ أنهُ حيُّ ، قال تعالى: ﴿ مَا دَهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ } إلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضَ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ ۗ [سبأ : ١٤] " (١٤) قال تعالى: ﴿ مَا دَهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ } إلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضَ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ ۗ [سبأ : ١٤] " (١٤)

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) مفردات ألفاظ القرآن مادة (دلّ)(٣١٦، ٣١٧) ، للراغب الأصفهانيّ (ت: ٢٥هـ)، تح: صفوان عدنان الداوديّ ، دار القلم والدار الشامية – دمشق ط١٢١١هـ .



<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط مادة (دلّ) (٢/٤/١) ، مجمع اللغة العربية بالقاهرة ، دار الدعوة .

<sup>(&</sup>quot;) مقاییس اللغة مادة (د.لٌ) (۲/۹۵۲).



وبدراسة التعريفات السابقة يمكن القول: إن التعريف اللغوي للدلالة مشتق من الدليل ، ويطلق على معان متعددة تقوم بينها جميعاً رابطة الدال والمدلول ، والدليل على المراد ، والطريق على الغاية ، وفي كل ذلك لا يتضح المراد منها إلا بإضافتها ، ونسبتها إلى المطلب المنسوبة إليه

والخلاصة أن المعنى اللغوي للدلالة هو توضيح الأشياء بالتوصيل البها، أو ذكر علاماتها ، فهي تُرشد وتهدي إلى المعاني التي يُريد المتكلم إيصالها إلى السامع .

## علم الدلالة عند المدثيين

يرى الدكتور/أحمد مختار عمر أن علم الدلالة هو: "دراسة المعنى أو العلم الذي يدرس المعنى ، أو ذلك الفرع من علم اللغة اللذي يتناول نظرية المعنى ، أو ذلك الفرع الذي يدرس الشروط الواجب توافرها في الرمز حتى يكون قادراً على حمل المعنى ، وذكر أن هذا العلم أطلقت عليه عدة أسماء في اللغة الإنجليزية أشهرها الآن كلمة Semantics أما في اللغة العربية فبعضهم يسميه علم الدلالة – وتضبط بفتح الدال وكسرها – ..." (۱).

ومن خلال ما تقدم يتضح أن الدلالة علم يدرس المعنى ، على وفق قواعد وأسس وإن اختلفت الآراء فيها ، فهي تصب في مصب واحد وهو المعنى ، فبالدلالة تفهم قصد المتكلم ، وقد أحسن العرب إذ قالوا (لكل مقام مقال) (٢) .

<sup>(&#</sup>x27;) مجمع الأمثال ، (١٩٨/٢) ، لأبي الفضل أحمد بن إبراهيم النيسابوري (ت: ١٩٥٥هـ)، تح: محمد محيي الدين ، دار المعرفة – بيروت – لبنان ، وينظر : الأمثال المولدة (١٠٥) ، لمحمد بن العباس الخوارزمي (ت: ٣٨٣هـ) ، المجمع الثقافي ، أبو ظبي ٢٤٤هـ .



<sup>(&#</sup>x27;) علم الدلالة ، د/ أحمد مختار عمر (١١) ، عالم الكتب – ط٢ ١٩٨٨م ، بتصرف بسيط .

## £ 7 Å 7 }

#### العدد الخامس والعشرون للعام ٢٠٢١م الجزء الخامس

وقد أخضع علماء الدلالة تصنيف الدلالات بناء على أداء السياق العام للمعنى ، " فالكلام إما أن يساق ليدل على تمام معناه ، وإما أن يساق ليدل على معنى آخر خارج عن معناه إلا على بعض معناه ، وإما أن يساق ليدل على معنى آخر خارج عن معناه إلا أن عرفاً " (۱) .

ولأن الدلالة هي العلاقة بين اللفظ والمعنى ، ودلالة أي لفظ هـو ما ينصرف اليه هذا اللفظ في الذهن من معنى مدرك ومحسوس .فمن ثم كان لابد من دراسة الدلالة السياقية ، حيث إن السياق الذي يتواجد بـه اللفظ يكون له دور جوهري في تحديد المعنى ، وعليه تتضح أهمية معرفة السياق في تحديد الدلالة وبيان مقاصدها .

وقد قمت بحصر للألفاظ التى وردت في القرآن الكريم بلغة حمير ، أو كما يطلقون عليها اللغة اليمنية ، أو اللغة السبئية ، وكان عددها (٤١) لفظاً، مرتباً بترتيب سور القرآن الكريم ، ولفظ واحد في الحديث الشريف (١)، ولفظان في غريب الحديث ، ودراستها في ضوء التفاسير والمعاجم العربية.

<sup>(</sup>٢) وردت عدة ألفاظ أخرى في كتب متون الحديث أغلبها من القرآن وقد قمت بذكرها ودراستها في مواضعها بالقرآن الكريم ، ولم أتطرق إليها مرة أخرى في كتب الحديث .



<sup>(&#</sup>x27;) ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة (٢٧)، عبد الرحمن حسن حنبكة الميداني ، دار القلم - دمشق ، ط٤ (١٤١٤هـ - ٩٩٣م).

## الترقيم الدولي 3356-9050 ISSN 2356-الترفيم الدولي الكتروني ( 316x - 2636 ISSN 2636



## المبحث الأول

## الألفاظ التى وردت في القرآن الكريم بلغة حمير :

#### ١- السيد

قال تعالى : ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ وَهُوَ قَآهِمٌ يُصَلِّى فِى ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﷺ ﴾ [آل عمران : ٣٩]

لم يرد نصاً ذكر معنى (سيداً وحصوراً )بالسيد الحليم بلغة حمير إلا عند صاحب كتاب (اللغات في القرآن) بإسناده عن ابن عباس -رضي الله عنهما-، فقال: " (سَيِّداً وَحَصوراً)، يعني بالسَيِّد الحليم بلغة حمير " (١).

وبالرجوع إلى كتب التفاسير وعلوم القرآن واللغة والمعاجم نجد أنها أشارت إلى نفس المعنى يقول ابن الجوزي: "وفي معنى السيد ثمانية أقوال: أحدها: أنه الكريم على ربه، ..، والثاني: أنه الحليم التقي، ..، والثالث: أنه الحكيم، ..، والرابع: أنه الفقيه العالم، والخامس: أنه التقي..، والسادس: أنه الحَسَن الخلق، ..، والسابع: أنه الشريف،..، والثامن: أنه الذي يفوق قومه في الخير، قاله الزجاج. وقال ابن الأنباري: السيد هاهنا الرئيس، والإمام في الخير" (")، وكذا ذكر صاحب (اللباب)" (").

<sup>(</sup>٣) اللباب في علوم الكتاب (٩/٥) لأبي حفص سراج الدين عمر بن علي بن عادل الحنبلي الدمشقي النعماني(ت: ٩٧٧هـ) ، تح: عادل أحمد عبد الموجود ، علي محمد معوض ، دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان ، ط ( + ١٤١هـ + ١٩٩٨ م ) .



<sup>(</sup>۱) اللغات في القرآن (ص ۲۲)، لعبد الله بن الحسين السامري (ت: ۳۸۹هـ) بإسناده إلى ابن عباس ، تح : صلاح الدين المنجد ، مطبعة الرسالة ، القاهرة ، ط۱ (۱۳٦٥هـ- ۱۹٤٦م) .

<sup>(</sup>۲) زاد المسير في علم التفسير ((7/9/1)) ، لجمال الدين أبي الفرج بن محمد الجوزي ((2.5)) ، تح: عبد الرزاق المهدى ، دار الكتاب العربى – بيروت ، ط(2.5) هـ .



وذكر ابن عاشور: " وَالسَّيِّدُ فَيْعِلُ مِنْ سَادَ يَسَوُدُ إِذَا فَاقَ قَوْمَــهُ فِــي مَحَامِدِ الْخِصَالِ حَتَّى قَدَّمُوهُ عَلَى أَنْفُسِهِمْ، وَاعْتَرَفُوا لَهُ بِالْفَضَلِ. فَالسُّوْدُدُ عِنْدَ الْعَرَبِ فِي الْجَاهِلِيَّةِ يَعْتَمِدُ كِفَايَةَ مُهِمَّاتِ الْقَبِيلَةِ وَالْبَذْلَ لَهَا وَإِتْعَــابَ السَّفْسِ للْعَرَبِ فِي الْجَاهِلِيَّةِ يَعْتَمِدُ كِفَايَةَ مُهِمَّاتِ الْقَبِيلَةِ وَالْبَذْلَ لَهَا وَإِتْعَـابَ السَّفْسِ للْعَرَبِ فِي الْجَاهِلِيَّةِ يَعْتَمِدُ كِفَايَةَ مُهِمَّاتِ الْقَبِيلَةِ وَالْبَذْلَ لَهَا وَإِتْعَـابَ السَّفْلِ للرَاحَةِ النَّاسِ قَالَ الْهُذَلِيُّ [من الوافر]:

وَإِنَّ سِيَادَةَ الْأَقْوَامِ فَاعْلَمْ ... لَهَا صُعَدَاءُ مَطْلَبُهَا طَوِيلُ أَنْ تَسُودُ وَلَنْ تُعَنَّى ... وَكَيْفَ يَسُودُ ذُو الدَّعَةِ الْبَخِيلُ (١) " (٢).

وعند الأزهري: "السيّد: الملكُ. والسيّد: الرئيسُ. والسيّد: الحليمُ. والسيّد: الحليمُ. والسيّد: السَّخِيّ. والسيّد: الزَّوْج. "(") وبالرجوع إلى المعاني السابقة نجد أنها كلها تشير إلى معنى السيادة والسوّاد، والذي يدل على عُلُو وعِظَم مقام صاحبه، ورجاحة عقله، وكلها صفات تدل على معنى (الحِلم)، يقول الفيروزآبادي: "الحِلْمُ، بالكسر: الأناةُ، والعَقْلُ "(أ)، وهي صفات كريمة حريّ أن يتحلى بها نبيّ الله يحيي المَيْخِ .

<sup>(</sup>٤) القاموس المحيط (١٠٩٦/١) (ح.ل.م) ،للفيروزآبادي (ت: ١٨١٧هـ) ، تح: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة ، إشراف : محمد نعيم العرقسوسي ، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر ، بيروت – لبنان ، ط٨ (٢٦١هـ – ٢٠٠٥م) .



<sup>(</sup>۱) البیت من شرح دیوان الهذلیین ((7/7))، لأبي سعید الحسن بن الحسین السگري ، تح: عبد الستار أحمد فراج ، مراجعة : محمود محمد شاكر ، مكتبة دار العروبة ، الكویت 0.91 .

<sup>(</sup>۲) التحرير والتنوير (۳/۰٪۲) ، لمحمد الطاهر بن محمد بن عاشور التونسي(ت:۳۹۳هـ) ، الدار التونسية للنشر – تونس ، ط ، ۱۹۸۶هـ .

<sup>(</sup>٣) تهذیب اللغة (77/17) (0.0.)، لمحمد بن أحمد بن الأزهري الهروي (0.0.)، تهذیب اللغة (0.0.)، دار إحیاء التراث العربي – بیروت، ط۱، 0.0.1، وینظر: لسان العرب (0.0.1) (0.0.1).

#### ٧- الفشل

قال تعالى: ﴿ إِذْ هَمَّت طَّآبِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلَا وَٱللَّهُ وَلِيُّهُمَا ۗ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّل ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ١٢٢]

ورد ذكر معنى قوله تعالى ﴿أَنْ تَفْشَلَا) بمعنى تَجبُنا بلغة حمير ، قال السامري : "يعني تَجبُنا بلغة حمير ." (١) ، وبالرجوع إلى كتب التفاسير واللغة نجد أنها أشارت إلى نفس المعنى فقال الطبري : "يعني : أَنْ يَضْعُفَا ويَجبُنَا عَنْ لِقَاءِ عَدُوِّهِ يَفْشَلُ فَشَلًا ، قَالَ ابْنُ عَنْ لِقَاءِ عَدُوِّهِ يَفْشَلُ فَشَلًا ، قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ – رضي الله عنهما – : " الْفَشَلُ : الْجُبْنُ ، وكان ذلك يوم أحد "(١) ، وقال الزجاج : " معنى (تَفَسُلا) : تَجبُناً وتَخور ا. "(١) ،

وقال الأصفهاني:" الفَشَلُ: ضعف مع جبن. "(<sup>1</sup>) ، وأشار ابن الهائم إلى حميرية اللفظ بقوله: "تفشيلا: تجبنا بلغة حمير ،والفشل: الجبن. "(<sup>0</sup>) ، والسيوطي في (الإتقان) (<sup>1</sup>) ، والخطاب في الآية الكريمة موجه إلى طائفتين من المجاهدين كما ذكر النسفي بقوله: "هم حيّان من الأنصار (بنو سلمة) من الخزرج ، و(بنو حارثة) من الأوس ، وكان المنتخ خرج إلى

<sup>(</sup>٦) الإتقان في علوم القرآن (١١٢/٢) ، للسيوطي (ت: ٩١١هـ) ، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ط (١٣٩٤هـ - ١٩٧٤م) .



<sup>(</sup>١) اللغات في القرآن (ص ٢٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (جامع البيان عن تأويل آي القرآن) (٦/٥١).

<sup>(</sup>۳) معاني القرآن وإعرابه (۱/ ٤٦٥) ، لإبراهيم بن السري بن سهل ، الزجاج (ت: 118)، تح: عبد الجليل عبده شلبي ، عالم الكتب ، بيروت ، ط 1(8.4) .

<sup>(</sup>٤) المفردات في غريب القرآن (٦٣٧/١) (ف.ش،ل).

<sup>(</sup>٥) التبيان في تفسير غريب القرآن (١٢٨/١) ، لأحمد بن محمد بن عماد الدين، ابن الهائم (ت:٥١٨هـ)، تح: د/ ضاحي عبد الباقي ، دار الغرب الإسلامي – بيروت ، ط١ (٣٢٥هـ).



وقال الأزهري: "قَالَ اللَّيْث: رجل فَشَلِّ، وقد فَشَلَ يَفْشَلُ عِنْد الْحَرْب والشَّدَّة، إِذَا ضَعُفَ وَذَهَبت قُواه " (٢) ، وقال ابن الأثير: "الفَشَل: الجزع والجُبْن والضَّعف" (٣).

وإجماع المفسرين واللغويين على أن معنى الفشل: الجُبن والجنوع والضعف كما ورد في جميع الآيات القرآنية التي حملت نفس الكلمة كقوله تعالى: ﴿ حَتَّى ٓ إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَسَرَّعْتُمْ فِي ٱلْأُمْرِ وَعَصَيْتُم مِّنْ بَعْدِ مَا أَرَنكُم مَّا تُحِبُّونَ وَعَلَيْ مِّنْ بَعْدِ مَا أَرَنكُم مَّا تُحِبُّونَ وَلَكُم وَالله وقوله : ﴿ إِذْ يُرِيكُهُمُ ٱلله فِي مَنَامِكَ قَلِيلاً وَلَو مَنكُم ﴾ [آل عمران: ١٥٢]، وقوله : ﴿ إِذْ يُرِيكُهُمُ ٱلله فِي مَنَامِكَ قَلِيلاً وَلَو أَرْنكُهُمْ كَثِيرًا لَفَشِلتُمْ وَلَتَسَرَّعْتُمْ فِي ٱلْأَمْرِ وَلَكِنَ ٱللّهَ سَلّمَ ۗ ﴾ [الأنفال: ٣٤]، وقد شاع في زماننا معنى آخر أشار إليه الشيخ أحمد رضا بقوله: " وشاع بين أهل العصر بمعنى الخيبة. ولا بأس به محمولاً على المجاز؛ لأن الخيبة تبعث على الضعف والتراخي. " (أ)، وهو ما يمكن أن يُحمل على أنه تطور دلالى للفظ على سبيل المجاز.

<sup>(</sup>٤) معجم متن اللغة (٤/٤١٤) ، لأحمد رضا (عضو المجمع العلمي بدمشق) ، دار مكتبة الحياة - بيروت (١٣٧٧هـ - ١٣٨٠م).



<sup>(</sup>٢) تهذیب اللغة (٢/١١) (ش.ل.ف) .

<sup>(</sup>٣) النهاية في غريب الحديث والأثر (٣/٣) (ف.ش.ل) ، لمجد الدين أبي السعادات المبارك بن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (ت: ٢٠٦هـ) ، تح: طاهر أحمد الزاوي ، محمود محمد الطناجي ، المكتبة العلمية - بيروت (١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م).



## ۳- <del>عـــــثر</del>

قال تعالى: ﴿ فَإِنْ عُثِرَ عَلَىٰ أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّاۤ إِثْمًا فَعَاخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ اللهِ عَلَىٰ أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّ الْمُعَدَّتِيْنَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلَيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَادَتُنَا أَحَتُ مِن شَهَادَتِهِمَا وَمَا ٱعْتَدَيْنَا آلَذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلَيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَادَتُنَا أَحَتُ مِن شَهَادَتِهِمَا وَمَا ٱعْتَدَيْنَا آلَانِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

ورد ذكر معنى (عُثِرَ)؛ أي : (اطُّرِع) بلغة حمير في (الإتقان) للسيوطي السيوطي ولم أجد خلال بحثي عن حميرية اللفظ غير ما ذكره السيوطي ومن نقل عنه ، وإن كان المعنى واحد عند أصحاب التفاسير وأهل اللغة ، يقول الطبري : " يَعْثِي تَعَالَى ذِكْرُهُ بِقَولِهِ: فَإِنْ عُثِرَ فَإِنِ اطَّلَعَ مِنْهُمَا، أَوْ طَهَرَ. وَأَصْلُ الْعَثْرِ: الْوقُوعُ عَلَى الشَّيْءِ وَالسَّقُوطُ عَلَيْهِ، وَمِنْ ذَلِكَ قَولُهُمْ: عَثَرَتْ إِصْبَعُ فُلَانٍ بِكَذَا: إِذَا صَدَمَتْهُ وَأَصَابَتْهُ وَوَقَعَتْ عَلَيْهِ، وَمَنْ شَعُون بْن قَيْس [من البسيط]

بِذَاتِ لَوْثُ عَفَرْنَاةً إِذَا عَثَرَتْ فَالتَّعْسُ أَدْنَى لَهَا مِنْ أَنْ أَقُولَ لَعَا (٢) ويعْنِي بِقَوْلِهِ: (عَثَرَتْ): أَصَابَ مِيسَمَ خُفِّهَا حَجَرٌ أَوْ غَيْرُهُ، ثُمَّ يُسْتَعْمَلُ وَيَعْنِي بِقَوْلِهِ: (عَثَرَتْ): أَصَابَ مِيسَمَ خُفِّهَا حَجَرٌ أَوْ غَيْرُهُ، ثُمَّ يُسْتَعْمَلُ ذَلِكَ فِي كُلِّ وَاقِعٍ عَلَى شَيْءٍ كَانَ عَنْهُ خَفِيًّا "(٣)، وقال ابن فارس: " (عَثَرَ) الْعَيْنُ وَالثَّاءُ وَالرَّاءُ أَصْلَانِ صَحِيحَانِ، يَدُلُّ أَحَدُهُمَا عَلَى اللطِّلَاعِ عَلَى الشَّيْءِ، وَالْآءَ وَالرَّاءُ أَصْلَانِ صَحِيحَانِ، يَدُلُّ أَحَدُهُمَا عَلَى اللطِّلَاعِ عَلَى الشَّيْءِ، وَالْآءَرُ وَالْغُبَارِ. فَالْأَوَّلُ عَثَرَ عُثُورًا، وَعَثَرَ الْفُرْسُ يَعْتُسِرُ عِتَسَارًا،

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن (تفسير الطبري)(١/٩).



<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن ، للسيوطي (١١٢/٢) .

<sup>(</sup>۲) البيت من ديوان الأعشى الكبير (۱۰۳) ، شرح الديوان عن رسالة ماجيستير مقدمة من الطالب / محمد حسين ، جامعة فؤاد ۱۹٤۰م ، تحت إشراف د/ طه حسين ، والديوان نشره المستشرق الألماني رودلف جاير للمرة الأولى سنة ۱۹۲۸م، ناقة ذات لوث ،أي قوة، وكذا عفرناة، والمعنى أنها لا تعثر لقوتها، فلو عثرت لقات تعست..



وَذَلِكَ إِذَا سَقَطَ لِوَجْهِهِ. ،إِنَّمَا قِيلَ عَثَرَ مِنَ اللطِّلَاعِ، وَذَلِكَ أَنَّ كُلَّ عَاثِرِ فَلَا بُدَّ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى مَوْضِعِ عَثْرَتِهِ. ..، كَذَا قَالَ الْخَلِيلُ. وَأَعْثَرْتُ فُلَانًا عَلَى كَذَا، إِذَا أَنْ يَنْظُرَ إِلَى مَوْضِعِ عَثْرَتِهِ. ..، كَذَا قَالَ الْخَلِيلُ. وَأَعْثَرْتُ فُلَانًا عَلَى كَذَا، إِذَا أَطْلَعْتَهُ عَلَيْهِ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ فَإِنْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّآ إِثْمًا ﴾ [المائدة: ١٠٧] ، أَعْلَمْ عَلَيْهِم ﴾ [الكهف: ٢١] " (١).

فمعنى عثر: اطلع على الشيء وعرفه، والمعنى متفق عليه عند العرب جميعاً، ونسبه السامرى إلى لغة قريش (٢).

## ٤- سفاهة

قال تعالى: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ ٓ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَطُنُكَ مِنَ ٱلْكَنْدِيِينَ ۚ قَالَ يَنقَوْمِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَنكِتِي رَسُولٌ مِّن رَّبِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَنكِتِي رَسُولٌ مِّن رَّبِ لَنظُنُكَ مِنَ ٱلْكَنْدِيِينَ ﴿ قَالَ يَنقَوْمِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَنكِتِي رَسُولٌ مِّن رَّبِ لَنظُنُمِينَ ﴾ [الأعراف: ٦٦–٦٧]

ورد ذكر معنى قوله تعالى ﴿ فِي سَفَاهَةٍ ﴾ بمعنى جنون بلغة حمير ، قال السامري : "يعني في جنون، لغة حمير . "(") ، ويقول القرطبي: "فِي سَفَاهَةٍ ، أَيْ فِي حُمْق وَخِفَّة عَقْلِ . "(<sup>1</sup>) ، وتشير المعاجم اللغوية إلى أن أصل الكلمة الخفة والحركة ، وهي ضد الحلم فيقول ابن فارس : "السين وَالْفَاءُ وَالْهَاءُ أَصْلٌ وَاحِدٌ ، يَدُلُّ عَلَى خِفَّةٍ وسَنَخَافَةٍ . وَهُو قِيَاسٌ مُطَّرِدٌ . فَالسَّفَهُ: ضِدُ الْحِلْمِ . يُقَالُ ثَوْبٌ سَفِيةٌ ، أَيْ رَدِيءُ النَّسْجِ . وَيُقَالُ تَسَفَّهَتِ الرِّيحُ ، إِذَا مَالَتْ .

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن (تفسير رالقرطبي) (٢٣٦/٧) ، لشمس الدين القرطبي (ت: ٢٧٦ه)، تح: أحمد البردوني ، دار الكتب المصرية – القاهرة ، ط٢ (١٣٨٤هـ – ١٩٦٤م).



<sup>(</sup>۱) مقاییس اللغة ، لابن فارس (۲۲۸/٤) (ع.ث.ر).

<sup>(</sup>٢) اللغات في القرآن (٢٦).

<sup>(</sup>٣) اللغات في القرآن (ص ٢٧) ، وينظر: الإتقان في علوم القرآن ، للسيوطي (٢١٢/١).

## £ ~ 4 .

## قَالَ ذُو الرُّمَّةِ (١) [من الطويل]:

مَشْيَنْ كَمَا اهْتَزَّتْ رِيَاحٌ تَسفَّهَتْ ... أَعَالِيَهَا مَرُّ الرِّيَاحِ الرَّوَاسِمِ" (٢).

وقال النووي: "السَنَفه ضعف الْعقل وسَوْء التَّصرُّف وَأَصله الخفة وَالْحَرِكَة ، وقَالَ أهل اللَّغَة : "السَّفِيه الْجَاهِلِ الَّذِي قل عقله ، وجمعه سنفهاء ... قَالُوا : وأَصله الخفة ، وسَمي هَذَا سفيها لخفة عقله ، ولَهذَا سمَى الله تعَالَى النساء والصبيان سنفهاء فِي قَوْله تَعَالَى : ﴿ وَلَا تُؤْتُوا ٱلسُّفَهَآءَ أَمُوالكُم ﴾ تعَالَى النساء : ٥] لجهلهم وخفة عُقُولهم "(٣). وكأن المعنى يشير إلى خفة وفرا العقل وضعفه كمن به جنون ، وبهذا يصبح المعنى عند لغة حمير مقارب لما عند أهل العربية الفصحى .

## ٥- زىلنا

قولــــه عزّوجـــل: ﴿ وَيَوْمَ خَشْرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ مَكَانَكُمْ أَنتُمْ وَشُرَكَآؤُكُمْ أَنتُمْ وَشُكَا أَوْكُمْ أَنتُمْ وَشُكَا أَوْكُمْ أَنتُمْ إِيَّانَا تَعْبُدُونَ ﴿ ﴾ [ يونس: ٢٨]

ورد ذكر معنى قوله تعالى: ﴿ فَزَيَّانْنَا بَيْنَهُمْ ﴾ بمعنى ميّزنا بينهم ،فقال السامري: "يعني فميّزنا بينهم بلغة حمير "(')،يقول البغوي: " ﴿فَزَيَّانْكَا﴾ مَيَّزْنَا وَفَرَقْنَا ﴿بَيْنَهُمْ ﴾ أَيْ: بَيْنَ الْمُشْركِينَ وَشُركَائهمْ، وَقَطَعْنَا مَا كَانَ بَيْكَ هُمْ

<sup>(</sup>٤) اللغات في القرآن (ص ٣٠).



<sup>(</sup>۱) البيت من ديوان لذي الرمّة (۷۰٤) ، نغيلان بن عقبة العدوي (ت: ۱۱۷هـ) ، شرح الإمام أبي نصر أحمد بن حاتم الباهلي ، تحقيق وتقديم : د/ عبد القدوس أبو صالح ، مؤسسة الإيمان للتوزيع والنشر ، بيروت ، ط۱ (۲۰۱ه-۱۹۸۲م)، وشطره الأول : رُويداً كما اهتزت رماح تسفّهت...، تسفهت : تحركت ، مر الرياح : ضعافها ، النواسم : النواعم.

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة ، لابن فارس (٣/٧) (س.ف.هـ).

<sup>(</sup>٣) تحرير ألفاظ التنبيه (٢٠٠/١) ، لأبي زكريا محيي الدين النووي (ت: ٢٧٦هـ) ، تح: عبد الغني الدقر ، دار القام – دمشق ، ط١ (٢٠٠٨هـ).



مِنَ التَّوَاصلُ فِي الدُّنْيَا، وَذَلِكَ حِينَ يَتَبَرَّأُ كُلُّ مَعْبُودٍ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِمَّنْ عَبَدَهُ". (١) ، وكذا عند كل المفسرين .

وتشير المعاجم اللغوية إلى أن أصل المادة (ز.و.ل) تنحي الشيء عن مكانه ، أي أزلته ، يقول ابن فارس: " التَّزَايُلُ: التَّبَايُنُ. يُقَالُ زَيَّلْتُ بَيْنَهُ، أَيْ فَرَقْتُ "(٢)، وعند نشوان الحميري: " زيَّلْتُ بينهم: أي فرقت" (٣)، والمعنى متقارب عند المفسرين وأهل اللغة ، والمعنى المحوري كما ذكر أستاذنا د/محمد حسن جبل: "تباعد ما هو متصل في الأصل بعضه عن بعض" (١) - مَرحُواً

قال تعالى: ﴿ قَالُواْ يَنصَالِحُ قَدْ كُنتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبْلَ هَنذَآ ﴾ [هود: ٦٢] قال السامري: "(فَدْ كُنتَ فِينَا مَرْجُوًّا فَبْلَ هَنذَآ)؛ يعني: حَقيراً بِلْغة حِمير". (٥)

قال ابن عطيه: " مَرْجُواً معناه: مسودا نؤمل فيك أن تكون سيدا سادًا مسد الأكابر، ثم قرروه على جهة التوبيخ في زعمهم بقولهم: أَتَنْهانا وحكى النقاش عن بعضهم أنه قال: معناه حقيراً ، وقال كذلك : فأما أن يكون

<sup>(</sup>٥) اللغات في القرآن (ص ٣١).



<sup>(</sup>۱) معالم التنزیل فی تفسیر القرآن (۱۳۱/٤) ، لمحیی السنة ، البغوی (ت: ۱۰۰هـ) ، تح: محمد عبد الله النمر ،وآخرون)، دار طیبة للنشر والتوزیع ، طع (۱۱۱۸هـ –۱۹۹۷م) ، وینظر : الکشاف عن حقائق غوامض التنزیل (۲/۳٪) ، للزمخشری جار الله (ت: ۸۳۰هـ) ، دار الکتاب العربی – بیروت ، طa (۱۱۲۰۷هـ).

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة (١/٣) ، (ز.ي.ل).

<sup>(</sup>٣) شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم (٥/ ٢٨٨٨) ، لنشوان بن سعيد الحميري اليمني (ت: ٥٧٣ه) ، تح: حسين بن عبد الله العميري – مطهر بن علي الإرياني –يوسف محمد عبد الله ، دار الفكر المعاصر – بيروت – لبنان ، ط ١ (٢٠١هـ – ١٩٩٩م) .

<sup>(</sup>٤) المعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم (٩١٣/٢) ، مكتبة الآداب – القاهرة ، ط١ (٢٠١٠م) .



لفظ مرَرْجُوًّا بمعنى حقير فليس ذلك في كلام العرب، وإنما يتجه ذلك على جهة التفسير للمعنى، وذلك أن القصد بقولهم: مرَرْجُوًّا يكون: لقد كنت فينا سهلاً مرامك قريبا رد أمرك، ممن لا يظن أن يستفحل من أمره مثل هذا فمعنى «مرجو» أي مرجو إطراحه وغلبته ونحو هذا، فيكون ذلك على جهة الاحتقار، فلذلك فسر بحقير". (۱)، وعدها الكرماني من غرائب التفسير فقال: "من الغريب: (مَرْجُوًّا)، أي حقيراً " (۲)

وقد صادف أن تأتي هذه الكلمة على صيغة اسم المفعول من (رجا) ، والواضح أن المعنى يستقيم بعض الشيء في السياق القرآني إذا أعطي للفظ المعنى الذي يحمله اسم المفعول ، وإلى ذلك ذهب الزمخشري في تفسيره فنجده قد أتى بثلاثة تأويلات بغرض توضيح المعنى فقال : "كنت فينا مرْجُوَّا، أي : كانت تلوح فيك مخايل الخير وأمارات الرشد فكنا نرجوك لننتفع بك، وتكون مشاوراً في الأمور ومسترشداً في التدابير، فلما نطقت بهذا القول انقطع رجاؤنا عنك وعلمنا أن لا خير فيك. وعن ابن عباسرضي الله عنهما-: فاضلا خيرا نقدمك على جميعنا. وقيل: كنا نرجو أن تدخل في ديننا وتوافقنا على ما نحن عليه يَعْبُدُ آباؤنا " (") .

ولكن لو أخذ المعنى على أنه تهكم وتعريض بخيبة رجائهم في نبي الله صالح الين فسوف نجد أن تفسير الآية يستقيم تمام الاستقامة بما للفظة من معنى في لغة حمير في هذا الموضع ،والله أعلم .

<sup>(</sup>٣) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (تفسير الزمخشري) (٤٠٧/٢).



<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (١٨٣/٣).

<sup>(</sup>٢) غرائب التفسير وعجائب التأويل (١/٥٠٩) ، لمحمود بن حمزة بن نصر، أبي القاسم برهان الدين الكرماني ، تاج القراء (ت: نحو ٥٠٥هـ) ، دار القبلة للثقافة الإسلامية - جدة .

دلالات ألفاظ اللغة الجميرية (اليمنية) في القرآن الكريم والسنة النبوية (دراسة إحصائية)



العدد الخامس والعشرون للعام 2021م الجزء الخامس

## ٧-السُفَّاية- الصُواع

قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَهَّزَهُم ﴿ جَهَازِهِمْ جَعَلَ ٱلسِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنً أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرقُونَ ﴿ ﴾ [ يوسف: ٧٠]

وقال تعالى: ﴿ قَالُواْ نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ ذَعِيمُ ﴿ وَال

قال السيوطي: "السقاية: الإناء مطلقاً بلغة حمير "(١)، ونقل عن مجاهد: "الصوّاع الطَرْجِهَالَة بلغة حمير. "(٢)، وفي التفسير نجد أن المفسرين قد أوّلُو (السقاية) تأويلات متعددة كما أشار الثعلبي في تفسيره فقال: "السقاية: هي المشربة التي كان يشرب بها الملك، قال ابن زيد: وكان كأسا من ذهب فيما يذكرون، وقال ابن إسحاق: هو شيء من فضّة، عكرمة: مشربة من فضّة مرصّعة بالجواهر، جعلها يوسف مكيلا لئلًا يكال بغيرها وكان يشرب بها "(١).

ويقول القرطبي: " والسِّقاية والصِّواع شي وَاحِدٌ، إِنَاءٌ لَهُ رَأْسَانِ فِي وَسَطِهِ مِقْبَضٌ، كَانَ الْمَلِكُ يَشْرَبُ مِنْهُ مِنَ الرَّأْسِ الْوَاحِدِ، وَيُكَالُ الطَّعَامُ بِالرَّأْسِ الْآخر، قَالَهُ النَّقَاشُ عَنِ ابن عباس-رضي الله عنهما-، وكل شي يُشْرَبُ بِهِ فَهُوَ صُوَاعٌ، " (<sup>1)</sup>، وقيل كذلك في تفسير الصِّواع بأنه المكُّوك

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي) (٢٢٩/٩).



<sup>(</sup>۱) إعجاز القرآن ومعترك الأقران (۲/۱) ،للسيوطي (ت: ۹۱۱هـ) ، دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان ، ط۱ (۱٤٠٨هـ - ۱۹۸۸م).

<sup>(</sup>٢) إعجاز القرآن ومعترك الأقران (١/١٥).

<sup>(</sup>٣) الكشف والبيان عن تفسير القرآن (٥/ ٢٣٩) ، لأحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي (ت: ٢٧ هـ) ، تح: الإمام أبي محمد بن عاشور ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت – لبنان ، ط(7.5 + 1.5).

الفارسي كما ذكر ابن منظور: " والصُّواعُ الطِّرْجِهالةُ، وَيُقَالُ: هُوَ المَكُّوكُ الفارسيُّ الَّذِي يَلْتَقِي طَرفاه، وَيُقَالُ: هُوَ إناء كَانَ يَشْرَب فِيهِ الملكِ." (١)

وذهب كثير من المفسرين على القول بترداف اللفظين مع بعض الفروق الدقيقة، فالسنّقاية والصنّواع اسمان لشيء واحد وهو إناء الملك الذي دبر يوسف المنيّ قصة سرقته ليأخذ أخاه بنيامين عنده، وهو ما دل عليه سياق الآية من أنه إناء واحد وهو المكيال الذي كان يُكال به الحبوب وقتها.

قال تعالى: ﴿ ٱرْجِعُواْ إِلَىٰ أَبِيكُمْ فَقُولُواْ يَنَأَبَانَاۤ إِنَّ ٱبْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَاۤ إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَنفِظِينَ ﴿ ﴾ [يوسف: ٨١]

وفي التفسير نجد أن المفسرين قد أولُو لفظة (الغيب) عدة تأويلات كلها تدل على عدم العِلم بما حدث وما سيحدث بعد ذلك لأخيهم من استرقاق ، فيقول القرطبي: "أيْ لَمْ نَعْمُ وَقْتَ أَخَذْنَاهُ مِنْكَ أَنَّهُ يَسْرِقُ فَلَا نَأْخُذُهُ. وَقَالَ فيقول القرطبي: "أيْ لَمْ نَعْمُ وَقْتَ أَخَذْنَاهُ مِنْكَ أَنَّهُ يَسْرِقُ فَلَا نَأْخُذُهُ. وَقَالَا بُمُ مُجَاهِدٌ وَقَتَادَةُ: ما كنا نَعْلَمُ أَنَّ ابْنَكَ يُسْتَرَقُ ويَصِيرُ أَمْرُنَا إِلَى هَذَا، وَإِنَّمَا قُلْنَا: نَحْفَظُ أَخَانَا فِيمَا نُطِيقُ. وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ—رضي الله عنهما—: يَعْنُونَ أَنَّهُ سَرَقَ لَيْلًا وَهُمْ نِيَامٌ، وَالْغَيْبُ هُوَ اللَّيْلُ بِلُغَةٍ حِمْيرَ، وَعَنْهُ: مَا كُنَّا نَعْلَمُ مَا يَصْنَعُ فِي لَيْلِهِ وَنَهَارِهِ وَذَهَابِهِ وَإِيَابِهِ" (٢) ، ولعل الإشارة إلى المعنى بأنه الليل بلغة حمير يرجع إلى معنى الستر والخفاء ؛ فكأن ما حدث كان في ظلام الليل ، ولم يشعروا أو يعلموا عنه شيئاً ، وهو ما ذهب إليه بعض ظلام الليل ، ولم يشعروا أو يعلموا عنه شيئاً ، وهو ما ذهب إليه بعض المفسرين مثل ابن عطيه في تفسيره ، وأبي حيان الأندلسي فقال : " وَالْغَيْبُ اللَّيْلُ بِلُغَةٍ حِمْيرَ ، وَكَأَنَّهُمْ قَالُوا: وَمَا شَهَدُنَا إلا بما علمنا من ظَاهِر حَالهِ، وَمَا شَهدُنَا إلا بما علمنا من ظَاهِر حَالهِ، وَمَا اللَّيْلُ بِلُغَةً حِمْير ، وَكَأَنَّهُمْ قَالُوا: وَمَا شَهَدُنَا إلا بما علمنا من ظَاهِر حَالهِ، ومَا

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي) (٩/٥/٩).



<sup>(</sup>١) لسان العرب (١/٧).



كُنّا بِاللَّيْلِ حَافِظِينَ لِمَا يَقَعُ مِنْ سَرِقَتِهِ هُو، أَو التَّدْلِيسِ عَلَيْهِ" (١) ، ويؤصل ابن فارس مادة (غ.ي.ب) إلى معنى الستر فيقول: "الْغَيْنُ وَالْيَاءُ وَالْبَاءُ وَمَلْ مَنْ ذَلِكَ الْغَيْونِ، ثُمَّ يُقَاسُ. مِنْ ذَلِكَ الْغَيْب؛ أَصْلُ صَحِيحٌ يَدُلُّ عَلَى تَسَتُّرِ الشَّيْءِ عَنِ الْعُيُونِ، ثُمَّ يُقَاسُ. مِنْ ذَلِكَ الْغَيْب؛ مَا غَابَ، مِمَّا لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا اللَّهُ. " (٢) ، ومما سبق يمكن القول بأن المعنى المحوري من الستر والخفاء يستقيم مع ما جاء في المعاجم العربية ، وما جاء بلغة حمير بمعنى الليل على سبيل المجاز ، والله أعلم .

## ۹- مسنون

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَا مِّسْنُونٍ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَا مَا المَامِرِي: " الحَمأ : الطين، والمسنون المنتن، بلغة حمير. " (٣) ، وبه قال السيوطي (١)

وذهب الشّراح إلى معنى اللفظ مذاهب مختلفة ، كل حسب ما وفقه الله إليه، وجمعها الرازي فقال: وقَولُهُ: مَسنُونِ فِيهِ أَقْواَلٌ: الْسأُولُ: قَالَ ابْسنُ السّكِيتِ سمعت أبا عمرو يَقُولُ فِي قَولِهِ: مَسنُونِ أَيْ مُتَغَيِّرٍ قَالَ أَبُو الْهَيْتَمَ السّكِيتِ سمعت أبا عمرو يَقُولُ فِي قَولِهِ: مَسنُونِ أَيْ مُتَغَيِّرٍ قَالَ أَبُو الْهَيْتَمَ يُقَالُ سنَ الْمَاءُ، فَهُو مَسنُونٌ أَيْ تَغَيَّرَ. وَالدَّلِيلُ عَلَيْهِ قَولُهُ تَعَالَى: ﴿فَانَظُرَ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَعَيَّرُ. الثَّانِي: الْمَسْسنُونُ الْمَحْكُوكُ وَهُو مَأْخُوذٌ مِنْ سنَنْتُ الْحَجَرَ إِذَا حَكَكْتَهُ عَلَيْهِ، وَالَّذِي يَخْرُجُ مِنْ الْمَحْكُوكُ وَهُو مَأْخُوذٌ مِنْ سنَنْتُ الْحَجَرَ إِذَا حَكَكْتَهُ عَلَيْهِ، وَالَّذِي يَخْرُجُ مِنْ بينيهما يُقالُ لَهُ السنَّنُ ، وَسَمِّي الْمَسنُ مَسنَا ؛ لأَنَّ الْحَدِيدَ يُسنَ عَلَيْهِ. وَالثَّالثُ:

<sup>(</sup>٤) إعجاز القرآن ومعترك الأقران (٢/١٥).



<sup>(</sup>۱) البحر المحيط في التفسير (۳۱۳/٦) ، لأبي حيان الأندلسي (ت: ۵۷٤۵) ، تح: صدقي محمد جميل ، دار الفكر – بيروت ، ط (۲۲۰ه).

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة ، لابن فارس (٤٠٣/٤) (غ.ي.ب).

<sup>(</sup>٣) اللغات في القرآن (ص ٣٣).



قَالَ الزّجّاجُ: هَذَا اللَّفْظُ مَأْخُوذَ مِن أَنَّهُ مَوْضُوعٍ عَلَى سُنُنِ الطَّرِيقِ ؛ لِأَنَّهُ مَتَى كَانَ كَذَلِكَ فَقَدْ تَغَيَّرَ. الرَّالِعُ: قَالَ أَبُو عُبَيْدَةَ: المسنون المصبوب، والسن والصب يُقالُ سَنَّ الْمَاءَ عَلَى وَجْهِهِ سَنَّا. الْخَامِسُ: قَالَ سِيبَوَيْهِ: الْمَسْنُونُ الْمُسَنُونُ الْمَسْنُونُ السَّادِسُ: رُوِيَ الْمُصَوَّرُ عَلَى صُورَةٍ وَمِثَالٍ، مِنْ سُنَّةِ الوجه وَهِيَ صُورِتُهُ، السَّادِسُ: رُويَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ—رضي الله عنهما— أَنَّهُ قَالَ: الْمَسَنُونُ الطِّينُ الرَّطْبُ، وَهَـذَا يَعُودُ إِلَى قَوْلُ أَبِي عُبَيْدَةَ، لِأَنَّهُ إِذَا كَانَ رَطْبًا يَسِيلُ وَيَنْبَسِطُ عَلَى الْسَأَرْضُ، وَهَـذَا يَعُودُ إِلَى قَوْلُ أَبِي عُبَيْدَةَ، لِأَنَّهُ إِذَا كَانَ رَطْبًا يَسِيلُ وَيَنْبَسِطُ عَلَى الْسَأَرْضُ، وَهَـذَا فَيكُونُ مَسَنُونَا بِمَعْنَى أَنَّهُ مَصْبُوبٌ. " (١) ، وقال الخليل : " وحَمَـا مَسـنُونٌ في كلام العَرَب المُصوَرَّرُ. " (٢) ، وبمثله قال ابـن فيلُ: هو المُنتِنُ. والمسَنُونُ في كلام العَرَب المُصورَّرُ. " (٢) ، وبمثله قال ابـن منظور (٣) ، والملاحظ هنا أن اللفظتين لم يردا في القرآن الكريم منفصلتين ، وهذا يدل على أن الحمأ لا يكون إلا مسنوناً .

ومما سبق يمكن القول بأن المفسرين في تفسيرهم لمعنى اللفظ على الختلاف ، وإن كان الأقرب للمعنى هو المُصور كما أجمع على ذلك كثير من المفسرين واللغويين ، ولا يمنع ذلك الأخذ بما ذُكر في لغة حمير من أن المعنى : المُنتن ، وهو ما أشار إليه أستاذنا د/ محمد حسن جبل بقوله : " وقد يتأتى تفسيره بالمتغير (المنتن) أخذًا من الامتداد في الأصل، لأن الحمأ

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (١١/٣٨٢)، (س.ن.ن).



<sup>(</sup>۱) مفاتيح الغيب (التفسير الكبير) (۱۳۸/۱۹) ، لأبي عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي ، الملقب بفخر الدين الرازي (ت: ٢٠٦هـ) ، دار إحياء التراث العربي – بيروت ، ط۳ (١٤٢٠هـ) ، وينظر: الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي) (٢٣/١٠).

<sup>(</sup>۲) كتاب العين (۱۹۷/۷)، (س.ن.ن) للخليل بن أحمد الفراهيدي (ت: ۱۷۰هـ)، د/ مهدي المخزومي، د/ إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال.



ينتن إذا طال زمن بقائه في قاع البئر" (١) ، وإلى ذلك التغير في خلق آدم السيخ الصابوني في تفسيره فيقول: " وذلك لأن الله تعالى أخذه من تراب الأرض، فعجنه بالماء فصار طيناً لازباً أي متلاصقاً يلصق باليد، ثم تركه حتى صار حماً مسنوناً أي طيناً أسود منتناً، ثم صورَّه كما تُصورً الأواني ثم أيبسه حتى صار في غاية الصلابة كالفخار إذا نُقر صوتَ "(١) مسقيكم

قوله عزو جل ﴿ وَإِنَّ لَكُرْ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً ۖ نُسْقِيكُم مِّمَّا فِي بُطُونِهِ، مِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَّبَنًا خَالِصًا سَآبِغًا لِّلشَّرِبِينَ ۞ ﴾ [النحل: ٦٦]

اختلف القراء على قراءة قوله (نُسقيكم) بضم أوله وهي لغة حمير، أو نصب أوله وهي لغة قريش ، وهما لغتان بمعنى واحد ،كما ذكر ذلك جمع كبير من المفسرين كالطبري<sup>(٦)</sup> ، والزجاج <sup>(١)</sup> ، والتعلبي <sup>(٥)</sup> ، وقال القرطبي : " قَوْلُهُ تَعَالَى: (نُسْقِيكُمْ) قِرَاءَةُ أَهْلِ الْمَدينَةِ وَابْنِ عَامِرٍ وَعَاصِمٍ فِي روايَــةِ أَبِي بَكْرٍ (بِفَتْحِ النُّونِ) مِنْ سَقَى يَسْقِي. وَقَرَأَ الْبَاقُونَ وَحَفْصٌ عَـنْ عَاصِمٍ أَبِي بَكْرٍ (بِفَتْحِ النُّونِ) مِنْ سَقَى يَسْقِي. وَقَرَأَ الْبَاقُونَ وَحَفْصٌ عَـنْ عَاصِمٍ لِبَعْتَان. وَقَالَ الْبَوْذِي مِنْ أَسْقَى يُسْقِي، وَهِيَ قِرَاءَةُ الْكُوفِييِّينَ وَأَهْلِ مَكَّةَ. قِيلَ: هُمَـا لُغْتَان. وَقَالَ لَبِيدٌ [الوافر]:

<sup>(</sup>٥) الكشف والبيان عن تفسير القرآن (٦/٦)



<sup>(</sup>۱) المعجم الاشتقاقي المؤصل (۲/۸۰/۱)، (س.ن.ن).

<sup>(</sup>۲) صفوة التفاسير (۲۷۷/۳)، لمحمد علي الصابوني ، دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع – القاهرة ، ط۱ (۱٤۱۷هـ –۱۹۹۷م) .

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن (٢٧٠/١٤)

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن وإعرابه للزجاج (٢٠٨/٣)



سَقَى قَوْمِي بَنِي مَجْدٍ وَأَسْقَى ... نُمَيْرًا وَالْقَبَائِلَ مِنْ هِلَالُ (١) وَقِيلَ: يُقَالُ لَمَا كَانَ مِنْ يَدِكَ إِلَى فِيهِ سَقَيْتَهُ، فَإِذَا جَعَلْتَ لَهُ شَرَابًا أَوْ عَرَضْتَهُ لَأَنْ يَشْرَبَ بِفِيهِ أَوْ يَزْرَعَهُ قُلْتَ أَسْقَيْتُهُ...، وَالْقُرَّاءُ عَلَى الْقِرَاءَتَيْنِ عَرَضْتَهُ لَأَنْ يَشْرَبَ بِفِيهِ أَوْ يَزْرَعَهُ قُلْتَ أَسْقَيْتُهُ...، وَالْقُرَّاءُ عَلَى الْقِراءَتَيْنِ الْمُتَقَدِّمَتَيْنَ، فَفَتْحُ النُّونِ لُغَة قُريشٍ وَضَمُّهَا لُغَة حِمْيرَ "(١)، وقال ابن خالويه: "نُسْقِيكُمْ يُقرأ بضم النون وفتحها. وهما لغتان بمعنى سقى وأسقى وأسقى . "(١)، ونقل ابن منظور عن اللَّيْث قوله: " الإسْقاءُ مِنْ قَولِكَ أَسْقَيْتُ فُلَانًا نَهَ رَا أَو وَنَقَلُهُ اللَّهُ اللَّيْثُ وَقُلِكَ أَسْقَيْتُ فُلَانًا نَهَ رَا أَو وَنَقَلَ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

## ١١-ينغضون

قال تعالى: ﴿ فَسَيُنْغِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هُوَ ۖ قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ﴿ وَالإسراء: ٥١]

قال السامري: "فَسَينُنْغِضُونَ يعني؛ يحرّكون بلغة حمير "(°)، وذكر ها كذلك السيوطي (٦)

<sup>(</sup>٦) الإتقان في علوم القرآن (١١٣/٢).



<sup>(</sup>۱) البيت من ديوان لَبيد (۷۱) ، للبيد بن ربيعة بن مالك ، أبي عقيل العامري (ت: ١٤هـ) ، عناية : حمدو طمّاس ، دار المعرفة ، ط١ (٢٥١هـ -٢٠٠٤م) ، وهو يصف فيه سحابة وجمع فيه بين المعنيين سقى وأسقى ، والمعنى أنه " دعا للجميع بالسَّقْي والخصِسْ. و» نُميْراً «هو المفعول الثانى: أي: ماءٌ نُميْراً. ".

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (١٢٣/١٠)

<sup>(</sup>٣) الحجة في القراءات السبع (٢١٢) ، لابن خالويه (ت:٧٧٠هـ) ، تح: عبد العال سالم مكرم ، دار الشروق - بيروت ، ط٤ (١٤٠١هـ) .

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (٣٩٢/١٤) (س.ق.ي) .

<sup>(</sup>٥) اللغات في القرآن (ص ٣٤).

# £ m q q

#### العدد الخامس والعشرون للعام 2021م الجزء الخامس

ولم ترد هذه المفردة إلا في هذه الآية ، ولهذا ندر جدا استعمالها في اللغة العربية ، وأجمع كل المفسرين على أن معنى اللفظة : يحرّكون نحوك رؤوسهم تعجباً واستهزاء من الإنغاض .

يقول البغوي: "أَيْ: يُحَرِّكُونَهَا إِذَا قُلْتَ لَهُمْ ذَلِكَ مُسْتَهُرْئِينَ بِهَا ويقولون متى هو، أَي: الْبَعْثُ وَالْقِيَامَةُ ﴿ قُلْ عَسَىٰۤ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ﴿ وَلَا عَسَىٰۤ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ﴾ ((۱)، وقال ابن عطيه: "قوله :فسَيئُنْ فِضُونَ معناه: يرفعون ويخفضون يريد على جهة التكذيب، والاستهزاء. قال الزجاج: تحريك من يبطل الشيء ويستبطئه، ويقال نغضت السنّ إذا تحركت وقال ذو الرمة " (۲): [من الطويل]

ظعائن لم يسكن أكناف قرية ... بسيف ولم تنغض بهن القناطر" (").

وإلي تأصيل المعنى ذهب ابن فارس بقوله: " النُّونُ وَالْغَيْنُ وَالضَّادُ أَصلٌ صَحِيحٌ يَدُلُّ عَلَى هَزِّ وَتَحْرِيكٍ وَالْإِنْغَاضُ: تَحْرِيكُ الْإِنْسَانِ [رَأْسَهُ] نَحْوَ صَاحِبِهِ كَالْمُتَعَجِّبِ مِنْهُ. قَالَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ: ﴿ فَسَيُنْغِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ ﴾. والنَّغِضُ: الظَّلِيمُ (ذكر النعام)؛ للضطراب رأسبه عِنْدَ مَشْيهِ" (')، ومما سبق يتضح أن المعنى المحوري للفظة يدور حول تحريك الشيء حركة مختلفة يتضح أن المعنى المحوري للفظة يدور حول تحريك الشيء حركة مختلفة لخفته ورخاوته، وهو ما يجعل اللفظ متفقاً مع اللغتين العربية والحميرية.

<sup>(</sup>٤) مقاييس اللغة (٥/٤٥٤) ، (ن.غ.ض).



<sup>(</sup>١) معالم التنزيل في تفسير القرآن (تفسير البغوي) (٩٩/٥).

<sup>(</sup>٢) البيت من ديوان ذي الرُّمة (١٠١٩/٢) ، والمعنى : "أكناف": نواح. و"السيف": كل ضيف ماء، أي: ساحله. وقوله: "لم تنغض بهن القناطر" يقول : لم يسرن على القناطر كما تسير دواب الريف، أي: هن في البدو، ولم يأتين قرية ولا بحراً، وإذا كانت في البدو لم تُعاين قنطرة ولا نهراً.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٣٦٢/٣).

حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

### 11- إمام

قَ ال تع الى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَنمِهِمْ ۖ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَنبَهُ وبِيَمِينِهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلِمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَل

قال السيوطى : " إمام : كتاب بلغة حمير " (١).

تعددت أقوال المفسرين على معنى لفظة (إمام) في الآية وأولوها عِدة تأويلات جمعها فخر الدين الرازي وشرحها بقوله: " الْإِمَامُ فِي اللَّغَةِ كُلُّ مَن الْتُمَّ بِهِ قَوْمٌ كَانُوا عَلَى هُدًى أَوْ ضَلَالَةٍ فَالنَّبِيُّ إِمَامُ أُمَّتِهِ، وَالْخَلِيفَةُ إِمَامُ رَعِيَّتِهِ، وَالْقُرْآنُ إِمَامُ الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامُ الْقَوْمِ هُوَ الَّذِي يُقْتَدَى بِهِ فِي الصَّلَاةِ وَذَكروا في تفسير الإمام هاهنا أَقْوَالٌ، الْقَوْلُ الْأَوَّلُ:

إِمامُهُمْ نَبِيُهُمْ رُوِيَ ذَلِكَ مَرْفُوعًا عَنْ أَبِي هُريْرَةَ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ -عَنِ النَّبِيِّ عَلَى الْمَعْنَى أَنَّهُ يُنَادَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَا أَمَةَ إِبْرَاهِيمَ يَا أَمَةَ مُوسَى يَا أَمَةَ مُحَمَّدٍ.، وَالْقَوْلُ الثَّانِي: وَهُوَ قَوْلُ الضَّحَّاكِ وَابْنِ زَيْدٍ يِا أَمَةَ عَيسى يَا أُمَّةً مُحَمَّدٍ.، وَالْقَوْلُ الثَّانِي: وَهُوَ قَوْلُ الضَّحَّاكِ وَابْنِ زَيْدٍ بِإِمامِهِمْ أَيْ بِكِتَابِهِمُ الَّذِي أُنْزِلَ عَلَيْهِمْ وَعَلَى هَذَا التَقْدِيرِ يُنَادَى فِي الْقِيَامَةِ يَا أَهْلَ الْإِنْجِيلِ. وَالْقَوْلُ الثَّالَتُ وَالدَّلِيلُ عَلَى الْعَلَامَةِ يَا أَهْلَ الْإِنْجِيلِ. وَالْقَوْلُ الثَّالَتُ وَالدَّلِيلُ عَلَى أَنْ هَذَا الْحَسَن لُ بِكِتَابِهِمُ الَّذِي فِيهِ أَعْمَالُهُمْ وَهُو قَوْلُ الرَّبِيعِ وَأَبِي الْعَالِيةِ وَالدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ هَذَا الْكِتَابِ يُسِمَى إِمَامًا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِيَ إِمَامٍ مُّينِ هِ الْكِتَابِ يُستمَى اللَّهُ تَعَالَى هَذَا الْكِتَابَ إِمَامًا مَن الْعَالِيةِ وَالدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ هَذَا الْكِتَابَ إِمَامًا مَن الْمَامَ جَمْعُ أُمِّ وَأُلُ الرَّابِعُ: قَالَ صَاحِبُ (الْكَثَابَ فِي اللَّهُ تَعَالَى هَذَا الْكِتَابَ إِمَامً جَمْعُ أُمِّ وَأُنَّ النَّاسَ يُحِوْنَ يَعُونَ يَعُونُ الْمُعَلَقِهِمْ وَأَنَّ الْحِكْمَةَ فِي الدُّعَاءِ بِالْأُمَّهَاتِ دُونَ الْآبَاءِ رِعَايَا لَهُ حَلْ الْمُعَامِ وَمِنْ لَلْ يَقْتَضِحَ أَوْلَادُ الزِّنَا ثُمَ قَالَ عَلَى عَلِيلَةً حَلِيلَ عَلَى وَالْمُ لَلْ الْمُعَالَى وَلَادُ الزِّنَا ثُمَ قَالَ لَا يَقْتَضِحَ أَوْلَادُ الزِّنَا ثُمَ قَالَ عَلَى عَلَى الْمُعَلَى وَالْمُ الْمُعَالِ وَالْمُ لَلْ يَقْتَضِحَ أَوْلَادُ الزِّنَا ثُمَ قَالِ عَلَى وَالْمُ الْمُ الْمُ عَلَى الْمُ الْمُولِ الْمُ الْمُولُ الْمُ الْمُلْمِ الْمُولِ الْمُ الْمُو

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن (١١٣/٢).





صَاحِبُ «الْكَشَّافِ» وَلَيْتَ شَعْرِي أَيُّهُمَا أَبْدَعُ أَصِحَّةُ لَفْظِهِ أَمْ بَيَانُ حِكْمَتِهِ. " (١)، ونقل ابن منظور عن ابن الأعرابي معنى الآية فقال: "قَالَت طائفة: بكتابهم، وقال آخَرُونَ: بنَبيّهم وشرَّعهم، وقيلَ: بكتابه الَّذِي أحصى فيه عَمَله. وسيدُنا عَلَيْ، إمامُ أُمَّتِه، وعَلَيْهِمْ جَمِيعًا الاثتمامُ بسُنته الَّتِي مَضى عَلَيْهِمْ جَمِيعًا الاثتمامُ بسُنته الَّتِي مَضى عَلَيْهِمْ . " (١).

ومما يُرجح القول بأن المعنى كتابهم (أعمالهم) سياق الآية فيما بعدها .

ومما سبق يمكن القول بأن هناك من فسر المعنى بالدين أو الشرع ، فهو الكتاب المُنزل عليهم ، ومن فسرها بكتاب أعمالهم ، وهو ما يتفق مع المعنى المذكور في لغة حمير .

# ١٣- حسباناً

قال تعالى: ﴿ فَعَسَىٰ رَبِيٓ أَن يُؤْتِينِ خَيْرًا مِّن جَنَّتِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَتُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ﴿ ﴾ [الكهف: ٤٠]

قال السامري: "حُسباناً ؛ يعني: بَرَداً بلغة حمير" (")، وبمثله ذكر ابن الهائم (؛)، والسيوطي في (الإتقان) (°)، ودلالة اللفظ هنا تشير إلى أن هذا البرد نوعاً من العذاب.

يقول الواحدي: " الحسبان المرامي يُرمى بها، قال النضر بن شميل: الحسبان سهام يرمى بها الرجل في جوف قصبة، ينزع في القوس، ثم يرمى

<sup>(</sup>٥) الإتقان في علوم القرآن (١١٣/٢).



<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (التفسير الكبير) (٢١/٣٧٦).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٢١/١٢).

<sup>(</sup>٣) اللغات في القرآن (ص ٣٥).

<sup>(</sup>٤) التبيان في تفسير غريب القرآن (ص ٢١٨).

# 



بعشرين منها دفعة ، والمعنى: يرسل عليها مرامي من عذابه، إما برداً، وإما حجارة "(۱) ، ونقل ابن منظور المعنى عن الأزهري فقال : " وَالْمَعْنَى، وَاللّهُ أَعلم: أَنَّ الله يُرسْلُ، عَلَى جَنَّةِ الْكَافِرِ، مَرامِيَ مِنْ عَذَابِ النارِ، إِما بَرَداً وَإِمَّا حِجارةً، أَو غَيْرَهُمَا مِمَّا شَاءَ، فيهُلِكُها ويُبطِلُ غَلَّتها وأَصْلَها" (۱)، ويقول الفيروز آبادي : " والحُسْبانُ، بالضم: جَمْعُ الحِسابِ، والعَذابُ، والعبلاءُ، والشَّرُ، والعَجاجُ، والجَرَادُ، والسِّهامُ الصَّغارُ. "(۱)

ومما سبق يمكن القول بأن هناك اتفاق في المعنى بين لغة العرب وحمير، فالمقصود بحسبان في الآية العذاب بالبرد، وليس الحساب العددي المعروف، يقول السيوطي: " وكُلُّ مَا فِيهِ (القرآن) مِنْ " حُسْبَانٍ " فَهُو الْعَدَدُ، إلَّا قوله: ﴿ حُسْبَانًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ في الْكَهْفِ فَهُو الْعَذَابُ "(<sup>1</sup>).

# ١٤-الخرج

قال تعالى: ﴿ قَالُواْ يَلْذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلَ خُعْلُ لَكَ خَرْجًا عَلَىٰٓ أَن تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا ﴿ ﴾ [الكهف: ٩٤]

قال السامري: " (خَرجاً)؛ يعني جُعلا، بغير ألف بلغة حمير، وخراجاً بلغة قريش." (°)، وكذلك عند السيوطي (٦)، وذهب القرطبي إلى خصوص

<sup>(</sup>٦) إعجاز القرآن ومعترك الأقران (٢/١٥) ، وينظر: الإتقان في علوم القرآن (١١٣/٢).



<sup>(</sup>۱) الوسيط في تفسير القرآن المجيد ( $^{9}$ / $^{9}$ ) ، لأبي الحسن بن علي الواحدي، النيسابوري ، الشافعي (ت:  $^{7}$ / $^{8}$ ) ، تح: عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوض ، وآخرين ، قدم له : عبد الحي الفرماوي ، دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان ، ط (  $^{9}$ / $^{9}$ / $^{9}$ / $^{9}$ / $^{9}$ / $^{9}$ / $^{9}$ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٢/١٦) (ح.س.ب).

<sup>(\*)</sup> القاموس المحيط (\*) (ح.س.ب) .

<sup>(</sup>٤) الإتقان في علوم القرآن (٢/٢٥١).

<sup>(</sup>٥) اللغات في القرآن (ص٣٨).



لفظ الخَرج فقال: "خَرْجاً ؛ أَيْ: جُعلا. وقرئ: "خَرَاجًا"، وَالْخَرْجُ أَخَصَ مِنَ الْخَرَاجِ." (١) ، وذهب بعض المفسرين إلى الترادف بين اللفظين كالواحدي (٢) ، والزمخشري (٣) ، وقال البيضاوي: " فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجاً جُعلا (أجراً) نخرجه من أموالنا. وقرأ حمزة والكسائي (١) «خراجاً» ." (٥) ، ويشير الشنقيطي إلى ترادف اللفظين وعدم التفرقة بينهما المختلف اللهجات فيقول: " أَنَّ مَعْنَى الْخَرْجِ وَالْخَرَاجِ وَاحِدٌ، وَأَنَّهُمَا لُغَتَانِ فَصِيحتَانِ وَقِرَاعَتَانِ فَيُولُ : " أَنَّ مَعْنَى الْخَرْجُ وَالْخَرَاجِ وَاحِدٌ، وَأَنَّهُمَا لُغَتَانِ فَصِيحتَانِ وَقِرَاعَتَانِ فَيُولُ الْخَرْجُ مَا تَبَرَّعْتَ فَيُولُ الْخَلِلُ : " والْخَرْجُ والْخَراجُ: ما يَرْعُ ما تَبَرَّعْتَ فَي السنة بقدر معلوم." (١) ، ويقول الخليل: " والخرْجُ والخَراجُ: ما يُخْرُجُ من المال في السنة بقدر معلوم." (١) ، وسماها ابن دريد بالإتاوة وهي يفس المعنى فقال: " والخرج والْخرَاج: الإتاوة تُؤْخَذ من أَمْ وَال النَّاس. وقرىء: ﴿ أَمْ تَسْعَلُهُمْ خَرْجًا ﴾ وخراجا وَالله أعلم بكتابه." (١٠).

<sup>(</sup>٨) جمهرة اللغة (٣/١٤) (ج.خ.ر) ، لأبي بكر محمد بن الحسن بن دريد (ت: ٣٢١هـ) ، تح: رمزي منير بعلبكي ، دار العلم للملايين – بيروت ، ط١ ١٩٨٧م.



<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي) (١١/٥٩).

<sup>(</sup>٢) الوسيط في تفسير القرآن المجيد (تفسير الواحدي) (١٦٧/٣).

<sup>(</sup>٣) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٧٤٧/٢).

<sup>(</sup>٤) حجة القراءات (١/ ٤٩٠) ، لعبد الرحمن بن محمد ، أبي زرعة ابن زنجلة (ت: ٤٠٣هـ)، تح: سعيد الأفغاني.

<sup>(</sup>٥)أنوار التنزيل وأسرار التأويل(٢٩٣/٣)، لأبي سعيد عبد الله بن عمر البيضاوي (ت: ٥٨٦ه)، تح: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي - بيروت ، ط١ (١١٨ه).

<sup>(</sup>٦) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (٥/٣٤٤) ، لمحمد الأمين الشنقيطي (ت:١٣٩٣هـ) ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت- لبنان (١٤١٥هـ- ١٩٩٥م).

<sup>(</sup>٧) كتاب العين (٤/٩٥١) (خ.ج.ر).

ومما سبق يمكن القول بأن اللفظة في لغة حمير ولغة قريش واحدة وهو ما يُعد من ترادف الألفاظ ؛ لاختلاف اللهجات .

# ١٥- عتياً

قال تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّىٰ يَكُونُ لِى غُلَمٌ وَكَانَتِ آمْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْحَبِرِ عِتِيًا ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

قال السيوطي: "مِنَ الْكِبَرِ عِتِيًّا : نحولاً بلغة حمير " (') ، وذهب كثير من المفسرين إلى المعنى فيقول مجاهد: "عِتِيًّا: «يَعْنِي نُحُولَ الْعِظَامِ يَابِسِنَهَا، يُقَالُ مِنْهُ وقال الطبري: " وقَدْ عَتَوْتُ مِنَ الْكِبَرِ فَصِرْتُ نَحِلَ الْعِظَامِ يَابِسِنَهَا، يُقَالُ مِنْهُ لِلْعُودِ الْيَابِسِ: عُودٌ عَاتٍ وَعَاسٍ، وقَدْ عَتَا يَعْتُو عِتِيًّا وَعُتُوًّا، وَعَسَى يَعْسُو عِسِيًّا وَعُسُوً، وَعَسَى يَعْسُو عِسِيًّا وَعُسُوً، وَكُلُّ مُتَنَاهٍ إِلَى غَايَتِهِ فِي كِبَرِ أَوْ فَسَادٍ، أَوْ كُفْرٍ، فَهُ وَ عَاتٍ وَعَاسٍ. "(")، وقال الثعلبي: " أي يبسا، قال قتادة: نحول العظم يقال: ملك عات إذا كان قاسي القلب غير ليّن، وقال أبو عبيد: هو كل مبالغ في شر أو كفر فقد عتا وعسا "(ئ).

ونقل الأزهري عن أبي إسحاق قوله: "كل شَيْء قد انْتهى فقد عتا يعتو عُتِيّاً وعُتُوّا، وعسا يعسو عُسُوّا وعُسِيّاً. فَأحب زكريّا أَن يعلم من أيّ جهة يكون لَهُ ولد ومثِلْ امْرَأَته لَا تَلد، وَمثله لَا يُولد لَهُ"(٥).

<sup>(</sup>٥) تهذيب اللغة ، للأزهري (٩١/٣)(ع.ت.ي).



<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن (١١٣/٢).

<sup>(</sup>۲) تفسير مجاهد (٤٥٤) ، لأبي الحجاج مجاهد بن جبر (ت:١٠٤هـ) ، تح: محمد عبد السلام أبو النيل ، دار الفكر الإسلامي – مصر ، ط١(١٤١هــ-١٩٨٩م).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن (١٥/١٥).

<sup>(</sup>٤) الكشف والبيان عن تفسير القرآن (٢٠٧/٦).



ومما سبق يمكن القول بأن المعنى في اللغة يكاد يتفق مع ما نقله السيوطي من حميرية اللفظ ، فالإنسان حين يكبر سنِه يتغير جسمه مع طول الزمن وينحل عظمه وييبس ، والله أعلم .

# ١٦- مآرب

قال تعالى: ﴿ قَالَ هِيَ عَصَاىَ أَتَوَكُّواْ عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِى وَلِيَ فِيهَا مَارِبُ أُخْرَىٰ ﴾ [طه: ١٨]

قال السيوطى : " {مَآرِبُ} : حاجات. بلغة حمير "(١).

أجمع المفسرون واللغويون على أن كلمة (مآرب) معناها : حاجات في اللغة العربية الفصحى ، وفي هذه الكلمة لغات كما جاء في التفسير ، وعند أهل اللغة ، فيقول الطبري : " ولي في عَصايَ هَذِه حَوَائِجُ أُخْرَى، وهِي أهل اللغة ، فيقول الطبري : " ولي في عَصايَ هَذِه حَوَائِجُ أُخْرى، وهِي جَمْعُ مَأْرُبَةٍ ، وَفِيهَا لِلْعَرَب لُغَات تَلَاث : مَأْرُبَة بِضَم الرَّاء ، وَمَأْرَبَة بِفَتْحِها ، وَهُي مَفْعَلة مِنْ قَولِهِم : لَا أَرَبَ لِي فِي هَذَا الْاَمْر : أَيْ لَا حَاجَة لِي فِيه . "(١) ، وذهب كثير من المفسرين إلى تعداد هذه الحوائج التي ذكرها موسى المنتخطى سبيل الاستئناس بالكلام مع الله على ، وليس المقام ذكرها ؛ لأن بعضها حوى كثير من الإسرائليات ، ولكن الشاهد هنا المعنى كما ذكرنا ، ويؤصل ابن فارس مادة (أ.ر.ب) إلى أربعة أصول فيقول : "كما ذكرنا ، ويؤصل ابن فارس مادة (أ.ر.ب) إلى أربعة أصول فيقول : "الْهَمْزُةُ وَالرَّاءُ وَالْبَاءُ لَهَا أَرْبَعَةُ أُصُول إلَيْهَا تَرْجِعُ الْفُرُوعُ : وَهِي الْحَاجَةُ ، وَمَا الْمَافَلُ ، وَالنَّصِيبُ ، وَالْعَقْدُ . فَأَمَّا الْحَاجَةُ فَقَالَ الْخَلِيلُ : الْأَرَبُ الْحَاجَة ، وَمَا أَرْبُكَ إِلَى هَذَا، أَيْ: مَا حَاجَتُكَ . وَالْمَأْرُبَةُ وَالْإِرْبَة وَالْإِرْبَة ، كُلُّ ذَلِكَ الْحَاجَة . فَقَالَ الْحَاجَة وَالْمَارُبَة وَالْرَب أَلَى هَذَا، أَيْ: مَا حَاجَتُكَ . وَالْمَأْرُبَة وَالْمَارُبَة وَالْمَارُبَة وَالْمَارُبَة وَالْمَارُبَة وَالْمَارُبَة وَالْمَارُبَة ، كُلُّ ذَلِكَ الْحَاجَة . فَمَا

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن (٢٦/١٦).



<sup>(</sup>۱) الإتقان في علوم القرآن (۱۱۳/۲) ، وينظر: الموسوعة القرآنية (۱۲۱/۲) ، لإبراهيم بن إسماعيل الأبياري (ت: ۱٤١٤هـ) ، مؤسسة سجل العرب ، ط١ (٥٠٤هـ).

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ غَيْرِأُولِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ ٱلرِّجَالِ ﴾ [النور: ٣١]. وَفِي الْمَثَلِ: "مأربً لَا حَفَاوَةٌ "(١)، أَيْ: حَاجَةٌ جَاءَتْ بِكَ وَلَا وُدٌّ وَلَا حُبٌّ. وَالْإِرْبُ: الْعَقْلُ..، يُقَالُ: أَرِبْتُ بِالشَّيْءِ، أَيْ: صِرْتُ بِهِ مَاهِرًا. قَالَ قَيْسٌ بن الخطيم: [من الطويل] أَرِبْتُ بِالشَّيْءِ، أَيْ: صِرْتُ بِهِ مَاهِرًا. قَالَ قَيْسٌ بن الخطيم: [من الطويل] أَرِبْتُ بِدَفْعِ الْحَرْبِ لَمَّا رَأَيْتُهَا ... عَلَى الدَّفْعِ لَا تَرْدَادُ غَيْرَ تَقَارُبِ(٢)

...، وَمَنْ هَذَا الْبَابِ الْمُؤَارِبَةُ وَهِيَ الْمُدَاهَاةُ، كَذَا قَالَ الْخَلِيلُ. ...، وَأَمَّا النَّصِيبُ فَهُوَ وَالْعُضْوُ مِنْ بَابٍ وَاحِدٍ، لِأَنَّهُمَا جُزْءُ الشَّيْءِ...، وَمِنْ هَذَا مَا فِي الْحَدِيثِ: «كَانَ أَمْلَكَكُمْ لِإِرْبِهِ» (٦) ، أَيْ: لِعُضُوهِ. " (٤) ، ويظهر من كلام ابن الْحَدِيثِ: «كَانَ أَمْلَكَكُمْ لِإِرْبِهِ» (١) ، أَيْ: لِعُضُوهِ. " (٤) ، ويظهر من كلام ابن فارس أنّ المعاني الأربعة تكاد تكون مختلفة ، ولا يوجد صلة واضحة بينها ، وغالب الظن أن هذه الكلمة الأولى التي دخلت العربية بدليل وجودها في مثل قديم كما ذكرنا، وهي كذلك اسم موضع باليمن كما ذكرر ابن الأثير بقوله: " مَأْرِب بِكَسْرِ الرَّاءِ، وَهِيَ مَدِينَةٌ بِالْيَمَنِ كَانَتْ بِهَا بِلْقِيس. " (٥)

<sup>(</sup>٥) النهاية في غريب الحديث والأثر (٢٨٨/٤).



<sup>(</sup>۱) يُقالُ في المثل: "مأْرُبةٌ لا حَفَاوةٌ" والحفاوة :هي العِنايةُ والمبالَغَةُ في السُّوال لحاجة، ينظر: معجم ديوان الأدب (٤٨/٤) ، لأبي إبراهيم إسحاق بن الحسين الفارابي (ت: ٣٥٠هـ) ، تح: د/ أحمد مختار عمر ، راجعه : د/ إبراهيم أنيس ، مؤسسة دار الشعب للصحافة والطباعة والنشر – القاهرة ، ط١(٤٢٤١هـ -٣٠٠٣م) ، وينظر : جمهرة الأمثال (٢٣٠/٣) ، لأبي هلال الحسن العسكري (ت: ٣٩٥هـ) ، دار الفكر – بيروت .

<sup>(</sup>۲) البيت لقيس بن الخطيم من ديوانه (۸۱) ،ديوان قيس بن الخطيم ، تح: ناصر الدين الأسد ، دار صادر ، بيروت ،۱۹٦۷م.

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه البخاري في الجامع المسند الصحيح (٣/٣) ، باب المباشرة للصائم ، مسلم (٧٧٧/٢) ، نمسلم بن الحجاج (ت: ٢٦١هـ) ، تح: محمد فؤاد عبد الباقي ، دار إحياء التراث – بيروت ، باب بيان أن القبلة في الصوم ليست مُحرمة ، وأحمد في مسنده (0.000) من مُسند السيدة عائشة ، لأبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل (ت: 0.000) ، تح: شعيب الأرنؤوط وآخرون ، مؤسسة الرسالة ، ط ( 0.000

<sup>(</sup>٤) مقاييس اللغة ، لابن فارس (٨٩/١) ، بتصرف بسيط .



ومما سبق يمكن القول بأن المعنى في لغة حمير واللغة العربية واحد، وإن كان في العربية المادة (أ.ر.ب) لها معانِ مختلفة مما يدل على أنها من المشترك اللفظى .

### 14- عجل

قال تعالى: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍ ۚ سَأُورِيكُمْ ءَايَسِى فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾ [الأنبياء: ٣٧]

تعددت أقوال المفسرين في تأويل لفظة (عَجَل) وجمعها فخر الدين الرازي ومن قبله البغوي والزمخشري فقال : خُلِقَ الْإِنْسانُ مِنْ عَجَلٍ أَيْ خُلِقَ عَجُولًا، وَذَلِكَ عَلَى الْمُبَالَغَةِ كَمَا قِيلَ لِلرَّجُلِ الذَّكِيِّ: هُو نَالِ تَشْدَعُلُ.، وَهَذَا الْوَجْهُ مُتَأَكِّدٌ بِقَولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَجُولاً ۞ ﴾ [الْإسراء: ١١]، قَالَ الْمُبَرِّدُ: خُلِقَ الْإِنسانُ مِنْ عَجَلٍ؛ أَيْ مِنْ شَأْنِهِ الْعَجَلَةُ كَقَوْلِهِ: ﴿ خَلَقَكُم مِن قَالَ الْمُبَرِّدُ: خُلِقَ الْإِنسانُ مِنْ عَجَلٍ؛ أَيْ مِنْ شَأْنِهِ الْعَجَلَةُ كَقَوْلِهِ: ﴿ خَلَقَكُم مِن ضَعْفَاءَ. وَتَاتِيهَا: قَالَ أَبُو عُبَيْدٍ: الْعَجَلُ الطّينُ بِلُغَةِ حِمْيَرَ وَأَنشَدُوا [الرُّومِ: ٤٥] أَيْ ضُعَفَاءَ. وَتَاتِيهَا: قَالَ أَبُو عُبَيْدٍ: الْعَجَلُ الطّينُ بِلُغَةِ حِمْيَرَ وَأَنشَدُوا [من البسيط]:

وَالنَّخْلُ يَنْبُتُ بَيْنَ الْمَاءِ وَالْعَجَل (١)

وَتَالِثُهَا: قَالَ الْأَخْفَشُ: (مِنْ عَجَلٍ) أَيْ مِنْ تَعْجِيلٍ مِنَ الْأَمْرِ وَهُوَ قَوْلُــهُ كُنْ. وَرَابِعُهَا: مِنْ عَجَلِ، أَيْ مِنْ ضَعْفٍ عَنِ الْحَسَنِ. أَمَّا الَّذِينَ قَلَبُوهَا فَقَالُوا

<sup>(</sup>۱) البيت بلا نسبة في لسان العرب (۲۸/۱۱) ، وتهذيب اللغة (۲۳۷/۱) ، وتفسير القرطبي (۲۸/۱۱) وصدره : واَلنَّبْعُ فِي الصَّغْرَةِ الصَّمَّاءِ مُنْبِتَةً ... وَالنَّبْعُ بَيْنَ المَاءِ وَالْعَجَلِ ،والمعنى كما أوضحه الزمخشري في الكشاف (۱۱۷/۳) بقوله : وهذه لغة حمير كما قيل. والظاهر أن الشطر الأول التمثيل للصعب البخيل. والثاني للسهل الجواد. ويجوز أن الأول للشجاع. والثاني للجبان لشدة الأول ورخاوة الثاني.



# £ £ . A

### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

الْمَعْنَى: خُلِقَ الْعَجَلُ مِنَ الْإِنْسَانِ، كَقَوْلِهِ: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾ [الأحقاف: ٢٠] أَيْ تُعْرَضُ النَّالُ عَلَيْهِمْ ، وَالْقَوْلُ الْأَوَّلُ أَقْرَبُ إِلَى الصَّوَابِ."(١).

وذكر كثير من أهل اللغة معنى (العَجَل) بالطِّين كما في لغة حمير كالأزهري في (تهذيب اللغة) (٢)، وابن منظور في (السان العرب) (٣)، والزَّبيدي في (تاج العروس) (٤)، وأبو البقاء الحنفي في (الكليات) (٥).

ومما سبق يمكن القول بأن من فسر المعنى بأنه (الطّين ) كما ورد بلغة حمير ، فكأنه أراد الاستشهاد بقول الله تعالى : ﴿ وَبَدَأُ خَلْقَ ٱلْإِنسَنِ مِن طِينِ ﴾ [السجدة : ٧] ، وقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ قَالَ ءَأَسَجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينًا ﴾ الإسراء : ٦١] ، أما في هذا الموضع من كتاب الله فالمعنى يتضح من سياق الآية بأن الإنسان خُلق من عَجَل ؛ أي من عَجَلة وهو خلاف التأني ، وهو ما أشار إليه الشيخ الشنقيطي بقوله : " وَالْقَرِينَةُ الْمَذْكُورَةُ الدَّالَةُ عَلَى أَنَّ الْمُرَادَ بِالْعَجَلِ فِي الْآيةِ لَيْسَ الطِّينَ قَوْلُهُ بَعْدَهُ: (فَلَا تَسْتَعْجِلُون ) وَقَوْلِهِ: اللهُ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَنذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [الأنبياء : ٣٨] فَهَذَا يَدُلُ عَلَى أَنَّ الْمُرَادَ بِالْعَجَلِ هُوَ الْعَجَلَةُ التَّي هِيَ خِلَافُ التَّأَنِي " (١٠).

<sup>(</sup>٦) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (١٤٩/٤).



<sup>(</sup>۱) مفاتيح الغيب (التفسير الكبير) (۲۲/۵۶۱).

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة (١/٢٣٧) (ع.ج.ل).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (١١/٢٨٤) (ع.ج.ل).

<sup>(</sup>٤) تاج العروس من جواهر القاموس (٢٩/٢٩)، لمحمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني، الملقب بمرتضى الزّبيدي (ت: ١٠٥٥هـ)، تح: مجموعة من المحققين ، دار الهداية .

<sup>(</sup>٥) الكليات (معجم في المصطلحات والفروق اللغوية)(ص٦٥٣) ، لأيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي ، أبي البقاء الحنفي (ت: ١٠٩٤هـ) ، تح: عدنان درويش – محمد المصرى ، مؤسسة الرسالة – بيروت ، ط١.



# ۱۸-غراماً

قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمُ ۖ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ الفرقان: ٦٥]

قال السيوطي: " {غَرَاماً } : بلاءً. بلغة حمير " ('') ، وقال أبو البقاء الكفوي : ﴿ كَانَ غَرَاماً ﴾ : ملازما شديدا كلزوم الْغَريم، أو بلاءً بلغة حمير" ('') ، وقال الطبري : " إِنَّ عَذَابَ جَهَنَّمَ كَانَ غَرَاماً مُلِحًا دَائِماً لَازِماً غَيْرَ مُفَارِقٍ مَنْ عُذِّبَ بِهِ مِنَ الْكُفَّارِ ، وَمُهُلِكًا لَهُ. وَمِنْهُ قَوْلُهُمْ: رَجُلٌ مَغْرَمٌ ، مِنَ الْغُورِم وَالدَّيْنِ. وَمِنْهُ قِيلً لِلْغَرِيمِ غَرِيمٌ لِطَلَبِهِ حَقَّهُ وَإِلْحَاحَهُ عَلَى صَاحِبِهِ فِيهِ. وَمِنْهُ قِيلَ لِلرَّجُلِ الْمُولَعِ لَلنسَاء: إِنَّهُ لَمُغْرَمٌ بِالنسَاء ، وَفُلَانٌ مُغْرَمٌ بِفُلَانٌ مُغْرَمٌ بِفُلَانٍ الْخَفيف] يَصْبُر عَنْهُ؛ وَمِنْهُ قَوْلُ الْأَعْشَى (''): [البحر الخفيف]

إِنْ يُعَاقِبْ يَكُنْ غَرَامًا وإِن يُعْطِ جَزِيلًا فَإِنَّهُ لَا يُبَالِي " ( أ )

وإلى ما قاله الطبري ذهب كثير من المفسرين كالتُعلبي (°)، والواحدي (<sup>۲)</sup>، والقرطبي (<sup>۲)</sup>، وذهب ابن فارس إلى تأصيل المعنى بالملازمة فقال: " الْغَيْنُ وَالرَّاءُ وَالْمِيمُ أَصلٌ صَحِيحٌ يَدُلُّ عَلَى مُلَازَمَةٍ وَمُلَازَةٍ. مِنْ ذَلكَ

<sup>(</sup>٧) الجامع لأحكام القرآن (٣/١٣).



<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن (١١٣/٢).

<sup>(</sup>۲) الكليات (۲/۳/۱).

<sup>(</sup>٣) البيت لأعشى بني قيس (٩) ، ديوانه طبع القاهرة، بشرح الدكتور محمد حسين، وهو من قصيدة يمدح بها الأسود بن المنذر اللخمي، وأولها ما بكاء الكبير بالأطلال والغرام الشر الدائم، ومنه قوله تعالى {إن عذابها كان غرامًا} أي هلاكًا ولزامًا لهم. يقول: إن عاقب كان غرامًا، وإن أعطى لم يبال العذاب. .

<sup>(</sup>٤) جامع البيان عن تأويل آي القرآن (١٧/ ٩٥).

<sup>(</sup>٥) الكشف والبيان عن تفسير القرآن (١٤٦/٧).

<sup>(</sup>٦) الوسيط في تفسير القرآن المجيد (٣٤٥/٣).

الْغَرِيمُ، سُمِّيَ غَرِيمًا لِلُزُومِهِ وَإِلْحَاحِهِ. وَالْغَرَامُ: الْعَذَابُ اللَّازِمُ" (١) ، وتكاد تتقارب أقوال المفسرين واللغوين على المعاني السابقة من الهلاك والعذاب الملازم لصاحبه ولا يفارقه كمن أصيب ببلاء فهو ملازم له لا يتركه

# 19- الصرح

قال تعالى: ﴿ قِيلَ لَهَا ٱدْخُلِى ٱلصَّرْحَ ۖ فَلَمَّا رَأَتْهُ حَسِبَتْهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا أَ قَالَ إِنَّهُ وَ صَرْحٌ مُّمَرَّدٌ مِّن قَوَارِير ﴾ [ النمل: ٤٤]

قال السيوطي : " ﴿ الصَّرْحَ ﴾ : البيت بلغة حمير " (١)

أتت لفظة (الصَّرح) بلغة حمير بمعنى البيت ، ولكن الشرّاح يفسرون الكلمة معتمدين على القرائن التي يوضحها سياق الآية في القرآن في الحديث عن قصة سليمان التَّكِيرُ مع (بلقيس) ملكة سبأ ، وليس على أصل المفردة ، فيقول الطبري : "عَنْ وهْب بْنِ مُنَبّه، قَالَ: " أَمَر سُلْيَمَانُ بالصَّرْح، وقَدْ عَملِتُهُ لَهُ الشَّيَاطِينُ مِنْ زُجَاجٍ كَأَنَّهُ الْمَاءُ بِيَاضًا، ثُمَّ أَرْسَلَ الْمَاءَ تَحْتَهُ، ثُمَّ وَضَعَ لَهُ فِيهِ سَرِيرَهُ، فَجلَسَ عَلَيْهِ، وعَكَفَت عَلَيْهِ الطَّيْر وَالْجِنُ وَالْإِنْسُ، ثُمَّ قَالَ: ﴿ الدَّخُلِ الصَّرِّحَ ﴾ [النمل: ٤٤] ليُريها مُلكًا هُو أَعَنْ مِنْ مَلْكِهَا، وسَلْطَانًا هُو أَعْظُمُ مِن سُلْطَانِها ﴿ فَلَمَّا رَأَتُهُ حَسِبَتَهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن مَلْكِهَا، وسَلْطَانًا هُو أَعْظُمُ مِن سُلْطَانِها ﴿ فَلَمَّا رَأَتُهُ حَسِبَتَهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن مَا عَتَمُكُ أَنَّهُ مَاءً تَخُوضُهُ، قِيلَ لَهَا: الدُخُلِي، إنَّهُ صَرْحٌ مُمَردً مِنْ اللهِ عَبَادَةِ اللّهِ وَعَاتَبَهَا فِي عَبَادَتِهَا فَي عَبَادَتِهَا اللهِ وَعَاتَبَهَا فِي عَبَادَتِهَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَعَاتَبَهَا فِي عَبَادَتِهَا الشَمْسَ دُونَ اللّهِ مَا اللهِ القَصَرُ، فَحَسُن إسْلَامُهَا "(")، وقال الزجاج : " والصَرْحُ: في اللغَةِ القَصْرُ، "(\*) ، وجميع المفسرين على ذلك .

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن وإعرابه (٢٢/٤)، وينظر: الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٣٧٠/٣)



<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة (٤/٩/٤).

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن (١١٣/٢) ، وينظر : اللغة اليمنية في القرآن الكريم (٦٩) ، والموسوعة القرآنية ، للإبياري(٢١/٢) باب ما ورد بغير لغة الحجاز .

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن (٨٠/١٨) .



وعند أهل اللغة يأتي معنى ( الصرح) على أنه كل بناء عال كالقصر ، فيقول الخليل : " الصرّح: بَيْت منفرد يُبنّى ضَخْماً طويلاً في السماء، ويُجمَع الصرُوح، قال: « أبو ذؤيب» [من المتقارب]

بهن نعام بنته الرجال ... تحسيبُ أعلامَهُنَّ الصرُوحا(١)

يُريدُ بالنَعام: [حَشَبات] قائماتٍ على أرجاء الآباد. "(٢)، وقال الزّبيدي: " (الصرّرْحُ) هُوَ (القَصر)، وقيل: هُوَ (كلُّ بناءٍ عال) مرتفع. "(٣).

ومن أقوال المفسرين وعلماء اللغة نجد أن (الصرح) بمعنى البيت بلغة حمير كالبناء المرتفع أو القصر، وكلها ألفاظ متقاربة.

# ۲۰- الرهب

قال تعالى: ﴿ وَٱضْمُم إِلَيْك جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبِ ۚ فَذَا نِكَ بُرَهَ لِنَانِ مِن رَّبِّكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْمِ ۚ إِلَيْهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴾ [القصص: ٣٢]

وجمهور العلماء على أن معنى (الرهب) الخوف في الآية، ومنهم من فسرها على أنها الكم بلغة حمير، قال القرطبي: "الرهب بفت على أنها الكم بلغة حمير، قال القرطبي: "الرهب بفت على ألهاء وقراً أبن عامر والكوفيون إلا حفص بضم الراء وجزم الهاء النهاء النباقون بفتح الراء والهاء واختاره أبو عبيد وأبو حاتم، لقوله تعالى: (ويَدْعُونَنا رَغَبا ورَهَبا) وكلُها لُغات وهو بمعنى الْخَوْف. والممعنى إذا هالك أمر يدك وشعاعها فأدخلها في جيبك وارددها إليه تعد كما كانت. ... وقال الثعلبي: بعض أهل المعانى: الرهب الكم بلغة حمير وبني حنيفة . " (1) وقال الثعلبي:

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن (٢٨٤/١٣).



<sup>(</sup>۱) كتاب أشعار الهذليين (۲۰۳/۱) ، ونصه : على طَرُق كنُحُور الرِّكاب تحسب آرامَهُنَّ الصَّروح : القصور . القصور .

<sup>(</sup>٢) كتاب العين (٣/ ١١٤) (ص.ر.ح) .

<sup>(</sup>٣) تاج العروس من جواهر القاموس (٣/٣٥) (ص.ر.ح).

### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة



"قال بعض أهل المعاني: الرهب، الكمّ بلغة حمير وبني حنيفة، وحكي عن الأصمعي أنّه سمع بعض الأعراب يقول لآخر: أعطني ما في رهبك، قال: العُمّ، ومعناه على هذا التأويل: اضمم إليك يدك فسألته عن الرهب؟ فقال: الكمّ، ومعناه على هذا التأويل: اضمم إليك يدك وأخرجها من الكمّ ؛ لأنّه تناول العصا ويده في كمّه. " (١) ، وعدّ الزمخشري التفسير بمعنى (الكمّ) من بدع التفسير فقال: " ومن بدع التفاسير: أنّ الرهب: الكم، بلغة حمير وأنهم يقولون: أعطني مما في رهبك، وليت شعري كيف صحته في اللغة؟ وهل سمع من الأثبات الثقات الذين ترتضي عربيتهم؟ ثم ليت شعري كيف موقعه في الآية؟ وكيف تطبيقه المفصل كسائر كلمات التنزيل؟ على أن موسى -عليه السلام - ما كان عليه ليلة المناجاة إلا زرمانِقة «جبة صوف» من صوف لا كمّى لها" (١).

وذهب كثير من المفسرين إلى عدم الجزم بجواز التفسير بمعنى (الكُمّ)، كما أشار الزمخشري ومن بعده من المفسرين ، ويرى الألوسي بعدم الجزم بثبوت هذه اللغة ، فيقول: " والحزمُ عندي عدم الجزم بثبوت هذه اللغة. وعلى تقدير الثبوت لا ينبغي حمل ما في التنزيل الكريم عليها. " (")، وكذلك عند ابن منظور حيث يقول: " لَوْ وَجَدْتُ إِماماً مِنَ السَّلَفِ يَجْعَلُ الرَّهَبَ كُمّاً لَذَهَبْتُ إليه "(؛).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (١/٣٩) (ر.هـ.ب) .



<sup>(</sup>٢) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٤٠٩/٣).

<sup>(</sup>٣) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني (١٠/٥/١) ، لشهاب الدين الألوسي (ت: ١٢٧٠هـ)، تح: علي عبد الباري عطية ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١ (٥١٤١هـ)



ومما سبق فإن القول بأن لفظة (الرهب) بلغة حمير لا شك فيه ، ولكنه لا يتفق مع السياق القرآني ، ويُعد من غريب التفسير . ، والله أعلم .

# ۲۱- ویکأن

قال تعالى: ﴿ وَأَصْبَحَ ٱلَّذِينَ تَمَنَّوْاْ مَكَانَهُ بِٱلْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيَكَأَّنَّ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوْلَا أَن مَّنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا لَا وَيَكَأَنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوْلَا أَن مَّنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا أَوْيَكَأُنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلرِّوْقَ فَي لِمَا يَعْلَمُ وَنَ هَا القصص : ٨٢]

لم أجد في خلال بحثي من يذكر أن للكلمة معنى في لغة حمير غير ابن قتيبة الدينوري فيما نقل عن بعض العلماء ، ونقله عنه جمهور من المفسرين واللغوين فيقول: " ويكأن: أي رحمة لك، بلغة حمير" (۱)، وهكذا عند الثعلبي(۱) ، وابن الجوزي (۳)، والقرطبي (؛).

وللمفسرين واللغويين آراء متباينة لتلك اللفظة ، وإن كان أقواها عندهم (ألم تَرَ أَنّ) ، وجمعها القرطبي فقال : " وَيْكَأَنَّ اللَّهُ. قَالَ الْخَلِيلُ: هِي مَفْصُولَةٌ، تَقُولُ:" وَيْ اللَّهُ وَيْ اللَّهُ وَإِحْسَانِهِ، وَذُكِرَ أَنَّ أَعْرَابِيَّةً قَالَتْ كَلِمَةُ تَقْرِيرٍ، كَقَوْلِكَ: أَمَا تَرَى إِلَى صئنْعِ اللَّهِ وَإِحْسَانِهِ، وَذُكِرَ أَنَّ أَعْرَابِيَّةً قَالَتْ كَلِمَةُ تَقْرِيرٍ، كَقَوْلِكَ: أَمَا تَرَى إِلَى صئنْعِ اللَّهِ وَإِحْسَانِهِ، وَذُكِرَ أَنَّ أَعْرَابِيَّةً قَالَتْ لِزَوْجِهَا: أَيْنَ ابْنُكَ ويلك؟ فَقَالَ: وَيْ كَأَنَّهُ وَرَاءَ الْبَيْتِ، أَيْ أَمَا تَرَيْنَهُ. وقَالَ الرَّرْقَ. ابْنُ عَبَّاسٍ وَالْحَسَنُ: وَيُكَ كَلِمَةُ ابْتِدَاءٍ وتَحْقِيقٍ تَقْدِيرُهُ: إِنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّرْقَ. وَقِيلَ: هُو تَنْبِيةٌ بِمَنْزِلَةٍ أَلَا فِي قَوْلِكَ أَلَا تفعل وأما فِي قَوْلِكَ أَمَّا بَعْدُ. قَالَ الشَّاعِرُ المَا فِي قَوْلِكَ أَمَا بَعْدُ. قَالَ الشَّاعِرُ المَا لَمِ المَا فِي قَوْلِكَ أَمَا بَعْدُ. قَالَ الشَّاعِرُ المَا لَيْ قَوْلِكَ أَمَا بَعْدُ. قَالَ الشَّاعِرُ المَا فِي قَوْلِكَ أَلَا فِي قَوْلِكَ أَلَا تفعل وأما فِي قَوْلِكَ أَمَا بَعْدُ. قَالَ الشَّاعِرُ الْمَا لَالْ فَي قَوْلِكَ أَلَا تفعل وأما فِي قَوْلِكَ أَمَا بَعْدُ. قَالَ الشَّاعِرُ الْمَا فِي قَوْلِكَ أَلَا الْمَالِيَةُ إِلَا الْمَالِمَةُ الْمَالِمُ الْمَالِيْ اللَّهُ الْمَالِي الْمُ اللَّهُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِيَةُ أَلَا الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمُلْكَالِمُ الْمَالُولُهُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمُ الْمَالِمُ الْمُ الْمُتَامِلُ الْمُقْلِقُ الْمُلُولُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ الْمُلْمُ الْمُولِمُ

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن (٣١٩/١٣).



<sup>(</sup>۱) تأويل مشكل القرآن (۲۸۱) ، لعبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت: ۲۷٦هـ) ، تح: إبراهيم شمس الدين ، دار الكتب العلمية - بيروت- لبنان .

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان عن تفسير القرآن (٢٦٦/٧).

<sup>(</sup>٣) زاد المسير في علم التفسير (٣/٩٥/٣).

ويْكأنَّ مَنْ يكن له نَشَبَّ يُح ... بب ومَنْ يفتقر ْ يعش ْ عيشَ ضرر (۱) وَقَالَ قُطْرُبٌ: إِنَّمَا هُوَ وَيُلُكَ وَأُسْقِطَتْ لَامُهُ وَضُمُّتِ الْكَافُ الَّتِي هِيَ للْخَطَابِ إِلَى وَيْ. قَالَ عَنْتَرَةُ [من الكامل]:

وَلَقَدُ شَفَى نَفْسِي وَأَبْرَأَ سَفْمَهَا ... قول الْفَوَارِسُ وَيْكَ عَنْتَرَ أَقْدِمِ (٢) وَأَنْكَرَهُ النَّحَاسُ وَعَيْرُهُ، وَقَالُوا: إِنَّ الْمَعْنَى لَا يَصِحُ عَلَيْهِ، لِأَنَّ القوم لم يخاطبوا أحدا فيقولوا له ويلك، ولَوْ كَانَ كَذَلكَ لَكَانَ إِنَّهُ بِالْكَسْرِ. وَأَيْضًا فَانَ حَذْفَ اللَّامِ مِنْ وَيُلِكَ لَا يَجُوزُ. وقَالَ بَعْضُهُمْ: التَّقْدِيرُ وَيْلَكَ اعْلَمْ أَنَّهُ، فَأَصْمِرَ حَذْفَ اللَّامِ مِنْ وَيُلِكَ لَا يَجُوزُ. وقَالَ بَعْضُهُمْ: التَّقْدِيرُ وَيْلَكَ اعْلَمْ أَنَّهُ، فَأَصْمِرَ اعْلَمْ اللَّهَ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وقَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّه

وتكاد تكون المعاني كلها متفقة مع السياق القرآني للآية كما ذكر ابن عاشور بقوله: "مَعْنَى الْآيَةِ عَلَى الْأَقْوَالِ كُلِّهَا أَنَّ الَّذِينَ كَانُوا يَتَمَنَّوْنَ مَنْزِلَةَ قَارُونَ نَدِمُوا عَلَى تَمَنِّيهِمْ لَمَّا رَأُوْا سُوعَ عَاقِبَتِهِ وَامْتَلَكَهُمُ الْعَجَبُ مِنْ تِلْكَ الْقِصَّةِ وَمِنْ خَفِي تَصَرُّفَاتِ اللَّهِ تَعَالَى فِي خَلْقِهِ وَعَلِمُوا وُجُوبَ الرِّضَى بِمَا الْقِصَّةِ وَمِنْ خَفِي تَصَرُّفَاتِ اللَّهِ تَعَالَى فِي خَلْقِهِ وَعَلِمُوا وُجُوبَ الرِّضَى بِمَا قَدَّرَ للنَّاسِ مِنَ الرِّرْقِ فَخَاطَبَ بَعْضَهُمْ بَعْضًا بِذَلِكَ وَأَعْلَنُوهُ. " (1).

<sup>(</sup>٦) التحرير والتنوير (٢٠/١٨٨).



<sup>(</sup>۱) البيت لعمرو بن زيد بن نفيل ،وقيل : انبيه بن الحجاج ، والنشب : المال والعقار، ينظر : لسان العرب(۱/۸۱ع) ، تاج العروس (۲۷۰/٤) ، وبلا نسبة في الخصائص (۱/۳) .

<sup>(</sup>۲) الجامع البيت لعنترة بن عمرو بن شداد العبسي، من معلقته (مختار الشعر الجاهلي بشعر مصطفى السقاص ۳۷۹) قال شارحه: يريد أن تعويل أصحابه عليه، والتجاءهم إليه شفى نفسه، ونفى غمه. اه. ووى: كلمة يقولها المتعجب من شيء (۳۱۸/۱۳–۳۱۹).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن (٣١٨/١٣-٣١٩).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (٥١/٨١٤) .

<sup>(</sup>٥) تاج العروس من جواهر القاموس (٢٧٠/٤٠).



وذهب الماوردي إلى أن اللفظة لها معنى آخر باللغة الحميرية فقال: "معناها ﴿وَلَكِنَّ اللَّهَ ﴾ بلغة حمير " (١)، واللفظة على ذلك المعنى يكاد يتفق مع سياق الآية ، والله أعلم .

# ۲۲- أنكسر

قال تعالى: ﴿ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَنكَرَ ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْخَمِيرِ ﴿ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَنكَرَ ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْخَمِيرِ ﴾ [لقمان: ١٩]

قال السيوطي: "﴿ أَنكر آلاً صَوَتِ ﴾ أقبحها ، بلغة حمير " (٢)، وجمهور العلماء على أنّ معنى (أنكر) أي : أقبح الأصوات وأشر الأصوات صوت الحمير مجتمعة ، وقيل : أشدها في الحدة ، وذلك ؛ لأن من يامر بالخير والمصلحة لا يكون صوته مرتفعاً وقبيح ، وفي ذلك يقول السمعاني : " أي: أقبح الْأَصْوَات لصوت الْحمير. يُقال: جَاعَنِي فلان بوجه مُنكر أي: قبيح، فإن قال قائل: لم جعل صوت الْحمار أقبح الْأَصْوَات؟ وَالْجَوَاب عَنهُ إِنّمَا جعله أقبح الْأَصْوَات، لِأَن أوله زفير، وآخره شهيق، والزفير والشهيق: صوت أهل النّار. ..، وذكر النقاش في تَفْسِيره: أن أهل الْجَاهِلِيَّة كَانُوا يتنافسون في الله النّار الله تَعَالَى هَـذِه الله. وكَانُوا يجهرون بأصواتهم ويرفعونها بغاية الْإِمْكَان، فَأَنْزل الله تَعَالَى هَـذِه الْآيَـة، وَمَعْنَاهُ: أَنه لَيست الْعَزَّة فِي شَدَّة الصَوْت، ولَو كَانَ من هُوَ أَشَد أعز، لَكَانَ

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن (١١٣/٢) ، وينظر : الموسوعة القرآنية (١٢١/٢) ، باب ما وقع فيه بغير لغة الحجاز .



<sup>(</sup>۱) النكت والعيون (تفسير الماوردي ) (٤/٠/٤) ، لأبي الحسن الماوردي (ت: ٠٠٤هـ) ، تح: السيد بن عبد المقصود ، دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان .

الْحمار أعز من الْكل. " (١) ، وعند الأزهري: "﴿ أَنكَر آلاَ صَوَاتِ ﴾، أقبح النَّاصُورَةِ ﴾، أقبح النَّاصُورَة اللَّأَصُورَة ﴾، أقبح النَّاصُورَات " (٢) ، وقال الهروى: " أي: أقبحها ووجه منكر أي قبيح " (٣)

وسياق الآية كما يتضح تشير إلى آداب حسن المعاملة مع الناس ، وذلك بعدم الكِبر وغض البصر ، وخفض الصوت، وهي من وصايا لقمان الكِير هو يعظه .

#### ۲۳- مرض

قال تعالى: ﴿ يَنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ ۚ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَّعْرُوفًا ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٣٢]

قال السامري: ﴿ فَيَطَمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ يعني الزنا بلغة حمير، وكذلك قوله : ﴿ فَإِن لَمْ يَنتَهِ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ [الأحزاب: ٢] يعني الزنا بلغة حمير. ((3) ، وكذلك عند السيوطي ((3) ، وجمهور المفسرين وأهل اللغة على أن (المرض) هنا : شهوة الزنا ، أو الفجور ، أو النفاق ،ونقل الطبري عن ابن زيدٍ قوله : أهلُ الزِّنَا مِنْ أهلِ النَّفَاق الَّذِينَ يَظُلُبُونَ النَّسَاءَ فَيَبْتَغُونَ الزِّنَا. وَقَرَأَ: ﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطَمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ [الأحزاب: ٣٢] قَالَ: وَالمُنَافِقُونَ أَصنَافٌ عَشَرَةٌ فِي بَراءَةٍ، قَالَ:

<sup>(</sup>٥) إعجاز القرآن ومعترك الأقران (ص ٤٠) ، وينظر : اللغة اليمنية في القرآن (٦٩) .



<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن (۲۳٤/٤) ، لمنصور بن محمد السمعاني التميمي (ت: ۴۸۹هـ) ، تح: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس ، دار الوطن السعودية ، ط۱ (۲۱۸هـ -۱۹۹۷م).

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة (١١٠/١٠) (ك.ر.ن).

<sup>(</sup>٣) الغريبين في القرآن والحديث (١٨٨٤/٦) ، لأبي عبيد الهروي (ت: ٤٠١هـ) ، تح: أحمد فريد المزيدي ، مكتبة نزار مصطفى الباز – السعودية ، ط١ (١٩١٩هـ -١٩٩٩م).

<sup>(</sup>٤) اللغات في القرآن (ص ٤٠).

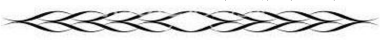


فَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ، صِنْفٌ مِنْهُمْ مَرِضَ مِنْ أَمْرِ النَّسَاءِ "(')، وقال السمعاني: " قَالَ قَتَادَة: أَي النِّفَاق، وقَالَ عِكْرِمَة: شَهُوَة الزِّنَا. "(')، وفسرها ابن عباس –رضي الله عنهما – في مسائل نافع بن الأزرق بالزنا فقال: "في قلبه الفجور وهو الزنا. قال: فهل تعرف العرب ذلك؟قال: نعم، أما سمعت الأعشى وهو يقول("):

حافظ للفرج راض بالتّقى ... ليس ممّن قلبه فيه مرض "(ئ)
ويؤصل ابن فارس مادة (م.ر.ض) بأنه ما يخرج من الإنسان عن الحدّ
فيقول: " الْمِيمُ وَالرَّاءُ وَالضَّادُ أَصلٌ صَحِيحٌ يَدُلُّ عَلَى مَا يَخْرُجُ بِهِ الْإِنْسَانُ عَن عَنْ حَدِّ الصِحَّةِ فِي أَيِّ شَيْءٍ كَانَ. مِنْهُ الْعِلَّةُ. ، وَالنَّفَاقُ مَرَضٌ فِي قَوْلِهِ عَنْ حَدِّ الصِحَّةِ فِي أَيِّ شَيْءٍ كَانَ. مِنْهُ الْعِلَّةُ. ، وَالنَّفَاقُ مَرَضٌ فِي قَوْلِهِ يَعْمَلُ فَزَادَهُمُ آللَّهُ مَرَضًا أَهُ [البقرة: ١٠]، وقَالَ تعالى: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرضٌ ﴾ [الأحزاب: ٣٢] " (٥)

ولعل سياق الآية في هذا الموضع من كتاب الله لا يستقيم فيه المعنى الا بتلك الدلالة الحميرية للفظ ، كما فسرها ابن عباس -رضي الله عنهما- وذكرته سابقاً ، كما أنّ كلمة (المرض) جاءت مقرونة بكلمة قلب في كثير من آيات القرآن الكريم ، تكاد تتفق جميعها على معنى الشك والنفاق وضعف الإيمان ، ولهذا لم تدخل ضمن الكلمات الحميرية إلا هذه المفردة الموجودة في سورة الأحزاب ، وإن كان غير مستبعد أن يؤول المعنى إلى

<sup>(</sup>٥) مقاييس اللغة (٣١١/٥) ، (م.ر.ض).



<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن(١٩/١٩).

<sup>(</sup>۲) تفسير القرآن (۲۷۹/٤).

<sup>(</sup>٣) البيت ذُكر في الإتقان في علوم القرآن (٦١/١) ، وأضواء البيان للشنقيطي (٦/٥٦) وهو غير موجود بديوان الأعشى .

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن في شعر العرب (مسائل نافع بن الأزرق لعبد الله بن عباس ) ، للصحابي عبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي الهاشمي (ت: ٢٨هـ) .

### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

££IA

المعنى الحميري كما ذكر الشنقيطي في (أضواء البيان) ، واستشهد فيه ببيت الشعر المذكور للأعشى سابقاً فقال : " مَرَضَ الْقَلْبِ فِي الْقُرْآنِ يُطْلَقُ عَلَى نَوْعَيْنِ: أَحَدُهُمَا: مَرَضٌ بِالنِّفَاقِ وَالشَّكِّ وَالْكُفْرِ، وَمَنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى فِي عَلَى نَوْعَيْنِ: أَحَدُهُمَا: مَرَضٌ بِالنِّفَاقِ وَالشَّكِّ وَالْكُفْرِ، وَمَنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى فِي الْمُنَافِقِينَ : ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضاً ﴾ [البقرة: ١٠]...والتَّانِي: مِنْهُمَا إِطْنَاقُ مَرَضِ الْقَلْبِ عَلَى مَيْلِهِ لِلْفَاحِشَةِ وَالزِّنِي، وَمِنْهُ بِهَـذَا الْمَعْنَى قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ فَيَطَمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ [الأحزاب: ٣٦] أَيْ: مَيْلٌ إِلَى الزِّنَى وَنَحُوهِ، وَالْعَرَبُ تُسَمِّي انْطُواءَ الْقَلْبِ عَلَى الْأُمُورِ الْخَبِيثَةِ: مَرَضًا وَذَلِكَ مَعْرُوفٌ فِي لُغَتِهِمْ "(١).

# ٢٤- البعل

قال تعالى: ﴿ أَتَدْعُونَ بَعْلاً وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ آلْخَيلِقِينَ ﴿ الصافات: ١٢٥] قال السامري: "بعلاً ؛ يعني ربّاً بلغة حمير." (٢) ، والبعل عند جمهور المفسرين (الرّب) بلغة أهل اليمن ، وبنفس المعنى في لغة أزد شنؤة ، وذكرها السيوطي في "الإتقان "(٣) ، وقال الطبري: "هَذِهِ لُغَةٌ بِالْيمَانِيَّةِ: أَتَدْعُونَ رَبًا دُونَ اللَّهِ "(٤) ، وذهب ابن الجوزي في تأويل المعنى إلى ثلاثة أقوال فقال: "أحدها: أنه بمعنى الرّبّ،...، وقال قتادة: هذه لغة يمانية. والثاني: أنه اسم صنم كان لهم، قاله الضحاك، وابن زيد. وحكى ابن جرير أنه به سميّت «بعلبك» . والثالث: أنها امرأة كانوا يعبدونها" (٥) ، والبعل في أنه به سميّت «بعلبك» . والثالث: أنها امرأة كانوا يعبدونها" (٥) ، والبعل في

<sup>(</sup>٥) زاد المسير في علم التفسير (٣/٥٥٠).



<sup>(</sup>١) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (٩٠/٥).

<sup>(</sup>٢) اللغات في القرآن (ص ٤٢) ، وينظر: التبيان في تفسير غريب القرآن (٢٧٧/١) .

<sup>(</sup>٣) الإتقان في علوم القرآن (١٠٧/٢) ما وقع فيه بغير لغة الحجاز.

<sup>(</sup>٤) جامع البيان عن تأويل آي القرآن (٦١٢/١٩) .



لغة العرب لها معان كثيرة كالزوج ، والأرض المرتفعة ، والسيد ، والمالك ، والرب كما في لغة أهل اليمن .

كما ذكر العلامة الخليل بن أحمد بقوله : " البَعْلُ: النَّوجُ. ...، والبَعْلُ: أرضٌ مرتفعة لا يُصيبُها مطر إلا مرّةً في السنّة. قال سلامة ابن جندل [من الطويل]:

إذا ما عَلَوْنا ظهرَ بَعْلٍ عَريضة ... تَخالُ علينا قَيْضَ بَيْضٍ مفلق (١). والبَعْلُ من النَّخل: ما شرب بعروقه من غير سقي سماء ولا غيرها.

قال عبد الله بن رواحة [من الوافر]:

هنالك لا أبالي سقي نَخْل ... ولا بَعْل وإنْ عَظُمَ الإتاءُ (١).

الإِتاء: الثّمرة. والبَعْلُ: الذّكر من النّخل، والنّاس يسمّونه: الفّحل. قال النّابغة الذبياني في صفة النّخل وَالْمَاء [من الطويل]:

من الواردات الماء بالقاع تستقي ... بأذنابها قبل استقاء الحناجر (٣)

<sup>(</sup>٣) البيت من ديوان النابغة الذّبياني (٨٠) ، ديوان النابغة الذبياني ، شرح وتقديم : عباس عبد الساتر ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، ط٣ (١٤١٦هـ -١٩٩٦م) ، والواردات : الطالبات ، ويُروى الصدر من البيت (من الطالبات الماء بالقاع تستقي ) ، يقول : إنهم منعوا أهل الوادى من النخل الطالب للماء .



<sup>(</sup>۱) البيت من ديوان سلامة بن جندل (١٦٢) لمحمد بن الحسن الأحول ، تح: فخر الدين قباوة، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط٢ ((١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م) ، والبيت كما في الديوان : إذا ما علونا ظهر نشز ... على الهام مناً قيض بيض مُقلَق ، وفي بعض الروايات يُروى (ظهر بعل) ، والبعل : الأرض المرتفعة التي لا يصيبها المطر في السنة إلا مرة واحدة.

<sup>(</sup>۲) البيت من ديوان عبد الله بن رواحة (١٥١) ، ديوان عبد الله بن رواحة ودراسة في سيرته وشعره ، د/ وليد قصاب ، دار العلوم للطباعة والنشر ، ط١ (١٠١هـ -١٩٨١م) ، والبيت كما ذُكر في الديوان هُنالك لا أُبالي طلّع بَعل ولا نَخلِ أسافلها رواء والبعل : النخل الذي يشرب بعروقه من الأرض فيستغني عن السقي ، ويقال استبعل النخل : أي شرب بعروقه ، ورواء (بالكسر) صفة النخل.

أراد بأذنابها: العروق. والبَعْلُ: صنَمٌ كان لقوم إلياس عليه السلام " (1). ومما سبق يمكن القول بأن لفظة (البعل) تُعد من الألفاظ المشتركة في اللغة ، وأنها في الأصل تدل على القائم بالأمر، ثم استعملت على معان متعددة على سبيل باب المجاز، وعلى معنى الرب من اختلاف لهجات العرب. معددة على سبيل باب المجاز، وعلى معنى الرب من اختلاف لهجات العرب.

قال تعالى: ﴿ فَسَخَرْنَا لَهُ ٱلرِّيحَ تَجْرِى بِأُمْرِهِ وَخَآءً حَيْثُ أَصَابَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله فَصَدَ ذَهْب جمهور من العلماء على أنّ (أصاب) هنا في الآية بمعنى قصد أو أراد ، والمعنى أراد في لغة حمير كما ذكر المفسرون فيقول القرطبي : "قَوْلُهُ تَعَالَى: " حَيْثُ أَصابَ " أَيْ أَرَادَ، قَالَهُ مُجَاهِدٌ. وَالْعَرَبُ تَقُولُ الْأَعْرَابِيّ. الصَوَابِ وأخطأ الجواب، قال ابْنُ الْأَعْرَابِيّ. الصَوَابِ وأخطأ الجواب، قال ابْنُ الْأَعْرَابِيّ. وَقَالَ الشَّاعِرُ [المتقارب]

أَصابَ الْكَلَامَ فَلَمْ يستطع ... فأخطأ الْجَوَابَ لَدَى الْمَفْصِلِ وَقِيلَ: أَصابَ أَرَادَ بِلُغَةِ حِمْيَرَ. وقَالَ قَتَادَةُ: هُوَ بِلِسِنَانِ هَجَرَ. وقِيلَ: حَيثُ أَصابَ عِينَمَا قَصدَ، وَهُوَ مَأْخُوذٌ مِنْ إصابَةِ السَّهُم الْغَرَضَ المقصود." (٢) .

وقال أبو حيان: "قَالَ وَهْبُّ: حَيْثُ أَصَابَ، أَيْ أَرَادَ...، وَقِيلَ أَصَابَ: أَرَادَ...، وَقِيلَ أَصَابَ: أَرَادَ، بِلُغَةِ حِمْيرَ. "(٣). وذكر الشوكاني أنّ المعنى: أراد بإجماع المفسرين فيما نقله عن الزَّجَّاج حيث قال: " إِجْمَاعُ أَهْلِ اللَّغَةِ وَالْمُفَسِّرِينَ أَنَّ مَعْنَى أَصَابَ: بِلُغَةِ وَالْمُفَسِّرِينَ أَنَّ مَعْنَى أَصَابَ بِلُغَةِ حَيْثُ قَصَدَ، وَقِيلَ: إِنَّ مَعْنَى أَصَابَ بِلُغَةِ عَيْثُ

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط في التفسير (٩/٨٥١).



<sup>(</sup>١) كتاب العين ، للخليل (١/ ٩/٢ ، ١٥٠) (ب ع.ل) باختصار بسيط .

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (٢٠٦/١٦).



حِمْيرَ: أَرَادَ، وَلَيْسَ مِنْ لُغَةِ الْعَرَبِ"(١)، وذهب السامري إلى أنها يمنية فقال : "حيث أراد بلغة الأزد وعُمان." (٢)، وذهب ابن فارس عند تأصيله للجذر اللغوي (ص.و.ب)إلى معنى الاستقرار في القرار والصواب فقال : " الصَّادُ وَالْوَاوُ وَالْبَاءُ أَصْلٌ صَحِيحٌ يَدُلُّ عَلَى نُزُولِ شَيْءٍ وَاسْتَقْرَارِهِ قَرَارَهُ. مِنْ ذَلِكَ الصَّوَابُ فِي الْقَوْلُ وَالْفِعْلُ، كَأَنَّهُ أَمْرٌ نَازِلٌ مُسْتَقِرٌ قَرَارَهُ. وَهُوَ خَلَافُ الْخَطَابُ الصَوَابُ فِي الْقَوْلُ وَالْفِعْلُ، كَأَنَّهُ أَمْرٌ نَازِلٌ مُسْتَقِرٌ قَرَارَهُ. وَهُوَ خَلَافُ الْخَطَابُ الصّوابُ فِي الْقَوْلُ وَالْفِعْلُ، كَأَنَّهُ أَمْرٌ نَازِلٌ مُسْتَقِرٌ قَرَارَهُ. وَهُو خَلَافُ الْخَطَابُ الله الله عنى الإرادة "٢). ويكاد يتفق المعنى المحوري لسقوط الشيء واستقراره ، ومعنى الإرادة كما وردت في اللغة الحميرية ، كمن يميل إلى شيء ليناله ، والله أعلم .

#### ٢٦- مقاليد

قال تعالى: ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۖ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّهُ و بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ [الشورى: ١٢] ، قال ابن الهائم: "مَقالِيدُ: مفاتيح، بلغة حمير، وافقت لغة الأنباط والفرس والحبشة ، واحدها مقليد ومقلاد. ويقال: هو جمع لا واحد له من لفظه. وهي الأقاليد أيضا، الواحد إقليد. "(1).

جمهور العلماء على أنّ معنى مقاليد: مفاتيح باللغة الفارسية ، وقال بعضهم هي بلغة أهل اليمن والحبشة ، وفي ذلك يقول ابن قتيبة: "أي مفاتيحها وخزائنها، واحدها: "إقليد" ، يقال: هو فارسى معرب "إكليد ." (٥).،

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن(٣٨٤) ، لعبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري(ت: ٢٧٦هـ) ، تح: أحمد صقر ، دار الكتب العلمية ، ط١ (١٣٩٨هـ -١٩٧٨م) ، وينظر : الإتقان في علوم القرآن (١٣٩/٢).



<sup>(</sup>۱) فتح القدير (4//2) ،لمحمد بن عبد الله الشوكاني اليمني(ت:170.8) ، دار ابن كثير – دمشق ، 41(1118-).

<sup>(</sup>٢) اللغات في القرآن (٤٢).

<sup>(</sup>٣) مقاييس اللغة (٧٧/٥) (ص.و.م).

<sup>(</sup>٤) التبيان في تفسير غريب القرآن (٢٨٤/١).



#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

ويقول ابن عطية: "المقاليد: المفاتيح، قاله ابن عباس والحسن، وقال مجاهد: أصلها بالفارسية "(١)، وذكر الرازي فيما نقله عن الزمخشري أن الكلمة مُعربة فقال: "ولاً واحد لَها مِنْ لَفْظِها، وقيل مِقْلِيدٌ ومَقاليدُ، وقيل مِقْليدٌ ومَقاليدُ، وقيل مِقْليدٌ ومَقاليدُ، وقيل مِقْليدٌ ومَقاليدُ، وأَلْكِلمَةُ أَصْلُها مِقْلَادٌ ومَقَاليدُ مِثْلَ مِفْتَاحٍ ومَفَاتِيحٍ، وقيل إقْليدٌ وأَقَاليدٌ، والْكَلِمَةُ أَصْلُها فَارسيّةٌ، إلّا أَنَّ الْقَوْمَ لَمَّا عَرّبُوها صارت عربيّةً. "(٢)

ويقول الأزهري: "قال الليث: والإقليدُ: الْمِفْتَاح بلغَة أهل الْيمن.وقالَ غيره: الإقليد مُعرب، وأصله كليذ. " ("). ويستشهد العوتبي إلى أنها كلمة وصلت للعرب من اللغة اليمنية فيقول: " كُنتُ حاجًا ورأيْتُ غُلاماً أعرابياً معه مِفْتاحٌ، وهو ينادي: لمَنْ هذا الإقليد؟ فَعَرَفْتُ أن مَقَاليد: مفاتيح.قال البُكَيْريّ: يُقالُ في واحدِها: إقليد ومِقْليد ومِقْلاد.والإقليد؛ المِفْتاحُ، بلغة اليمَن. "(أ).

ومما سبق يمكن الجزم بأن كلمة (مقاليد) بمعنى مفاتيح كلمة أصلها فارسية ، وتنطق (كليذ) ، وذلك قبل أن تستخدم في اللغة اليمنية القديمة ، والحجة على ذلك ما ذكره اللغويون القدماء ، ولكن قد تكون هذه اللفظة استعملت في لغة حمير قبل ان تنتقل للغة قريش ، لذا فهي من أصل حميري

<sup>(</sup>٤) الإبانة في اللغة (٣/٦٢٣) ، لسلّمة بن مُسلم العَوتبي الصُحاري (ت: القرن الخامس الهجري) ، تح: عبد الكريم خليفة ، نصرت عبد الرحمن وآخرون ، وزارة التراث القومي والثقافة – مسقط – سلطنة عمان ، ط١ (٢٠١هـ - ١٩٩٩م).



<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٩/٥).

<sup>(</sup>۲) مفاتيح الغيب (التفسير الكبير) (۲۷/۲۷) ، ويُراجع بما في : الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (۱٤٠/٤).

<sup>(</sup>٣) تهذیب اللغة (٩/٧٤) (ق.د.ل).



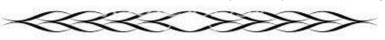
بالنسبة للهجات العرب لا بالنسبة للهجات العالم ، لذا فهي تُعد من الكلمات الدخيلة على العربية ، والفارسية الأصل ، والله أعلم .

# ۲۷- يَتركُم

قال تعالى: ﴿ فَلَا تَهِنُواْ وَتَدْعُواْ إِلَى ٱلسَّلْمِ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ وَٱللَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمْ أَعْمَىلَكُمْ ﴿ وَاللَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمْ أَعْمَىلَكُمْ ﴿ وَاللَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمْ الْعَمْمَ لَكُمْ الْعَالَى اللَّهُ الْعَلَوْنَ وَٱللَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمْ الْعَلَوْنَ وَٱللَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللّهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قال السّامري: "يَتِرَكُم ؛ أي: يُنقصكم بلغة حمير" (١)، وكذا قال ابسن الهائم (١)، والسيوطي (٣)، وجمهور العلماء على أن معنى لفظة (يتركم): ينقصكم، أو يظلمكم، فيقول القرطبي: "أيْ لَنْ يُنقصكُمْ، عَنِ ابْنِ عَبّاسٍ لينقصكم، أو يظلمكم، فيقول القرطبي: "أيْ لَنْ يُنقصكُمْ، عَنِ ابْنِ عَبّاسٍ رضي الله عنهما وعَيْرِهِ. ومَنْهُ الْمَوْتُورُ الّذِي قُتِلَ لَهُ قَتِيلٌ فَلَمْ يُدْرَكُ بِدَمِهِ، تَقُولُ مِنْهُ: وتَرَهُ يتِرُهُ وتُرَا وتِرَةً. ومَنْهُ قَولُهُ عَلَيْهِ السّلّامُ: (مَنْ فَاتَتْهُ صَلَاةُ الْعَصْرِ فَكَأَنَّمَا وتَرَ أَهْلَهُ ومَالَهُ ) (٤) أيْ ذَهَبَ بِهِمَا. وكذَلكَ وتسرهُ حقّله أيْ النعصر فَكَأَنَّمَا وتَرَ أَهْلَهُ ومَالَهُ ) (٤) أيْ ذَهَبَ بِهِمَا. وكذَلكَ وتسرهُ خقّلهُ أيْ أَنْ يَنْتَقِصَكُمْ فِي أَعْمَالكُمْ ، وقوعله أيْ أَنْ يَنْتَقِصَكُمْ فِي أَعْمَالكُمْ ، وقوعله الله الفظلة بعدم الله بالنصر على النقصان في الثواب والأجر، ووعد وبشارة لهم من الله بالنصر على أعدائهم، ولعل المعنى في الحديث الشريف يتفق مع المعنى في لغة حمير أما النقص في الأهل والمال .

<sup>(</sup>٥) الجامع لأحكام القرآن (١٦/١٥).



<sup>(</sup>١) اللغات في القرآن (ص ٤٥).

<sup>(</sup>٢) التبيان في تفسير غريب القرآن (٢٩٦/١).

<sup>(</sup>٣) الإتقان في علوم القرآن (١١٣/٢).

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه البخاري برقم (٣٦٠٢) في الجامع المسند الصحيح المختصر (١٩٩/٤)، لمحمد بن إسماعيل البخاري، تح: محمد زهير بن ناصر ، دار طوق النجاة ، ط١ (٢٢٢م).



### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

# ۲۸- معكوفاً

قال تعالى: ﴿ هُمُ ٱلَّذِيرَ كَفَرُواْ وَصَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَٱلْمَدْى : معكوفاً ؛ يعنى : معكوفاً أن يَبْلُغَ عَجِلَّهُ ﴿ [الفتح: ٢٥]، قال السامري : " معكوفاً ؛ يعنى : محبوساً بلغة حمير." (١)، وذكرها كذلك ابن الهائم (١)، والسيوطي (٣)، وجمهور المفسرين على أن معكوفاً معناها : محبوساً ، كالطبري (٤)، والزجاج (٥)، والثعلبي (١)، والماوردي (٧)، ويوضح المعنى ما ذكره أبو حيان بقوله : " مَعْكُوفاً: حَالٌ، أَيْ مَحْبُوساً. عَكَفْتُ الرَّجُلَ عَنْ حَاجَتِهِ: حَبَسْتُهُ عَنْهَا، وَأَنْكَرَ أَبُو عَلِيٍّ تَعْدِيَةَ عَكَفَ، وَحَكَاهُ ابْنُ سِيدَةَ وَالْأَزْهَرِيُّ وَغَيْرُهُمَا. وَهُذَا الْحَبْسُ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ بِصَدِّهِمْ، أَوْ مِنْ جَهَةِ الْمُسْلِمِينَ وَهَذَا الْحَبْسُ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ بِصَدِّهِمْ، أَوْ مِنْ جَهَةِ الْمُسْلِمِينَ وَهَذَا الْحَبْسُ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ بِصَدِّهِمْ، أَوْ مِنْ جَهَةِ الْمُسْلِمِينَ وَهَذَا الْحَبْسُ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ بِصَدِّهِمْ، أَوْ مِنْ جَهَةِ الْمُسْلِمِينَ لِعَرَدُهِمْ وَنَظَرِهِمْ فِي أَمْرِهِمْ." (١٠)، وقالَ الراغب: " العُكُوفُ: الإقبال على الشيرع وملازمته على سبيل التعظيم له، والاعْتِكَافُ في الشيرع: هـو الاحتباس في المسجد على سبيل القربة ويقال: عَكَفْتُهُ على كذا، أي: حبسته الد." (١٩).

<sup>(</sup>٩) المفردات في غريب القرآن (٩٧٥).



<sup>(</sup>١) اللغات في القرآن (ص ٥٤).

<sup>(</sup>٢) التبيان في تفسير غريب القرآن (٢٩٧/١).

<sup>(</sup>٣) إعجاز القرآن ومعترك الأقران (٢/١)، وينظر: الموسوعة القرآنية (٢٢/٢).

<sup>(</sup>٤) جامع البيان عن تأويل آي القرآن (٢٩٢/٢١).

<sup>(</sup>٥) معانى القرآن وإعرابه (٥/٧٧).

<sup>(</sup>٦) الكشف والبيان عن تفسير القرآن (٩/٥٥).

<sup>(</sup>٧) النكت والعيون (٥/٩ ٣١).

<sup>(</sup>٨) البحر المحيط في التفسير (٩/٥٩٤).



ومما سبق نجد أن المعنى بلغة حمير يتفق تماماً والمعنى عند أهل اللغة العربية ، والألفاظ القرآنية من التركيب (ع.ك.ف) لا يخرج معنى أي منها عن الاحتباس على شيء أو الحبس عليه. والله أعلم

# ۲۹-<del>جبــاً</del>ر

قال تعالى: ﴿ خُنْ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ ۖ وَمَآ أَنتَ عَلَيْهِم بِحِبَّارٍ ۗ فَذَكِّرْ بِٱلْقُرْءَانِ مَن حَنافُ وَعِيدِ ﴾ [ق: ٤٥] ،

قال السّامري:"(جَبَّار) يعني: مُسلّط بلغة حمير"(۱)، وكذا ذكره ابن الهائم (۲)، والسيوطي (۱)، وجمهور المفسرين على أن (جبّار) بمعنى متسلط أو ملك متجبر؛ فالجبّار هو الله، وقال مكي بن أبي طالب: "أي: نحن أعلم يا محمد بما يقول هؤلاء المشركون من كذبهم على الله سبحانه، وتكذيبهم بآياته، وإنكارهم للبعث، ولست يا محمد [عليهم] بمسلط على أن تُجبرهم على الإيمان، إنما أنت منذر "(۱)،

وعلى ما ذكره مكّي ومن قبله من المفسرين ذهب المساوردي (٥) ، والواحدي (٦) ، ويُؤصل ابن فارس المعنى بأنه الاستكبار والعظمة فيقول : " الْجيمُ وَالْبَاءُ وَالرَّاءُ أَصلٌ وَاحِدٌ، وَهُوَ جنْسٌ مِنَ الْعَظَمَةِ وَالْعُلُوِّ وَالسْتِقَامَةِ.

<sup>(</sup>٦) الوسيط في تفسير القرآن المجيد (١٧٢/٤).



<sup>(</sup>١) اللغات في القرآن (٤٥).

<sup>(</sup>٢) التبيان في تفسير غريب القرآن (٢/٠٠٠).

<sup>(</sup>٣) إعجاز القرآن ومعترك الأقران (٢/١٥١).

<sup>(</sup>٤) الهداية إلى بلوغ النهاية (٢٠٦٧/١)، لمكي بن أبي طالب القرطبي (ت: ٤٣٧هـ)، تح: مجموعة رسائل جامعية – بالشارقة، إشراف د/ الشاهد البوشيخي، الناشر: مجموعة بحوث الكتاب والسنة – الشارقة، ط١ (٢٩٩هـ -٢٠٠٨م).

<sup>(</sup>٥) النكت والعيون (٦/٣٢٦).

# الترقيم الدولي 3050-2356 ISSN 2356 الترفيم الدولير الإكترونيم 316X - 2636 ISSN 2636



### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

فَالْجَبَّارُ: الَّذِي طَالَ وَفَاتَ الْيَدَ، يُقَالُ فَرَسٌ جَبَّارٌ، وَنَخْلَةٌ جَبَّارَةٌ...، وَذُو الْجَبَرُوتِ: اللَّهُ جَلَّ تَنَاوُهُ...، وَيُقَالُ أَجْبَرْتُ فُلَانًا عَلَى الْأَمْرِ، ولَا يَكُونُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْقَهْرِ وَجِنْسٍ مِنَ التَّعَظُّمِ عَلَيْهِ." (١) ، والمعنى المذكور بلغة حمير ، وأجمع عليه المفسرون واللغويون، فدلالته واحدة ، وهي التسلط والتجبر والسطوة، وهي معانى لا تكون إلا لله وحده ، ولا تجوز للعباد .

# ٣٠-ألتناهم

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَنِ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَمَآ أَلَتْنَهُم مِنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ آمْرِي بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ﴿ ﴾ [الطور: ٢١]

ذهب جمهور من العلماء على أنّ (ألتناهم) بمعنى نقصناهم أو ظلمناهم.

ولم يرد في كتب التراث ما يدل على أنّ هذا اللفظ بلغة حمير إلا ما ذكره ابن الهائم عن ابن عباس -رضي الله عنهما - فقال : " أَلتناهُمْ : أنقصناهم، بلغة حمير ، يقال: ألت يألت ولات يليت، لغتان. " (١)، وقالله الزجاج (١) ، وذكر الثعالبي معنى الآية فقال : " وَما أَلتناهُمْ أي: نقصالهم، ومعنى الآية أنّ اللّه سبحانه يُلْحِقُ الأبناء بالآباء، ولا يُانقِصُ الآباء من المجورهم شيئاً، وهذا تأويل الجمهور "(١)، وذكرها الجوهري فقال : " ألته حَقّهُ يُؤْلُتُهُ أَلْتاً، أي نقصهُ. و أَلتَهُ أيضاً: حبسَهُ عن وجهه وصرفه، مثل لاته يليته،

<sup>(</sup>٤) الجواهر الحسان في تفسير القرآن (٣١٣/٥) ، لأبي زيد عبد الرحمن الثعالبي (ت: ٩٨٥هـ) ، تح: محمد علي معوض ، وعادل أحمد عبد الموجود ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، ط١ (١٨١٤هـ).



<sup>(</sup>۱) مقاییس اللغة (۱/۱ ه) (ج.ب.ر).

<sup>(</sup>٢) التبيان في تفسير غريب القرآن (٣٠٣/١).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٦٦/٥).



وهما لغتان حكاهما اليزيدى عن أبي عمرو بن العلاء. "(١) ، وعد ابن جني اللفظة من القراءات فقال: "قراءة عبد الله وأبي: و"مالتناهم". وكان ابن عباس -رضي الله عنهما - يقول: "ألتناهم": نقصناهم. يقال: ألته يألته ألتا، وآلته يؤلته إيلاتا، ولاته يليته ليتا. كلهن بمعنى واحد. أي: نقصه، ويقال أيضا: ولته يلته ولتا، بمعناه. قال الحُطيئة [البسيط]:

أبلغ لديك بنى سعد مغلغلة ... جهد الرسالة لا ألتا ولا كذبا(١)

وقالوا: ولته يلته: إذا صرفه عن الشيء يريده، وقالوا: ألته يألته باليمين: إذا غلظ عليه بها، وآلته يؤلته بها: إذا قلده إياها، وقال رؤبة [الراجز] ("):

وليلة ذات ندى سريت ... ولم يلتني عن سراها ليت " (4)

ولعل ما ذكره المفسرون واللغويون من أن للفظ لغتين يشير إلى أن أحدهم لغة قريش ، والأخرى قد تكون لغة غيرها ، فما القراءات التي ذكرها العلماء إلا لهجات نُسبت إليها ، والله أعلم .

# ٣١- سامدون

قال تعالى: ﴿ وَأَنتُمْ سَلِمِدُونَ ﴾ [النجم: ٦١]

<sup>(</sup>٤) المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢٩١/٢) ، لأبي الفتح عثمان بن جني الموصلي (ت: ٣٩١/١) ، وزارة الأوقاف – المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، ط1(٢٠٤١هـ – ١٩٩٩م).



<sup>(</sup>١) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية (١/١).

<sup>(</sup>۲) البیت من دیوان الحطیئة (۱۷) بروایة وشرح ابن السکیت (ت: ۲٤٦هـ) دراسة : مفید محمد قمیحة ، دار الکتب العلمیة – بیروت -لبنان.

<sup>(</sup>٣) البيت بلا نسبة في المحتسب لرؤبة، ولم نعثر عليه في ديوانه ولا ديوان العجاج، ومقاييس اللغة (٢٢٣/٥)، ولسان العرب (٨٨/٢).

أجمع المفسرون وعلماء اللغة على أن (سامدون) بمعنى : مغَنَّون باللغة الحميرية .

قال السيوطي: "عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ في قوله: {وَأَنْتُمْ سَامِدُونَ} قَالَ: الْغِنَاءُ وَهِيَ يَمَانِيَةٌ. وَأَخْرَجَ ابْنُ أَبِي حَاتِمٍ عَنْ عِكْرِمَةٌ: هِيَ بِالْحِمْيْرِيَّةِ. " (')،وذكر لها الطبري معانِ آخر مثل (الغفلة)، و(البرطمة) (') فقال: "قالَ عِكْرِمَةُ: «هُوَ الْغِنَاءُ بِالْحِمْيْرِيَّةِ»، وعَنْ مُجَاهِدٍ قَالَ: «هِيَ الْبَرْطَمَةُ»، وعَنْ قَتَادَةَ، «هُوَ الْغِنَاءُ بِالْحِمْيْرِيَّةِ»، وعَنْ مُجَاهِدٍ قَالَ: «هِيَ الْبَرْطَمَةُ»، وعَنْ قَتَادَةَ، «أَيْ غَافِلُونَ»، وعَنْ الصَّحَاكَ ، السَّمُودُ: اللَّهُوُ وَاللَّعِبُ " ('') ، وذكر ابن الجوزي فيها خمسة أقوال: " أحدها: لاهون ... والثاني: مُعْرضون ،.. والثالث: أنه الغِناء، وهي لغة يمانية، يقولون: اسمُد لنا، أي: تَغَنَّ لنا، وقال عكرمة: هو الغِناء بالحِمْيريَّة. والرابع: غافلون، والخامس: أشرون عكرمة: هو الغِناء بالحِمْيريَّة. والرابع: غافلون، والخامس: أشرون سمَد يَسْمُوداً: عَلَا. وسَمَدت الإبل تَسْمُدُ سُمُوداً: لَمْ تعرف الإعياء. ويُقَالُ لِلْفَحْلِ إِذَا اغْتَلَمَ. قَدْ سمَد. والسَّمْد مِنَ السَير: الدأب. ...، والسَّمود: اللَّهْورُ. وسَـمَد الْغَنَاءُ بِلُغَةِ حِمْيْر؛ يُقَالُ: اسْمُدي لَنَا أَي غَنِي لَنَا. " (').

ومما سبق يمكن القول بأن كل المعاني السابقة بلغة العرب أو اللغة الحميرية تكاد تتفق مع سياق الآية الكريمة، وهو للدلالة على إعراضهم وتكبرهم، وغفلتهم عن سماع الحق واتباعه، والله أعلم.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب (٣/٣) ، (س.م.د).



<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن (١٠٦/٢).

<sup>(</sup>٢) البرطمة :"البَرْطَمَةُ: الانْتِفَاخُ غَضَباً. وتَبَرْطَمَ: تَغَضَّبَ من كلام"، القاموس المحيط (١٠٧٩)

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آى القرآن (٩٩/٢٢) .

<sup>(</sup>٤) زاد المسير في علم التفسير (١٩٥/٤).



# ٣٢- الرّبحان

قال تعالى: ﴿ وَٱلْحَبُّ ذُو ٱلْعَصْفِ وَٱلرَّبْحَانُ ﴿ ﴾ [الرحمن: ١٢]

اختلف العلماء في تفسير لفظة (الرَّيحان) على عدة معان تدور حول معنى الرزق من باب المجاز .

وجمهور المفسرين على أن الرَّيحان : الرزق بلغة حمير ، وعدها السيوطى من لغة هَمَذان فقال : " و بلُغة هَمَذَانَ: (ورَيْحَانٌ) : الرزق. " (١).

ونقل التعلبيّ عن مجاهد ومقاتل المعنى فقال: "قال مجاهد: هو الرزق، وهي رواية عكرمة عن ابن عباس قال: كل ريحان في القرآن فهو رزق. قال مقاتل بن حيان: الريّدان: السرزق بلغة حميسر. "(١)، وأشسار القرطبي إلى عموم معنى الرزق في اللفظة ، وأن كل ريحان في القرآن فهو رزق فقال: "والريّدان الرزّق في النفظة ، وأن كل ريحان في القرآن فهو رزق فقال: "والريّدان الرزّق، عن ابسن عبّساس وضي الله عنهماو ومُجَاهِدٍ. الضّحَاكُ: هِيَ لُغَةُ حِمْيرَ...، وقيلَ: الريّدَان كُلُّ بَقْلَةٍ طَيّبَةِ السريّحِ سمّيّتُ ريّدَانًا، لأنَّ الْإِنْسَانَ يَرَاحُ لَهَا رَائحَةً طَيّبَةً ...،وفي ي الصّحاح: والريّدان نبت معروف ، والريّدان الرّزق ، تقول : خرَجْت أَبْتغي ريْدان اللّه، قال النمر بن تَولَب [المتقارب]:

سلام الإله وريحانه ... ورَحْمَتُهُ وسَمَاءٌ درر ((")

<sup>(</sup>٣) البيت من ديوان النمر بن تولب العُلكي (٦٣) ، تح: محمد نبيل طريفي ، دار صادر بيروت ، ط١ (٢٠٠٠م).



<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن (١٢٢/٢)

<sup>(</sup>٢) الكشف والبيان عن تفسير القرآن (٩/٩).



حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

وَفِي الْحَدِيثِ: (الْوِلَدُ مِنْ رَيْحَانِ اللَّهِ) (۱). وَقَولُهُمْ: سُبْحَانَ اللَّهِ وَرَيْحَانَهُ، نَصَبُوهُمَا عَلَى الْمَصْدَرِ يُرِيدُونَ تَنْزيها لَهُ وَاسْتِرْزَاقًا. وَأَمَّا قوله: وَرَيْحَانَهُ، نَصَبُوهُمَا عَلَى الْمَصْدَرِ يُرِيدُونَ تَنْزيها لَهُ وَالرَيْحَانُ وَرَقُهُ، ... (وَالْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَالرَيْحَانُ الرَيْحَانُ الرَرْقَ، فَيكُونُ كَأَنَّهُ قَالَ: وَالْحَبُ وَلَا يَمْتَنِعُ ذَلِكَ عَلَى قَولٍ مَنْ جَعَلَ الرَيْحَانَ الرِرْقَ، فَيكُونُ كَأَنَّهُ قَالَ: وَالْحَبُ وَلَا يَمْتَنِعُ ذَلِكَ عَلَى قَولُ مِنْ حَيْثُ كَانَ الْعَصْفُ رِزْقًا، لِأَنَّ الْعَصْفُ رِزْقً لِلْبَهَالَمِ، وَالرَّرْقُ مِنْ حَيْثُ كَانَ الْعَصْفُ رِزْقًا، لِأَنَّ الْعَصْفُ رِزْقً لِلْبَهَالِمِ، وَالرَّرْقُ مِنْ حَيْثُ كَانَ الْعَصْفُ رِزْقًا، لِأَنَّ الْعَصْفُ رِزْقً لِلْبَهَالِمِ، وَالرَّرُقُ مِنْ حَيْثُ كَانَ الْعَصْفُ رِزْقًا، لِأَنَّ الْعَصْفُ رِزْقً لِلْبَهَالِمِ، وَالرَّيْحَانُ رِزْقً لِلنَّاسِ ، وَلَا شُبْهَةَ فِيهِ فِي قَول مَصن قال إنسه الريحان المشموم. " (۱) ، وقال الزبيدي : " ومن الْمجَاز: الرَيْحانُ: (الرِّرْقُ) . تقول: خَرَجْتُ أَبْتَغِي رَيْحَانَ اللَّهِ، أَي رِزْقَهُ، وَنقل شيخُنَا عَن بَعضَهُم أنسه لُغَلَة ورَيْحَانَ اللَّهُ ورِيْحَانَ اللَّهُ ورِيْحَانَ اللَّهُ ورِيْحَانَ اللَّهُ ورِيْحَانَ ) . قَالَ أَهِلَ اللَّغَةِ: (أَي حَمْيُر .....، وتقول الْعَرَب: (سُبْحانَ اللَّهُ ورِيْحَانَهُ) . قَالَ أَهِلَ اللَّغَةَ: (أَي السُبْرِزْرَاقَه) " (٢)

ومما سبق يمكن القول بأن معنى : الريحان يمكن أن يؤخذ على معنى الرزق كما في لغة حمير ، وذلك من باب المجاز .

# ٣٣- مخلدون

قال تعالى: ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ تُحَلَّدُونَ ﴿ ﴾ [الواقعة: ١٧]

<sup>(</sup>٣) تاج العروس من جواهر القاموس (٦/٧١٤) (ر.و.ح)



<sup>(</sup>۱) لم أقع من خلال بحثي على هذا النص في متون الحديث ، ولكن الحديث المذكور في حب الولد : " عن خَولَةُ بِنْتُ حَكِيمٍ قَالَتْ: خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمٍ وَهُوَ مُحْتَضِنٌ أَحَدَ ابْنَيْ ابْنَتِهِ وَهُوَ يَقُولُ: «إِنَّكُمْ لَتُبَخِّلُونَ وَتُجَبِّنُونَ وَتُجَهِّلُونَ، وَإِنَّكُمْ لَمِنْ رَيْحَانِ مُحْتَضِنٌ أَحَدَ ابْنَيْ ابْنَتِهِ وَهُو يَقُولُ: «إِنَّكُمْ لَتُبَخِّلُونَ وَتُجَبِّنُونَ وَتُجَهِّلُونَ، وَإِنَّكُمْ لَمِنْ رَيْحَانِ اللَّهِ» ، والحديث في سنن الترمذي (٣١٧/٤) ، لمحمد بن عيسي، الترمذي (ت: ٢٧٩هـ) ، تح: إبراهيم عطوة عوض ، وآخرون ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي – مصر ، ط٢ ، تح: إبراهيم عادة عوض ، وآخرون ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي – مصر ، ط٢ (٥ ١٣٩هـ – ١٩٧٥ م) .

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (١٥٧/١٧) باختصار بسيط.



تباينت آراء المفسرين في معنى لفظة (مخلّدون) على عدة معان منها لا يموتون ، مقرَّطون ، مسوّرون كما ذكر الطبري : " اخْتلَفَ أَهْلُ التَّأُويلِ فِي مَعْنَى: ﴿ مُخَلَّدُونَ ﴾ فَقَالَ بَعْضُهُمْ: مَعْنَى ذَلِكَ: أَنَّهُمْ لَا يَمُوتُونَ . . . ، وَقَالَ آخَرُونَ : بَلْ عَنَى بِهِ آخَهُمْ مُقرَّطُونَ : عَنَى بِهِ أَنَّهُمْ دَائِمٌ شَبَابُهُمْ ، لَا يَتَغَيَّرُونَ : بَلْ عَنَى بِهِ أَنَّهُمْ دَائِمٌ شَبَابُهُمْ ، لَا يَتَغَيَّرُونَ : بَلْ عَنَى بِهِ أَنَّهُمْ دَائِمٌ شَبَابُهُمْ ، لَا يَتَغَيَّرُونَ عَنْ تِلْكَ السِّنِ . أَنَّهُمْ مُقرَّطُونَ . وَقَيلَ : عَنَى بِهِ أَنَّهُمْ دَائِمٌ شَبَابُهُمْ ، لَا يَتَغَيَّرُونَ عَنْ تِلْكَ السِّنِ . وَذَكِرَ عَنِ الْعَرَبِ أَنَّهُمْ تَقُولُ لِلرَّجُلِ إِذَا كَبِرَ وَثَبَتَ سَوَادُ شَعْرِهِ : إِنَّهُ لَمُخَلَّدٌ ، يُرَادُ بِهِ أَنَّهُ لَمُخَلَّد وَيَكُنَ إِذَا كَبِرَ وَثَبَتَ سَوَادُ شَعْرِهِ : إِنَّهُ لَمُخَلَّد ، يُرَادُ بِهِ أَنَّهُ تَأْبِتُ لَا كَبُرَ وَتَبَتَ الْمَحْلَد ، يُرَادُ بِهِ أَنَّهُ قَيلَ : إِنَّهُ لَمُخَلَّدٌ ، يُرَادُ بِهِ أَنَّهُ تَابِتُ الْمَعْنَى قَوْلِهِ : ﴿ مُخَلِّدُونَ ﴾ مُسَوَّرُونَ بِلُغَة جِمْيَرِه ويُنْشَد ويُكُن فَي الْمَنْ الْهُمْ وَاللّهِ فَيلَ : إِنَّهُ مَعْرَادُهمْ : [البحر الكامل]

وَمُخَلَّدَاتٍ بِاللُّجَيْنِ كَأَنَّمَا ... أَعْجَازُهُنَّ أَقَاوِزُ الْكُثْبَانِ " (١).

وأجمع المفسرون على أن الأقرب للصواب أنهم لا يتغيرون ، وفي ذلك يقول الفراء: "مُخَلَّدُونَ ، يَقُولُ: محلّون مُسورون، وَيُقَال: مُقرطون، وَيُقَال: مُقرطون، وَيُقَال: مخلدون دائم شبابهم لا يتغيرون عن تلك السن، وهو أشبهها بالصواب والله أعلم " (٢).

وذكر ابن دريد : " قَالَ أَبُو عُبَيْدَة: مسورون لُغَة يَمَانِية" (") ، وكذا عند ابن منظور ( $^{(1)}$  ، والزّبيدي ( $^{(2)}$  ، ويؤصل المعنى ابن فارس على أنه من

<sup>(</sup>a) 1 + 1 + 1 = 1 = 1 (4.1.) (5.1.)



<sup>(</sup>۱) جامع البيان عن تأويل آي القرآن(٢٣/٤٥٥-٥٦٥) ، والأقاوز : جمع قوز وهو كثيب من الرمل صغير، شبه به أرداف النساء،، ينظر : الجامع لأحكام القرآن (٢٠٢/١٧).

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن (۲۱۸/۳) ، لأبي زكريا يحيي بن زياد الديلمي الفراء (ت: ۲۰۷هـ) ، تح: أحمد يوسف النجاتي ، محمد النجار ، دار المصرية للتأليف والنشر – مصر ، ط۱.

<sup>(</sup>٣) جمهرة اللغة (١/٥٨٠).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (٣/٤/٣) (خ.ل.د) .

### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

£ £ ~ ~ }

الدوام والبقاء فيقول: " الْخَاءُ وَاللَّامُ وَالدَّالُ أَصلٌ وَاحِدٌ يَدُلُّ عَلَى الثَّبَاتِ وَالْمُلَازَمَةِ، فَيُقَالُ: خَلَدَ: أَقَامَ، وَأَخْلَدَ أَيْضًا. وَمِنْهُ جَنَّةُ الْخُلْدِ. " (1) ، ومما سبق فمعنى الدوام والبقاء هو الأقرب للصواب كما أشار إلى ذلك علماء التفسير واللغة ، وباقي المعاني قد تحمل على باب المجاز ، أما المعنى بلغة حمير فقد يكون من باب أنهم مزيّنون بسوار أو قُرط على جهة الوصافة والحسن، كأن القرط والسوّار ملازم لهم باق معهم ، والله أعلم بكتابه .

### ٣٤- مدينين

قال تعالى: ﴿ فَلَوْلَا إِن كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴿ الواقعة: ٨٦]

قال السيوطي: " {مَدِينِينَ} : محاسبين بلغة حمير " (٢).وجمهور العلماء على أن لفظة (مدِينين) أي : مُحاسَبين ، ومنهم من فسرها بمجزيين ، ومبعوثين ، مصدقين (٣).وذكر لها الماوردي سبعة تأويلات فقال: " أحدها: غير محاسبين،...، الثاني: غير مبعوثين،..، والثالث: غير مصدقين، والرابع: غير مقهورين، والخامس: غير موقنين، والسادس: غير مجزيين بأعمالكم ، حكاه الطبري. السابع: غير مملوكين (أذّلاء)" (٤).

أما علماء اللغة فيرجعون أصل التركيب (د.ي.ن) ومشتقاته إلى أصل واحد فيقول ابن فارس: " الدَّالُ وَالْيَاءُ وَالنُّونُ أَصلٌ وَاحِدٌ إِلَيْهِ يَرْجِعُ فُرُوعُهُ كُلُّهَا. وَهُوَ جنْسٌ مِنَ النَّقِيَادِ، وَالذُّلِّ. فَالدِّينُ: الطَّاعَةُ، يُقَالُ دَانَ لَهُ يَدِينُ دِينًا،

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون (٥/٥٦٤).



<sup>(</sup>۱) مقاييس اللغة (۲۰۷/۲) (خ.ل.د) .

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن (١١٣/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن (٣٧٤/٢٢) ، والكشف والبيان عن تفسير القرآن (تفسير الثعلبي(٢٣/٩) ، والهداية إلى بلوغ النهاية (لمكي بن أبي طالب) (١٠٤/١).



إِذَا أَصْحَبَ وَانْقَادَ وَطَاعَ. ...، فَأَمَّا قَوْلُهُ جَلَّ ثَنَاوُهُ: ﴿ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ الْمَلِكِ ﴾ [يوسف: ٧٦] ، فَيُقَالُ: فِي طَاعَتِهِ، وَيُقَالُ فِي حُكْمِهِ. وَمَنْهُ: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ النَّحُكُمِ. وَقَالَ قَوْمٌ: الْحِسَابُ وَالْجَـزَاءُ. يَوْمِ النَّحُكُمِ. وَقَالَ قَوْمٌ: الْحِسَابُ وَالْجَـزَاءُ. وَأِيُّ ذَلِكَ كَانَ فَهُوَ أَمْرٌ يُنْقَادُ لَهُ. وَمِنْ هَذَا الْبَابِ الدَّيْنُ. يُقَالُ دَايَنْتُ فُلَانًا، إِذَا عَامَلْتَهُ دَيْنًا، إِمَّا أَخْذًا وَإِمَّا إِعْطَاءً. قَالَ رؤبة بِن العجاج [الرجز] (١):

دَايِنْتُ أَرْوَى وَالدُّيُونُ تُقْضَى ... فَمَطَلَت ْ بَعْضًا وَأَدَّت ْ بَعْضَا" (٢).

وتكاد تكون المعاني كلها متقاربة ، وإن كان المعنى الأول (مُحاسبين) كما ورد بلغة حمير هو الأقرب للمعنى وهو ما يدل عليه سياق الآيات بعدها وقبلها ، وفي ذلك يقول الواحدي : "قال أكثرهم: غير مُحاسبين. وقوله (ترجعونها) تردونها إلى موضعها، إن كنتم محاسبين، ولا مجزيين كما تزعمون، يقول: إن كان الأمر كما تقولون أنه لا بعث، ولا حساب، ولا جزاء، ولا إله يحاسب ويجازي، فهلا تردون نفس من يعز عليكم، إذا بلغت الحلقوم! وإذ لم يمكنكم ذلك بوجه، فاعلموا أن الأمر إلى غيركم، وهو الله أعلم بكتابه.

<sup>(</sup>٣) الوسيط في تفسير القرآن المجيد (٤٠/٤).



<sup>(</sup>۱) البيت من ديوان رؤبة بن العجاج البيت لرؤبة في ديوانه (طبع ليسبج سنة ١٩٠٣ ص ٨١) من أرجوزة له يمدح بها تميما وسعدا ونفسه ، ومعناه :" الشرح: "داينت" من المداينة؛ يقال: داينت فلانا، إذا عاملته فأعطيته دينا وأخذت بدين، "أروى" اسم امرأة وهو بفتح الهمزة وسكون الراء، "فمطلت" من المطل وهو التسويف، "وأدت" ويروى: "وأوفت"، ينظر: الشرح في توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك (٢٨٧/٢) ، لأبي محمد بد الدين حسن بن قاسم بن علي المرادي المصري المالكي (ت: ٤٤٧هـ) ، تح: عبد الرحمن علي سليمان ، دار الفكر العربي ، ط ١ (٨٢٤١هـ-٨٠٠م) .

<sup>(</sup>٢) مقاییس اللغة (٢/٣١٩) (د.ي.ن).

# ۳۵- ز<del>عم</del>

قال تعالى: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَن لَن يُبْعَثُوا ۚ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّى لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّوُنَ بِمَا عَمِلْمُ ۚ وَذَٰلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [التغابن: ٧]

قال السامري: زَعَمَ ؛ يعني: كذب الذين كفروا بلغة حمير"(١)، والمعنى أي إنه ادعى باطلاً ، وكل ما تركب من لفظة (زعم) في القرآن فهو بمعنى باطل ، وإنما ذكرت هذه الآية هنا فقط ؛ لأنها الآية الوحيدة التي وردت بها هذه اللفظة بصيغة المفرد المذكر ، يقول الطبري : " زَعَمَ الّذِينَ كَفَرُوا باللّه أَنْ لَنْ يَبْعَثَهُمُ اللّهُ إلَيْهِ مِنْ قُبُورهِمْ بَعْدَ مَمَاتِهمْ.

وكانَ ابْنُ عُمرَ -رضي الله عنهما - يَقُولُ: زَعَمَ: كُنْيَةُ الْكَـذِبِ. " (٢) ، ويوضح ابن عطية أنّ (زعم) كناية عن الكذب فيقول : "زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا يريد قريشا ثم هي بعد تعُم كل كافر بالبعث. وقال عبد الله بن عمر -رضي الله عنهما -: الزعم: كنية الكذب، وقال الطَّيِّة: بئس مطية الرجل زعموا (٣)، ولا توجد «زعم» مستعملة في فصيح من الكلام إلا عبارة عن الكـذب، أو قول انفرد به قائله فيريد ناقله أن يبقي عهدته على الـزاعم"(أ)، ويقول القرطبي: " الزعم: هو القول بالظن" (٥)، وقال الراغب: " الزعم: حكاية قول يكون مظنة للكذب، ولهذا جاء في القرآن في كلّ موضع ذمّ القائلون به" (١)

<sup>(</sup>٦) المفردات في غريب القرآن (٣٨٠/١).



<sup>(</sup>١) اللغات في القرآن (ص ٥٠).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن (٨/٢٣).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه ابن داود في سننه (باب في قول الرجل زعموا) (٢٩٤/٤) ، لأبي داود سليمان بن الأشعث الأزدي السبِّستاني(ت: ٢٧٥هـ) ، تح: محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية – صيدا ، بيروت ، ومسند الإمام أحمد بن حنبل ( ٤٠٩/٣٨) .

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/٩ ٣١).

<sup>(</sup>٥) الجامع لأحكام القرآن (١٣٥/١٨) .



وأجمع أهل اللغة على أن الزعم: الكذب، فيقول ابن دُريد: "السزَّعْم والزُّعْم لُغَتَان فصيحتان. قَالَ عنترة الْعَبْسِي [الكامل]:

(عُلِّقْتُها عَرَضاً وأقتُلُ قومَها ... زَعْماً لَعَمْرُ أَبيك لَيْسَ بمَزْعَم) (١)

وَأَكْثَر مَا يَقع الزَّعْم على الْبَاطِل، وكَذَلِكَ هُوَ فِي التَّنْزِيل: (زَعَمَ الّدين كفرُوا أَنْ لن يُبعثوا)، وكَذَلِكَ مَا جَاءَ من الزَّعْم فِي الْقُرْآن وَفِي فصيح الشَّعْر. قَالَ كَعْب بن مَالك [الكامل]:

(زعمت سَخينةُ أَنْ ستغلبُ رَبَّها ... ولَيغْلَبَن مُغالب الغَلاّب) (٢) (٣)

ومما سبق يمكن القول بأن كل ما ذكره علماء التفسير واللغة في معنى لفظة (زعم) يدل على القول سواء حقاً أو باطلاً ، وإن كان قد كثر استعماله في الباطل ،ولو على سبيل الكِناية ، وقد جاء في كل موضع ذم في القرآن الكريم .

# ٣٦- أعجاز

قال تعالى: ﴿ فَتَرَى ٱلْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَىٰ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ غَلْ ِ خَاوِيَةِ ۞ [الحاقة: ٧] قال السّامري: " أَعجازُ يعني أجذاع نخل. الواحد عِجز بكسر العين بلغة حمير." (١٠).

<sup>(</sup>٤) اللغات في القرآن (٥٠).



<sup>(</sup>۱) البيت من شرح ديوان عنترة (١٥٢) ، وشرحه : عُلِّقتها عَرضاً : كان حبُها على غير تَعمد ، وزعماً فيها قولان : أني أحبها وأقتُلُ قومها ، فكأن حبها زعم مني ، والثاني من زعم يزعم إذا طمع .

<sup>(</sup>٢) البيت من ديوان كعب بن مالك الأنصاري(١٨٢) ، تح: سامي مكي العاني ، مكتبة النهضة – بغداد ، ط١ (١٣٨٦هـ – ١٩٦٦م) ، و"سخينة : هي قبيلة قريش في الجاهلية ، وذلك لأن السخينة : هي أكلة حساء من دقيق كانت تتخذ عند غلاء الأسعار ، وكان قصي يطعمها للناس ، فسُميت قريش بها سخينة " .

<sup>(</sup>٣) جمهرة اللغة (٢/٦/٨) (ز.ع.م).



جمهور العلماء على أن تفسير أعجاز : أصُـول النخـل (الجـذوع)، والمعنى في الآية على صفة التشبيه بالنخلة التي اقتلعت من أصولها فوقعت، وهو حال (عاد) قوم هود (عليه السلام) حين كذبوا رسولهم . فأهلكهم الله بريح صرصر عاتية ، وذهب الماوردي إلى ذكر ثلاثة أوجه لتأويل لفظة (أعجاز) فقال: " أحدها: البالية ، والثاني: الخالية الأجواف ، والثالث: ساقطة الأبدان ، خاوية الأصول " (١)، وقال الواحدى: " كأنهم أصول نخل ساقطة." (٢) ، وعند السمعانى : " أَى أصلول نخل مُنْقَطِعَة عَن أماكنها."(٣) ، وفسرها ابن كثير بقوله : " أَيْ: بَقُوا أبدانًا بلا رؤوس؛ وَذَلكَ أَنَّ الرِّيحَ كَانَتٌ تَأْتِي الرَّجُلَ مِنْهُمْ فَتَقْتَلِعُهُ وَتَرْفَعُهُ فِي الْهَوَاءِ، ثُمَّ تُنكَّسُهُ عَلَى أُمِّ رَأْسِهِ فَتَشْدَخُ دِمَاغَهُ، وتَكْسِرُ رَأْسَهُ، وتَلْقِيهِ، ﴿ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ خَلْلِ مُنقَعِرِ ۞ ﴾ [القمر: ٢٠]. وقَدْ كَانُوا تَحَصَّنُوا فِي الْجِبَالِ وَالْكُهُوفِ وَالْمَغَارَاتِ، وَحَفَرُوا لَهُمْ فِي الْأَرْضِ إِلَى أَنْصَافِهِمْ، فَلَمْ يُغْن عَنْهُمْ ذَلكَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ شَيئًا ." (''). وعند أهل اللغة يقول الأزهري: " وأعجَازُ النّخْل: أَصُولُهَا." (٥) ،وبه قال ابن منظور (٦) ، ويقول كذلك أستاذنا د/ محمد حسن جبل: " وأعجاز النخل أصولها ؛ أي كجذع الشجرة.  $^{(\vee)}$ .

<sup>(</sup>۷) المعجم الاشتقاقي المؤصل  $(\pi/\pi)$  (ع.ج.ز) .



<sup>(</sup>١) النكت والعيون (٦/٨٧).

<sup>(</sup>٢) الوسيط في تفسير القرآن المجيد (٤/٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرّآن (٣٥/٦)، وينظر: زأد المُسير في علم التفسير (٣٢٩/٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم (٦/٥٥١)، لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير (ت:٤٧٧هـ). تح: سامي بن محمد سلامة ، دار طيبة للنشر والتوزيع ، ط٢(٢٠١هـ -٩٩٩م)

<sup>(</sup>٥) تهذيب اللغة (٧/٩٤٢) .

<sup>(</sup>٦) لسان العرب (١٤/٥٤٦) (ق.ع.ر) .



ومما سبق يمكن القول بأن معني (أعجاز) ؛ أجذاع بلغة حمير يكاد يتفق مع المعاني المذكورة في اللغة العربية ، وهو تشبيه يبين حال ما وصلوا إليه من الضعف والهوان عندما عصوا نبيهم وكفروا بما جاءهم به . ٣٧- دايية

قال تعالى: ﴿ فَعَصَوْاْ رَسُولَ رَبِّمْ فَأَخَذَهُمْ أَخَذَةً رَّابِيَةً ﴿ الحَاقة: ١٠] قال السامري: " (رابيَة) ؛ يعني: شديدة بلغة حمير. "(١)، وذكرها ابن الهائم (٢) والسيوطى (٣)

وجمهور العلماء على أن رابية ؛ بمعنى : شديدة ، فيقول القرطبي : "رابِيَةً ؛ أَيْ : عَالِيَةً زَائِدَةً عَلَى الْأَخَذَاتِ وَعَلَى عَذَابِ الْأُمَمِ. وَمَنْهُ الرِّبَا إِذَا أَخَذَ فِي الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ أَكْثَرَ مِمَّا أَعْطَى. يُقَالُ: رَبَا الشَّسِيْءُ يَرْبُو أَيْ زَادَ وَتَضَاعَفَ. وَقَالَ مُجَاهِدٌ: شَدِيدَةً. كَأَنَّهُ أَرَادَ زَائدَةً فِي الشدة." (')

وقال أبو حيان: "رابِيةً: أَيْ نَامِيةً. قَالَ مُجَاهِدٌ: شَدِيدَةً، يُرِيدُ أَنَّهَا زَادَتْ عَلَى غَيْرِهَا مِنَ الْأَخْذَاتِ، وَهِيَ الْغَرَقُ وَقَلْبُ الْمَدَائِنِ. ." (°) ، وذهب ابن فارس إلى تأصيل الجذر اللغوي (ر.ب.ي) على أنه الزيادة والنمو فقال: "الرَّاءُ وَالْبَاءُ وَالْحَرْفُ الْمُعْتَلُّ وَكَذَلِكَ الْمَهْمُوزُ مِنْهُ يَدُلُّ عَلَى أَصْل وَاحِدٍ، وَهُوَ الزِّيَادَةُ وَالنَّمَاءُ وَالْعُلُوُّ. تَقُولُ مِنْ ذَلِكَ: رَبَا الشَّيْءُ يَرْبُو، إِذَا زَادَ. وَرَبَا الرَّابِيَةَ يَرْبُوهَا، إِذَا عَلَاهًا. وَرَبَا: أَصَابَهُ الرَّبُو؛ وَالرَّبُو: عُلُوُّ النَّفَس.، وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ عَلُولُ النَّفَس. وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ عَلْوُ النَّفَس. وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُولُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُولَةُ وَالْرَبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُوةُ وَالرَّبُونَ وَالرَّبُولَةُ وَالرَّبُونَةُ وَالرَّبُونَةُ وَالْرَبُونَةُ وَالرَّبُونَةُ وَالْرَبُونَةُ وَالْرَبُونَةُ وَالرَّبُونَةُ وَالْمَلْ وَرَبَا الْمُعْتِلُ وَيَهُ وَالْرَبُونَهُ وَالرَّبُونَةُ وَالرَّبُونَةُ وَالْمَاءُ وَالرَّبُونَةُ وَالْمَاءُ وَالرَّبُونَةُ وَالرَّبُونُ وَالرَّبُونَةُ وَالْمَالِيَّالَةُ وَالْمَاءُ وَالْمَاءُ وَالْمَاءُ وَلَا اللَّهُ وَالْرَبُونَا وَالْمَاءُ وَالْمَامِولَ وَالْمَامِولَا وَالْمَاءُ وَالْمَامِولَ وَالْمَامِ وَالْمَامِولُولُ وَالْمَامِولَ وَالْمَامِولُولُ وَالْمَامِولُ وَالْمَامِولُ وَالْمَامِولُولُ وَالْمَامِولُولُ وَالْمَامِولُ وَالْمَامِولُولُ وَالْمَامِولُ وَالْمَامِولُولُ وَالْمِولُ وَالْمَامُ وَالْمَامِولُ وَالْمَامِولُ وَالْمُؤْفُ وَالْمُولُ وَالْمَامِ وَالْمَامِولُ وَالْمَامِولُ وَالْمَامِولُ وَالْمَامُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمَامِلُولُ وَالْمُولُولُولُ وَالْمُولُولُولُولُ وَالْمَامُو

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط في التفسير (١٠/٢٥٦).



<sup>(</sup>١) اللغات في القرآن (١/٥٠).

<sup>(</sup>٢) التبيان في تفسير غريب القرآن (٣١٢/١).

<sup>(</sup>٣) إعجاز القرآن ومعترك الأقران (٢/١٥) ، وينظر: الموسوعة القرآنية (٢٢/٢).

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن (٢٦٢/١٨).

### الترقيم الدولي 188N 2356-9050 الترقيم الدولي الإكتروني 188N 2636 - 316X

£ £ £ T A

وَالرُّبُووَةُ: الْمَكَانُ الْمُرْتَفِعُ" (١) ، وقال الفيروز آبادي: " والرابِيَةُ والرَّباةُ: ما ارْتَفَعَ من الأرضِ و (أخْذَةً رابِيَةً) : شديدةً زائدةً. " (٢) ، وكذا قال الزّبيدي: " أَي أَخْذَةً (شَديدَةً) " (٦) .

ومما سبق فإنه يمكن القول بأن لفظة (رابية) بلغة حمير تكاد تتفق مع المعنى اللغوي بالعربية ، ألا وهو الشدة ، على سبيل المجاز ، وهو ما يتفق مع السياق القرآني ،من العذاب والعقوبة على (قوم لوط وموسى عليهما السلام) دون العقوبات الأخرى على الكافرين في سائر الأمم قبلهم . حميها

قال تعالى: ﴿ فَعَصَىٰ فِرْعَوْنُ ٱلرَّسُولَ فَأَخَذَنهُ أُخَذَا وَبِيلاً ﴿ ﴾ [المزمل: ١٦] قال السمّامري: " وَبِيلاً ؛ يعني: شديداً بلغة حمير "(؛) ، وكذا عند ابن الهائم(٥)، والسيوطى(١).

وجمهور العلماء والمفسرين على أنّ (وبيلاً) بمعنى شديداً ، وعد العلماء لها تأويلات متعددة تكاد تتفق والمعنى المحوري للشدة فيقول الماوردي: " وبيلاً فيها أربعة تأويلات: أحدهما: شديداً ، والثاني: متتابعاً ، والثالث: ثقيلاً غليظاً ، ومنه قيل للمطر العظيم وابل ، والرابع: مهلكاً "(۷) ،

<sup>(</sup>۷) النكت والعيون (۱۳۰/٦).



<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة (٤٨٣/٢).

<sup>(</sup>٢) القاموس المحيط ( ١٢٨٦/١)(ر.ب.و) .

<sup>(</sup>٣) تاج العروس من جواهر القاموس (٣٨/١١).

<sup>(</sup>٤) اللغات في القرآن (١/١٥).

<sup>(</sup>٥) التبيان في تفسير غريب القرآن (٣٢٧/١).

<sup>(</sup>٦) إعجاز القرآن ومعترك الأقران (٢/١).



وأرجع القرطبي المعاني كلها إلى الشدة فقال: " (وَبِيلًا) أَيْ تُقِيلًا شَدِيدًا. وَضَرْبٌ وَبِيلًا) أَيْ تُقِيلًا شَدِيدًا. وَضَرْبٌ وَبِيلٌ وَعَذَابٌ وَبِيلٌ: أَيْ شَدِيدٌ، ..،وقِيلَ: مُهْلِكًا "(١)

وذهب ابن فارس إلى تأصيل الجذر اللغوي (و.ب.ل) لمعنى الشدة فقال: " الْوَاوُ وَالْبَاءُ وَاللَّامُ: أَصلٌ يَدُلُّ عَلَى شَدَّةٍ فِي شَيْءٍ وَتَجَمُّع. " (٢).

والمعتمد عليه في اللغة الآرامية القديمة (سورية)التي سادت الشرق الأدنى القديم (حوالي ٠٠٠ ق.م) ، أن الوبل : أي المطر الشديد ، كما في اللغة العربية : الوابل بمعنى المطر الشديد ، وذكر د/ رافائيل نخلة اللفظ بالرموز فقال : " وبل : مطر شديد . (Yibel) " (٣) . وعلى كل فلا فرق بين المعنى في لغة حمير ، والمعاني الموجودة في اللغة العربية الفصحى . 49- وزر

قال تعالى: ﴿ كُلَّا لَا وَزَرَ ۞ ﴾ [القيامة: ١١]

قال السامري: "يعني: لا جبل ولا ملجأ بلغة توافق النبطية. "(<sup>1</sup>)، وروى السيوطي عن الضحاك قوله: "لا وزر: لا جبل ،وهو بلغة أهل اليمن، وقال.. لا وزر: لا جبل في لغة حمير." (<sup>0</sup>)

وجمهور العلماء على أنّ أنه لا ملجأ ولا منجى من الله إلا إليه ، فيقول الطبري: "لا وزر ؛ يَعْنِي: الْجَبَلَ بِلُغَةِ حِمْيَرَ" (١)، وذكر لها ابن عباس معان متعددة كلها تحمل على معنى واحد ، وهو لا منجى لهم فيقول: " {لاَ وَزَرَ} لاَ جبل يواريه من النّار وَهِي بلغة حمير يسمون الْجَبَل وزرا

<sup>(</sup>٦) جامع البيان عن تأويل آي القرآن(٢٣/٢٣) .



<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (٩ / ٨/١) ، وينظر: اللباب في علوم الكتاب (٩ / ٤ ٧٤).

<sup>(</sup>۲) مقاییس اللغة (۳۲۲/۳) (و.ب.ل).

<sup>(</sup>٣) غرائب اللغة العربية (٢٠٩) ، د/ رفائيل نخله اليسوعي ، دار الشرق ، ط؛ (١٩٨٦م).

<sup>(</sup>٤) اللغات في القرآن (٥٢).

<sup>(</sup>٥) الإتقان في علوم القرآن (١٠٦/٢) ، وينظر: المهذب فيما وقع في القرآن من المُعرب (١٠٠/١) ، للسيوطي ، تح: التهامي الراجي الهاشمي ، مطبعة فضالة – السعودية .

وَيُقَالَ لا وزر ولَا شجر ولَا ستر ولَا حرز ولَا حصن ولَا منْجا ولَا منجى لَهُم من الله" (١)، ومن أهل اللغة من أشار إلى صحة المعنى بلغة حمير في كلام العرب ابن منظور حيث قال: " الوزرُ: المَلْجَأْ، وأصل الوزر الْجَبَلُ الْمنيع، وكلُّ مَعْقِل وزَرٌ. وَفِي التَّنْزِيلِ الْعَزِيزِ: (كَلَّا لَا وزَرَ)؛ قال أَبو إسحق: الوزرُ فِي كلّام الْعَرَب الْجَبَلُ النَّذِي يُلْتَجَأُ إليه، هَذَا أَصله. " (٢)،

وذهب بعض المفسرين إلى القول بالمُعرَّب لكل ما ورد بغير لغة قريش، وهو ما أشار إليه د/مساعد الطيار بقوله: "الوزر: يعني: الجبل، بلغة حِمْير ". وغالباً ما يَردُ تعبيرُهم بهذا إذا كان اللفظُ المفسرَّ نازلاً بغير لغة قريش، وقد اصطلُح على ما كان بغير لغة العرب بمصطلح: «المُعَرَّب» " ("). ومما سبق فإنه يمكن القول بأن اللفظ بلغة حمير يتفق تماماً مع ما ذكره علماء العربية من معنى الملجأ، فالجبل يحمى من يأوى إليه.

#### ٠٤- مرقوم

قال تعالى: ﴿ كِتَنبٌ مَّرْقُومٌ ۞ ﴾ [المطففين: ٩ - ٢٠]

قال السّامري: "مَرقوم"؛ يعني: مختوم بلغة حمير. " (1).وذكره ابن الهائم (٥)، وقال الثعلبي: "مَرْقُومٌ؛ مكتوب مثبت عليهم كالرقم في الثوب لا ينسى ولا يمحى حتى يُجازوا به ،وقيل: مختوم بلغة حمير. " (٦)،

<sup>(</sup>٦) الكشف والبيان عن تفسير القرآن (١٥٣/١٠).



<sup>(</sup>۱) تنوير المقباس من تفسير ابن عباس (۹۳) ، لعبد الله بن عباس (ت: ۲۸هـ) ، جمعه: الفيروزآبادي (ت: ۲۸هـ) ، دار الكتب العلمية – لبنان.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٥/٢٨٢) (وز.ر).

<sup>(</sup>٣) التفسير اللغوي للقرآن الكريم (٣٧) ، د/ مساعد بن سليمان بن ناصر الطيار ، دار ابن الجوزي ، ط  $(8.4 \times 1.4 \times 1.4$ 

<sup>(</sup>٤) اللغات في القرآن (٥٤).

<sup>(</sup>٥) التبيان في تفسير غريب القرآن (٩/١).

وذكر له الفخر الرازي خمسة تأويلات كأنها تفيد معنى الختم ؛ هـو وضع علامة لتمييز شيء عن آخر فقال : "كتابٌ مَرْقُومٌ؛ قُلْنَا فِيهِ وُجُوهٌ: أَحَدُهَا: مَرْقُومٌ أَيْ مَكْتُوبَةٌ أَعْمَالُهُمْ فِيهِ وَتَانِيهَا: قَالَ قَتَادَةُ: رُقِمَ لَهُمْ بِسُوءٍ أَيْ كُتِبَ مَرْقُومٌ أَيْ مَكْتُوبَةٌ أَعْمَالُهُمْ فِيهِ وَتَانِيهَا: قَالَ الْقَقَالُ: يَحْتَمِلُ أَنْ يكونَ الْمُرَادُ أَنَّهُ جَعَلَ ذَلِكَ لَهُمْ بِإِيجَابِ النَّارِ وَتَالِثُهَا: قَالَ الْقَقَالُ: يَحْتَمِلُ أَنْ يكونَ الْمُرَادُ أَنَّهُ جَعَلَ ذَلِكَ الْكِتَابَ مَرْقُومًا، كَمَا يَرْقُمُ التَّاجِرُ ثَوْبَهُ عَلَامَةً لقيمتهِ، فَكَذَلِكَ كِتَابُ الْفَاجِرِ جُعِلَ مَرْقُومًا بِرَقْمٍ دَالً عَلَى شَقَاوتِهِ وَرَابِعُهَا: الْمَرْقُومُ: هَاهُنَا الْمَخْتُومُ، قَالَ الْمُخْتُومَ مَخْتُومًا الْوَاحِدِيُّ: وَهُو صَحِيحٌ لِأَنَّ الْخَتْمَ عَلَامَةً، فَيجُوزُ أَنْ يُسمَى الْمَرْقُومُ مَخْتُومًا الْوَاحِدِيُّ: وَهُو صَحِيحٌ لِأَنَّ الْخَتْمَ عَلَامَةً، فَيجُوزُ أَنْ يُسمَى الْمَرْقُومُ مَخْتُومًا وَخَامِسُهَا: أَنَّ الْمَعْنَى كِتَابٌ مُثْبُتً عَلَيْهِمْ كَالرَّقُمْ فِي الثَّوْبِ لَا يَنْمَحِي "(١) ، وقال القرطبي: " مَرْقُومٌ: مَخْتُومٌ، بِلُغَةِ حِمْيَر " (٢)

ومن أهل اللغة الجوهري ، وأشار إلى معنى الختم فقال : " السرقم: الكتابة والخَتْمُ. قال تعالى: ﴿ كِتَنبُ مِّرَقُومٌ ﴿ ﴾ ." (٣)، وكذا قال به ابن منظور." (ئ)، وإلى ذلك ذهب أستاذنا د/ محمد حسن جبل فقال : " السرقم: الكتابة والخَتْم"؛ لأنها رسوم على سسَطْح لَوْح أو نحوه بمِداد مخالف للونه."(٥).

ومما سبق يمكن القول بأن معنى (مرقوم) مختوم بلغة حمير لا يبعد كثيراً عن المعنى الموجود في العربية كالكتابة ،أو العلامة ، والختم .، ، كأن المراد بالمعنى ، أنه كتاب قد سنجل وختم وسنطر بما أعده الله لهم من الثواب، أو العقاب ، والله أعلم .

<sup>(</sup>٥) المعجم الاشتقاقي المؤصل (١/٢) ، (ر.ق.م) .



<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (التفسير الكبير) (٣١/٨).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (١٩/٨٥٦) ، وينظر : البحر المحيط في التفسير (١٠/٢٠)

<sup>(</sup>٣) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية (٥/٥ ١٩٣٥).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (٢١/٩٤٢) (ر.ق.م).



## المبحث الثاني الألفاظ التى وردت فى الحديث بلغة حمير :

## ١- حلّ وَبَلّ

وفي الحديث: "عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ - رضي الله عنهما-، قَالَ: «لَا أُحِلُّهَا لِمُغْتَسِلِ يَغْتَسِلُ فِي الْمَسْجِدِ، وَهِيَ لِشَارِب وَمُتَوَضِّئِ حِلَّ وَبَلَّ»" (١).

قال ابن قرقول: "وقوله: "حِلَّ وبِلَّ" أي: مباح بلغة حمير " (٢) جمهور العلماء وشرّاح الحديث على أن معنى لفظة (البِّل): المباح، ومنهم من فسرها على أنها (الشفاء)، والإتباع، فيقول ابن السكيت: قال الأصمعي: كنت أرى أن بِلًا [إتباع لحل، حتى زعم المعتمر بن سليمان أن بِلًا] لغة حمير: مباح " (٣)، وقال الخليل: " البِلُّ: المباحُ بلغة حمير، وقال الشاعر [من الطويل]:

إذا بَلَّ من داءٍ به ظنّ أنّه ... نجا وبه الدّاءُ الذي هو قاتلُهُ " ( أ ).

<sup>(</sup>٤) كتاب العين (٨/٣١٩/١)(ب.ل.ل) ، والبيت بلا نسبة في مقاييس اللغة (١٨٩/١) ، ولسان العرب (١١٥/١) ، وتاج العروس (١٠٨/٢٨) .



<sup>(</sup>۱) وورد الحديث عند عبد الرزاق في المصنف (٥/ ١١٣، ١١٤، ١١٤) بأرقام (١١٩، ٩١١٩) وورد الحديث عند عبد الرزاق اليماني الصنعاني (ت: ٢١١هـ) ، تح: حبيب الرحمن الأعظمي ، المجلس العلمي – الهند ، المكتب الإسلامي – بيروت ، dT(8.8) ، تح : والمصنف في الحديث والآثار ( 1/ 13)، لأبي بكر بن أبي شيبة ، (ت: 378) ، تح : كمال يوسف الحوت ، مكتبة الرشد – الرياض ، 41 (8.8) ، والسنن الكبرى للبيهقي كمال يوسف الحوت ، مكتبة الرشد – الرياض ، وسمى الخُسرودجردي الخراساني ، أبو بكر (7/ 773) ، لأحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسرودجردي الخراساني ، أبو بكر البيهقي (ت: 380، المحمد عبد القادر عطا ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، 380 ط381 هـ 381 هـ 382 .

<sup>(</sup>٢) مطالع الأتوار على صحاح الآثار (٢/٦٩٤) ، لأبي إسحاق ابن قرقول (ت: ٦٩٥هـ) ، تح: دار الفلاح، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية ، قطر ، ط١ (٣٣٣ ١هـ -٢٠١٢م) .

<sup>(</sup>۳) إصلاح المنطق (۲۳) ، لابن السكيت ، أبو يوسف يعقوب بن إسحاق (ت: ۲۶۲ه) ، تح: محمد مرعب ، دار إحياء التراث العربي ، ط1 (۲۳ ۱۶هـ -۲۰۰۲م) .



وقَالَ أَبُو عُبَيْدٍ: وَيُقَال: بلّ شِفَاء من قَوْلهم: قد بلَ الرجل من مرضه إِذا براً وأبل. " (۱) ، وكذا عند الأزهري فقال: "هِيَ حِلّ وبلّ يَعْنِي زَمْ لَرَم. فَسَئلَ سَفْيًان مَا حِلّ وبِلّ؟ قَالَ: حِلّ محلّل. قلت: وَيُقَال: هَذَا حِلّ لَك وحلل، فَسَئلَ سَفْيًان مَا حِلّ وبِلّ؟ قَالَ: حِلّ محلّم..، البِلّ الْمُبَاح بلغة حمير "(۱) ، وكذا عند ابن منظور (۱) ، ويشير إلى تفسير المعنى نشوان الحميري فيقول: "البِلّ : المُباح بلغة حِمْير ، قال العباس في زمزم: «لا أحلّها لمغتسل، وهي للشارب حِلّ وبِلّ». قيل: إنما لم يُبِحْها لمغتسل تنزيها للمسجد من أن يغتسل فيه من جنابة. " (١) .

ومما سبق نجد أن هناك إجماع من العلماء على أن المعنى (مُباح) باللغة الحميرية ، ومن ذكر أنها شفاء فقد علل ذلك بأن ماء زمزم لما شُرب له، ولذا فهي شفاء ، وهو ما ذهب إليه تقي الدين الدقيقي فقال : " وَهَلذَا القَولُ أَشبه الْأَقْوَال بها ؛ لأن زَمْزَم لَهُ أَسمَاء كَثِيرَة يُقَال زَمْرَم وزمم.، وشفاء سقم، فَقَوْلهم في أسمائها شفاء سقم يُقَوي قول من قالَ بِلّ شفاء "(°).

وفي الحديث: عَنْ عُمرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ أَنَّهُ قَالَ " لَمَّا مَاتَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْخَطَّابِ ﴿ أَنَّهُ قَالَ " لَمَّا مَاتَ عَبْدُ اللَّهِ بِنُ الْبَيِّ ابْنُ سَلُولَ دُعِيَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ أَبِي اليُصلِّي عَلَيْهِ، فَلَمَّا قَامَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ

۲- وثب

<sup>(</sup>٥) اتفاق المباني وافتراق المعاني(٢٣٦) ، لسليمان بن بنين بن خلف بن عوض ، تقي الدين الدقيقي المصري ( المتوفى : ٣١٦هـ) ، تح: يحيي عبد الرؤوف جبر ، دار عمار - الأردن ، ط١ (٥٠٤١هـ - ١٩٨٥م) .



<sup>(</sup>۱) غريب الحديث (۲۸۰/۲) ، لأبي عبيد القاسم بن سلام الهروي (ت: ۲۲۶هـ) ، تح: محمد عبد المعيد خان ، مطبعة دائرة المعارف العثمانية ، الدكن ، ط؛ (۱۳۸۶هـ – ۱۹۶۶م) .

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة (٣/٢٨٣)

<sup>(</sup>٤) شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم  $(1/1)^{m}$ .



وَتُبْتُ إِلَيْهِ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَتُصلِّى عَلَى ابْنِ أَبَىِّ وَقَدْ قَالَ يَوْمَ كَذَا وَكَذَا وَكَالًا وَكَذَا وَكَالًا وَكَذَا وَكَالًا وَكَالًا وَكَالًا وَكَالَا وَكَالَا وَاللّا وَالْعَلَالَ وَاللّا وَاللّاللّا وَاللّا واللّا واللّالا واللّا واللّا واللّا واللّا واللّا واللللّا والللّا والللّا واللّا الللّا والللّا واللللّا والللّا الللّا الللّا اللللّا اللل

وقال الكوراني: " الوثوب: القيام إلى الشيء دفعة بسرعة. قال ابن الأثير: هذا في غير لغة حمير. هذا كلامه. قلت: معناه في لغة حمير القعود؛ وهو ضد القيام " (٢)

ويشير الخليل إلى أنّ معنى (وثب): قعد بلغة حمير فيقول: "يُقال: وَثَبَ وَثْباً ووُثُوباً ووِثْباً، والمرّةُ الواحدة: وَثْبة. وفي لغة حمير: ثِب معناه: اقعد. والوثاب: الفراش بلغتهم. " (").

وقال ابن دُريد: " والوثب بلغَة حمير: الْقعُود يسمون السرير وثابا ، ويسمون الْمَلك الَّذِي يلْزم السرير ولَا يَغْزُو: موثبان. " ('') ، ويوضح ابن فارس عند تأصيله لمادة (و.ث.ب) أنها من الأضداد فيقول: "الْوَاوُ وَالثَّاءُ

<sup>(</sup>٤) جمهرة اللغة (٢٦٣/١) (و.ث.ب)، وينظر: تهذيب اللغة للأزهري (١١٥/١٥) (و.ث.ب)



<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في صحيحه برقم (۱۳٦٦) (۹۷/۲) ،باب ما يُكره من الصلاة على المنافقين ، والنسائي في المجتبى من السنن(سنن النسائي)(۱۷/۶) ، باب الصلاة على المنافقين ، لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب، النسائي(ت: ۳۰۳هـ) ، تح: عبد الفتاح أبو غدة ، مكتب المطبوعات الإسلامية – حلب ، ط۲ (۲۰۱هـ – ۱۹۸۶م) .

<sup>(</sup>۲) الكوثر الجاري إلى رياض أحاديث البخاري ((7)) ، لأحمد بن إسماعيل ،الكوراني الشافعي الحنفي (ت: (7)) ، تح: الشيخ أحمد عزو عناية ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت – لبنان ، ط ( (7) ( (7) ( (7) ) .

<sup>(</sup>٣) كتاب العين (٨/٧٤٢) (و.ث.ب) .



وَالْبَاءُ يَدُلُّ فِي لُغَةِ الْعَرَبِ عَلَى الطَّفْرِ (١) (القفز)، إِلَّا فِي لُغَاتٍ مِنْ لُغَاتِ حِمْيرَ فَإِنَّهُ بِخِلَافِ هَذَا. وَوَتْبَ مِنْ مَكَانِهِ: طَفَرَ. وَفِي لُغَةِ حِمْيرَ يَقُولُونَ لِمَنْ قَعَدَ: قَدْ فَإِنَّهُ بِخِلَافِ هَذَا. وَوَتْبَ مِنْ مَكَانِهِ: طَفَرَ. وَفِي لُغَةِ حِمْيرَ يَقُولُونَ لِمَنْ قَعَلَ : وَتَبَرَ (٢) ، وروى ابن سيده ما يفيد هذا المعنى ويبين وجه التضاد فيه فقال : "والوَتْبُ : القُعُودُ بلغة حِمْير ، ودَخَلَ رَجُلٌ من العَرَبِ على مَلِكٍ من ملكوكِ حِمْيرَ فقالَ له : ثِبْ أَي اقْعُدْ فوتَب فتكسَّرَ ، فقالَ المَلِكُ : لَيْسَ عِنْدَنا عَرَبِيتَ مِن مَل دَخَلَ ظَفارِ حَمَّرَ ، أَي تَكَلَّمَ بالحَمْيرِيَّةِ ، ورواهُ بَعْضُهُمْ ليس عِنْدَنا عَرَبِيَّةٌ مِن كَعَرَبِيَّتِكِم ، وهُو الصَّوابُ عِنْدِي ؛ لأنَّ المَلِكَ لم يكُن ليُخْرج نَفْسَه من العَرَب").

ومما سبق يتضح أن المعنى المراد في الحديث (القيام أو النهوض) أي: قفزت إليه را القعود) وهو ما يدل عليه سياق الحديث ، وذكره شُرّاح الحديث .

واللفظ (وثب) يُعد من الألفاظ المشتركة (الأضداد) ، والتي يحمل فيها اللفظ الواحد عدة معان ، وهو ما أجمع عليه أهل اللغة.

#### ٣- انط (اسكت)

وفي كتب غريب الحديث قال أبو عُبيد الهروي: "قال يزيد بن ثابت (كنت مع النبي ﷺ، وهو يملى كتابًا فدخل رجل فقال له أنط) ؛ أي: اسكت.

قال ابن الأعرابي: فقد شرف النبي ﷺ هذه اللغة ، وهي الحميرية. قال المفضل: وزجر للعرب إذا نفر البعير يقول انط فيسكن."(1)، وهكذا نقله ابن

<sup>(</sup>٤) الغريبين في القرآن والحديث (١٨٥٧/٦) .



<sup>(</sup>١) الطَّفْرُ: وَتُنبُّةٌ فِي ارْتِفَاعٍ كَمَا يَطْفِرُ الإِنسانُ حَائِطًا أَي يَتْبُه ، ينظر : لسان العرب (١/٤).

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة (٦/٦) (و.ث.ب) .

<sup>(</sup>٣) المحكم والمحيط الأعظم (٢١٩/١٠) (و.ث.ب) ، لابن سيده (ت: ٤٥٨) ، تح: عبد الحميد هنداوي ، دار الكتب العلمية – بيروت ، ط١ (٢٢١هـ -٢٠٠٠م) .



سيده في (المحكم)عن الهروي " (١) ، وبه قال ابن الجوزي ونسبه لزيد بن ثابت فقال : " قال زيد بن ثابت كان رَسئول الله يملي علّي و أنا استفهمه فاستأذن رجل فقال انط أي : اسكت "(٢) ، وقاله ابن الأثير في (النهاية) (٦) ، وابن منظور (٤).

وقد وردت بعض الألفاظ في الأحاديث باللغة الحميرية وهي تقع تحت ما عُرف بظاهرة (الإبدال) ، وهي في هذه اللغة إبدال لام التعريف ميماً ، وهو ما عُرف باسم الطمطمانية " وهي عبارة عن إبدال لام التعريف ميماً في لغة طيىء ، وقيل : هي لغة أهل اليمن " (°) ،وذكرها الثعالبي فقال: "الطُّمْطُمانيَّةُ تعْرِضُ في لُغة حِمْيَر " (۱) فيقال مثلاً : طاب أمْهواء: أي طاب اللهواءُ(۱) ، وذكر السيوطي في سياق حديثه عن الإبدال أنها " لُغَة عزيت لطييء وحمير...، وهذا ما جعل أهل اليمن ومن داناهم بدلها ميماً " (۱)، وعدها د/ صبحي الصالح من المخمومات من لهجات العرب فقال : الفحفحة في لغة هذيل، يجعلون الحاء عينًا ،ومن ذلك الطُمْطُمانية في لغة " الفحفحة في لغة هذيل، يجعلون الحاء عينًا ،ومن ذلك الطُمْطُمانية في لغة

<sup>(</sup>٨) همع الهوامع في شرح جمع الجوامع،(٣٠٨/١) ،للسيوطي(ت: ٩١١هـ)، تح: عبد الحميد هنداوي ، المكتبة التوفيقية ، مصر .



<sup>(</sup>١) المحكم والمحيط الأعظم (٢٣٨/٩) .

<sup>(</sup>٢) غريب الحديث (١/٤٣).

<sup>(</sup>٣) النهاية في غريب الحديث والأثر (٧٦/٥)

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (١٥/٣٣٣) .

<sup>(</sup>٥) الجني الداني في حروف المعاني (ص ١٤٠) ، لبدر الدين حسن بن قاسم بن عبد الله بن علي المرادي المصري المالكي (ت: ٧٤٩هـ)، تحقيق: د/ فخر الدين قباوة -الأستاذ محمد نديم فاضل ، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان ، ط١ ( ١٤١٣ هـ - ١٩٩٢ م).

<sup>(</sup>٦) فقه اللغة وسر العربية (٩١) ، لعبد الملك بن محمد، أبو منصور الثعالبي (ت: ٢٩١هـ) ، تح: عبد الرزاق المهدي ، إحياء التراث العربي ، ط١ (٢٢٢هـ -٢٠٠٢م).

<sup>(</sup>٧) المزهر في علوم اللغة (١٧٧/١) للسيوطي .



حِمْير؛ كقولهم: طاب امهواء، أي: طاب الهواء.ومن ذلك: العَجْعَجة في لغة قضاعة، يجعلون الياء المشددة جيمًا، يقولون، في تميميّ: تميمج " (١)، ومن أمثلتها في الحديث:

١ - عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رضي الله عنه ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى عُتْمَانَ رَضِي الله عنه ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى عُتْمَانَ رَضِي الله عنه ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى عُتْمَانَ رَضِي اللّه عَنْهُ يَوْمَ الدَّارِ فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، طَابَ أَمْ ضَرَبْ ؟ قَالَ: «يَا أَبِيا أَبِيا هُرَيْرَةَ، أَيسُرُكَ أَنْ تَقْتُلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَإِيَّايَ مَعَهُمْ ؟» قَالَ: قُلْتُ: لَا، قَالَ: هُرَيْرَةَ، أَيسُرُكَ أَنْ تَقْتُلُ النَّاسَ جَمِيعًا» ، فَرَجَعْتُ ولَـمْ «فَإِنَّكَ وَاللَّهِ لَئِنْ قَتَلْتَ رَجُلًا وَاحِدًا لَكَأَنَّمَا قَتَلْتَ النَّاسَ جَمِيعًا» ، فَرَجَعْتُ ولَـمْ أُقَاتِلْ" (٢).

قال ابن قتيبة: " والطمطمانية والطمطمانية للعجم يُقَال: طمطم بِالْفَارِسِيَّةِ شبه بِهِ كَلَام حمير لِكَثْرة مَا فِيهِ من الْأَلْفَاظ الْمُنكرة عِنْد الْعَرب مثل ابدالهم الْميم من لَام الْمعرفَة كَقَوْل أبي هُريْرة رَضِي الله عَنه: طَابَ أم ضرب يُريد الضَّرْب. " ("). وبه قال ابن الجوزي: " طَابَ أم ضرب الْمعنى طَابَ الضَّرْب وَحل الْقِتَال وَهَذِه لُغَة حمير وَمِنْه لَيْسَ من أم بر الصيام فِي أم سفر وأنشدوا لبجير بن عثمة الطائي [من الخفيف]:

(ذَاكَ خليلي وَذُو تعاتبني ... يَرْمِي ورائي بامسهم وامسلمه) " (أ).

<sup>(</sup>٤) غريب الحديث لابن الجوزي (٢٥/٢) ، وفسره أبو عبيد القاسم فقال : " يُريد: بِالسَّهُمِ والسلمة (والسلمة -) واحده: السَّلَام." ينظر : غريب الحديث (١٩٤/٤) ، والبيت في الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية (١٩٥/٥) ، ولسان العرب (٢١/٥٥) .



<sup>(</sup>۱) دراسات في فقه اللغة (۲۸) ، د/ صبحي إبراهيم الصالح (ت: ۱٤٠٧هـ) ، دار العلم للملايين ، ط۱ (۱۳۷۹هـ -۱۹۲۰م) .

<sup>(</sup>۲) كتاب الفتن(۱۹۸/۱)، لأبي عبد الله نعيم بن حماد (ت: ۲۲۸هـ) ، تح: سمير أمين الزهيري ، مكتبة التوحيد - القاهرة ، ط۱(۱۲۱هـ) .

<sup>(</sup>٣) غريب الحديث لابن قتيبة (٢/٦/١).

# حولية كلية اللغة العربية بجرجا محكمة محكمة



٢ - عَنْ كَعْبِ بْنِ عَاصِمٍ الْأَشْعَرِيِّ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَيْسَ مِنَ امْسِيَامُ فِي امْسَفَر»" (١).

وقال الأزهري: "تكون (أم) بلغَة أهل الْيمن بمَعْنى: الْأَلف وَاللَّام.

وَفِي الْحَدِيث: (لَيْسَ من امْبِرِ امْصِيامٌ فِي امْسَفَر) أي: لَيْسَ من البرّ الْصَيام فِي السَّفر. " ( $^{(7)}$ )، وذكره ابن سيده  $^{(7)}$ ، وابن منظور  $^{(1)}$ ، وغيرهم من علماء اللغة وشرّاح الحديث .

ومما سبق يتضح الأثر اللهجي في توجيه القواعد الصوتية في هذا النوع من الإبدال ، وهو ما يدل على اختلاف اللهجات العربية القديمة ، وفي ذلك يقول الشيخ أحمد رضا : "إن اختلاف الزمان والمكان وانتشار أماكن القبائل في أطراف الجزيرة، قد أبقى في كل لهجة شيئًا من تراثها القديم. فكانت لغة حمير ذات مفردات لم تبدل كلها، ولكنها مزجت بالعدنانية. وكان لبعض اللغات ميزات خاصة من حيث التصريف والهيئة والإبدال وأوجه الإعراب والبناء.... واختلافًا في الأسماء وهذا أظهر في لغة حمير ولا تخلو منه غيرها: كالمدية، والشناتر، والصنارة في لغة حمير للسكين، والأصابع والأذن في غيرها." (°).

#### \*\*\*\*

<sup>(</sup>٥) معجم متن اللغة (١/٧١ - ٤٨) ، لأحمد رضا.



<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الشافعي في المسند (۱۵۷) ، الشافعي ، محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن عبد مناف القرشي المكي (ت: ۲۰۶هـ) ، دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان . ط۱ (۲۰۰هـ) .

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة (٥ ١/٨٤) .

<sup>(</sup>٣) المحكم والمحيط الأعظم (٢٤١/١٠) .

<sup>(</sup>٤) لسان العرب(٢/١٤) ، (٣٦/١٢) ، (٢٤/١٢) .



#### المسانمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، ولي المتقين ، جعل العاقبة لهم ، وجعل الخيبة والخسران على الظالمين . وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله ، وصفيه من خير خلقه وحبيبه صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا إلى يوم الدين.

فبعد هذه المعايشة في رحاب كتاب الله وسنة رسوله رسوله و وفقني الله فيه لدراسة أحد اللغات العربية القديمة (لغة حمير)، والتي وردت بعض ألفاظها في القرآن الكريم والحديث فقد هداني الله إلى بعض النتائج، والتي يمكن إجمالها فيما يأتي:

- ١- أهمية دراسة كتاب الله ،وسنة رسوله إلى والوقوف على أحد أبواب الإعجاز فيها ،وذلك لأن القرآن الكريم أخذ من كل لغة أجودها وأصفاها وأعمقها تعبيراً ، وأبلغها تأثيراً على السامعين ، من غير أن يطرأ عليه أدنى تنافر أو إنكار.
- ٧- أنّ طبيعة الأداءين الحضري والبدوي كانتا وراء معظم الخصائص اللغوية لكل قبيلة ، وهي سبب أساسي فيما طرأ بين هذه القبائل من تغاير في اللهجات ، فكانت لغة حمير ذات مفردات لم تبدل كلها، ولكنها مُزجت بالعدنانية، ومما أدي إلى ظهور مفردات باللغة الحميرية لها دلالات متشابهة مع لغة أهل الحجاز ، ووردت في القرآن الكريم .
- ٣- أن بعض اللغات كان بها ميزات خاصة من حيث التصريف والهيئة
   والإبدال وأوجه الإعراب والبناء، واختلافًا في الأسماء وهذا أظهر في





لغة حمير ولا تخلو منه غيرها: كالمدية، والشناتر، والصنارة في لغة حمير للسكين، والأصابع والأذن في غيرها. (١)

- ٤ تبين من البحث أنّ اللغة العربية اقترضت كثيرا من الألفاظ الأعجمية من اللغات الأخرى ويخاصة اللغة الفارسية ، واستعملها العرب بعد اخضاعها لمنهاج العربية ، ثم نزل القرآن وقد اختلطت هذه الحروف بكلام العرب، فمن قال إنها عربية فهو صادق ومن قال أعجمية فصادق.
- ٥ لم يكن هناك مفراً أمام (الحميرية) من التأثر بشكل واسع بالحبشية بسبب هجرات اليمنيين والغزوات المتبادلة، وقد أقام (الأحباش) زمناً طويلا باليمن وحكموها فاللغة الحميرية إذن أضافت إلى ما ورثته من لغة العرب البائدة خصائص ومفردات جديدة تأثرت كثيرا بعوامل خارجية. فبذلك هي تمثل فترة مهمة من فترات تطور العربية، وإن لـم تكن صالحة لأن ترشح لتلك المهمة العظيمة ، ألا وهي مهمة نزول القرآن بها.
- ٦- الأثر اللهجي ودوره في توجيه القواعد الصوتية، والذي ظهر فيما عُرف بظاهرة (الطمطمانية) ، وهي إبدال (لام) التعريف (ميما) كما في قوله : "طاب امْهَوَاء: أي طاب الهواءُ "(٢)، وهو ما يدل على اختلاف اللهجات العربية القديمة.
- ٧- تبين من البحث أهمية السياق ودوره في توضيح المعنى ، وهو ما ظهر جلياً عند شرحنا لكلمة (الرهب) بمعنى الرهبة والخوف ، ومعناها عند لغة حمير (الكمّ) ، وهو ما لا يتفق مع السياق القرآني للآية الكريمة .

<sup>(</sup>٢) المزهر في علوم اللغة (١٧٧/١) للسيوطي .



<sup>(</sup>١) معجم متن اللغة (١/٧٤ - ٤٨) ، لأحمد رضا.



#### التوصيات

توصي الباحثة بضرورة دراسة اللهجات العربية القديمة عموماً، وكتاب الله خصوصاً، وذلك لفهم التطور اللغوي للعربية ، ولتأصيل الفهم السديد لكتاب الله عز وجل ،وذلك لأنها لا تزال في حاجة إلى جهود مُضنية ومكثفة على مستوى هيئات متكاملة لا على مستوى أفراد فحسب، ولأنها تكمن في كتب لا رباط يجمعها ولا وحدة تلم شعثها . كما أنَّ على المهتمين بالتراث وتحقيقه وضع فهارس دقيقة للهجات ، وذلك لييسروا بها عمل الباحثين في علم اللهجات.

وأخيراً أقول: هذا هو ما وفقني الله إليه ، وما قُدر لي أن أفهمه وأعيه في هذا البحث، ولا أدعي أنني قد أعطيته كل حقه في البحث والدراسة ، ولكن هذا جهدي وطاقتي ، فالكمال لله وحده ، والعصمة لأنبيائه ورسله .

أسأل الله -عز وجل- أن يجعل عملي هذا مقبولاً ، وأن يُكلله بالنجاج ، وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم ، نافعاً لكل من قصده . آمين

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، وصلى اللهم وسلم وبارك على سيدنا محمد - صلى الله عليه وسلم - ومن تبعه بإحسان إلى يوم الدين

﴿ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَاۤ إِن نَّسِينَآ أَوۡ أَخۡطَأۡنَا ۚ ﴾ الآية [البقرة: ٢٨٦]

الباحثة





#### فهرس المصادر والمراجع

#### أولاً: الكتب المطبوعة

- ١- القرآن الكريم
- ۲- الإبانة في اللغة العربية، لسلمة بن مُسلم العَوتبي، ت: د/ عبد الكريم خليفة ،
   د/نصرت عبد الرحمن ، وآخرون ، وزارة التراث القومي والثقافة ، مسقط –
   سلطنة عمان ، ط1 (۲۲ ۱ ۱ ه ۱۹۹۹م).
- ۳- اتفاق المباني وافتراق المعاني، لسليمان بن بنين، تقي الدين الدقيقي المصري (ت: ٣١٣ه)، تح: يحيي عبد الرؤوف جبر، دار عمار الأردن ، ط١ (١٤٠٥ه ١٩٨٥م)
- ٤- الاتقان في علوم القرآن، للسيوطي (ت: ٩١١ه)، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط١ (١٣٩٤ه -١٩٧٤م)
- ٥- اصطلاح المنطق ، لابن السكيت (ت: ٢٤٤ه) ، تح: محمد مرعب ، دار إحياء التراث العربي ، ط۱ (٢٣٠ه -٢٠٠٢م).
- ٦- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، للشنقيطيّ (ت: ١٣٩٣ه) ، دار
   الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت لبنان ، (١٤١٥ ١٩٩٥م).
- ۷- الأمثال المولدة، لمحمد بن العباس الخوارزمي ، (ت: ۳۸۳ه) ، المجمع الثقافي ، أبو ظبي ١٤٢٤هـ
- ۸- أنوار التنزيل وأسرار التأويل، للبيضاوي (ت: ١٨٥ه) ، تح: محمد عبد الرحمن المرعشلي ، دار إحياء التراث العربي بيروت ، ط١ (١٤١٨)
- 9- البحر المحيط في التفسير ، لأبي حيان الأندلسي (ت: ٥٤٧ه) ، تح: صدقي محمد جميل ، دار الفكر ، بيروت ، ط1 ٢٠١ه.
- ۱۰ البدایة والنهایة، لأبي الفداء إسماعیل بن کثیر (ت: ۲۷۷ه)، تح: عبد الله بن
   عبد المحسن الترکي ، دار هجر للطباعة والنشر ، ط۱ (۱۸ ۱ ۱ ۱ ه ۱۹۹۷م)
- ۱۱ بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب، نشسمس الدين الأصفهاني (ت: ٤٩٧ه)، تح: محمد مظهر بقا، دار المدني، السعودية، ط۱ (٦٠٤هـ-١٩٨٦م)
- 17 تاج العروس من جواهر القاموس ، لمحمد بن عبد الرزّاق، الملقب بمرتضى الزّبيدي (ت: ١٠٥ه) ، تح: مجموعة من المحققين ، دار الهداية.





- ١٤ تاريخ العرب القديم ، توفيق برو ، ط٢ (٢٢) ه ٢٠٠١م).
- 01 تأویل مشکل القرآن ، لعبد الله بن مسلم بن قتیبة الدینوري (ت: 10 ه) ، تح: إبراهیم شمس الدین ، دار الکتب العلمیة بیروت لبنان
- 17 التبيان في تفسير غريب القرآن، لشهاب الدين، ابن الهائم (ت: ١٥ ٨ه)، تح: د/ ضاحى عبد الباقى محمد، دار الغرب الإسلامى بيروت، ط١ ٢٣ ٢ ١ه.
- ۱۷ تحرير ألفاظ التنبيه ، لمحيي الدين يحيي بن شرف النووي (ت: ٢٧٦ه) ، تح: عبد الغنى الدقر ، دار القلم دمشق ، ط ١٤٠٨ه.
- ۱۸ التحرير والتنوير، لمحمد الطاهر بن محمد بن عاشور التونسي (ت: ۱۹۸۶ه) ، الدار التونسية للنشر ، تونس ، ۱۹۸۶م.
- ۱۹ تفسير القرآن العظيم، لأبي الفداء إسماعيل بن كثير (ت: ۷۷٤ه) ، تـح: سامي محمد سلامة ، دار طيبة للنشر للتوزيع ، ط۲ (۲۰؛ ۱ه –۱۹۹۹م).
- ٢- تفسير القرآن، للسمعانيّ التميميّ (ت: ٩٨٩ه) ، تح: ياسر إبراهيم ، وغنيم عباس غنيم ، دار الوطن ، الرياض السعودية ، ط١ (١١٨ه ٩٩٧ م).
- ۲۱ التفسير اللغوي للقرآن الكريم (۳۷) ، د/ مساعد بن سليمان بن ناصر الطيار، دار ابن الجوزى ، ط۱ (۳۲)
- ۲۲ تفسیر مجاهد ، لمجاهد بن جبر التابعي (ت:۱۰۶ه) ، تـح: محمـد عبـد السلام أبو النیل ، دار الفکر الإسلامی مصر ، ط۱(۱۰۱۱ه-۱۹۸۹م)
- ۲۳ تنویر المقباس من تفسیر ابن عباس ، لعبد الله بن عباس (ت: ۱۸ه) ،
   جمعه: الفیروزآبادی (ت: ۱۸۱۷ه) ، دار الکتب العلمیة لبنان
- ۲۲ تهذیب اللغة ، لمحمد بن أحمد بن منصور الأزهري (ت: ۳۷۰ه) ، تـح:
   محمد عوض مرعب ، دار إحیاء التراث العربی ، بیروت ، ط۱ ۲۰۰۱م .
- ٢٥ توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك (٢٨٧/٢) ، لبدر الدين حسن بن قاسم بن علي المرادي المصري المالكي (ت: ٩٤٧ه) ، تح: عبد الرحمن علي سليمان ، دار الفكر العربي ، ط۱ (٢٨١ه-٢٠٠٨م)
- ۲۲ جامع البيان في تأويل آي القرآن، لمحمد بن جرير، أبي جعفر الطبري (ت: ۳۱۰ه) ، تح: أحمد شاكر، مؤسسة الرسالة ، ط۱ (۲۲۰ه ۲۰۰۰م)
- ۲۷ الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لمحمد بن إسماعيل البخارى، تح: محمد زهير بن ناصر الناصر



#### 



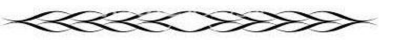
#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

- ،دار طوق النجاة (ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي) ، الطبعة الأولى ٢٢ ١ ه.
- ۲۸ الجامع لأحكام القرآن، لشمس الدين القرطبي (ت: ۱۳۲۱ه)، تـح: أحمـد البردوني، دار الكتب المصرية القاهرة، ط۲ (۱۳۸۶ه ۱۹۶۱م).
- ٢٩ جمهرة الأمثال، لأبي هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (ت: ٣٩٥ه) ، دار الفكر بيروت.
- ۳۰ جمهرة اللغة، لأبي بكر محمد بن الحسن بن دُريد الأزدي (ت: ۳۲۱ه) ، تح:
   رمزي منير بعلبكي ، دار العلم للملايين بيروت ، ط۱ ۱۹۸۷م.
- ٣١ الجني الداني في حروف المعاني، لبدر الدين حسن بن قاسم بن عبد الله بن علي المرادي المصري المالكي (ت: ٩٤٧ه)، تح: د/ فخر الدين قباوة، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان ،ط١ ( ١٤١٣ ه ١٩٩٢ م)
- ٣٢ الجواهر الحسان في تفسير القرآن، للثعالبي (ت:٥٨٧ه)، تح: محمد علي معوض ،وعادل أحمد عبد الموجود ، دار إحياء التراث، ط١(١١٨ه)
  - ٣٣ حجة القراءات، لأبي زرعة ابن زنجلة (ت: ٩٤٠٣) ، تح: سعيد الأفغاني
- ٣٤ الحجة في القراءات السبع، لابن خالويه (ت: ٣٧٠ه) ، تح: عبد العال سالم مكرم ، دار الشروق بيروت ، ط٤ (١٤٠١ه)
- -٣٥ الخصائص ، لأبي الفتح عثمان بن جني الموصلي (ت:٣٩٢ه) ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ط٤ .
- ٣٦ الدر المنثور في التفسير بالمأثور، لعبد الرحمن السيوطي (ت: ٩١١ه) ، دار الفكر بيروت
- ٣٧ دراسات في أصول اللغات العربية، لعبد العزيز بن عبد الفتاح بن عبد الرحيم بن المدينة المنورة ،ط٦ (١٣٩٤ه -١٩٧٤م)
- ٣٨ دراسات في فقه اللغة ، د/ صبحي إبراهيم الصالح (ت: ١٤٠٧ه) ، دار العلم للملايين ، ط١ (١٣٧٩ ه ١٩٦٠م).
  - ٣٩ دلالة الألفاظ، د/ إبراهيم أنيس، مكتبة الأنجلو مصرية، ط٥ ١٩٨٤م.
- ٠٤- ديوان الحُطيئة (ت: ٥٤ه) ، برواية وشرح ابن السّكيت (ت: ٢٤٦ه) ،
   دراسة وتبويب د/ مفيد محمد قميحة ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ،
   ط١ (١٣١٤ه ١٩٩٣م).
- 13- ديوان العجاج رواية عبد الملك بن قريب الأصمعيّ وشرحه ، تح : د/ عبد الحفيظ السطليّ ، المطبعة التعاونية دمشق ١٩٧١م.





- ٢٤- ديوان النابغة الذّبياني، شرح وتقديم: عباس عبد الساتر، دار الكتب العلمية ، بيروت، ط٣ (٢١٤ ه ١٩٩٦م).
- ۶۳ دیوان النمر بن تولب العُلکي (۲۳) ، تح: محمد نبیل طریفي ، دار صدادر بیروت ، ط۱ (۲۰۰۰م)
- ٤٤ ديوان ذي الرَّمة ، شرح أبي نصر الباهلي رواية ثعلب ، تح: عبد القدوس أبو صالح ، مؤسسة الإيمان بجدة ، ط١ (٢٠١ه ١٩٨٢م).
  - ٥٤ ديوان رؤبة بن العجاج البيت لرؤبة في ديوانه (طبع ليسبج سنة ١٩٠٣)
- 73 ديوان سلامة بن جندل ، لمحمد بن الحسن الأحول ، تح: فخر الدين قباوة ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط٢ (٢٠٧ه ١٩٨٧م).
- ٧٤ ديوان عبد الله بن رواحة ودراسة في سيرته وشعره ، د/ وليد قصاب ، دار العلوم للطباعة والنشر ، ط١ (٤٠١ه ١٩٨١م).
- ۸۶ دیوان عنترة بن شداد ، شرح الخطیب التبریزی ، قدم له ووضع هوامشه مجید طراد ، دار الکتاب العربی ، بیروت لبنان ، ط۱ (۱۲۱۱ه ۱۹۹۲م).
- 93- ديوان قيس بن الخطيم، تح: ناصر الدين الأسد، دار صادر، بيروت ، ١٩٦٧،
- ۰۰- ديوان كعب بن مالك الأنصاري(١٨٢) ، تح: سامي مكي العاني ، مكتبة النهضة بغداد ، ط١ (١٣٨٦ه ١٩٦٦م)
- ۱٥ ديوان لبيد بن ربيعة، شرح الطّوسي قدم له ووضع هوامشه وفهارسه د/ حنا نصر الحتّى ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، ط۱ (۱۱۱ه ۱۹۹۳م).
- ٥٢ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم، للألوسي (ت: ١٢٧٠هـ)، تـــح: علــي عبد الباري عطية ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١ ١٥١٥ه.
- ٥٣ زاد المسير في علم التفسير، لجمال الدين أبي الفرج الجوزي (ت: ٩٥٩٥)، تح: عبد الرزاق المهدى، دار الكتاب العربى، بيروت، ط ١٤٢٢ه.
- ۵۶ سنن الترمذي (۲۱۷/٤) ، لمحمد بن عيسي الترمذي (ت: ۲۷۹ه) ، تـح:
   إبراهيم عطوة عوض، مطبعة مصطفى الحلبي مصر ، ط۲ (۱۳۹۵)
- ٥٥- السنن الكبري ،للبيهقي(ت: ٥٥ هـ)،تح: محمد عبد القادر عطا ، دار الكتب العلمية بيروت- لبنان ، ط٣ (٢٢٤ هـ ٢٠٠٣م).
- ٥٦ سنن النسائي ، لأحمد بن شعيب بن على الخراساني ، النسائي (ت: ٣٠٣ه)



#### الترقيم الدولمُ ISSN 2356-9050 الترفيم الدولمُ الاكترونمُ ISSN 2636 - 316X



#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

- ، تح: عبد الفتاح أبو غدة ، مكتب المطبوعات الإسلامية حلب ، ط٢ (٢٠٦ه – ١٤٠٦م)
- ۰۷- شعب الإيمان للبيهقي (ت:۸۰۶ه) ، تح: د/ عبد العلي عبد الحميد حامد ، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض، ط۱ (۲۲۳ه –۲۰۰۳م).
- مه شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم ، لنشوان بن سعيد الحميري اليمني (ت: ٥٧٣ه) ، تح: د/ حسين بن عبد الله العمري مطهر بن علي الإرياني، دار الفكر المعاصر ، بيروت لبنان ، ط١ (٢٠١ه ١٩٩٩م)
- ٩٥- الصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية)، لأبيي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي (ت: ٣٩٣ه)، تح: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط٤، (٧٠١ه -١٩٨٧م).
- ٦٠ صفوة التفاسير، لمحمد علي الصابوني ، دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع القاهرة ، ط١ (١٤١٧ه ١٩٩٧م)
- 71- ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة ، عبد الرحمن حسن حنبكة الميداني ، دار القلم دمشق ، ط٤ (٤١٤ه ٩٩٣ م).
  - ٦٢- علم الدلالة ، د/ أحمد مختار عمر ، عالم الكتب ط٢ ١٩٨٨م
- ٦٣ علم اللغة ، لحاتم صالح الضامن ، مطبعة التعليم العالي ، الموصل ١٩٨٩م
- 37- غرائب التفسير وعجائب التأويل، لأبي القاسم برهان الدين الكرماني، تاج القراء (ت: نحو ٥٠٥ه)، دار القبلة للثقافة الإسلامية جدة
- 97- غريب الحديث ،للقاسم بن سلام الهروي (ت: ٢٢٤ه) ، تـح: محمد عبد المعيد خان ، مطبعة دائرة المعارف العثمانيـة ، الـدكن ، ط٤ (١٣٨٤ه ١٩٦٤م)
- 77- غريب الحديث ، لأبي الفرج الجوزي (ت:٩٥٥) ، تح: د/ عبد المعطي أمين القلعجي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط١ (٥٠١ه ١٩٨٥).
- 77- غريب الحديث، لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت: ٢٧٦ه) ، تح: د/عبد الله الجبوري ، مطبعة العاني بغداد ، ط ١٣٩٧ه.
- ٦٨- غريب القرآن في شعر العرب (مسائل نافع بن الأزرق لعبد الله بن عباس) ،
   لعبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي الهاشمي (ت: ٩٦٨)
- ٦٩ غريب القرآن، لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت: ٢٧٦ه)





- ، تح: أحمد صقر ، دار الكتب العلمية ، ط١ (١٣٩٨ه –١٩٧٨م)
- ۰۷- الغريبين في القرآن والحديث ، لأبي عبيد الهروي (ت: ۴۰۱ه)، تـح: أحمـد فريد المزيدي ، قدم له وراجعه : د/فتحي حجازي ، مكتبة نـزار مصـطفى الباز ، السعودية ، ط ۱ (۱۹۱۹ه ۱۹۹۹م).
- ١٧ فتح القدير، لمحمد بن علي الشوكاني اليمني (ت: ١٢٥٠ه) ، دار ابن كثير ،
   دار الكلم الطيب دمشق بيروت ، ط ١٤١٤ه
- ٧٢ فقه اللغة وسر العربية ، لأبي منصور الثعالبي (ت: ٢٩ ١ه) ، تـح: عبـد الرزاق المهدي ، دار إحياء التراث العربيّ، ط١ (٢٢ ١ ه ٢٠٠٢م)
  - ٧٣ في الأدب الجاهلي، د/ طه حسين ، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة .
- ٤٧- في تاريخ الأدب الجاهلي ، د/ علي الجندي ، مكتبة دار التراث ، ط١
   ٢١٤ هـ ١٩٩١م).
- القاموس المحيط ، لمجد الدين الفيروز آبادي (ت: ١١٨ه) ، تـح: مكتب تحقيق التراث، مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان ، ط٨(٢٦١ه ٢٠٠٥).
- ٧٦ كتاب الألفاظ، لابن السِّكيت، أبو يوسف يعقوب بن إسحاق (ت: ٢٤٤ه)، تح: د/ فخر الدين قباوة ، مكتبة لبنان ناشرون ، ط ١٩٩٨م.
- ٧٧- كتاب العين، للخليل بن أحمد بن عمرو الفراهيدي البصري (ت:١٧٠ه)، تحقيق: د/مهدي المخزومي ، د/إبراهيم السامرائي ، دار ومكتبة الهلال
- ۲۸ کتاب الفتن، لأبي عبد الله نعیم بن حماد (ت: ۲۲۸ه) ، تــح: سـمیر أمـین
   الزهیری ، مکتبة التوحید القاهرة ، ط۱(۲۱۲۱ه)
- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل. لأبي القاسم محمود بن عمرو الزمخشريّ جار الله (ت: ٥٣٨ه) ، دار الكتاب العربي بيروت ، ط٣
   ١٤٠٧ه.
- ۸۰ الكشف والبيان عن تفسير القرآن، للثعلبي ، (ت:۲۷ هـ) ، تح: الإمام محمد بن عاشور ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت -، (۲۲۲ هـ -۲۰۰۲م).
- ١٨ الكليات، لأيوب بن موسى القريميّ الكفويّ ، أبو البقاء (ت: ١٠٩٤ه) ، تح:
   عدنان درويش محمد المصرى ، مؤسسة الرسالة بيروت .
- ۸۲ الكوثر الجاري إلى رياض أحاديث البخاري، لأحمد بن إسماعيل الكوراني (ت: ۹۸۹ه)، تح: الشيخ أحمد عزو عناية، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ط۱ (۲۹۱ه ۲۰۰۸م).



#### 



#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

- ۸۳ اللباب في علوم الكتاب، لأبي حفص سراج الدين النعماني (ت: ۷۷۵)،
   تح: عادل أحمد عبد الموجود، والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط١ (١٩١٤ه ٩٩٨).
- ۱۹۵۰ لسان العرب، لأبي الفضل جمال الدين ابن منظور الأنصاري الإفريقي (ت: ۱۹۷۱ه)، دار صادر ، بيروت ، ط۳ ۱۶۱۶ه.
- ۸۰ اللغات في القرآن، لعبد الله بن الحسين، أبي أحمد السامري (ت: ٣٨٦ه)
   بإسناده إلى ابن عباس، تحقيق ونشر: صلاح الدين المنجد، مطبعة الرسالة، القاهرة، ط١ (٣٦٥هـ١٩٤٦م)
  - ٨٦ اللغة اليمنية في القرآن ، لتوفيق التيمي ، الهيئة العامة للكتاب ، ٢٠١٢م
- ۸۷ اللهجات العربية، إبراهيم أنيس ، دار الفكر العربي، مطبعة الرسالة ، ٩٩ م
- ۸۸ مجمع الأمثال ، لأحمد بن محمد النيسابوري (ت: ۱۸ هه) ، تح: محمد محيي الدين عبد الحميد ، دار المعرفة ، بيروت ، لبنان ، بدون طبعة.
- ٨٩ المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، لأبي الفتح عثمان بن جني الموصلي (ت: ٣٩٢ه) ، وزارة الأوقاف المجلس الأعلى للشئون الاسلامية ، ط١(٢٠٤١ه ٩٩٩م)
- ٩- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، لأبي محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطيه الأندلسي (ت: ٢ ٤ ٥ه) ، تح: عبد السلام عبد الشافي محمد ، دار الكتب العلمية بيروت ، ط1 ٢ ٢ ٢ ١ ه.
- 9 المحكم والمحيط الأعظم ، لابن سيده المرسي (ت:٥٨ هـ) ، تـح: عبـد الحميد هنداوي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١ (٢١١ هـ-٢٠٠٠م).
- ۹۲ مدارك التنزيل وحقائق التأويل، لأبي البركات النسفي (ت:۱۱۷ه) ، تـح: يوسف علي بديوي ، دار الكلم الطيب ، بيروت ، ط۱ (۱۹۱۹ه ۱۹۸۸).
- 97 المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي، د/ رمضان عبد التواب، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٣ (١٤١٧ه -١٩٩٧م)
- 99- المزهر في علوم اللغة وأنواعها، للسيوطيّ (ت: ٩٩١١ه) ، تح: فـواد علـي منصور ، دار الكتب العلمية بيروت ، ط١ (١١٨ه ١٩٩٨م).
- ٥٩٥ مستخرج أبى عوانة ، لأبى عَوانة الإسفرَايينيّ (ت: ٣١٦ه)،تح: أيمن بن





- عارف الدمشقى ، دار المعرفة ، بيروت ، ط١ (١٩١٩ه -١٩٩٨م).
- 97 المسند ، الشافعي ،لمحمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن عبد مناف (ت: ٢٠٤ه) ، دار الكتب العلمية بيروت لبنان . ط١ (١٤٠٠ه)
- - ٩٨ مشكلات اللغة العربية ، د/ محمود تيمور ، مكتبة الآداب ومطبعتها.
- 99 المصنف في الحديث والآثار ، لأبي بكر بن أبي شيبة ، (ت: ٣٥٥ه) ، تـح: كمال يوسف الحوت ، مكتبة الرشد الرياض ، ط١ (١٤٠٩ه)
- ١٠٠ المصنف، لعبد الرزاق الصنعاني (ت: ٢١١ه)، تح: حبيب الرحمن الأعظمي، المجلس العلمي الهند، والمكتب الإسلامي بيروت، ط٢ ٣٠٤ه.
- ۱۰۱- مطالع الأنوار على صحاح الآثار، لأبي إسحاق ابن قرقول (ت: ٢٩٥ه)، دار الفلاح، وزارة الأوقاف- قطر، ط١ (٣٣٣ ه ٢٠١٢م).
- -۱۰۲ معالم التنزيل في تفسير القرآن، للحسين بن مسعود الفراء البغوي (ت: ۱۰۱هه)،تح: عبد الرزاق مهدي، دار إحياء التراث، بيروت ، ط۱٤۲۰هـ.
- 1۰۳ معاني القرآن ، لأبي زكريا يحيي بن زياد الديلمي الفراء (ت: ۲۰۷ه) ، تح: أحمد يوسف النجاتي ، دار المصرية للتأليف والنشر مصر ، ط١
- ۱۰۶ معاني القرآن وإعرابه، لإبراهيم بن السريّ، الزجاج (ت: ۳۱۱ه) ، تـح: عبد الجليل عبده شلبي، عالم الكتب بيروت ،ط۱(۸۰۱ه –۱۹۸۸م).
- -۱۰۰ معترك الأقران في إعجاز القرآن، للسيوطي(ت:۹۱۱ه) دار الكتب العلمية، بيروت ،لبنان ، ط۱ (۱٤۰۸ه -۱۹۸۸م) .
- 10.7 المعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم، د/ محمد حسن حسن جبل، مكتبة الآداب القاهرة ، ط1 ، ٢٠١٠م.
  - ١٠٧- المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة الناشر: دار الدعوة.
- ^۱۰۸ معجم ديوان الأدب، لأبي إبراهيم إسحاق الفارابي(ت:٥٠٠ه)، تح: د/ أحمد مختار عمر، مراجعة: د/ إبراهيم أنيس، مؤسسة دار الشعب للصحافة والطباعة والنشر القاهرة، ط١ (٢٢٤ه ٢٠٠٣م).
- -1.9 معجم علم الأصوات (ص ١٤٦)، لمحمد علي الخولي ، مطابع الفرزدق التجارية ، الرياض ، ط١ ١٩٨٢م



#### الترقيم الدولي 3356-9050 ISSN 2356-9050 الترفيم الدولي الإكتروني 316X - 3838 ISSN 2636



#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

- -۱۱۰ معجم متن اللغة (موسوعة لغوية حديثة)، لأحمد رضا ، دار مكتبة الحياة ، بيروت لبنان ، ط۱ ۱۳۷۷ه
- مفاتيح الغيب (التفسير الكبير)، لأبي عبد الله محمد بن عمر، فخر الدين الرازي (ت: ٢٠٦ه) ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، ط٣ (١٤٢٠) –
- 111- مفردات ألفاظ القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهانيّ (ت: ٢٥٠ه) تح: صفوان عدنان الداوديّ ، دار القلم والدار الشامية دمشق ط ٢١٢١ه.
- ۱۱۲ المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، د/ جواد علي (ت: ۱٤٠٨) ، دار الساقي ط٤ ( ٢٠٠١هـ ٢٠٠١م)
- 11۳ مقاییس اللغة ، لأحمد بن فارس بن زکریاء (ت: ۳۹۵ه) ، تح: عبد السلام محمد هارون ، دار الفکر ، (۱۳۹۹ه –۱۹۷۹م).
- 11<sup>-</sup> المنهل العذب المورود وشرح سنن الإمام أبي داود ، لمحمود محمد خطاب السبكي ، تح: أمين محمود محمد خطاب (من بعد الجزء) ، مطبعة الاستقامة القاهرة ، ط١ (١٣٥١هـ ١٣٥٣ه).
- -۱۱۰ المهذَّب فيما وقع في القرآن من المُعَرَّب، لجلل الدين السيوطي (ت: ما ۱۱۹ه)، تح: التهامي الراجي الشامي، مطلعة فضالة.
- 117- الموسوعة القرآنية، لإبراهيم بن إسماعيل الأبياري (ت: 111هـ)، مؤسسة سجل العرب، ط١ (٥٠٤ه).
- ۱۱۷ النكت والعيون (تفسير الماوردي)، لأبي الحسن علي بن محمد ، الشهير بالماوردي (ت: ٥٠٤ه) ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان .
- 11^- النهاية في غريب الحديث والأثر ، لابن الأثير (ت: ٦٠٦ه) ، تح: طاهر أحمد الزاوى، المكتبة العلمية بيروت (١٣٩٩ه ١٩٧٩م).
- 119 همع الهوامع في شرح جمع الجوامع ، للسيوطي (ت: ٩٩١١ه) ، تـح: عبـد الحميد هنداوى ، المكتبة التوفيقية حمصر
- ۱۲۰ الوسيط في تفسير القرآن المجيد ، لأبي الحسن علي بن أحمد الواحدي ، النيسابوري (ت: ۲۸هه) ، تح: عادل أحمد عبد الموجود ، وآخرون ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط1: (١٥١٥ه ١٩٩٤م).



دلالات ألفاظ اللغة الجميرية (اليمنية) في القرآن الكريم والسنة النبوية (دراسة إحصائية)



العدد الخامس والعشرون للعام 2011م الجزء الخامس

#### ثانياً : الرسائل العلمية :

- 1- أبو ذؤيب الهذلي، حياته وشعره ، لنورة الشملان ، وأصل الكتاب رسالة مقدمة للحصول على درجة الماجستير في الآداب جامعة الرياض ١٩٧٨م
- ۲- دیوان الأعشی (میمون بن قیس)، شرح الدیوان عن رسالة ماجیستیر مقدمة من الطالب / محمد حسین ، جامعة فؤاد ۱۹۶۰م ، تحت إشراف د/ طه حسین ، والدیوان نشره المستشرق الألمانی رودلف جایر سنة ۱۹۲۸م







## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                           | P   |
|--------|-------------------------------------------------------------------|-----|
| £770   | ملخص                                                              | .1  |
| £٣77   | Abstract                                                          | ٠.٢ |
| £٣7Y   | مقدمة                                                             | .٣  |
| ٤٣٧٠   | تمهيــد                                                           | .\$ |
| ٤٣٧٠   | التطور التاريخي للغة العربية                                      | ٥.  |
| £77£   | الدولة الحِميرية                                                  | ۲.  |
| £77£   | المحور اللغوي للدراسة                                             | .\  |
| £741   | علم الدلالة وأهميته .                                             | .★  |
| ETAE   | المبحث الأول : الألفاظ التي وردت في القرآن الكريم بلغة<br>حِمير . | .4  |
| £££¥   | المبحث الثاني : الألفاظ التي وردت في الحديث بلغة حِمير .          | .1• |
| £££9   | الخاتمة                                                           | .11 |
| 1107   | المصادر والمراجع                                                  | .17 |
| ££77   | فهرس الموضوعات                                                    | .15 |



