

# مدحت فوزى عبد المعطى حسين

مدرس الأدب العربي القديم ـ كلية الآداب جامعة المنصورة ـ جمهورية مصر العربية

> العدد الرابع والعشرون للعام ١٤٤١هـ/ ٢٠٢٠م الجزء الثامن

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية ١٩٤٠/ ٢٠٢٠م



العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن



# المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي مدحت فوزى عبد المعطى حسين

قسم الأدب العربي القديم ـ قسم اللغة العربية ـ كلية الآداب ـ جامعة المنصورة ـ جمهورية مصر العربية البريد الإلكتروني: <u>medhat25@gmail.com</u>

#### الملخص

يهدف هذا البحث إلى دراسة المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي، والوقوف على ملامح الإبداع الفني في شعره؛ وذلك من خلال دراسة أثر اللغة والصورة والإيقاع الموسيقي في التشكيل الجمالي لنصوصه الشعرية. ومدى ارتباط تلك النصوص بتجربته الشعرية وتفاعله مع الأحداث المحيطة به، بما يعكس قدرته الإبداعية ورؤيته للواقع المعيش، ومن ثم التوصل إلى السمات الفنية التي تتميز بها نصوصه الشعرية.

الكلمات المفتاحية: المضامين الفنية ، المضامين الموضوعية ، شعر ، ابن حازم ، الباهلي ، دراسة شعرية .



الترقيم الدولي (1656-9358 ISSN 2356-9050 الترفيم الدولي بالكتروني (1368 - 1658 الترفيم الدولي بالكتروني (1658 - 1658 الترفيم الترفيم



حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

#### The Objective And Technical Implications In Ibn Hazim AL – Bahli's Poertry

#### Medhat Fawzy Abdel-Moaty Hussein

Department of Ancient Arabic Literature - Department of Arabic Language - Faculty of Arts

- Mansoura University - Arab Republic of Egypt

Email: medhat25@gmail.com

#### **Abstract**

This Research Aims At Studing The Objective And Technical Implications In Ibn Hazim AL – Bahli's Poertry, And Inedtifying The Featunes Of Technical Innovation In His Poetry Through Studing The Effect Of The Language, Image, And Rhythm In The Aesthetic Formations Of Poetic Texts. And The Extent To Which These Texts Are Related To His Poetic Experience And His Interaction Which The Surrounding Events. Reflecting His Innovative Ability And His Vision Of Living Reality. Then, Identifying The Technical Features That Chracterize His Poetic Texts.

Keywords: Technical implications, substantive contents, poetry, Ibn Hazem, Bahli, a poetry study.





العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن



#### توطئة

يتناول هذا البحث المضامين الموضوعية والفنية في شعر محمد بن حازم الباهلي، والوقوف على ملامح الإبداع الفني في شيعره وعناصره وسماته الفنية. ولذلك سيدور البحث حول تمهيد ومباحث ثلاث وخاتمة على النحو الآتي:

- التمهيد: التعريف بالشاعر وبشعره.
- المبحث الأول: المضامين الموضوعية في شعر ابن حازم الباهليّ.
  - المبحث الثانى: المضامين الفنية في شعر ابن حازم الباهليّ.
    - المبحث الثالث: السمات الفنية في شعر ابن حازم الباهليّ.
      - الخاتمة، وتتضمن أهم النتائج.





#### ـ التمهيد: التعريف بالشاعر وبشعره

اسمه "محمد بن حازم بن عمرو أبو جعفر الباهلي الشاعر"(۱). و"يكنى أبا جعفر. وهو من ساكني بغداد، مولده ومنشؤه البصرة. وهو من شعراء الدولة العباسية"(۱). وهو "شاعر مطبوع، كثير الهجاء، لم يمدح أحدًا من الخلفاء غير المأمون العباسي"(۱)، ولم يتصل "بواحد منهم فيكون له نباهة طبقته. وكان ساقط الهمّة، متقللا جدًا، يُرضيه اليسير، ولا يتصدى لمدح ولا طلب"(۱)، وهو "أجود الشعراء لفظا وألطفهم معنى"(۱)، "يقول المقطعات فيحسن"(۱). أما وفاته "فقد استظهر الزّركلي أنه توفي حوالي المقطعات فيحسن"(۱). أما وفاته "فقد استظهر الزّركلي أنه توفي حوالي سهل ت "۲۲۵". وأيراهيم بن المهدي ت "۲۲۵ه" واتصل بالحسن ابن سهل ت "۲۲۶ه".

وابن حازم الباهلي شاعر لم يُعرف بالميل إلى القصائد الطوال؛ بـل كان يعمد إلى تقصير الشعر سواء في القصائد أو المقطّعات ومـا دونها، الأمر الذي يتصل بقدراته الإبداعية من جهة، وطبيعة الموضوع الشـعري الذي يتناوله من جهة أخرى.

وقد يرجع ذلك إلى أن المقطعات الشعرية انعكاس لتجارب شعورية وخبرات حياتية تختلف باختلاف المقام وتنوع السياق، ومن ثم فهي تمثل واقعية التجربة الفردية الجديرة بالتأمل والدراسة، والتي تمثل، بلا ريب، قالبا إبداعيا يبلور شخصية الشاعر ويبرز موقفه من الأحداث المحيطة به ومدى تفاعله معها.



العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

والمقطعات: القصار؛ قال أبو عمرو: "مقطَّعات الثياب والشَّعر قصارها. والمقطَّعات: الثياب القِصار والأبيات القِصار. وكل قصير مُقطَّع ومُتقطِّع ... وسميت الأراجيز مُقطَّعات لقِصرها ... "(^).

وهناك اختلاف بين النقاد على عدد أبيات القصيدة والمقطّعة؛ إذ أورد ابن رشيق ما نصّه: "قيل: إذا بلغت الأبيات سبعة فهي قصيدة، ولهذا كان الإيطاء بعد سبعة غير معيب عند أحد من الناس .... ومن الناس من لا يعد القصيدة إلا ما بلغ العشرة وجاوزها ولو ببيت واحد ... ويستحسنون أن تكون القصيدة وترًا، وأن يتجاوز بها العقد ..."(٩). وذكر بطرس البستاني أن القطعة "من الشعر ما كان سبعة أبيات فما دون، وقيل: عشرة"(١٠).

وعدُّ القطعة عشرة أبيات هو ما سننتهجه في هذا البحث؛ لأن ذلك سيساعدنا في الكشف عن المضامين الفنية لأشعاره، وتحديد السمات الفنية لها؛ لاسيما إذا علمنا أن المقطعات الشعرية قد تصدرت ديوانه الشعري.

وهذا الأمر يتفق وسنن العرب؛ حيث "سئل أبو عمرو بن العلاء: هل كانت العرب تطيل؟ فقال: نعم ليُسمع منها. قيل: فهل كانت توجز؟ قال: نعم ليُسمع منها. قيل: فهل كانت توجز؟ قال: نعم ليُحفظ عنها. قال: "وقال الخليل بن أحمد: يطول الكلام ويكثر ليفهم، ويوجز ويختصر ليحفظ ...". وقال بعض العلماء: يحتاج الشاعر إلى القطع حاجته إلى الطوال، بل هو عند المحاضرات والمنازعات والتمثل والملح أحوج إليها منه إلى الطوال"(١١).

وقد "قيل للفرزدق: ما صيرك إلى القصائد القصار بعد الطوال؟ فقال: لأني رأيتها في الصدور أوقع، وفي المحافل أجْول ... وقيل لبعض المحدثين: ما لك لا تزيد على أربعة واثنين؟ قال: هنّ بالقلوب أوقع، وإلى



الحفظ أسرع، وبالألسن أعلق، وللمعاني أجمع، وصاحبُها أبلغ وأوجز. وقيل لابن حازم: ألا تطيل القصائد؟ فقال:

إلى المَعنى وَعِلم عِي بِالصَوابِ حَـذَفْتُ بِـهِ الفُضولَ مِـنَ الجَـوابِ مَـذَ الجَـوابِ مُثَقَفَّ مَـةً بِألفَ الظُّـعَ حَـذابِ وَمَا حَسُنَ الصِّبا بِأَخْي الشَّبابِ كَحَالَ الصَّبابِ مَا خُي الشَّبابِ كَحَالَ المَّعالِ المَّالِقِ في الرِّق البِ تَهادَاها الحرواةُ مَـعَ الرِّكابِ (١٢٠)

أبى لي أن أطيل الشعر قصدي وايجازي بِمُختَصَرٍ قَريب وايجازي بِمُختَصَرٍ قَريب قَصدتًا فَكَ الْبَعَثُهُنَّ أَربَعَ اللَّهُ وسِتًا خَوالِدَ ما حَدا لَيلٌ نَهارًا وَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّةُ اللللْمُولِلْ اللللْمُولِلْ اللللْمُولِلْ اللللْمُلِمُ اللللْمُولِي اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللْمُلْمُولِ الللْمُلِمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللَّلْمُلِمُ الللْمُ

وفي هذا رد على مَنْ عابه يقصر شعره (١٣).

وقصد ابن حازم الباهلي إلى المعنى وعلمه بالصواب هو دَأْبُه، ولذلك يقول في إحدى قصائده [من المنسرح]:

حَسْبُكَ مِن موجِزِبَليغٍ يَبلُغُ ما يَبلُغُ الْخَطيبُ (١١٠)

ومن ثم فنحن أمام شاعر متمكن من أدواته الفنية لا يقل شأنا عن كبار عصره، ولذا تمثل المتوكل بشعره حينما غاضبته قبيحة؛ حيث قال صاحب الأغاني: "حدثني عمي قال: حدثني يزيد بن محمد المهلّبي قال: كنا عند المتوكل يوما وقد غاضبته قبيحة، فخرج إلينا فقال: مَنْ ينشدني منكم شعرا في معنى غضب قبيحة عليّ، وحاجتي أن أخضع لها حتى ترضى؟ فقلت له: لقد أحسن محمد بن حازم الباهلي يا أمير المؤمنين حيث يقول:

صَفَحتُ برَغمي عَنكَ صَفحَ ضَرورَة إليكَ وَفي قَلبي نُدوبٌ مِنَ العَتب



فَأَغْضَيتُ صَفْحًا عَنْ مُعَالَجَةِ الحُبِّ يُدذَلِّلُ مِني كُلَّ مُمْتَنِعٍ صَعبِ وَقَلبي جَميعًا عِندَ مُقتَسِمِ القَلبِ خَضَعتُ وَما ذَنبي إِنِ الحُبُّ عَزَّني وَما زالَ بِي فَقرٌ إِلَيكَ مُنازِعٌ إلى اللّهِ أَشْكُو أَنَّ وُدِّي مُحَصَّلٌ

... قال: أحسنت وحياتي يا يزيد! وأمر بأن يُغنّى فيه، وأمر لي بالف دينار"(١٥).

وقد لفت انتباهي ميزة شعرية انماز بها شعر الباهلي من غيره؛ وهي ميزة الهجاء المقنع الذي يقع في منزلة وسطى بين العتاب القاسي والهجاء، والذي أبدع المتنبي فيه بعد ذلك حين قال لسيف الدولة مثلا [من البسيط]:

يا أعدال الناس إلّا في مُعاملتي أعيدنُها نَظراتٍ مِنكَ صادِقةً وما انتضاع أخي الدُنيا بِناظِرِهِ وَما انتضاع أخي الدُنيا بِناظِرِهِ أنا الذي نَظر الأعمى إلى أدبي أنام مِلء جُفوني عن شواردِها إذا نَظرت نُيوب الليث بارزةً

فيك الخِصامُ وَأَنتَ الخَصمُ وَالحَكَمُ أَن تَحسَبَ الشَّحمَ فيمَن شَحمُهُ وَرَمُ إِذَا اِستَوَت عِندَهُ الأَندوارُ وَالظُّلَمُ وأَسمَعَت كَلِماتي مَن بِهِ صَمَمُ ويَسهَرُ الخَلقُ جَرّاها ويَختَصِمُ فَلا تَظُنْ أَنَّ اللَيثَ مُبتَسِمُ

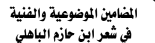
إذ وصفه بالظلم لأنه لا يحسن وضع الأمور في مكانها، ثم نصب الشاعر من نفسه معلما ليريه كيف يُصلح من نفسه بالتفريق بين المحب والمنافق، والصالح والطالح .... حتى يكتسب القدرة على التمييز.





والهجاء المقتع يتداخل فيه العتاب مع الهجاء ويعقبه فخر وقوة؛ ولذلك يقول ابن حازم الباهلي [من الوافر]:

والأمر نفسه يتكرر في غير موضع عند ابن حازم الباهلي(١٨).





### ـ المبحث الأول: المضامين الموضوعية في شعر ابن حازم الباهلي

المضامين لغة: "ما في بطون الحوامل من كل شيء كأنهن تضمنّه" ومضمون الثنيء "محتواه، ومضمون الكتاب: مادته، ومضمون الكلام: فحواه وما يُفهم منه. ومضمون الشعور في لحظة معينة هو مجموع الظواهر النفسية التي يحتوي عليها ويتألف منها ... ولكل عملية فكرية صورة ومضمون (أي مادة)" (۲۰).

والمضامين الموضوعية يُقصد بها تلك المضامين التي تتجلى في النص الشعري وتمثّل محتواه، وتعبّر عن قدرة الشاعر على الإبداع وكيفية رؤيته للواقع، ومدى تأثره بالعوامل المحيطة على تنوعها وانفعاله بها، وذلك في ضوء ما تفرزه شخصيته الفنية ويقوده حسّه التصويري.

وهذه المضامين بلا شكّ تعتمد على استقراء ديوان الشاعر. وهو ما قمت به بداية عند تقسيم هذه المضامين الموضوعية \_ بعد تحديدها \_ بالنسبة إلى إجمالي القصائد الشعرية، والمقطّعات، والنتف، والأبيات المثناة، والأبيات اليتيمة. وقد رتبناها وفق نسبة ورودها في الديوان على النحو الآتى:

| النسبة<br>المئوية | الإجمالي<br>العام لعدد<br>الأبيات | إجمالي<br>الأبيات<br>اليتيمة | إجمالي<br>الأبيات<br>الثناة | إجمالي<br>النتف | إجمالي<br>القطعات | إجمالي<br>القصائد | المضمون<br>الموضوعي | P |
|-------------------|-----------------------------------|------------------------------|-----------------------------|-----------------|-------------------|-------------------|---------------------|---|
| %18.179           | ٥٧                                | -                            | 1                           | ۲               | ۲                 | ١                 | الهجاء              | ١ |
| %11.198           | ٤٥                                | 1                            | 1                           | ٣               | ¥                 | ١                 | الإباء              | ۲ |
| % <b>9.</b> 7•٣   | ٣٧                                | 1                            | ۲                           | ١               | ٥                 | 1                 | الصداقة             | ٣ |
| %A.£0Y            | **                                | -                            | -                           | ۲               | ۲                 | 1                 | انشيب               | ٤ |



#### 

| %Y.Y\\          | ٣١  | ۲ | ŧ  | ٣  | ۲  | - | الحكمة          | ٥  |
|-----------------|-----|---|----|----|----|---|-----------------|----|
| %Y. <b>£</b> ٦Y | ٣٠  | ١ | ۲  | ١  | ŧ  | 1 | القناعة والزهد  | ٦  |
| %0. <b>9</b> ¥• | 48  | ١ | ۲  | ۲  | -  | ١ | المدح           | ٧  |
| %0.771          | 77  | _ | -  | 1  | ٣  | 1 | العتاب          | ٨  |
| %0.777          | 71  | ١ | ١  | ١  | ۲  | 1 | الدهر والأمل    | ٩  |
| %£.YYA          | 14  |   |    | ١  | ٣  | 1 | الثقة بالله     | 1. |
| %٣.9.           | 7   | _ | ١  | 1  | ۲  | 1 | الفخر           | 11 |
| %T. £AY         | 18  | - | -  | ı  | ۲  | 1 | العفو والصفح    | 14 |
| %٢.٧٣٦          | 11  |   | ١  | 1  | 1  | 1 | الخمر           | 14 |
| %Y.YT7          | 11  |   | ١  | 1  | ۲  | 1 | ذم الحرص        | 18 |
| %Y.£AY          | 1+  |   |    | ١  | ١  | 1 | السعي والارتحال | 10 |
| %1.99+          | *   | _ |    | ١  | ١  | 1 | الحِلم والجهل   | 17 |
| %.990           | ŧ   | - | -  | ı  | ١  | 1 | وصف جوهرة       | 17 |
| %. <b>٧٤٦</b>   | ٣   | _ |    | ١  |    | 1 | ذم الغرور       | ۱۸ |
| %. £94          | ۲   |   | ١  | 1  | -  | - | التهنئة         | 19 |
| %. £94          | ۲   |   | ١  | 1  | 1  | 1 | عموم الأذي      | ۲٠ |
| %.Y£A           | ١   | ١ | -  | 1  | -  | - | وصف فرس         | 71 |
| %.Y£A           | ١   | ١ | -  | -  | -  | - | ذم الشماتة      | ** |
| <b>%\••</b>     | ٤٠٢ | ٧ | 17 | 19 | ٤١ | ٤ | الإجمالي        | 77 |





#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

ودراسة هذه المضامين وتحليلها على النحو الآتى:

#### أولا: الهجاء

الهجاء نقد للواقع والحياة، وكلما "كثرت أضداد المديح في الشعر كان أهجى له"(٢١). وقد كثر شعر الهجاء في ديوان ابن حازم الباهلي، ودارت مضامينه حول معاني السلب والنقائص وسقوط الهمّة والمماطلة والغدر والسرقة والخيانة واللؤم .. وغيرها من المثالب التي تنال من قدر الإنسان وتشينه.

ولذلك انتقل حوار الباهلي من العتاب إلى الهجاء في معرض حديثه عن سوء المماطلة والإعراض عن العطاء، وذلك في حديثه مع بعض ولسسعيد بن سالم؛ حيث أضفى على السياق في البيت الأول بُعدًا زمنيا أفاد الإطالة والامتداد، لأن المهجو قصر حياته على جمع المال دون إنفاقه أو إعطائه السائلين، ومن ثمّ شبهه بالكلب الذي حلّ بساحته، ووصفه بالسوء والخبث، والبعد عن مكارم الأخلاق؛ يقول [من الوافر]:

فَ اَعلَم أَم أَعِ الدُّكَ لِلحِسابِ أَهُ الْعَلَم أَم أَعِ الْأِلْتُ مِنَ الْعِتابِ أَهُ الْفَرْابِ كَانُ عَن عَن الْعِتابِ كَانْ كَ عِنْ الْمَا الْمِلْمِ الْمَا الْمَا الْمَا الْمِلْمِ الْمَا الْمَا الْمِلْمِ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمِلْمِ الْمَا الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمَا الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُل

ألِلدُنيا أُعِدلُّكَ يَا بِنَ عَمِي إِلَى كَمِ لَا أَراكَ تُنيلُ حَتَى إِلَى كَم لا أَراكَ تُنيلُ حَتَى وَمَا تَنفَكُ مِن جَمعٍ وَوَضعٍ وَمَا تَنفَكُ مِن جَمعٍ وَوَضعٍ أَتَيتُكُ ذَائِدًا فَأتَيتُ كُلْبًا فَأتَيتُ كُلْبًا فَبَيتُ كُلْبًا فَبَيت كُلْبًا فَبَيت كُلْبًا

وللغدر والمراوغة والباطل والهرب نصيب من شعر الهجاء عند الباهلي؛ يبدو ذلك في هجاء الشاعر لمحمد بن حميد الذي وجهه الحسن بن



سهل في وجهة، وأمره بجباية ماله ... فخان في المال وهرب في الحرب؛ لذا شبهه الشاعر بالثعلب الذي حسب نفسه أسدًا، وتطبع بما ليس فيه، وادّعى القوة والأمانة والشرف، لكن أباطيله أسلمته إلى الغدر والخيانة؛ يقول [من المتقارب]:

فَغُ ادْرَهُ مُعنِقً ايَجنُ ب فَأَسَلَمَهُ النَّابُ وَالْخِلَ ب وَحَاصَ فَاعَرزَهُ اللهِ رَبُ فَعُيِّ بَ وَالْغَادُ الأَخْيَ بُ("") تَشَابُهُ بِالأَسَادِ الثَّعلَابُ وَحاوَلَ ما لَا سَيسَ في طَبعِهِ فَلَام تُفنِ عَنه أَباطيلُهُ وَكانَ مَضِيًّا عَلى غَدرِهِ

ومن ثم وصمه الشاعر بالدناءة والسوء والبوس، حتى إن خير أخلاقه لم يصل إلى أخلاق الكلاب وأمثالها. وفي هذا السياق نجده يُعلي من منزلة أخلاق الكلاب التي تنأى بنفسها عن أفعال المهجو وتتنكر لصنيعه؛ يقول [من المنسرح]:

وَخَ يِرُ أَخْلاقِ كَ اللَّواتي تَعِ افُ أَمثالَها الكِ اللِّ اللِّابُ (٢١)

ويتصل شعر الهجاء عند ابن حازم الباهلي بالتعدي على حرمة الجار وحقوقه، وقد خص الجار القريب ليضفي على القوم بشاعة وتحقيرا وانتقاصا، وما يتعلق بذلك من معاني الجبن واللؤم والبخل والذل .. وغيرها؛ يبدو ذلك في هجاء الشاعر لقوم من بني نُمير حينما سلّوا منه بعيرا عليه متاعه، فقال منكرا ذلك عليهم [من الطويل]:

نُمَيرٌ: أَجُبِنًا حيثُ يَخْتَلِفُ القَنا وَلُؤمًا وَبُخْلِاً عِنْدَ زَادٍ وَمِرْوَدِ؟ وَمَنعَ قِرى الأَضيافِ مِن غَيرِ عِلَةٍ وَلا عَسدَمٍ، إِلّسا حَسدارَ التَعَسوُّدِ



العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي

عَلَسِيكُمْ وَخَتَسلَ الراكِسبِ الْمُتَفَسرِّدِ وَتُعطونَ مَن لاحاكُمُ الضَيمَ عَن يَد ( ٢٥ )

وَبَغيًا عَلى الجارِ القَريبِ إِذَا طَرا عَلى أَنَّكُم تَرضَونَ بِالدُّلِّ صاحبًا

ويبلغ الهجاء منتهاه عند الباهلي في هجاء ابن حميد الني جعله عدوًا للمكارم والكرام، وما ذاك إلا لأن نفسه أشبه بالكلب الذي يتقن النّوق والنباح وإيذاء الأكرمين، وهيهات هيهات بينه وبين أصحاب الهمم العالية؛ يقول [من الوافر]:

وخِلُكَ دونَ خُلَّتِكَ اللِئَكَامُ وَعُقبَى ذَائِرِ الكَلَبِ التِدامُ لِتَحشِمَهُ إِذَا حَضَرَ الطَعامُ (٢٦) ويلاحظ على شعر الهجاء عند الباهلي استعانته بالحيوان؛ من نحو الكلب(٢٠). والأسد والثعلب(٢٠). والظبي والغراب(٢٠). ولا شك في أن استعانة الشاعر بالحيوان في معرض الهجاء له دلالة تختلف باختلاف السياق؛ فالكلب أتى في سياق دلّ على الوضاعة والحقارة، ثم أعلى الشاعر منزلته في سياق آخر ليحطّ من قدر المهجو على نحو ما رأينا. ويدعم هذا المعنى وصف الشاعر لمهجوه على حقيقته وإن تظاهر بخلافها؛ فهو كالثعلب قد يجيد المراوغة ليصل إلى مبتغاه وإن تظاهر بصفات الأسد وحاول ما لا يقدر عليه. وفي السياق نفسه استدعى الشاعر الظبي والغراب على سبيل التشخيص للمشاركة في إبعاد المهجو ورجاء حذفه من قاموس الإنسانية وإعلام الكون كله بذلك.





#### ثانيا: الإباء

الإباء قرين العزة والأنفة والكبرياء، يدفع صاحبه إلى الامتناع والترفع عن كل ما يناقض الهمة. والإباء يُنزِل النفس منزلها، ويحسن ضيافتها، ويتغنى بهمتها، ويبعدها عما ينغصها.

ولذلك لما بعث ابن حميد إلى ابن حازم الباهلي مالا يعتذر به ويسأله الكف عن هجائه رد الشاعر عليه ماله، ونطقت نفسه بإبائه من خلال التداخل بين أسلوبي النداء والاستفهام، وما تبعهما من دلالتي الإنكار والاستغراب؛ يقول [من المنسرح]:

لَسِيسَ لَسهُ في المُسلا نَصيبُ كَلَسا في وَمَسنَ عِنسدَهُ الغُيسوبُ بِوَجهِسه مِسن يَسدَيَّ نُسدوبُ وَلا أَرى أَكلَسهُ يَطيسبُ (٣٠) يا جامِعًا مانِعًا بَخَيلاً أبا الرُشايُستَمالُ مِثلي؟ لا أرتَدي حُلَدةً لِمُثنِ مالُكَ مالُ اليَتيم عِندي

ومن ثمّ حرّم الشاعر ماله لأنه بمنزلة مال اليتيم عنده.

الأمر الذي تكرر مع ابن مسعود القطربلي الذي سأله الشاعر حاجة فردة عنها وانقطع عنه، ثم أرسل إليه مالا فردة عليه؛ إذ حقر ماله وصغره، ولم يرض إلا المشرب العذب، ولذلك رفعه يأسه في ذلك المال وزهده فيه إلى مرتبة أسمى (٢١)؛ ولم لا؟ وهو القائل [من الوافر]:

إِذَا نِلَتُ العطيَةَ بَعَدَ مَطلٍ فَلِا كَانَتْ وَإِن كَانَتْ جَزِيلَهُ (٣٢)

وقد حمل الإباءُ الشاعرَ على معاملة الناس بقدْرِه، لذا لم يُعِر اهتماما لمن تغيرت طباعه بعدما أفاد مالا؛ بل قابل التيه بالتيه والإعراض بمثله (٣٣).



# % V 9 £ # }

المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي

وينتقل الشاعر بإبائه إلى وجهة أخرى من العِزة والحرية؛ تلك الوجهة التي تبدو فيها الكلمة أسرع إلى الطعن من النصال، والتي لا تجد النفس الأبية لها معينا سوى الله والارتحال، ولا ترض عيشا إلا بعزة وكرامة ... لأن مصطلح الهوان لا يعرفه الحُرُّ الأبيّ مهما جار عليه الزمان أو نكّل به؛ يقول [من المنسرح]:

لِ نَي الحِج ا وَخْ نَةُ اللِسانِ فَإِن هُ فَإِن هَ فَإِن هَ فَي الْمِتِ اللَّهِ فَا لِلْمُ اللَّهِ فَا لَا تُعانِ وَلا تُصرِد وَصل َ ذي المتنانِ المَ فَي المِتنانِ اللهَ فَي المَتنانِ اللهَ مَك اللَّهِ فَي اللهُ ال

أُوجَ عُ مِن وَخْ رُزَةِ السِنانِ فَاسِتَانِ فَاسِتَعِنهُ فَاسِتَعِنهُ لَا تَرِضَ عَيشًا عَلى اِمتِهانٍ لا تَرضَ عَيشًا عَلى اِمتِهانٍ أَشَد مُن عَيْلَةٍ وَفَق رِ أَشَد مُن عَيْلَةٍ وَفَق رِ وَإِن نَب أَمْ مَن عَيْلَةٍ وَفَق رِ لا يَثبُ مِن المُن رُفي مَك انٍ لا يَثبُ مِن أَل بِحُ رُقي مَك انٍ لا يَثبُ مَن أَل مُن رُفي مَك انٍ لا يَثبُ مَن أَل مُن رُفي مَك انٍ لا يَثبُ مَن رُ حُ رُ وَإِن تَعَم دَت الحُ رُ وَإِن تَعَم دَت

#### ثالثا: الصداقة

الصداقة علاقة إنسانية سامية قوامها المودة والثقة، وتبلغ غايتها عندما يشعر المجتمع بأن الصديقين بمثابة شخص واحد، وهذا ما اعتقده ابن حازم الباهليّ الذي رصد مفهوم الصداقة ومراحل تطورها ومتغيراتها طبقا لدواعي الأزمان والأحوال في مقطعة شعرية فريدة كان فيها أشفق على صديقه من والده؛ يقول [من المنسرح]:

وَصاحِب كانَ لي وَكُنتُ لَـهُ أَشَـفَقَ مِـن والـدِ عَلـى وَلَـدِ



كُنسا كَسساقٍ تَسسى بِهسا قَسدَمٌ حَسسى إِهسا قَسدَمٌ حَسسى إِذا دبَستِ الحَسسوادِثُ في اِزْوَرَّ عسني وكسانَ يَنظُسرُ مِسن وكسانَ لَسهُ وكسانَ لسهُ حسس إِذا السستَرفَدَتْ يَسدي يَسدَهُ

أو كَسذارِع نيطَستْ إلى عَضُسدِ عَظمي وَحَلَّ الزَمانُ مِن عُقَدي عَظمي وَحَلَّ الزَمانُ مِن عُقَدي طَرْفي وَيَرمي بِساعِدي وَيَدي لَيسَت بِنسا عاجَيةً إلى أَحَسدِ كُنت كُمُستَرفد يَدا الأسَد (٣٥)

حيث رستخ الشاعر مفهوم الصداقة وبيّن مدى عمقها في النفس السوية، ثم شبه نفسه وصاحبه بالرجل الواحد الذي له ساق تسعى بها قدم، وذراع تعلق بها عضد، وهو معنى سام يضفى على السياق تلاحما وتآزرا، ثم تأتي تقلبات الدهر بما يناقض تلك الدلالات ويهدمها، وقد عبّر الشاعر في البيت الثالث عن دبيب الحوادث وحلول الزمان في عظامه، وكأن الزمان اختاره موطنا لتوزيع مصائبه على البشرية، ولذا كان هو أول من نال حظه من الإقامة، بدا ذلك في البيت الرابع في قوله: "إزور عنّى".

هنا استدعى الشاعر البنية الزمنية الدالة على المفارقة بين زمنين؛ ماض سعيد وحاضر أليم، ثم بدأ يُعدد مفردات تلك المفارقة؛ إذ كان ينظر من طرقه، ويرمي بساعده، وكان يؤنسه، ولم تكن ثمة حاجة إلى غيرهما لاكتفائهما ببعضهما، غير أنه لما طلب معونته بفعل الزمان صعب الأمر عليه وضاق، ولذلك ختم الشاعر الأبيات بقوله: "يَدَ الأَسدِ" ليضفي على السياق دلالتي الاستحالة والوحشية.

وتغير الصديق على صديقه أمر أرق ابن حازم الباهلي، وقد أبدع في هذا المعنى حينما جعل هذا التغير نتيجة طبيعية لتغير الظروف وتقلب الأحوال؛ إذ أفاد صديقه مالا، فاستبدل الهجر والخصام بالخفض والوصال،





لكن ذات الشاعر أبت إلا أن تيأس فيه؛ لأن اليأس وسيلة الباحث عن الراحة أحيانا (٣٦). ولذلك نجده يطلق حبال المودة بينه وبين صديقه إذا ما تركه أو استعاض عنه بآخر (٣٧).

واللافت للنظر في أمر الصداقة أن ابن حازم الباهليّ كان مدركا تلك اللحظات الأشبه بعتاب الأحبة؛ يحاول فيها المرء أن يبتعد عن صديقه كلى يعيد الآخر حساباته. وهو نوع من أنواع التمسك بحبال المودة لل إطلاقها لوان أبدى الظاهر غير ذلك، لأن المرء في الحقيقة لا يستطيع أن ينفك من روابط الصداقة وواجباتها، ولذلك تتعلق الصداقة بالتحمل والصبر والصفح والشكر والعذر وغيرها من المعاني الراقية؛ يقول [من المنسرح]:

يَصِحُ لَدهُ مِندهُ سَدراذِرهُ في كُدلٌ زَلّاتِدهِ تُندافِرُهُ سَدرَّ فَاإِنّي أَحْدوهُ شَاكِرُهُ صَعْذرَ فَاإِنّي عَلَيهِ عَاذِرُهُ ( ٣٨ )

مَن يكشِفِ الناسَ لا يَرى أَحَداً توشِكُ أَن لا تُستِم وَصلَ أَخٍ إِن ساءَني صاحبي احتَمَلت وَإِن أصفَحُ عَن ذَنبِهِ وَإِن طَلَبَ الـ

#### رابعا: الشبب

الشيب في ذاته يحمل ضدين؛ قوة وضعف، رجاحة في العقل ورحابة في الفكر، وعجز عن مجاراة الشباب وترحم على ذكراه، ومن ثم فالشيب شاهد إثبات على مفارقة ضدية بين القدرة والعجز، والطاقة والسلبية. لكن البن حازم الباهليّ وقف أمامه ذامًا، باكيا الشباب، مقدمًا أسباب بكائه على تلك الأيام الماضية التي كانت تعجّ بالفتوة والحياة والنشاط والقوة واللذات؛ يقول [من البسيط]:



#### الترقيم الدولي 2356-9050 ISSN 2356-9050 الترفيم الدولي الدولي ISSN 2636 - 316X

وَلِلمَفَانِي وَلِلأَطَالِلْ وَالكُثُابِ
وَلِلقَنا السُمرِ وَلِلهِندِيَّةِ القُضُبِ
وَلِلقَنا السُمرِ وَلِلهِندِيَّةِ القُضُبِ
وَلِلنَّدامي وللنَّاتِ وَالطَرَبِ(٣٩)

أَبكي الشَبابَ لِندمانٍ وَغَانِيَةٍ وَلِلصَسريخِ وَلِلآجسامِ فِي غَلَسسٍ وَلِلخَيالِ الذي قَدكانَ يَطرُقُني

كما بكى الشاعر على رحيل الشباب؛ وذلك للاتصال القائم بين حيوية الشباب وحياة الروح (نئ)، ولذلك تنسبّك وترك الشراب، واستنكر على مَن دعاه إليه، وما ذاك إلا لربطه بين الشراب والشباب، واقتران السلبية بالشيب (نئ).

والمرأة عنصر أساسي من عناصر بكاء ابن حازم الباهليّ على الشباب؛ حيث أعرضت عنه وأنكرت عليه شيبه؛ يقول [من الكامل]:

لَمّا تَمكَن طَرْفُها مِن مَقتَلي صَدَّت صُدودَ مُفارِقٍ مُتَحَمِلِ وَالشَيبُ يَعْمزُها بِأَلّا تَفعَلى (٤٢) نَظَرَتْ إِلَيَّ بِعَينِ مَن لَم يَعدِلِ لما أضاءَت بِالمَشيبِ مَضارِقي فَجَعَلتُ أطلُبُ وَصلَها بِتَدَثَّلُ

إذ وصف الشاعر تلك المرأة بالظلم الشديد؛ لأنها لم تنصفه وعزمت على تركه بعدما تمكن قلبها منه، وذلك بسبب اشتعال رأسه شيبا، الأمر الذي تسبب في صدها وإعراضها عنه، ولم يكن أمام الشاعر إلا التذلل في حبّه كى تبقى محبوبته على عهده. ويختم الشاعر أبياته بصورة شعرية تكاتف فيها الشيب مع محبوبته حتى تركاه صريعا، وذلك من خلال تشخيص الشيب وغمره للمرأة وحثها على رفض طلبه ... ولئن كان الشيب إيدانا بالموت فإنه في البيت أمات صاحبه مرتين.





#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

ولذلك يتكئ الشاعر على بنية النفي ليضفي على السياق استحالة المقايضة بين الشباب والشيب، فالدنيا وما فيها لا تعادل يوما واحدا من الشباب؛ يقول [من البسيط]:

مِنَ الشَّبابِ بِيَومٍ واحِدٍ بَدلُ وَبِالشَّبابِ شَضِيعًا أَيُّها الرَجُلُ فَلَيسَ يَحسُنُ مِنكَ اللَهوُ وَالغَزَلُ وَكانَ إِعراضَهُنَّ اللَّدَلُّ وَالخَجَلُ فَكُنَّ يَبكِينَ عَهدي قَبلَ أَكتَهِلُ ما جَدَّ ذكرُكَ إِنّا جَدَّ لِي ثُكَلُ (٤٣)

لا تكدنبن قَمَا الدُنيا بِأَجمَعِها كَفَاكَ بِالشَّيبِ عَيبًا عِندَ غانِيَةٍ بِانَ الشَّيبِ عَيبًا عِندَ غانِيَةٍ بِانَ الشَّبابُ وَوَلَّى عَنكَ باطِلُهُ أَمَا الغَواني فَقَد أَعرَضنَ عَنكَ قِلى لَيتَ المَنايا أَصابَتني بِأَسهُمِها عَهدَ الشَباب لَقَد أَبقيتَ لى حَزَنًا عَهدَ الشَباب لَقَد أَبقيتَ لى حَزَنًا

وقد قدم الشاعر أسباب انتفاء هذه المقايضة؛ ومنها: ارتباط الشيب بالصدّ عند النساء، والمؤازرة بالشباب، وكأن عهد الشيباب له مقومات خاصة به تناصره؛ فاللهو والغزل من سماته، والدلّ والخجل من صفاته. وفي البيت الرابع يوازن الشاعر بين الإعراض بدلالة القلى حال المشيب، والإعراض بدلالة الدلّ حال الشباب، وهي موازنة تمنح السياق بعدا دلاليا يقع في منطقة وسطى بين الهجر والوصل، ولذلك تمنى الشاعر على المنايا إصابته بعد تبدّل الأحوال واختلاف المعطيات. ومن ثم فلم يبق أمامه سوى البكاء الذي استدعى طرفين؛ الأول: النسوة اللاتى بكيننة قبل شيبه، والآخر: الشاعر نفسه الذي أورثه عهد الشباب حزنا لا ينقضى.





#### خامسا: الحكمة

الحكمة علم وإصابة حق، تصدر عن عقل راجح وفراسة صادق وفكر منير، وهي ترجمان لما في الصدور. وقد اتكأ عليها ابن حازم الباهلي في التنفيس عما يجيش في صدره؛ إذ يقول [من البسيط]:

هُون عَلَيكَ فَكُلُّ الأَمرِ يَنقَطِعُ وَخَلِّ عَنكَ عِنانَ الهَم يَندَفِعُ فَكُلُّ الأَمرِ إِذَا مِا ضَاقَ يَتَسِعُ فَكُلُّ هَم لَهُ مِن بَعدِهِ فَرجٌ وَكُلُّ أَمرٍ إِذَا مِا ضَاقَ يَتَسِعُ فَكُلُّ هَم لَهُ مِن بَعدِهِ فَرجٌ وَكُلُّ أَمرٍ إِذَا مِا ضَاقَ يَتَسِعُ إِذَا مِا صَالَ الزَمانُ بِهِ فَالمُوتُ يَقطعُهُ أَو سَوفَ يَنقَطِعُ ( 25 )

حيث صدر الشاعر أبياته بفعل الأمر "هَوِّن" في محاولة لإجلاء الحزن، ثم أعقبه بحكمة رائعة في قوله: "فَكُلُّ الأَمرِ يَنَقَطِعُ". وهي حكمة دالة على العموم، حيث تتغير الأحوال وتتبدل ولا يبقى شيء على حاله حتى الحزن. وقد جعل الشاعر الإنسان مالكا زمام التغيير والتحويل إذا ما ترك عنان الهم يندفع بعيدا عنه. وفي البيت الثاني يضفي الشاعر على المعنى قداسة بذلك المضمون الديني الذي مفاده أن الأمر يتسع كلما ضاق، وأن بعد العسر يسرا. ويلاحظ تكرار لفظ "كُل" ثلاث مرات في البيتين الأول والثاني في قوله: "فَكُلُّ الأَمرِ" و "فَكُلُّ هَمِّ" و "وكلُّ أَمرِ"، وهو لفظ دال على القطع والجملة دون استثناء. ولذلك تأكدت عقيدة الشاعر في قدرة المرء على إزالة الهموم وإجلائها في البيت الأخير عبر المؤكد "إنَّ" الذي صدر به البيت، وجملة الخبر الاسمية في الشطر الثاني التي أفادت أن البلاء وإن طال فإنه فان يوما ما.

وفي لفتة اجتماعية يُقرب ابن حازم الباهليّ بين ذوي السلطان والرعية؛ وذلك من خلال إشراق الوجه الذي يحمل البشارة والخير، وطلاقة





#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

الوجه التي هي رمز للأمان والاطمئنان، ولذلك قصر الشاعر كسب المحامد والفضائل على البشر والوجه الطليق (٥٠).

ولأن الحكمة تصدر عن تجربة ومعرفة بالطباع فإن ابن حازم يسوق حكمه في منزلة وسطى بين النصح والتحذير، مغلفا ذلك بإطار فني وعقلي، وذلك من نحو قوله [من السريع]:

تَعلَمُ مِن صَفحي عَنِ الجاهِلِ في كَلَمُ مِن صَفحي عَنِ الجاهِلِ في في في في في القائِلِ وَمُطْعِ مَا القائِلِ وَمُطْعِ مَالَكُ الآكِلِ كَالآكِلِ القائِلِ أَسَرعُ مِن مُنحَدْدٍ سِائِلِ أَسَرعُ مِن مُنحَدْدٍ سِائِلِ ذَمُ سُوهُ بِسائحَقٌ وَبِالباطِلِ لَا خَمُ لَلْ خَالِباطِلِ التَجرِبَةِ الغافِلِ حَربَ أَخي التَجرِبَةِ الغافِلِ هَجتَ بِهِ ذَا خَبَلٍ خَالِلِ (٤٦)

إِن كُنتَ لا تَرهَبُ ذَمَّتِ لِمِسَا فَا حُشَي لِمِسَا فَا حُشَ سُكُوتِي إِذْ أَنَا مُنصِتٌ فَسَامِعُ الشَّرِ شَسريكٌ لَسهُ مَقَالَسةُ السوءِ إلى أَهلِهسا وَمَسْ دَعسا النساسَ إلى ذَمِسهِ فَسَلا تَهِسِجْ إِن كُنتَ ذَا إِربَسةٍ فَسَلا تَهِسجْ إِن كُنتَ ذَا إِربَسةٍ فَسَانَ ذَا المَقسل إذا هَيَّجتَسهُ فَسَإِنَّ ذَا المَقسل إذا هَيَّجتَسهُ

إذ نسب الصفح إلى ذاته والجهل إلى غيره، وأضفى على الآخر في البيت الثاني خوفا ورهبة، ثم تتوالى حكمه تباعا؛ حيث يشارك السامع المتحدث بالإثم إذا ما أنصت إليه، لأن من أرشد إلى الضلال كمن سعى إليه، فالدال على الشر كفاعله، ثم يعقب ذلك بحكمة أخرى تجسد سرعة انتشار مقالة السوء التي هي أسرع من المنحدر السائل، وقد خص هذا الوصف مبالغة في التدفق وسرعة الجريان والانتشار.

ثم ساق الشاعر حكمته بعد ذلك في إطار فني جامع بين النصح والتحذير من خلال "لا الناهية" التي صدّر بها البيت السادس والتي أشار من خلالها إلى





ضراوة ما يترتب عليه، لذا جاء النهي بها محذرا من عواقبها الوخيمة، لأن صاحب الفكر الثاقب لا يوقظ حربا مع صاحب عقل راجح.

#### سادسا: القناعة والزهد

القناعة رضى ويأس؛ رضى بقليل ويأس عن مزيد. وقد حفل شعر ابن حازم الباهليّ بالقناعة في غير موضع؛ إذ وازن بين الرضا واليأس في قوله [من البسيط]:

مالي الرِضا بالذي أَصبَحتُ أَملِكُهُ وَمالِيَ اليّاسُ مما يَملِكُ النّاسُ (٤٧)

لأن اليأس مما في أيدي الناس يعظم صاحبه ويرتقي به. ولذلك ربط الشاعر بين العِزّ والقناعة، والذلّ والطمع في قوله [من البسيط]:

مَن أَعمَلَ اليَاسَ كَانَ اليَاسُ جَاعِلَهُ مُعَظِّمًا أَبَدًا فِي أَعـيُنِ الناسِ وَمَن زَمـاهُم بِعَـينِ الطامِعينَ رَأى ذُلّاً وَحَسَّوهُ مُرَّ المَنع في كاسِ ( ٤٨ )

وعز القناعة مرتبط بالإباء، ولذلك جعل الشاعر اليأس مطيته والقليل مقصده (١٤٩).

كما ترتبط القناعة والعِزة والإباء بالعزلة وعدم مصاحبة ذوي النفوذ؛ حيث تزهد النفس عن الدنيا وغرورها، وترضى بالوحشة أنيسًا؛ يقول [من مجزوء الرمل]:

ط ب ع ن الإم رة نفس ا وارض بالوحش ب أنسا (٥٠)

ونتيجة لذلك تسعد النفس ولا تشقى بأمل أو طمع أو حرص، ويتساوى لديها الغنى والفقر، والكرم والبخل؛ يقول [من مجزوء الكامل]:

نَـــم يُشْــقِني طَمَــعٌ وَلا حِــرسٌ وَلا أَمَــلٌ طَويــلُ



#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن



مِتلافُ وَالرَجُ لُ البَخيل لُ البَخيل لُ عصني فَط ابَ لِ عَي المَقيل لُ خَفَ تُ مَؤُونَتُ لَهُ خَليل لُ (٥١)

سَيّانَ عِندي ذو الغِنسى الـ
وَنَفَيتُ بِاليّساسِ المُنسى
وَالنّساسُ كُلُّهُ مُ لِمَسن

ثم أوضح ابن حازم سبيل القناعة وطريق ضبط النفس، وذلك من خلال اللجوء إلى الله والاستغناء عن الناس، والإيمان بقدر الله وتدبر حكمته (۵۰).

#### سابعا: المدح

اتفق أهل الألباب على أن مدح الرجال يكون بأربع خصال ذكرها قدامة بن جعفر في قوله: "إنما هي العقل والشجاعة والعدل والعفة"("")، وما يتفرع عن كل منها. هذا؛ ويلاحظ على مدح ابن حازم الباهليّ ثلاثة أمور؛ الأول: أنه أنزل نفسه منزلة الممدوح. والثاني: أنه ربط المدح بالشكر والعُذر والمعروف. والثالث: أنه مدح العزم على فعل المعروف دون القيام به؛ أي إنه مدح على النية الطيبة. والمدح على النية أمر مرهون بطباع الممدوح، فقد عهد منه الشاعر الفضل والجود، لذا عدّ نيته موطنا للفضائل ومسكنا للمحامد.

يقول وقد نسب الكرم والشرف إليه كما نسبه إلى الممدوح [من الطويل]:

بَدَتْ حَاجَدَةٌ وَالْحُدِّ يَسَاوِي إِلَى الْحُدِّ فَهَسَل لَسكَ فِي أُخْسِرِى عَسوانِ إِلَى بِكَسِرِ فإنسك بَسِينَ الشُّكر مِسنِي وَالْعُسذر ( 84 )

أَبِهَا جَعَفَرٍ يِهَا بِنَ الجَعَاجِحَةِ الغُرِّ وَقَد لَبِسَتْني مِنكَ بِالأَمسِ نِعمَةٌ عَلَى أنه إن أَمكَنَت أُو تَعَدَّرَتْ





حيث شبه النعمة الأولى بفتاة عذراء كان الشاعر أول من تلقاها من يد الممدوح، وأشارت في الوقت ذاته إلى عذرية العطية وكأنها فريدة من نوعها لم تُمنح لأحد من قبل، ثم سأله الشاعر \_ وهو على يقين من إجابته \_ نعمة أخرى عوان إلى جوار مثيلتها. ولذلك جسد البيت الأخير كرم الممدوح الذي أنزله الشاعر بين الشكر المترتب على المنح، والعذر المترتب على المنع.

ويقرن ابن حازم الباهليّ بين البرّ والشكر والعذر في قوله [من الطويل]:

أيا بنَ سَعيدٍ جُزْتَ بِي غايَةَ البِرِّ وَإِنَّ اِمِراً أَعطاكَ مَجهودَ شُكرِهِ تُقَلَّبُ حَالٌ للفَتِي بَعدَ حالَة

وَحَمَّلْتَني ما لا أُطيقُ مِنَ الشُكرِ وَفُتَّ وَلَم يَبلُغ مَداكَ لَفي عُدرِ وَتَبقى أيادِ حُرَّةٌ لِفَتى حُرِّ (٥٥)

حيث حمّل الشاعر الممدوح ما لا يطيق من كثرة عطاياه ويستوجب شكره، لذا التمس منه العذر على عدم الوفاء بشكره، واعتاض بدلا من ذلك ببقاء نعمه حال اليُسر والعسر، فكما أن عطاياه موصولة لا تنقطع فشكره موصول لا تجف منابعه أبدا.

والمدح على النية أمر جدير بالاهتمام عند الباهليّ، لأنه حقق فضيلتين؛ الأولى: فضيلة الشكر على ما تقدم. والأخرى: فضيلة الاهتمام بالمعروف فيما سيقدُم، ولذلك وقع الممدوح بين الفضيلتين حينما رُفع عنه اللوم في قوله [من البسيط]:

لَأَشْكُرنَّكَ مَعروفً اهْمَمتَ بِهِ وَلا أَلومُ اللهِ قَدرٌ

إِنَّ اهتمامَ الكَ بِ المَعروفِ مَع روفُ وَ فَ الأَمرُ بِالقَدر المَجلوبِ مَعروفُ (٥٦)



#### ثامنا: العتاب

العتاب فن وجداني، يَبقى الحُبُّ ببقائه، وبذلك يستدعي ثنائية حوارية بين طرفين؛ المعاتب والمعاتب. وابن حازم الباهليّ التفت إلى غضب ذلك الحوار أملا في الإبقاء على المودة؛ من نحو ما فعله مع إسحاق بن أحمد في قوله [من البسيط]:

مسا مُسستَزيرُكَ في وُدِّ رَأَى خَلَسلاً قَد كُنتَ توجِبُ لي حقًا وَتَعرِفُ لي ثُمَّ اِنحَرَفتَ إِلى الأُخرى فَأَحشَمَني فَاخِتَر فَعِندي مِن ثِنتَينِ واحِدَةً

في مَوضِع الأُنسِ أَهلاً مِنكَ لِلغَضَبِ قَي مَوضِع الأُنسِ أَهلاً مِنكَ لِلغَضَبِ قَدري وَتَحفَظُ مني حُرمَة الأَدَبِ منا كنانَ مِنكَ بِلا جُرمٍ وَلا سَببِ عُذرٌ جَميلٌ وَشُكرٌ لَيسَ بِاللَعِبِ( ٥٧ )

فالبعد المكاني بين المتعاتبين قد أثرى البعد النفسي بينهما، ولـذلك جاء الغضب والاستنكار على قدر المودة والحب، وهو عتاب مغلّف بالشكر والعذر الجميل؛ فيه تُراعَى الحقوق وتُعرف الأقدار وتُحفظ الحرمات.

ثم يخرج العتاب عند الشاعر إلى مرحلة تقترب من الهجاء؛ من نحو ما فعله مع النوشجاني عندما وعده شيئا ثم مطله في قوله [من الوافر]:

أب ا بِشرِ تَطاوَلَ بي العِتابُ وَكَم أَترُك مِنَ الأَعدَّارِ شَيئًا سَأَلتَكَ حاجَةً فَطَوَيتَ كَشحًا كأنك كُنت تَطلُبُني بِثَارٍ فَإِن تَكُ حاجَتي غَلَبَت وأَعيَتْ وَإِن يَكُ وَقتُها شَيبَ الغُرابِ

وَطَالَ بِيَ التَّرِدُّدُ وَالطِلابُ أَلامُ بِهِ وَإِن كَثُّر رَ الخِطابُ عَلى رَغهم، وَلِلدَهر انقِلابُ وَفِي هَدا لَكَ العَجَبُ العِجابُ فَمَعددُورٌ وَقَد وَجُبُ الثَّوابُ فَمَعددُورٌ وَقَد وَجُب الثَّوابُ X 9 0 £

حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

وَأَقْرَبُ مِن تَناوُلِهِ السَّحابُ ( ٥٨ )

فَقَد عَجَّلتَ لي مِن ذاكَ وَعدًا

إذ تهيمن على النص ثقافة التسويف والمماطلة؛ يبدو ذلك منذ الوهلة الأولى في قوله: " تَطاوَلَ" و "وَطَالَ التَرَدُّدُ وَالطِلابُ" و "وَلَم أَتررُك مِنَ الأَعذار" و "كَثُرَ الخِطابُ" و "سَأَلتَكَ حاجَةً فَطَويَتَ كَشَحًا" و "العَجَب العِجابُ" و "غَلَبَت وَأَعيَتْ" و "قَلْا قُضِييَتْ" و "وَأَقررَبُ مِن تَناولِهِ و"غَلَبَت وَأَعيَتْ" و "شَيبَ الغُراب" و "فَلا قُضِييَتْ" و "وَأَقررَبُ مِن تَناولِهِ السَحابُ" ... كلها مفردات إيحائية دالة على خيبة الآمال، والإعراض، وقطع حبال المودة؛ إذ نفد صبر الشاعر وفنيت الأعذار التي يلتمسها لمخاطبه، حتى وصل الأمر إلى قبول الشاعر بالتنازل عن حاجته للتخفيف عن كاهله.

ولذلك وضع الشاعر مُخاطبه بين أمرين لا ثالث لهما؛ الأول: قبول العذر للإعياء عن قضاء حاجته. والآخر: تخلّي النفس عن التعلق بها. ومن ثم قرن الشاعر بين عدم القضاء وشيب الغراب، وجعل تناول السحاب أيسر من نيل حاجته وأقرب.

وفي موضع آخر حث الباهليّ على الوصل ما بقي العتاب، والهجر حال الخيانة (٥٩).

#### تاسعا: الدهر والأمل

تنبّه ابن حازم الباهليّ إلى ثنائية الدهر والإنسان؛ ذاك الإنسان الذي يطول أمله في الدنيا ويسعى بكل ما أوتي من قوة إلى اقتناص الفرص، ثـم يغتال الدهرُ أمانيه ويفني وعوده كما يفني وجوده؛ يقـول [مـن مجـزوء الرمل]:

كَسِم إلى كَسِم أنستَ لِلجِسِر صِ وَلِلاّمِسِسالِ عَبِسِدُ نَسِيسَ يُجِدي الجِسرِصُ وَالسَّعِس سِي إِذَا لَسِم يَسكُ جَسدٌ





العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

مَــا لِمَـا قَــدَّرَ اللَــ ــ هُ مِـنَ الأمــرِ مَــرَدُّ أَمِنــوا الــدَهرِ والأيــام عَهــدُ أَمِنــوا الــدَهرِ والأيــام عَهــدُ غــالَهُم قَاصِـطَلَمَ الجَمــ عُ وَأَفنــى مـا أَعَــدّوا غــالَهُم قَاصِـطَلَمَ الجَمــ في إِنْهـا جَـزرٌ وَمَـدُّ (٦٠)

وقد قدم الشاعر من خلال بنية النفي في البيتين الثاني والثالث ضرورة الأخذ بالأسباب والسعي بكل جدّ، والإيمان المطلق بأنه لا رادّ لقضاء الله وقدره، ثم ختم الشاعر أبياته بالتأكيد في صدر البيت وبالطباق في عجزه ليثبت من خلالهما غرور الدنيا وغدرها؛ فكلما أقبلت أدبرت، وإذا ما حلت أوحلت.

وفي موضع آخر يضفي الشاعر على الزمن رهبة وذعرا في قوله [من البسيط]:

يا راقِدَ اللَيلِ مسروراً بِأَوَّلِهِ

لا تَفُرَحَنَّ بِلَيلٍ طاابَ أَوَّلُهُ

أفنى القُرونَ الَّتي كانَت مُنَعَمَةً

كَم قَد أَبادَت صُروفُ الدَهرِ مِن مَلِكٍ
يا مَن يُعانِقُ دُنيا لا بَقاءَ لَها

هَلَا تَركتَ مِنَ الدُنيا مُعانَقَةً

إن كُنتَ تَبغى جنانَ الخُلد تَسكُنُها

إِنَّ الْحَوادِثَ قَد يَط رُقَنَ أَسحارا قَررُبَّ آخِرِ لَيلٍ أَجَهِ النسارا كَرُّ الجَديد دَينِ إِقبالاً وَإِدبارا قَد كانَ في الدَهرِ نَفّاعًا وَضَرّارا يُمسي وَيُصبِحُ في دُنياهُ سَفّارا عتى تُعانِقُ في الفردَوسِ أبكارا فيَنبَغي لَكَ أَن لا تَامنَ النارا( ٢٦)

إذ إن سرور الليل في أوله مؤقت وذلك لما قد يعقبه من أحزان وأهوال، ولذلك اختار الشاعر الأسحار ميقاتا للأحداث، ثم وازن على منوال البيت الأول بين السرور أول الليل والحزن آخره ... ويلاحظ على





هذه الأبيات منذ مطلعها أنها تحظى بثنائيات ضدية كالسرور والحزن، والإقبال والإدبار، والنفع والضرّ، والمساء والصباح، والجنان والنيران ... هي ثنائيات دالة على تقلب الأحوال وتداول الأيام وعدم الثبوت على وتيرة واحدة.

#### عاشرا: الثقة بالله

الثقة بالله واللجوء إليه من المضامين التي اعتنى بها ابن حازم الباهليّ عناية شديدة؛ من نحو وصفه لدعوة دعا بها قوم الله \_ عزّ وجلّ \_ وقد فُتحت أبواب السماء لها ثقة بالله وحسن ظن به؛ يقول [من الطويل]:

إِذَا وَرَدَتْ لَـم يَـردُدِ اللَّـهُ وِفَـدَهَا عَلَـى أَهلِهـا وَاللَّـهُ رَاءٍ وَسَـامِعُ تَفَـتَّحُ أَبـوابُ السَـمَواتِ دونَهـا إِذَا قَـرعَ الأَبـوابَ مِـنهُنَّ قـارعُ وَانْتَى أَبُوبُ اللَّهُ مَا اللّهُ صَائِحُ (٦٢)

وحسنُ الظنِ بالله من الأمور التي تجلب الفرج بعد الشدة، واليسر بعد العسر، ومن ثم لم يتردد الشاعر في الفرار إلى الله إذا ما ألمت به مصيبة؛ يقول [من الطويل]:

إِذَا نَابَنِي خَطَبٌ فَزِعتُ لِكَشَفِهِ إِلَى خَالِقِي مِن دُونِ كُلِّ حَمَيمِ

وَإِنَّ مَنِ اِستَغْنَى . وَإِن كَانَ مُعَسِراً . عَلَى ثِقَةٍ بِاللَّهِ غَلِيرُ مَلَومِ

أَلَا رُبَّ عُسرٍ قَد أَتَى اليُسرُ بَعَدَهُ وَغَمرَةٍ كَربِ فُرِّجَت لِكَظيمِ (٦٣)

هذا العُسر الذي يعقبه يُسر يكون مقترنا بالحمد، ومتوقفا على الظن الذي يظنه العبد بربه، وهي علاقة خاصة لا مثيل لها؛ يقول [من المنسرح]:





العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

قَليل مالٍ كَثيرَ دَينِ وَ فَليل مَالٍ كَثِيرَ دَينِ (٦٤)

إنسي وَإِن كُنستُ ذا عِيسالٍ لَأَحمَدُ اللّهُ حينَ صارَت

ونتيجة للثقة بالله وحسن الظن به تتجلى المكاشفة التي ترول بها الوسائط بين العبد وربه، وتنفرج الكربات وتزيد الطاعات؛ يقول [من البسيط]:

وَمَـن إِلَى اللّـهِ يَلجَـأُ يَكْفِـهِ اللّـهُ يَنجـووَخَيرَتُـهُ مِـا قَــدَّرَ اللّـهُ وَكُلُّ كَربِ شَديدِ يَكفِهِ اللّهُ (٦٥)

طوبى لِمَن يَتَوَلَّى اللَّهَ خَالِقَهُ

وَرُبَّ حَاذِرِ أَمَرٍ يَسَتَكِينُ لَهُ

وَمَن دَعا اللَّهَ فَي اللَّاواء أَنْقَذَهُ

### حادي عشر: الفخر

الفخر فن مرتبط بفطرة الإنسان وذاتيته. وقد تنوعت مضامينه عند ابن حازم الباهليّ بين الفخر الذاتي والجمعيّ، وكلا النوعين له صلة بالقدرة والاعتزاز؛ إذ اتكأ الشاعر على ضمير المتكلم المفرد في معرض فخره بقدرته الشعرية وتعمده حذف فضول الكلام ردّا على من عابه يقصر شعره؛ يقول [من الوافر]:

أبى لي أَن أُطيلَ الشِعرَ قَصدي إلى المَعنى وَعِلم بِالصَوابِ وَإِيجِازِي بِمُختَصَرٍ قَريبٍ حَذَفتُ بِهِ الفُضولَ مِنَ الجَوابِ (٦٦)

والأمر نفسه في معرض مدحه للحسن بن سهل؛ حيث افتخر بمقدرته الشعرية على نظم شعر يحير عقول الشعراء وأفئدتهم، حتى إنهم لا يستطيعون تصنيفه، الأمر الذي ينعكس على صاحبه، ومن شم وازن بين





قدرته الشعرية ومكانته السامية، وبين خسة القوم ودناءة هممهم؛ يقول [من الوافر]:

وَلَولا نِعمَةُ الحَسَنِ بِنِ سَهلٍ بِشِعرٍ يَعجَبُ الشُعراءُ مِنهُ أَكيدُ هُمُ مُكايَدَةَ الأعدادي بَلَوتُ خَيدارَهُم فَبَلَوتُ قَومًا وَمَا مُسِخوا كِلابًا غَيرَ أني

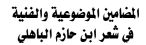
عَلَى تَسُمتُهُم سوءَ العَدابِ
يُشَبِّهُ بِالهِجِاءِ وَبِالعِتابِ
وَأَخَتِلُهُم مُخَاتَلَةَ السَّابِ
وَأَخَتِلُهُم مُخَاتَلَةَ السَّابِ
كُهُولُهُم أَخَس مِنَ الشَّبابِ
رَأيتُ القَومَ أشباهَ الكِلابِ (٦٧)

ثم يتكئ على ضمير المتكلم الجمع في الفخر على نمير بمضريته، وذلك في معرض افتخاره بالعفو مع القدرة على الجور، والحِلم والثبات، وما ذلك إلا لأن قومه يتسمون بالحمية والعنفوان، ثم يفخر الشاعر بقيس عيلان ومجدها وعزها، ويفخر بفتوحات قتيبة بن مسلم الباهليّ في بلاد ما وراء النهر حتى وصل إلى الصين؛ ذلك المجد الذي لا يقدر الزمان على صرفه، يقول [من الطويل]:

عَلَى ذَاكَ أَحِيانًا نَجَودُ وَنَعتَدي وَنَغشَى الوَغى بِالصِدقِ لا بِالتَّوَعُدِ صِراحٌ وَطَعَنُ الباسِلِ الْمُتَمَرِّدِ هِيَ الغايَةُ القُصوي بِعِرْ وَسُودُدِ وَبِالصينِ قَرارًا عِرْ كُلِّ مُوحِدِ بَكَينَا عَلَيْهُ أَو يُوافي بِسَيِّدً ( ٦٨ )

أمسا وأبسي إنسا لنعف و و إننسا نكيدُ العِدا بالحِلم مِن غَيرِ ذِلَة فَى الضيع عنسا أنفُس مُضَريّة في الضيع عنسا أنفُس مُضَريّة وإنسا لَمِن قَيس عَيلانَ في النّتي وإنا لَمِن قيس عَيلانَ في النّتي وإن لنسا بسالتُركِ قسراً مُباركًا وما نابنا صرف الزمان بسَيد







#### ثانى عشر: العفو والصفح

العفو هو "التجاوز عن الذنب وترك العقاب عليه" (٢٩). و"صفحت عن ذنب فلان وأعرضت عنه فلم أؤاخذه به ... والصفوح في صفة الله: العفو عن ذنوب العباد معرضا عن مجازاتهم بالعقوبة تكرما (٢٠). وقد عفا ابن حازم الباهليّ عن أبي ذؤيب الأهوازي (٢١) الذي استصغره في مجلسه وازدراه وهو لا يعرفه، وحكم عليه بهيئته الرثة، وجهل ما حويت نفسه من فضائل وشمائل؛ يقول [من الكامل]:

وَزَرى عَلَى وَقَالُ غَيرَ صَوابِ في مَلِي وَقِالُ غَيرَ صَوابِ فيما كَرِهِ تَ بِظَنِّهِ الْمُرتابِ لَيم يَدرِما اشتَمَلَت عَلَيهِ ثيبابي وَتَجَلُد لِمَصيبة وَعِقاب وَتَجَلُد لِمَصيبة وَعِقاب أنسي بِحَيثُ أُحِب بُّ مِسن آداب قَفراً مَجالَ ثَعالِب وَذِئسابِ فَنَا الْ تَعالِب وَذِئسابِ فَنَا الْ تَعالِب وَذِئسابِ فَالْمَا الْمُتَعَالِب وَذِئسابِ فَنَا الْمُتَعَالِب وَذِئسابِ فَالْمَا الْمُتَعَالِب وَذِئسابِ فَعَلَى الْمُريمِ بِنَابِ (٧٢) لَيسَ الْكَريمِ بِنَابِ (٧٢)

إذ نسب إلى ذاته الثبات والقدرة والعلم، ولم يكتف بذلك؛ بل إن كرمه ليفيض على غيره حال الغنى، ويعتزل الناس حال الفقر إعزازا بنفسه، تسم يقدم في البيتين الأخيرين نموذجا للعفو مع القدرة على العقاب بالهجاء والذم، فالشاعر يستطيع إيذاء أبي ذؤيب لكنه عفا عنه بعد إقراره بالذنب.



# الترقيم الدولي 18SN 2356-9050 الترقيم الدولي 18SN 2636 - 316X

ويأتي الصفح في شعر ابن حازم متسما بما قد يناقض إرادته؛ وهذا النوع من الصفح مشوب بالجراح، يوقع صاحبه في منزلة وسطى بين الوصل والهجر، وإن كانت إلى الوصل أقرب؛ يقول [من الطويل]:

إِلَيكَ وَفِي قَلبِي نُدوبٌ مِنَ العَتبِ فَأَغضَيتُ صَفحًا فِي مُعالَجَةِ الحُبِّ يُدذَلِّلُ مِني كُلَّ مُمتَنِعٍ صَعبِ وَقَلبِي جَمِيعًا عِندَ مُقتَسِمِ القَلبِ( ٧٣)

صَفَحتُ بِرَغمِيَ عَنكَ صَفحَ ضَرورَةٍ خَضَعتُ وَما ذَنبي إِنِ الحُبُّ عَزَّني وَما زالَ بِي فَقرٌ إِلَيكَ مُنازِعٌ إِلَى اللَّهِ أَشْكُو أَنَّ وُدِّي مُحَصَّلٌ

#### ثالث عشر: الخمر

الخمر عند ابن حازم الباهلي مصدر أصيل من مصادر اللهو والطرب؛ إذ يصف بعض أيامه في دير عُمْر كسْكر، ويصور أصحابه الذين ضحوا بأنفسهم من أجل الكأس، وأنفقوا أعمارهم في سبيل اللذات؛ يقول إمن البسيط]:

بِعُمرِ كَسكَرَ طابَ اللَهوُ وَالطَربُ وَفِتيَ لَهُ بَسِدُ لوا لِلكَساسِ أَنفُسَهُم وَفِتيَ لَهُ بَسِدُ لوا لِلكَساسِ أَنفُسَهُم وَأَنفَقوا في سَبيلِ القصفِ ما وَجَدوا مُحسافِظينَ إِن الستنجَدتَهُم دَفَعوا لاَدَمتُ مِسنهُم كِرامً السادَةُ نُجُبًا لاَدَمتُ مِسنهُم كِرامً السادَةُ نُجُبًا وَالزَهرُ يُضحَكُ وَالأَنواءُ باكِيسةٌ وَالكَساسُ في فَلكِ اللَسذاتِ دائِسرةٌ وَالكَساسُ في فَلكِ اللَسذاتِ دائِسرةٌ وَالمَداتِ دائِسرةٌ وَالمَداتِ دائِسرةٌ وَالمَداتِ دائِسرةً وَالمَداتِ دائِسرةً وَالمَداتِ دائِسرةً وَالمَداتِ دائِسرةً وَالمَداتِ دائِسرةً وَالمَداتِ دائِسرةً وَالمَدَهُ وَالمَداتِ دائِسرةً وَالمَداتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ دائِسرةً وَالمَداتِ دائِسرةً وَالمَداتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ دائِسِرةً وَالمَدَاتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ دائِسِرةً وَالمَدَاتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ دائِسِرةً وَالمَدَاتِ دائِسِرةً وَالمَدَاتِ دائِسِرةً وَالمَدَاتِ دائِسِرةً وَالمَدَاتِ دائِسِرةً وَالمَدَاتِ دائِسِرةً وَالمَدَاتِ دائِسوا فَالمَدَاتِ دائِسَالَ وَالمَدَاتِ دائِسِرةً وَالمَدَاتِ دائِسِرةً وَالمَدَاتِ دائِسُرةً وَالمَدَاتِ دائِسرةً وَالمَدَاتِ وَالمَدَاتِ وَالمَدَاتِ وَالمَدَاتِ وَالمَدَاتِ وَالمَدَاتِ وَالمَدَاتِ وَالمَدَاتِ وَالمَدَاتِ وَالمَاتِ وَالمَدَاتِ وَالمَدَا

وَاليادَكِ الرَّفِ عِ الأَدُوارُ وَالنُجُ البُ وَأُوجَبُ وا لِرَضِ عِ الكَاسِ مِا يَجِبُ وَأَنهَبُ وا مِا لَهُم فيها وَما الكَسَبوا وأسحِياء إن استوهبتهم وهبروا مُهَ ذَبُ يَن نَمَ تهم سادة تُنجُ بُ والناي يُسعِدُ والأوتارُ تَصطخبُ تَجري وَنَحن لَها في دورها قُطُب فَما تُروِّعُنا الأَحداثُ وَالنُوبَ (٧٤)

إنهم فتية لهم سمات خاصة؛ فهم يغيثون المستضعفين، ويطعمون المساكين، وهم كرام وسادة ونجباء. وقد أضفى الكأس على مفردات المكان حياة وحيوية ساقها الشاعر من خلال تصوير شعري استعاري جعل الزهر فيها يضحك فرحا، والأثواء تبكي عطاءً، والناي يشدو ترنما، والأوتار ترقص طربا، والكأس يدور جريا، والفتية تطيق انتظارا .... هي معان تغمرها اللذة، سيقت في غفلة من الدهر، فما تُغيرها أحداث أو تُبدلها خطوب.

#### رابع عشر: ذم الحرص

قال الجوهري: "الحرص: الجشع"(٥٠). وقد ذم ابن حازم الباهليّ الحرص والإمساك خشية الإنفاق لأنه لا وجه له، فأمور العباد مقدّرة عند الله، ولن يصيب المرء إلا ما كُتب له، يقول [من المتقارب]:

فَ لا تَحرصَ نَ فَ إِنَّ الأُم ور بك فِّ الإلَـ 4 مَقاديرُها ( ٧٦ )

ومن النهي عن الحرص إلى النهي عن الضجر من السائل، أو العبوس في وجه الآمل؛ يقول [من الكامل]:

لا تُرهِقَنَّكَ ضَجِرةٌ مِن سَائِلٍ فَلَخَيرُ دَهرِكَ أَن تُرى مَسؤولا لا تُجبَهَن بِالمَنع وَجِه مُؤَمِّلٍ فَبَقَاءُ عِرزِّكَ أَن تُرى مَامولا لا تَجبَهَن بِالمَنع وَجه مُؤَمِّلٍ فَبَقَاءُ عِرزِّكَ أَن تُرى مَامولا وَاعلَم بأنك عَن قَليلٍ صَائِرٌ خَبَراً فَكُن خَبَراً يَروقُ جَميلا يُلقى الكَير وَقُ جَميلا يُلقى الكَيم دَليلا (٧٧)

وقد قدم الشاعر المعنى من خلال المفارقة الضمنية بين كون الإنسان سائلا أو آملا، وكونه مسئولا أو مأمولا؛ تلك المفارقة المصحوبة بطبائع نفسية دالة على كون المسئول كريما أم لئيما. هذا؛ وقد عمد ابن حازم





الباهليّ إلى مراعاة البعد الإنساني عند العطية، إذ ينبغي أن تُعطى دون مطل أو إلحاح وإن كانت قليلة (٨٨).

## خامس عشر: السعي والارتحال

الرحلة مرتبطة بالطموح والإباء والتمرد أحيانا؛ إذ إن إجبار المسرء على الخضوع أذل ما يواجهه، كذلك المكوث في بلد جدباء؛ يقول [من مخلع البسيط]:

أَشَــدُ مِـن فَاقَــةٍ وَجــوعِ إغضاءُ حُــرٌ عَلَــى خُضـوعِ فَـارِضَ مِـنَ الـدَهرِ قـوتَ يَــومٍ وَأنـــتَ بِــالْمَنزِلِ الرَفيــعِ وَارحَــل إِذَا أَجــدَبَت بِــلادٌ مِنهـا إلى الخِصبِ وَالرَبيعِ ( ٧٩ )

ومن ثم استنكر الشاعر المقام في موطن يضيق بالمرء، وحث على الارتحال لكونه سبيلا للمعايشة، وسنة لله في أرضه؛ يقول [من البسيط]:

فيم المُقَامُ، وَكَم تَعتافُكَ العِلَلُ مَا ضَاقَتِ الأَرْضُ بِالفِتيانِ وَالسُبُلُ فَارِحَل فَإِنَّ بِالأَدَ اللَهِ مَا خُلِقَت إِلَّا لِيُسلَكَ مِنها السَهلُ وَالجَبَلُ فَارِحَل فَإِنَّ بِالأَدَ اللَهِ مَا خُلِقَت إِلَّا لِيُسلَكَ مِنها السَهلُ وَالجَبَلُ إِن ضَاقَ لِي بَلَدٌ يَمَّمتُ لِي بَلَدًا وَإِن نَبِا مَنزِلٌ بِي كَانَ لِي بَدَلُ وَإِن نَبِا مَن وَدِّهِ رَجُلُ (٨٠)

فالرحلة انتقال، والانتقال يعقبه تغيير وتحويل وتبديل، وبذلك يتسع الأمر بعد ضيق؛ فإذا ضاق المنزل بصاحبه استبدله، وإن تغير صديق في مودته أحل محله آخر ... وبذلك جاء مفهوم التجدد مصاحبا للسعي والارتحال والتنقل، ومن ثمّ أضحى الاغتراب تجددا. وقد ربط الشاعر بين الرحلة والصديق لأن المكان بساكنه لا بقربه أو قرابة مَن فيه.



#### ست عشر: الحلم والجهل

الجِلْمُ: "الأناة والعقل" ... نقيض السَّفه"(٨١)، والجلم مقترن بالعقل والعلم، وحمل الجهل على نقيض ذلك؛ فصاحب الحلم تابع لعقله، وذو الجهل يتبع لهواه. ولكلا الغرضين موضع عند ابن حازم الباهلي طبقا للسياق المجتمعي؛ فالرشد مقام وللطيش سياق، وهو يفضل الحلم على الجهل، لكنه قد يحتاج إلى الأخير رغم سماجته إذا ما استدعاه المقام؛ قول [من الطويل]:

لَـنْن كُنـتُ مُحتاجًا إلى الحلم إنَّـني إلى الجَهـل في بَعـض الأحـايين أحـوَجُ وَما كُنتُ أَرضَى الجَهلَ خَدنًا وَصاحبًا ﴿ وَلَكَـنَّني أَرضَـى بِــه حــينَ أُحــرَجُ ﴿ فَاإِن قَالَ قَاوِم إِنَّ فيه سَماجَةً فَقَد صَدَقوا وَالدُّلُّ بِالحُرِّ أَسمَجُ

وَلَـي فَـرَسٌ لِلحِلـمِ بِـالحِلمِ مُلجَـمٌ وَلِي فَرَسٌ للجَهل بِالجَهل مُسرَجُ ( ٨٢ )

اعتمدت هذه الأبيات على الموازنة بين ثنائية الحلم والجهل في مطلعها، ثم ختمها الشاعر أيضا بثنائية موازية بين العقل وقدرته على الكف والمنع والسيطرة، وسطوة الغضب المؤدية إلى التجاوز والتهور، وبذلك أضفى العقل على السياق في البيت الأخير حكمة ورشدا.

ولأن الحلم سمة السادة ومرتبط بالعفو عند المقدرة، فقد افتخر به الشاعر لكونه مناط الرفعة والسموّ؛ يقول [من الطويل]:

نَكيدُ العدا بالحلم من غُيرِ ذَلَة وَنَغشى الوَغي بالصدق لا بالتَوَعّد( ٨٣ ) ومن ثم كان الحلم سيدا للأخلاق والفضائل $(^{1})$ .

هذا ؛ ولمحمد بن حازم الباهلي أبيات شعرية قليلة في وصف جوهرة نقية (١٥٠)، وفي ذم الغرور (٢١)، وفي التهنئة (١٨١)، وفي عموم الأذي (١٨١)، وفي وصف فرس (۸۹)، وفي ذم الشماتة (۹۰).



# ـ المبحث الثاني: المضامين الفنية في شعر ابن حازم الباهلي

إن القيمة الفنية لتلك المضامين تبدو في تشكيل المعنبي الشعري وتوليد الدلالة؛ ولذلك سنتناول هذه المضامين في شعر ابن حازم الباهليّ وفق محاور ثلاث؛ هي:

- الحور الأول: أثر اللغة في التشكيل الجمالي للنص.
- الحور الثانى: أثر الصورة في التشكيل الجمالي للنص.
- المحور الثالث: أثر الإيقاع الموسيقي في التشكيل الجمالي للنص.

# المحور الأول: أثر اللغة في التشكيل الجمالي للنص

إن للشعر لغة خاصة تحمل سمات فنية متجددة بما تشكله من علاقات بين مختلف العناصر في السياق؛ ومن ثم فإنها "مقوِّم أساسي من مقوماته، ولولا ذلك لانهارت الحواجز بين لغة الفن ولغة الحياة "(٩١). ولا يقتصر الأمر عند مجرد رصد اللغة الشعرية وظواهرها عند الشاعر؛ بل ينبغي الوضع في الاعتبار أن "التشكيل اللغوى في الخطاب الشعرى يحوي في حناياه المؤثرات النفسية التي دفعت الشاعر إلى اختيار حزمة أساليب لغوية دون غيرها ... ويستطيع المتلقى \_ إذا أحسن رصد الأساليب اللغوية وتحليلها \_ أن يكشف عن الإشراقات الدلالية للنص"(٩٢).

ومن ثم فإن اللغة الشعرية عند ابن حازم الباهليّ سنتناولها من خلال مجموعة من الظواهر اللغوية؛ وهي:

[1] اللغة من حيث السهولة والصعوبة.

[٣] التقديم والتأخير.

[٥] الحذف.

[٢] الالتفات.

[٤] التكرار.

[٦] القصر .





العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

### [١] اللغة من حيث السهولة والصعوبة

اللغة لا تقتصر على فئة معينة دون غيرها، لكنّ اللغة الشعرية تحمل سمات فنية خاصة، ورغم ذلك فإنها تجنح أحيانا إلى الواقعية. وقد تنبّه النقاد قديما إلى الصياغة اللغوية؛ من نحو قول ابن رشيق: "وللشعراء ألفاظ معروفة، وأمثلة مألوفة، لا ينبغي للشعراء أن يعدوها، ولا أن يُستعمل غيرها"(٩٣). والأمر نفسه للكتّاب كما ذكر ابن رشيق في السياق نفسه.

والناظر في ديوان ابن حازم الباهليّ يجده يجنح أحيانا إلى السهولة في ألفاظه وتراكيبه؛ ولاسيما إذا تناول المعاملات اليومية بين الناس أو الأشياء العامة المستمدة من الواقع. ومن ثم فالسهولة \_ هنا \_ ملائمة للسياق / الموقف العام؛ وذلك من نحو قوله [من الطويل]:

إِذَا قُلْتَ فِي شَيءٍ "نَعَمَ" فَأَتِمَهُ فَأَتِمَهُ فَأَتِمَهُ فَإِنَّ "نَعَمَّ" دَينٌ عَلَى الحُرِّ واجِبُ

فاللغة \_ هنا \_ عفوية تكاد تكون سطحية، لا تصنع فيها ولا تكلّف؛ إذ جمع في البيتين بين الصدق والكذب، والوعد والخلف، في إطار سلس قريب من اللغة العامية.

وقوله [من الطويل]:

إِذَا سَلِمَتْ نَفْسُ الفَتَى مِن مُصيبَةً ثُلِمٌ بِهِ فَالأَمرُ فِي غَيرِها سَهلُ (٩٥)

فالألفاظ تتسم بالسهولة مع دقة التصوير، فلا أغلى من نفس المرء ولا أقسى من مصيبة تلمّ بها، ولذلك أضفى قوله: "في غيرها" على السياق



منتجا دلاليا أفاد العموم؛ فالضرّ الذي يصيب الإنسان يمكن احتماله إذا كان بعيدا عن نفسه.

ثم يتدرج الشاعر في لغته وفق المضمون الشعري الذي يتناوله؛ حيث نرى مستوى اللغة الشعرية مختلفا إذا ما تناول الفخر القبلي؛ إذ نجد الفاظا مليئة بالحمية والعنفوان لتناسب مقام الفخر بمضريته من جهة، ولتسكن عدوّه الدار رهبة من جهة أخرى؛ من نحو قوله [من الطويل]:

نَفَى الضَيمُ عنا أَنفُسٌ مُضَرِّيَةٌ صِراحٌ وَ وإنا لَمِن قَيسِ عَيلانَ فِي الَّتِي هِـيَ الغايَ وَإِنَّ لَنَا بِالتُركِ قَـبرًا مُباركًا وَبِالصير وَما نابَنا صَرفُ الزَمانِ بِسَيِّدٍ بَكَينا عَ وَلَـو أَنَّ قَومًا يَسلَمونَ مِنَ الـرَدى سَـلِمنا وَلَ

صِراحٌ وَطَعِنُ الباسِلِ الْمُتَمَرِدِ هِيَ الغايَةُ القُصوى بِعِزِ وَسُؤدُدِ وَبِالصينِ قَبرًا عِزَّ كُلِّ مُوحِدِ بَكَينا عَلَيهِ أَويُدوافي بِسَيدِ بَكَينا عَلَيهِ أَويُدوافي بِسَيدِ

ومنه أيضا ما ذكره في ذم الشيب والبكاء على الشباب، ونشر معاني الفقد بين الشباب والروح، ونثر الصور الشعرية التي تشكل المعنى؛ من نحو تلك الصورة التي شخصت الزمان وجعلته يجر أذيال الصبا، وتلك الصورة التي كنّى فيها عن الشباب بالشعر الأسود في قوله [من البسيط]:

لاحين صبرٍ فَخَلِّ الدَمع يَنهَمِلُ سَقيًا وَرَعيًا لأيام الشَباب وَإِن جَسرَّ الزَمانُ ذُيولاً في مَفارِقِهِ جَسرَّ الزَمانُ ذُيولاً في مَفارِقِهِ وَرُبَّما جَسرَّ أذيالَ الصبا مَرَحًا يُصبى الفَواني وَيَزهاهُ بشررَّته

فَقدُ الشَّبابِ بِفَقدِ الروحِ مُتَّصِلُ لَـم يَبِقَ مِنهُ لَـهُ رَسمٌ وَلا طَلَـلُ وَلِم مَتَّصِلُ وَلِلزَمانِ عَلى إحسانِهِ عِلَـلُ وَلِلزَمانِ عَلى إحسانِهِ عِلَـلُ وَبَـينَ بُردَيهِ غُصنٌ ناعِمٌ خَضِلُ وَبَـينَ بُردَيهِ غُصنٌ ناعِمٌ خَضِلُ شَرخُ الشَبابِ وَتُوبٌ حالكٌ رَجلُ (٩٧)



ومن ثم فإن اللغة الشعرية عند ابن حازم الباهليّ جاءت متناغمة مع مضامينه الشعرية؛ وذلك لارتباطها بالانفعال الوجداني الذي يستدعي مستوى نفسيا من التعبير لا يتحقق بالمباشرة.

#### [7] الالتفات

ويقصد به الانتقال من ضمير أو أسلوب إلى آخر؛ وقد عرفه الثعالبي بقوله: "أن تذكر الشيء وتتم معنى الكلام به، ثم تعود لذكره كأنك تلتفت إليه"(٩٩). وقد انقسم الالتفات عند ابن حازم الباهلي إلى قسمين؛ هما: الالتفات الضمائري، والالتفات الأسلوبي.

### [أ] الالتفات الضمائري

ويتحقق بالانتقال من ضمير إلى آخر؛ هذا الانتقال الذي يسهم في تشكيل المعنى وإنتاج دلالته. وقد ورد في شعر ابن حازم الباهليّ على أنماط ستة؛ وذلك على النحو الآتى:

\_ الانتقال من التكلم إلى الخطاب؛ ومنه قوله [من الوافر]:

وَهَبِتُ القَومَ لِلحَسَنِ بِنِ سَهلٍ فَعَوَّضَنِ الجَزيلَ مِنَ التَّوابِ وَهَبِتُ القَصِدَ القَصِدَ التَّوابِ (٩٩)

حيث انتقل الشاعر من التكلم في قوله: "وهبت و "فَعَوَّضَني" إلى الخطاب في قوله: "دع و "قل إحلالا للحسنة مكان السيئة، ونزولا على رغبة الممدوح، وإيثارا للحسن والجمال والثواب الجزيل، ولذلك وقع الالتفات في البيتين بين ثنائية ضدية تكمن في التخلي عن الهجاء، والتحلي بما هو جميل.



\_ الانتقال من الخطاب إلى التكلم؛ ومنه قوله [من الوافر]:

وَمَا تَنفَكُ مِن جَمعٍ وَوَضعٍ كَانَتك عِندَ مُنقَطِعِ التَدرابِ وَمَا تَنفَكُ مِن جَمعٍ وَوَضعٍ التَدرابِ أَتَيتُ كُلبًا فَحَظّي مِن إِخائِكَ لِلكِلابِ (١٠٠)

فقد انتقل الشاعر من الخطاب في قوله: "تَنفَكُ" و "كَأَنْكَ" و "أَتيتُكَ" إلى التكلم في قوله: "فَأَتيتُ" و "فَحَظّي". وقد أضفى الالتفات على السياق هجاءً ساخرا، ورشح من ذلك المعنى تشبيه الشاعر لمخاطبه بالكلب تحقيرا وإيلاما، ولذلك جاء الالتفات في البيتين في سياق الزيارة التي لا تستغرق وقتا طويلا في إشارة إلى ثقلها وانعدام الراحة النفسية فيها.

\_ الانتقال من الغيبة إلى الخطاب؛ ومنه قوله [من المتقارب]:

وَكَانَ مَضِيًّا عَلَى غَدِرِهِ فَعُيِسِبَ وَالغَسَادِرُ الأَخيَسِبُ وَكَانَ مَضِيًّا عَلَى غَدرِهِ فَعُيسِبَ وَالغَسَادِرُ الأَخيَسِبُ أَيا بِنَ حُمَيدِ كَفَرتَ النَعي لَا عَلَى المَدَهَبُ (١٠١)

إن انتقال الشاعر من الغيبة في قوله: "وكان" و "غدره" إلى الخطاب في قوله: "أيا بن حُميدٍ كَفَرت" و "ووسوسك" قد وصم ابن حميد بالغدر والخسران وكفر النعم؛ وما ذاك إلا نتيجة خيانته في المال والهرب في الحرب، كما أفاد الالتفات أن هذا السلوك ليس وليد اللحظة؛ إنما هو امتداد لمسيرة غدر طويلة كللت بالكفر في نهاية المطاف.

\_ الانتقال من الخطاب إلى الغيبة؛ ومنه قوله [من الطويل]:

أيا بنَ سَعيدٍ جُزْتَ بي غايَةَ البِرِّ وَحَمَّلْتَني ما لا أُطيقُ مِنَ الشُكرِ وَإِنَّ اِمسراً أَعطساكَ مَجهسودَ شُكرِهِ وَفُتَّ وَلَم يَبلُغ مَداكَ لَفي عُدرِ (١٠٢)



حيث انتقل الشاعر من الخطاب في قوله: "جُزْت" و "أعطاك" إلى الغيبة في قوله: "شُكره"، وذلك لتجسيد حالة خاصة جعل فيها الشاعر الجزاء من جنس العمل؛ إذ جعل الشكر مترتبا على البرّ. وقد أضفى الالتفات على السياق دلالة الإخلاص؛ حيث إن الممدوح لا ينتظر شكرا على برّه، ومن ثم فإن البارّ بشكره معذور إن لم يوفه حقه.

\_ الانتقال من التكلم إلى الغيبة؛ ومنه قوله [من السريع]:

وَقَائِلٍ كَيفَ تَهاجَرتُما؟ فَقُلتُ قَصولاً فيه إنصافُ لَصافُ (١٠٣) لَم يَكُ من شَكلي فَتارَكتُهُ وَالناسُ أَشكالٌ وَأُلّافُ (١٠٣)

إذ إن انتقال الشاعر من التكلم في قوله: "فقلت الى الغيبة في قوله: "لم يك السهم ضمنيا في تحديد معنى الصداقة المصحوب بالمودة والألفة، وهو ما لم يتحقق بين الطرفين في السياق. وقد جاء التكلم مُثبَتًا في إشارة إلى إنصاف الشاعر وحسن إخائه، في حين جاءت الغيبة منفية لتكون بمثابة الحكم على تلك العلاقة بالإعدام.

\_ الانتقال من الغيبة إلى التكلم؛ ومنه قوله [من المنسرح]:

وَكَانَ لِي مُؤنِسًا وَكُنتُ لَـهُ لَيسَـت بِنَـا حَاجَـةٌ إِلَى أَحَـدِ وَكَانَ لِي مُؤنِسًا وَكُنتُ لَـهُ لَيسَـت بِنَـا حَاجَـةٌ إِلَى أَحَـدِ وَكَانَ لَيسَـت بِنَـا حَاجَـةٌ إِلَى أَحَـدِ وَكَانَ لَيسَـت بِنِـا حَاجَـةٌ إِلَى أَحَـدِ وَكَانَ لَكُمُ سَتَر فِدٍ يَـدَ الْأَسَـدِ (١٠٤)

حيث انتقل الشاعر من الغيبة في قوله: "وكان" و "له" إلى التكلم في قوله: "يدي" و" كنت " ؛ ذلك الانتقال الذي كان إيذانا بإنهاء علاقة الصداقة. وقد أضفى الالتفات على السياق دلالة الحزن المرتبط بالاستدعاء الزمني؛ إنه الزمن الماضي الذي كان شاهدا على أواصر المودة والأنسس، مقارنة



الترقيم الدولي ( 9050-15SN 2356 الترقيم الدولة الإلكترونة XSN 2636 - 316X

بالزمن الحاضر الذي أضفى على السياق دلالة الاستحالة النابعة من طلب المعونة منه أو العطاء. ومن ثم منحت صورة الأسد السياق في الشطر الأخير دلالة الرهبة والفزع.

# [٢] الالتفات الأسلوبي

ويقصد به "العدول من أسلوب في الكلام إلى أسلوب آخر مخالف للأول "(١٠٠). ولا يكون ذا قيمة إلا بدلالة. وقد ورد في شعر ابن حازم الباهلي " على خمسة عشر نمطًا؛ هي:

\_ الانتقال من الخبر إلى التمنى؛ ومنه قوله [من البسيط]:

وكانَ إعراضَهُنَّ الددَلُّ وَالخَجَالُ أما الغُواني فَقَد أعرَضنَ عَنكَ قليً فَـلا وِصـالٌ وَلا عَهـدٌ وَلا رُسُـلُ أَعَرنَكَ الهَجِرَمِا ناحَت مُطَوَّقَـةٌ فَكُنَّ يَبِكِينَ عَهدي قَبلَ أَكتَهلُ ( ١٠٦ ) ليت المنايسا أصابتني بأسهمها

حيث انتقل الشاعر من الأسلوب الخبرى الذي استعرض فيه تبدّل حال الغواني معه وإعراضهن عنه قِلَى بعد أن كان تمنَّعًا. وقد ساق هذا المعنى الشاعر إلى أسلوب التمنى الذي جاء صرخة مدوية تمنى الشاعر من خلالها الموت فزعا من الشيب وحنينا إلى الشباب.

\_ الانتقال من الخبر إلى الأمر؛ ومنه قوله [من البسيط]:

قَدري وَتَحفَظُ مني حُرمَةَ الأَدَب قَد كُنتَ توجبُ لي حَقا وَتَعرفُ لي ما كانَ منكَ بلا جُرم وَلا سَبَب ثُمَّ انحَرَفتَ إلى الأُخرى فَأَحشَمَني عُذرٌ جَمِيلٌ وَشُكرٌ لَيسَ بِاللَّعِبِ( ١٠٧) فَاختُر فَعندي من ثنستَين واحدَةً



حيث انتقل الشاعر من تقريره حقيقة الاحترام المتبادل والمودة بين الشاعر وصديقه، وألمح من خلال صيغة الماضي إلى تغير الحال بينهما، لكنه ضمّن أسلوب الأمر في قوله: "فاختر" العتاب الدال على الحبب واستمراره؛ ذاك العتاب الذي يقع بين فضيلتين؛ العذر الجميل عن كل ما من شأنه أن يعكر صفو تلك العلاقة، والشكر الجزيل على بقاء المكانة والقدر العلى في النفوس ... وذلك في سياق التخيير الدال على المرونة والعفو.

\_ الانتقال من الخبر إلى النهي؛ ومنه قوله [من البسيط]:

يُصبي الغَواني وَيَزهاهُ بِشِرَّتِهِ شَرخُ الشَّبابِ وَثُـوبٌ حالِكٌ رَجلُ لا تَكذِبَنَّ فَما الدُنيا بِأَجِمَعِها مِنَ الشَّبابِ بِيَـوم واحدٍ بَـدَلُ (١٠٨)

حيث يذكر الشاعر من خلال الأسلوب الخبري مقومات تمسك النساء بالشباب وأصحابه، وما يتسمون به من زهو وكبر وفتوة، سواء على الصعيد الشكلي المتمثل في الشعر الأسود وقوة البنيان، أو الصعيد المعنوي المتمثل في الحيوية والإحساس بالعظمة، ثم يأتي أسلوب النهي المقترن بالنفي في قوله: "لا تكذبن فما الدنيا ..." دالا على الهوة العميقة بين قدر الشباب والشيب، حتى إن الدنيا بأكملها لا تزن يوما واحدا من الشباب ولا تغنى عنه.

\_ الانتقال من الخبر إلى الاستفهام؛ ومنه قوله [من السريع]:

أَعَزَّنَ اليَالَ الْهَالَ وَأَغنَى قَمَا أَرجَ وَسِوى اللّهِ وَلا أَهَرُبُ أَعَنَى اليّالَ وَالْمَالِكُ وَالْمَالِكُ أَو أَرْغَبُ وَالْمَالِكُ أَو أَرْغَبُ وَالْمَالِكُ أَو أَرْغَبُ وَالْمَالِكُ أَو أَرْغَبُ  $\hat{q}$ 





إذ اتكأ الشاعر على الأسلوب الخبري لبيان قوة عقيدته في عرزة اليأس مما في أيدي الخلائق، والغنى المستمد من اللجوء إلى الله والهروب البيه، ثم انتقل إلى أسلوب الاستفهام الذي رمز إلى تضاؤل الجسام وتغيّر المفاهيم، وذلك من خلال طرح موازنة ضمنية بين قارون ومخاطبه أثبت فيها سمو نفسه وترفعها عن كل صغير.

\_ الانتقال من النداء إلى الخبر؛ ومنه قوله [من الطويل]:

أَبِ إِشْرٍ تَطَاوَلَ بِي العِتَابُ وَطَالَ بِي التَّرَدُّدُ وَالطِلابُ وَلَم أَتَرُك مِنَ الأَعدارِ شَيئًا أَلامُ بِهِ وَإِن كَثُر الخِطابُ سَأَلتَكَ حاجَةً فَطَوَيتَ كَشِحًا عَلى رَغم، وَللدَهر انقِلابُ (١١٠)

حيث انتقل الشاعر من أسلوب النداء \_ المحذوف أداته \_ الدال على بقاء العتاب وتقارب القلوب رغم مماطلة النوشجاني له وتكرار سؤاله، إلى الخبر الدال على عمق أواصر المودة بينهما؛ إذ إن الشاعر قد التمس الأعذار له، ورغم ذلك فقد أعلن الشاعر عن غضبه في البيت الأخير من ذلك الإعراض، وحَذَّره من تقلب الأيام والأحوال.

\_ الانتقال من النداء إلى الاستفهام؛ ومنه قوله [من المنسرح]:

يا جامِعًا مانِعًا بَخيلاً لَيسَ لَهُ في العُللا نَصيبُ أبا الرُشا يُستَمالُ مثلي؟ كَلّا! وَمَن عندَهُ الغُيوبُ (١١١)

إن انتقال الشاعر من النداء في البيت الأول عبر الأداة "يا" وما أعقبها من مفردات، إلى الاستفهام في البيت الثاني قد منح السياق دلالة السلب؛ تلك الدلالة الضمنية التي سلبت من ابن حميد كل فضيلة، حيث جمع



المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي



العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

بين المنع والبخل والدناءة، وغلّف ذلك كله بما أقدم عليه من رشوة ظانًا منه أن ذات الشاعر قد تستمال بها. وقد جسد الاستفهام في الشطر الأول من البيت الثاني إباء الشاعر وعزته، لأنه نسب الإباء إلى مثيله فكيف يبلغ إباؤه وهو الحرّ الكريم؟!

\_ الانتقال من النداء إلى النهى؛ ومنه قوله [من البسيط]:

يا راقِدَ اللَيلِ مَسروراً بِأَوَّلِهِ إِنَّ الْحَوادِثَ قَد يَطرُقنَ أَسحارا لا تَفرَرَ نَ بِلَيلٍ طابَ أَوَّلُهُ فَرُبَّ آخِرٍ لَيلٍ أَجَّجَ النارا (١١٢)

حيث انتقل الشاعر في البيت الأول من النداء الدال على الغفلة إلى النهي الدال على الغفلة إلى النهي الدال على الزجر والحسرة؛ إذ جسد الالتفات الأسلوبي ما قد يصيب المرء الذي أمن غوائل الدهر وبات مسرورا، ليأتي أسلوب النهي في البيت الأخير في ثوب الواعظ الحكيم الذي ينظر إلى الأيام نظرة ثاقبة.

\_ الانتقال من الأمر إلى الخبر؛ ومنه قوله [من المنسرح]:

اِرِضَ مِسنَ المَسرءِ فِي مَوَدَّ تِسِهِ بِمِسايُسؤَدِّي إِلَيكَ ظساهِرُهُ مَن يَكشِفِ الناسَ لا يَرى أَحَدًا يَصِحُّ لَسهُ مِنسهُ سَسرائِرُهُ (١١٣)

إذ صدرً الشاعر البيت الأول بأسلوب الأمر الداعي إلى تحمل الصديق والإبقاء على مودته طالما تحققت دواعي الصداقة ولو على السبيل الشكلي أو بما يوحي به الظاهر، ثم انتقل إلى الأسلوب الخبري في البيت الثاني ليقرر حقيقة ما قد ينتاب العلاقة من منغصات عبر السرائر التي قد تخفي ما يبديه الظاهر، ولذلك حمل الالتفات الأسلوبي المرء على الرضا بالصديق والإبقاء على مودته والتغاضي عن ما يفسد ذلك.



\_ الانتقال من الأمر إلى الاستفهام؛ ومنه قوله [من البسيط]:

اِضرَع إِلَى اللَّهِ لَا تَضرَع إِلَى النَّـاسِ وَاستَغَنِ عَن كُلِّ ذِي قُربِى وَذِي رَحِمٍ فَـالرِزقُ عَـن قَـدَرٍ يَجـري إِلَى أَجَـلٍ فَكَيــفَ أَبتــاعُ فَقــرًا حاضِـرًا بِغِنــيً

وَاقِنَع بِيَاسٍ فَإِنَّ الْمِزَّ فِي الْيَاسِ إِنَّ الْغَنِيَّ مَنِ اِستَفنى عَنِ النَّاسِ في كَفٌ لا غافِل عَني وَلا ناسي وكيفَ أَطلُبُ حاجاتي مِنَ الناسِ(١١٤)

إذ انتقل الشاعر في البيتين الأول والثاني من أسلوب الأمر ومفرداته الدالة على حُسن اللجوء إلى الله والتضرع إليه والقناعة بما قدّر والاستعانة به، إلى أسلوب الاستفهام الدال على المنطقية والعقلانية؛ إذ يتعجب الشاعر ممن يستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير، ممن يبتاعون الفقر بالغنى، أو يقصدون الناس ويتركون خالقهم، وبذلك منح الالتفات الأسلوبي السياق معنى حسن الظن بالله وجميل التوكل عليه.

\_ الانتقال من الأمر إلى النهي؛ ومنه قوله [من المنسرح]:

لِدَى الحِجا وَخِزَةُ اللِسانِ فَإِنْدُهُ خَدِيرُ مُستَعانِ وَلا تُدِد وَصلَ ذي اِمتِنْانِ (١١٥)

حيث أضفى الشاعر من خلال أسلوب الأمر في البيت الثاني لمسة إيمانية جسدت عظمة الخالق سبحانه، وذلك تمهيد منطقي لما يترتب على تلك القدرة من آثار بدت في البيت الثالث؛ إذ إن الثقة في الله تدفع صاحبها إلى العزة والإباء، لأنه يعلم أن الله عزيز حكيم، لا يقبل الذلّ ولا يرض عيشا على امتهان، ومن ثم رسم الالتفات \_ هنا \_ منهج حياة لـذوي النفوس الأبيّة.



المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي



العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

\_ الانتقال من الأمر إلى التمنى؛ ومنه قوله [من مخلع البسيط]:

إغضاء حُرِّ عَلَى خُضوعِ
وَأَنَّ تَ بِ الْمَنْزِلِ الرَفْيِ عِ
وَأَنْ تَ بِ الْمَنْزِلِ الرَفْيِ عِ
مِنْهِ اللَّ الْخِصِ بِ وَالرَبِي عِ
يَكِرُّ بِالسَّعِدِ فِي الرُجوعِ (١١٦)

أَشَدُّ مِنْ فَاقَدَةٍ وَجَوعِ فَارضَ مِنَ الدَهرِ قَوتَ يَومٍ وَارحَل إِذَا أَجِدَبَت بِلادٌ لَعَلَّ دَهراً أَتى بِنَحسِ

حيث حفظ أسلوب الأمر في البيتين الثاني والثالث للحرِّ عزة نفسه، لأن العيش الكريم إذا لم يُطلب بالمنزل الرفيع فلا بديل عن التجدد والاغتراب، ومن ثم تتوق الذات إلى الحرية وتسعى إليها في بلاد الله، ولذلك تعانق أسلوب التمني مع أسلوب الأمر في استنطاق هذه الدلالة، وقد تجسد ذلك في تبدل الأحوال وتقلب الأيام، حيث منح الالتفات السياق معنى التغير والتبدُّل؛ تغير موطن الحرّ الطالب للعزة، وتبدُّل أحداث الدهر بين السعادة والشقاء.

\_ الانتقال من النهي إلى الخبر؛ ومنه قوله [من السريع]:

فَــلا تَهِـجْ إِن كُنــتَ ذَا إِربَــةٍ حَــربَ أَخــي التَجرِبَــةِ الغافِــلِ فَــإِنَّ ذَا العَقــلِ إِذَا هَيَّجتَــهُ هِجـتَ بِــهِ ذَا خَبَـلٍ خَابِــلِ (١١٧)

إذ انتقل الشاعر في البيت الأول من أسلوب النهي الدال على منطقية التحذير وعقلانية التهديد إلى الأسلوب الخبري الدال على قيمة أصحاب العقول ورفعتهم. وقد حذّر الالتفات الأسلوبي، في مجمله، من استخدام المثقفين لعقولهم فيما يضرّ، ومن ثم جاء الالتفات إنذارا لمن يُقدِم على فعل ذلك.



\_ الانتقال من النهي إلى الأمر؛ ومنه قوله [من الكامل]:

لا تَجبَهَن بِالمَنع وَجه مُؤَملٍ فَبَقاء عِنِّكَ أَن تُسرى مَامولا وَاعلَم بِأَنكَ عَن قَليلِ صائِرٌ خَبَرًا فَكُن خَبَرًا يَروقُ جَميلا( ١١٨)

إذ منح الالتفات الأسلوبي في البيتين السياق دلالات عدة؛ هي:

- \_ النهي عن نهر السائل.
- \_ الحث على العطاء، فما نقص مال أو جاه من صدقة.
  - \_ الإقرار بحقيقة الموت.

ومن ثم فقد أعان الالتفات الأسلوبي المنفق على إخراج نفقته، والسائل على اطمئنان نفسه، وذلك في إطار لمسة إيمانية تجسد حقيقة الرحيل من جهة، وبقاء الذكر بعد الموت من جهة أخرى.

\_ الانتقال من النهي إلى الاستفهام؛ ومنه قوله [من الوافر]:

وَلا تَرغَ بِ إِلَى أَحَدِ بِحِرِسٍ رَفي عِ فِي الأنسامِ وَلا وَضيعِ وَي الأنسامِ وَلا وَضيعِ وَي الأنسامِ وَلا وَضيع وَقَد رَحَلَ الشَبابِ وَحَلَّ شَيبٌ فَهَل لَكَ في شَبابِكَ من رُجوع (١١٩)

حيث جسد الشاعر من خلال أسلوب النهي حُسن اليأس من الخلائق مهما بلغت منازلهم. لكن المتلقي كان في حاجة إلى مزيد من الإقناع العقلي؛ فاستدعى الشاعر أسلوب الاستفهام الذي عكس مُسلَّمة الرحيل من جهة واستحالة عودة الشباب من جهة أخرى، ومن ثم حث الالتفات الذات على الانشغال بما يفيدها، وعدم التعلق بما هو فان.



المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي

العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

\_ الانتقال من الاستفهام إلى الخبر؛ ومنه قوله [من الوافر]:

أَيَرِ حَـلُ عَنـكَ ضَـيفُكَ غَـيرَ راضٍ وَرَحلُـكَ واسِعٌ خِصـبُ الجَنـابِ فَقَـد أَصـبَحتَ مِـن كَـرَمِ بَعيـدًا وَمِـن ضِـدً المَكـارِمِ فِي اللّبـابِ(١٢٠)

إذ انتقل الشاعر من أسلوب الاستفهام الذي حمل دلالتي الضيق والاستنكار لعدم إكرام الضيف مع القدرة على ذلك، إلى الأسلوب الخبري الذي أكد من خلاله أن هذا الفعل ليس من شيم الكرام أو الرجال. ومن شم فإذا كان الالتفات قد جسد رحيل الضيف غير راض في البيت الأول، فقد دل في الوقت ذاته على رحيل الفضائل والمكارم عن المخاطب.

## [٣] التقديم والتأخير

إن "تقديم الكلام وهو في المعنى مؤخر، وتأخيره وهو في المعنى مقدم" (١٢١) من سنن العرب؛ وقد قال عنه عبد القاهر: "ولا تزال ترى شعرا يروقك مَسْمَعُهُ، ويَلْطُف لديك موقعُهُ، ثم تنظر فتجد سبب أنْ راقك ولطنف عندك، أن قُدِّم فيه شيء، وحُوِّل اللفظ عن مكان إلى مكان "(١٢٢). ولا يكون ذا قيمة إلا بدلالة. ومن خلال استقراء ديوان ابن حازم الباهلي اتضح أن أنماط التقديم والتأخير جاءت على النحو الآتى:

\_ تقديم الخبر على المبتدأ؛ ومنه قوله [من البسيط]:

فَكُلُّ هَم لَه مِن بَعدِهِ فَرَجٌ وَكُلُّ أَمرٍ إِذَا ما ضاقَ يَتَسِعُ (١٢٣)

إذ قدم الشاعر في الشطر الأول شبه الجملة المتعلق بمحذوف خبر في قوله: "لَهُ مِن بَعدِهِ" على المبتدأ "فَرَجٌ"، ثم جعل الجملة الاسمية الثانية من الخبر المقدم والمبتدأ المؤخر في محل رفع خبر الجملة الاسمية الأولى



\* V 9 V A 3

"فَكُلُّ هَمِّ". وقد وازن الشاعر بين تأخير المبتدأ زمنيا ودلاليا؛ لأن اليسر يأتي بعد ضيق وعسر، ولذلك قدّم "الهمّ" وأعقبه بالجار والمجرور والظرف "بعده" الذي أفاد البعد والتعقيب، في لفتة إيمانية راسخة تؤكد ارتباط الفرج بالهمّ ومجيئه بعده. ولذلك جاء الشطر الثاني مؤكدا لمعنى الشطر الأول؛ فالأمر إذا ضاق اتسع.

ومنه قوله [من الطويل]:

وَفِي اليَاسِ مِن ذُلِّ المَطامِعِ راحَةٌ وَفِي الناسِ مِمن لا يُحِبُ بَديلُ (١٢٤)

حيث قدم الشاعر شبه الجملة المتعلق بمحذوف خبر في قوله: "وَفي اليأسِ مِن ذُلِّ المطامعِ" على المبتدأ "راحة"؛ وذلك لأن الراحة مترتبة على الترك أو اليأس. وقد منح التقديم — هنا — السياق معنى التخلي والتحلي؛ التخلي عن المطامع باليأس، والتحلي بالراحة والرضا.

\_ تقديم خبر إن على اسمها؛ ومنه قوله مفتخرا [من الطويل]:

وَإِنَّ لَنَا بِالتَّرِكِ قَسِبرًا مُبارَكًا وَبالصِينِ قَسِرًا عِزَّ كُلِّ مُوحِدِ (١٢٥)

إذ إن تقديم شبه الجملة المتعلق بمحذوف خبر "لَنا بِالتَركِ" على اسم إن "قَبرًا" أضفى على الشاعر وقومه عزة ومهابة، وفخرا ممزوجا بالحمية؛ حيث أشار الشاعر إلى مواصلة قتيبة بن مسلم الباهليّ انتصاراته وموته في بلاد الترك، ووصوله إلى حدود الصين التي شهدت فداء قومه وبسالتهم.

\_ تقديم خبر كان على اسمها؛ ومنه قوله [من البسيط]:

أَما الغَواني فَقَد أعرضن عَنكَ قِلى وكانَ إعراضَهُنَّ الدَلُّ وَالخَجَلُ (١٢٦)





حيث دل تقديم خبر كان "إعراضَهُنَّ" على اسمها "الدَلَّ" على اتخاذ الغواني الإعراض منهجا، وقد ساعد هذا التقديم الشاعر على رسم موازنة بين الإعراض زمن الشباب والإعراض زمن المشيب، وذلك في حضور طرفى الموازنة بين الزمنين؛ إذ اقترن إعراض الشباب بالدلال والتمنع، في حين اقترن الإعراض الآخر بالنفور والبغض، ومن ثم أفاد التقديم \_ هنا \_ التحسر على زمن كان الإعراض فيه زيادة وصل وعنوان محبة.

\_ تقديم المفعول به على الفعل؛ ومنه قوله [من مجزوء الكامل]:

فَ بَلاؤُهُ حَسَ نٌ جَمي لُ ( ١٢٧ ) اللَّهُ أَحمَ لَهُ أَحمَ الْكُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

إذ قدم الشاعر لفظ الجلالة "الله" على الفعل "أحمد" لأن الله \_ عن وجل \_ مناط كل حمد وشكر وإن ابتلِي الإنسان، فالابتلاء قد يكون رحمـة منه سبحانه. وقد صدّر الشاعر السياق به لينسب إلى ذاته العليّة ابتداءً كل حُسن وفضل، وكأنه اعتراف من الشاعر بنِعَم الله عليه حتى اقترن لفظ الجلالة بالحمد والشكر والحسن وكل ما هو جميل؛ فالخير لا يأتي إلا بخير.

\_ تقديم المفعول به على الفاعل؛ ومنه قوله [من البسيط]:

أَفنَــى القُـرونَ الَّــتي كانَــت مُنَعَّمَــةً كَـرُّ الجَديـدَين إقبالاً وَإِدبِارا( ١٢٨)

إن تقديم الشاعر للمفعول به "القُرونَ ...." على الفاعل "كُرُّ الجَديدَين" إنما جاء معلنا أسباب النتيجة التي صدّر الشاعر بها بيته؛ إذ إن الفناء مرتبط بتعاقب الأيام وتداولها. وقد أفاد الفاعل المؤخر "كرُّ" دلالة الهجوم المتتابع، وأضيف إلى "الجَديدَين" ليدرك العاقل أن الأيام تتفنن في محاصرة المرع وتتلون لاهلاكه.



# حولية كلية اللغة العربية بجرجا $\sqrt{90000}$ مجلة علمية محكمة

\_ تقديم الجار والمجرور على خبر المبتدأ؛ ومنه قوله [من البسيط]:

وَالكَــاسُ فِي فَلَــكِ اللَّــذاتِ دائِــرَةٌ تَجري وَنَحنُ لَهـا في دورِهـا قُطُبُ (١٢٩)

إذ قدم الشاعر الجار والمجرور "في فَلَكِ ..." على خبر المبتدأ "دائرة" ليضفي على الكأس حياة؛ تلك الحياة الخاصة التي ينتسر الكاس مفاتيح سعادتها بين أيديهم، لذا فإنهم يدورون حولها وهي تجري بينهم ليغترفوا منها قدر استطاعتهم.

- تقديم الجار والمجرور على خبر إن وأخواتها؛ ومنه قوله [من الطويل]: فَكُفُوا الأَذَى عَن جارِكُم وَتَعَلَّمُوا بِأَنِّي لَكُم في العالَمينَ مُنادي (١٣٠)

حيث قدم الشاعر "لَكُم ..." على "مُنادِي" التماسا منهم لكف الأذى عنه من خلال تلك المشاعر الإنسانية التي يحملها لفظ "جَاركُم"، والتي تتواصل في الشطر الثاني حينما يتكئ على التقديم لإخبار الناس عن ذلك الأذى وإشهادهم عليه. ومن ثم فقد منح التقديم السياق مضمونا اجتماعيا هادفا.

- تقديم الجار والمجرور على خبر كان وأخواتها؛ ومنه قوله [من الوافر]: تَـرى البَصْـريَّ لـيسَ بـ خفاء من البَثـر الْبَشَـارُ (١٣١)

حيث قدم "به" على "خفاء" لإلصاق التهمة بمن ينتمي إلى البصرة؛ وكأن أهلها قد وُصِموا بعلامات خاصة بهم دون البشر، ولا سيما إن اختصت تلك العلامات بالأنف رمز العزة، ومن ثم فقد ذمّ الشاعر أهل البصرة وقبت أفعالهم كما قبّح وجوههم.





### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

\_ تقديم الجار والمجرور على الفعل؛ ومنه قوله [من البسيط]:

بِعُمـرِ كَسـكَرَ طـابَ اللّهـوُ وَالطّـرَبُ وَاليادكـاراتُ وَالأَدوارُ وَالنُّجُـبُ (١٣٢)

إذ إن تقديم الجار والمجرور "بِعُمْرِ كَسكَرَ" على الفعل "طابَ" قد أضفى على المكان / الدير رونقا وسبحرا وجاذبية، ولذلك طاب ذكره كما طاب اللهو فيه والطرب؛ لما يحمله من ذكريات سعيدة وصحبة فريدة.

\_ تقديم الجار والمجرور على الفاعل؛ ومنه قوله [من السريع]:

قَد جاءَني مِنكَ مُوَيلٌ قَلَم أَعرِضْ لَهُ وَالحُرُّ لا يَكدْبُ (١٣٣)

فتقديم الجار والمجرور "منك" على الفاعل "مُويْل" قد أثار مزاوجة ضمنية مؤكدة بحرف التحقيق الذي صُدر به البيت، وكاف الخطاب الواقعة اسم مجرور؛ تلك المزاوجة فجّرت مبدأ أخلاقيا تمثّل في إباء الشاعر وعزته، وعكست في الوقت ذاته حقارة المخاطب التي بدت في تصغير الفاعل "مويْل"، وبذلك ناسب الشاعر بين الفاعل وصاحبه شكلا ومضمونا.

\_ تقديم الجار والمجرور على نائب الفاعل؛ ومنه قوله [من البسيط]:

وَالسَدَهُرُ قَسَدَ طُرِفَتَ عَنَسَا نَسُواظِرُهُ فَمَا تُرَوِّعُنَسَا الأَحْسَدَاثُ وَالنُسُوبُ (١٣٤)

حيث قدم الشاعر الجار والمجرور "عنّا" على نائب الفاعل "نــواظرِهُ" ليفيد المجاوزة، وكأن الدهر قد أصيبت نواظره \_ على غير عادته \_ رغما ليمتلك الفتية زمام الأمور، وقد خُصوا بذلك دون غيرهم، لذا فإنهم قد ارتقوا مكانا عليا لم يعد فيه للدهر سلطان.

\_ تقديم الجار والمجرور على المفعول به؛ ومنه قوله [من الطويل]:

وَإِنْكِ لَسَأَرِجُو اللَّهُ حَتَّى كَسَأَنَّني أَرى بِجَمِيلِ الظَّنِّ مِا اللَّهُ صانعُ (١٣٥)



### الترقيم الدولش 3356-9050 ISSN 2356-9050 الترقيم الدولش الاكترونش ISSN 2636 - 316X



حيث دل تقديم الجار والمجرور "بجميل ..." على المفعول به "ما الله ..." على المعاينة واليقين والصدق والثقة، وذلك في إطار مجموعة من المؤكدات الشكلية والقلبية؛ منها: "إنّي" و "لَأَرجو" و "الله" و "بجميل الظنن" .... وذلك استنادا من الشاعر إلى تلك اللمسة الإيمانية التي تجعل الذات العلية عند ظنّه به، ولذلك يرى الشاعر، بحسن ظنه بالله، ما يرجوه محققا.

ـ تقديم الجار والمجرور على الصفة؛ ومنه قوله [من الطويل]:

وَمَا زَالَ بِي فَقَرّ إِلَيكَ مُنازِعٌ يُدذَلِّلُ مِني كُلَّ مُمْتَنِعٍ صَعْبِ (١٣٦)

حيث قدم الشاعر "إليك" على "منازع"؛ لأن الجار والمجرور قد تضمن معنى الصفة وإن تأخرت، ودل التقديم على غنى الفقر الذي ينتمي إليه الشاعر؛ إنه الفقر الذي يذلل الصعاب، وييسر العسير، وبذلك أنهى الشاعر غايته عند مُخاطِبه بهذا التقديم حتى أصبح قبلته ومقصده.

\_ تقديم الظرف والجار والمجرور على خبر المبتدأ؛ ومنه قوله [من السريع]:

قسارونُ عِنسدي في الغِنسى مُعسدَمٌ وَهِمّستي مسا فَوقَهسا مَسذهَبُ (١٣٧)

حيث أفاد تقديم الظرف والجار والمجرور "عندي في الغنى" على خبر المبتدأ "معدم" منعة الشاعر وسمو كرامته، حتى صار مال قارون عدما عنده، كما عكس التقديم في الوقت ذاته علو همته التي لا ينال منها مال أو يحط من قدرها سلطان.

\_ تقديم الظرف على الصفة؛ ومنه قوله [من الطويل]:

وَيَلقاكَ رُشدٌ بَعدَ غَيكَ واعِظٌ وَلَكِنَّهُ يَلقاكَ، وَالأَمرُ مُدبِرُ (١٣٨)





حيث قدم الظرف "بعد" على الصفة "واعظ" وما ذاك إلا لدلالة، إذ تعمد الشاعر إبعاد الصفة قدر الاستطاعة شكلا ومضمونا، وذلك لأن مُخاطبه غير مستعد لسماع ذلك الرشد أو الوعظ، فهو في حال من الضلال والفساد، ولذلك جاء الوعظ متأخرا سياقيا لأن المرء لا يفيق إلا وقد انتهى الأمر أو أدبر، فلا مجال آنذاك لرُشْدٍ أو وعظ.

\_ تقديم الحال على المفعول به؛ ومنه قوله [من الطويل]:

فَيا شَامِخًا أَقْصِرْ عِنانَكَ مُقصِرًا فَإِنَّ مَطايا الدَهرِ تَكبووَتَعثَرُ فَيا شَامِخًا أَقصِرْ عِنانَكَ مُقصِرًا يَديكَ إذا خانَ الزَمانُ وَتُبصرُ (١٣٩)

حيث قدم الشاعر في البيت الثاني "تدامةً" على "يديك" ليفيد التقديم ظلم الإنسان المتكبّر لنفسه إذا ما أطلق لها العنان مستهينا بالدهر وأرزائه. لذا جاء التقديم منبها له كي لا يتحقق ذلك الندم بعض يديه.

### [٣] التكرار

يتحقق وجود التكرار في النص بإعادة "ذكر لفظ أو عبارة أو جملة أو فقرة، وذلك باللفظ نفسه أو بالترادف، وذلك لتحقيق أغراض كثيرة؛ أهمها: تحقيق التماسك النصي بين عناصر النص المتباعدة"(١٠٠٠). وقد ورد التكرار في شعر ابن حازم الباهلي على أنماط ثلاثة أسهمت في تشكيل المعنى وإنتاج الدلالة؛ وهي:

### [أ] تكرار الحرف

إن تكرار الحرف لا يقتصر على مجرد إعادة ذكره؛ بل إن هناك علاقة بين الصوت والمعنى؛ وقد تنبه لذلك ابن جنّى في قوله: "فأما مقابلة



¥ V ª Å £

الألفاظ بما يشاكل أصواتها من الأحداث فباب عظيم واسع ... وذلك أنهم كثيرا ما يجعلون أصوات الحروف على سمت الأحداث المعبّر عنها، فيعدّلونها بها ويحتذونها عليها. وذلك أكثر مما نقدره، وأضعاف ما نستشعره .... "(۱٬۲۱)؛ ومنه قول الباهليّ [من البسيط]:

وَلِلْمَغْسَانِي وَلِلأَطْسِلالِ وَالكُتُسِبِ
وَلِلْقَنْسَا السُّمْرِ وَلِلْهِنْدِينَةِ القُضُبِ
وَلِلْقَنْسَا السُّمْرِ وَلِلْهِنْدِينَةِ القُضُبِ
وَلِلنَّدَامَى وَلِلْنَاتِ وَالطَّرَبِ (١٤٢)

أَبكي الشَّبابَ لِنسدمانٍ وَغَانِيَسةٍ وَلِلصَّسريخِ وَلِلاَّجسامِ فِي غَلَسسٍ وَلِلخَيسالِ السني قَسد كسانَ يَطرُقُني

حيث كرر الشاعر حرف "اللام" في الأبيات الثلاثة بانتظام، وأورده بنسبة تسع [٩] مرات، بواقع ثلاث[٣] مرات في كل بيت؛ على النحو الآتى:

| الإجمالي | ورود<br>الحرف | الشطر الثاني     | ورود<br>الحرف | الشطر الأول    | ترتيب<br>الأبيات | P |
|----------|---------------|------------------|---------------|----------------|------------------|---|
| ٣        | ۲             | للمغاني. للأطلال | ١             | لندمان         | الأول            | ١ |
| ٣        | •             | للقنا            | ۲             | للصريخ. للأجام | الثاني           | ۲ |
| ٣        | ۲             | للندامي. للذات   | ١             | للخيال         | الثالث           | ٣ |
| ٩        | ٥             | ٥                | ŧ             | ŧ              | الإجمالي         | ٤ |

وحرف "اللام" حرف لثوي مجهور رسم لنا مشهدا دراميا دالا، ومنح السياق معنى الاستحقاق والتعليل؛ استحقاق الشباب للبكاء على رحيله لما يتمتع به من حيوية وقوة ومتعة. ويلاحظ أن الحرف كان مصاحبا للضمير الجمعى المتمثل في "الندمان" و "المغانى" و "الأطلال" و "القنا" و "اللذات" ...





### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

كما كان مصاحبا للضمير الفردي المتمثل في "الصريخ" و "الخيال"، ومن ثـم فإن أثر فقد الشباب يلحق الفرد والمجتمع.

وقد أسهمت نسبة ورود الحرف في الأبيات الثلاثة في إثراء دلالـة السياق؛ إذ إن ورودها في البيتين الأول والثالث بالنسبة نفسها [1: 7] توحي بأن قوة الشباب ومتعته تكمن في الصحبة من جهة، والمحبوبة من جهة أخرى، ومن ثم فالنشاط والمتعة هما عماد الشباب. ولـذلك استحق الشباب البكاء، وعلل الشاعر ذلك بتكراره للحرف تسع مرات في ثلاثـة أبيات، هذا العدد الذي يرمز إلى تعداد مآثره وتخليد مناقبه.

ومنه قوله [من الوافر]:

وَلَــولا نِعمَــةُ الحَسَــنِ بِــنِ سَــهلٍ عَلَـــيَّ لَسُــمتُهُم ســـوءَ العَـــدابِ فِلَــولا نِعمَــةُ الحَسَـنِ بِـن سَــه لِي عَجَــبُ الشُـعراءُ مِنــه لَي شَــبّهُ بِالهِجـاءِ وَبِالعِتــاب (١٤٣)

حيث كرر الشاعر حرف "الشين" في البيت الثاني ثلاث [٣] مرات، وهو حرف غاري مهموس تضافرت دلالته مع العناصر الأخرى لإبراز معان خاصة بالذات الشاعرة على النحو الآتى:

- \_ عكس الحرف حالة الفخر والإعجاب بمقدرته الشعرية.
- \_ دل الحرف على وحدة الذات في المجال الشعري وتفردها.
- أكسب الحرف السياق مضمونا اجتماعيا تمثل في مشاركة صفوة الشعراء في المجتمع، ومن ثم فقد شهد المبدعون بتفرد الشاعر وتميزه من غيره.
- البراعة الإبداعية هي مناط تفرد الذات؛ حتى إن القارئ لن يستطيع الوقوف أمام المضمون الشعري الواحد، بل تتلون الدلالات بين الهجاء والعتاب وهذا لا يتسم به سوى كبار الشعراء كالمتنبى مثلا.



ُ الترقيم الدولمُ . ISSN 2356-9050 الترفيم الدولمُ لاالكترونمُ XISSN 2636 - 316X \* V 9 X 7 3

حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

وقوله [من السريع]:

رُبَّ غَريبِ ناصِحِ الجَيبِ وَرُبَّ عَيسابِ لَسهُ مَنظَرِ

وَابِ نِ أَبٍ مُ تَّهُمَ الْفَي بِ وَالْمِنْ أَبٍ مُ تَهُمَ الْفَي بِ مُ الْفَي بِ مُ الْفَي الْمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ ال

حيث كرر الشاعر حرف الجر الشبيه بالزائد "رُبَّ" مسرتين [7] في صدر البيتين، وقد جاء التكرار مانحا السياق دلالتي التحقيق والاحتمال؛ التحقيق من عدم قصر الأمانة في النصح على الأقارب، واحتمالية وجودها بين الغرباء، ومن ثم فقد تتبدل المواقع بتبدل الأحوال حتى يصير الغريب قريبا والقريب غريبا، وذلك استنادا إلى النصح والصدق.

وقوله يصف دعوة [من الطويل]:

وَسَارِيَةٍ لَـم تَسْرِ فِي الأَرْضِ تَبتَغَي مَحَلّاً وَلَم يَقطَع بِهَا البيدَ قَـاطِعُ سَرَت حَيثُ لَم تَجِدِ الرِكابَ وَلم تُنَخ لِوردٍ وَلَم يَقصُر لَهُ القَيدَ مانِعُ (١٤٥)

حيث كرر الشاعر حرف النفي "لم" خمس [٥] مرات في البيتين، وما ذاك إلا لدلالة أثرت السياق وأغنت المعنى، وقاد المخرج المجهور إلى استنتاج الدلالة؛ إذ استدعى الحرف موازنة بين كبد الإنسان ومعاناته حال حياته، ويُسر السبيل إلى الله ومناجاته، بين موانع تعترض المرء ورحاله، وثقة في الله وحسن رجائه، وبذلك فُتحت المغاليق وخضعت لهذه الدعوة الخالصة لوجهه الكريم.

[ب] تكرار مادة

إن تكرار مادة بعينها يفرز طربا موسيقيا من جهة، ويسهم في تشكيل المعنى وتكثيفه من جهة أخرى؛ وذلك من نحو قول الباهليّ [من الوافر]:



المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي \* V 9 A V

العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

وَأَحْسِتُلُهُم مُخَاتَلَهُ السَّبَابِ ( ١٤٦ ) كُهولُهُم أَخَسُّ مِنَ الشَّبَابِ ( ١٤٦ )

أكيد وهُمُ مُكايَد وَهُ الأعدادي بَلَوتُ خيرارهُم فَبَلَوتُ قَومًا

حيث كرر الشاعر مادة "كاد" و "ختل" في البيت الأول. ومادة "بلو" في البيت الثاني، وقد تنوعت دلالات تلك المواد بتنوع السياق؛ إذ دلت الأولى على حُسن تدبير الشاعر وقدرته على إيذاء عدوه، ودلت الثانية على قدرته على الاقتناص كالذئاب والمواجهة والحسم. في حين دلت الثالثة على الحنكة والخبرة والتجربة، حتى إن الشاعر قد نظر في القوم فرأى أن الخسة ليست أمرا عَرَضيا أو طارئا؛ بل قد تربوا عليها وترعرعوا.

وقوله [من مجزوء الرمل]:

مَالِمَا قَدْرَاللَهِ مُنَالاً مُرِمَ رِمَ رَدُّ مَالِمَا قَدْرَاللَهِ مَا لَكُم رِمَ رَدُّ وَجَدِرى بِالشَّرِّ نَحِسٌ وَجَدرى بِالشَّرِّ نَحِسٌ وَجَدرى النَّال مَالَى جَدر لِهِمَا قَبِلُ وَبَعَدُ (١٤٧)

حيث كرر الشاعر مادة الفعل "جرى" في البيتين الثاني والثالث ليدل دلالة قاطعة على أن ما قدّره الرحمن مفعول؛ إذ جرى القلم بما هو مكتوب إلى يوم القيامة، والناس بين الشر والخير موزعون، فمن عمل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها.

ولا شك في أن دلالة مادة "جرى" تصور الصراع الدائم بين نرول الأقدار وسعي الإنسان لها، ومحاولة دفع بعضها ولو بالدعاء.

وقوله [من السريع]:

وَبِ اهْلِيٌّ مِن بَسني وائِلٍ أَفْدَدُ مَالاً بَعَدُ إِفْدَلاسِ

# الترقيم الحوالي 18SN 2356-9050 الترقيم الحوالي 18SN 2636 - 316X

تَقطيبَ ضِرغامٍ لَدى الباسِ تيه المرئِ لَه يَشْقَ بِالناسِ في مَوكب مَررً بِكَناس (١٤٨)

قَطب في وَجهي خَوفَ القِرى وأَظهَ رَالتيه فَتايَهتُ هُ أَعَرتُه إعسراضَ مُستكبِر

حيث كرر الشاعر مادة "تاه" في البيت الثالث ثلاث [٣] مرات بنسبة [١: ٢]، وقد اختلف المعنى وفق تنوع السياق؛ فالمادة الأولى تعود لصاحبه الذي تكبّر بعدما أفاد مالا، وتعود الثانية والثالثة إلى ذات الشاعر الأبيّة؛ إذ جعل الردّ مضاعفا، ولم يكتف بذلك بل أعرض عنه ونأى بجانبه، وحقره حتى وصفه بــ"الكنّاس" الذي يتضاءل حجمه كلما مر موكب عظيم.

ومنه قوله [من البسيط]:

طوبى لِمَن يَتَولَّى اللَّهُ خَالِقَهُ وَرُبَّ حَاذِرِ أَمَرٍ يَستَكِينُ لَهُ وَمَن دَعا اللَّهُ في اللَّاواء أَنقَدَهُ

وَمَسنَ إِلَى اللَّهِ يَلجَسأُ يَكُفِهِ اللَّهُ يَنجسووَ خَيرَتُهُ مسا قَسدَّرَ اللّهُ وَكُلُّ كَسربِ شَديدٍ يَكفِهِ اللّهُ (١٤٩)

إذ كرر الشاعر لفظ الجلالة "الله" ست [٦] مرات في الأبيات الثلاثة على النحو الآتى:

| الإجمالي | ورود اللفظ في الشطر<br>الثاني | ورود اللفظ في الشطر<br>الأول | ترتيب الأبيات | P |
|----------|-------------------------------|------------------------------|---------------|---|
| ٣        | ۲                             | 1                            | البيت الأول   | ١ |
| 1        | 1                             | ı                            | البيت الثاني  | ۲ |
| ۲        | 1                             | 1                            | البيت الثالث  | ٣ |
| ٦        | <b>£</b>                      | ۲                            | الإجمالي      | ٤ |





### المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي

وقد أثرى التكرار السياق ونوع المعنى؛ فالبيت الأول يحتوي على الفظ الجلالة ثلاث [٣] مرات لأنه يمثل أعلى المراتب، فمَن تولّى الله أمره ولجأ إليه في كل شيء فاز فوزا عظيما، ولذلك ناسب العدد المعنى في البيت الأول. أما البيت الثاني فإن المرء يحذر من أمر محتمل الوقوع؛ قد يقع وقد لا يقع، لكنه ينجو باختياره لقدر الله. واقترن لفظ الجلالة بالقدر في البيت الثاني؛ لأن أول ما خلق الله خلق القلم فكتب أقدار العباد؛ تلك الأقدار الثابتة التي لا تتغير إلا بالدعاء وفق ما قدر الله. أما البيت الأخير فيأتي تكرار لفظ الجلالة منقذا للمضطر إذا دعاه، ومفرجا له بعد شدّة؛ إنها العناية الإلهية التي تكتنف المرء إذا ما تَولًاهُ مولاه.

### [٣] تكرار مقطع

إن تكرار المقطع الشعري يمنح السياق دلالات شعرية، ويسهم أيضا في تشكيل المعنى وتكثيف دلالاته؛ من نحو قول الباهلي [من مجزوء الكامل]:

مسالِي رَأَيتُ كَ لا تَسدو مُ عَلَى الْمَسوَدَّةِ لِلرِجَالِ
إِن كَسَانَ ذَا أَدَبٍ وَظُ سِر فَ قُلَسَتَ ذَاكَ أَخَسوضَ اللّلِ
أَو كَسَانَ ذَا نُسُلِكٍ وَدِي سِنْ قُلَسَتَ ذَاكَ مِسْنَ الثِقَالِ
أَو كَسَانَ ذَا نُسُلِكُ وَدِي سَنْ الثِقَالِ الْمَقَالِي وَسَلِي الْمَعَالِي وَسَلِي الْمَعَالِي وَسَلِي الْمَعَالِي وَسَلِي الْمَعَالِي ( ١٥٠ ) فَهِمِثُ لَا تُكِلَتَكُ أُم سَلِي الْمَعَالِي ( ١٥٠ )

إذ كرر الشاعر المقطع الاسمي مقرونا بالمقطع الفعلي في الأبيات الثانى والثالث والرابع على النحو الآتى:



### الترقيم الدولي 2356-9050 ISSN 2356-9050 الترقيم الدولي 2636 - 316X الترقيم الدولي الد

| الإجمالي | المقطع الفعلي | المقطع الاسمي | ترتيب الأبيات | P |
|----------|---------------|---------------|---------------|---|
| ۲        | قُلتَ ذاكَ    | إِن كَانَ ذا  | البيت الثاني  | ١ |
| ۲        | قُلتَ ذاكَ    | أو كانَ ذا    | البيت الثالث  | ۲ |
| ۲        | <u>ثاث</u>    | أو كانَ في    | البيت الرابع  | ٣ |
| ٦        | ٣             | ٣             | الإجمالي      | ٤ |

وقد أضفى التكرار على السياق دلالة نفسية كشفت ما ينطوي عليه قلب مُخاطِبه من فساد وزيْغ وأحقاد؛ وقد بدا ذلك من خلال تنوع الرجال بين أصحاب الأدب والدين، وثبات صاحبه هذا على دناءة أخلاقه لأنه لا يتوانى عن اختلاق الأعذار للابتعاد عن مودة الرجال وصحبتهم.

### وقوله [من البسيط]:

إِن ضَاقَ لِي بَلَدٌ يَمَّمتُ لِي بَلَدًا وإِن تَفَسِرَ لِسِي عَسن وُدِّهِ رَجُسلٌ أُصفى المَودَّةَ لِي مِن بَعدِهِ رَجُلُ لَم يَقطَعِ اللَهُ لِي مِن صاحِبٍ أَمَلاً إِلّا تَجَدَّدَ لِي مِن صاحِبٍ أَمَلُ (١٥١)

حيث كرر الشاعر المقطع الشرطي "إن والفعل الماضي والجواب" في البيتين الأول والثاني، ثم كرر مقطعا آخر في البيت الأخير على النحو الآتي:

| الإجمالي | الشطر الثاني                    | الشطر الأول                            | ترتيب الأبيات | P |
|----------|---------------------------------|----------------------------------------|---------------|---|
| ٤        | يَمَّمتُ لي، كانَ لي            | إِن ضاقَ لي، وَإِن نَبا                | البيت الأول   | 1 |
| ۲        | ٱصفى المَوَدَّةَ                | وَإِن تَغَيّرَ لِي                     | البيت الثاني  | ۲ |
| ۲        | تَجَدُّدُ لِي مِن صاحِبٍ أَمَلُ | يَقطَعِ اللَّهُ لِي مِن صاحِبِ أَمَلاً | البيت الثالث  | ٣ |
| ٨        | ٤                               | ٤                                      | الإجمالي      | ٤ |





### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

وقد منح التكرار المقطعي الشرطي السياق دلالات متعددة؛ هي:

[أ] الأرض لا تضيق بأهلها.

[ب] في الاغتراب تجدد وحياة.

[ج] قيمة المكان مستمدة من قيمة ساكنه.

وقد جاءت المقاطع الشرطية موازية بين فعل الشرط والجواب، وكأن لكل شيء بديلا إذا ما انتفى وجوده أو انعدم، ولذلك ختم الشاعر الأبيات بتكرار مقطعي من نوع خاص أضفى على السياق دلالة التعويض والمساواة بين ما يؤخذ من المرء وما يُمنح له.

وقوله [من الكامل]:

لا تُرهِقَنَّكَ ضَـجرَةٌ مِـن سـائِلٍ فَلَخَـيرُ دَهـرِكَ أَن تُـرى مَسـؤولا لا تَجـبَهَن بِـالمَنع وَجـهَ مُؤَمِّلِ فَبَقاءُ عِـزِّكَ أَن تُـرى مَـأمولا (١٥٢)

إذ كرر الشاعر المقطع المكون من "لا الناهية والفعل المضارع المجزوم والفاء" وذلك على النحو الآتى:

| الإجمالي | الشطر الثاني      | الشطر الأول    | ترتيب الأبيات | P |
|----------|-------------------|----------------|---------------|---|
| ۲        | فَلَخَيرُ دَهرِكَ | لا تُرهِقَنْكَ | البيت الأول   | ١ |
| ۲        | فَبِقَاءُ عِزِّكَ | لا تَجبَهُن    | البيت الثاني  | ۲ |
| ٤        | 4                 | ۲              | الإجمالي      | ٣ |

وقد أثار التكرار موازنة خفية بين دلالتي المنع والمنح؛ المنع السذي يؤدي إلى الضجر وما قد يتبعه من أمراض القلوب، لذا جاء النهي للفعل الأول مقترنا بنون التوكيد الثقيلة في قوله: "ترهقتك"، واقترنت الخيرية في البيت الأول بإرضاء السائلين، والمنح الذي يؤدي إلى بقاء النّعم ودوام العزّ.



### [٤] الحذف

الحذف، أحيانا، أفصح من الذكر؛ لأنه يترك "النفس تجول في الأشياء المكتفى بالحال عن ذكرها، ولهذا القصد يؤثر في المواضع التي يُسراد بها التعجب والتهويل على النفوس، ومنها التخفيف لكثرة دورانه في الكلام، ومنها صيانته عن ذكره تشريفا، ومنها صيانة اللسان عنها تحقيرا"("٥١). والحذف يدل عليه السياق، ويأتى به الشاعر لإقامة الوزن، لكن لا نعدم وجود دلالة ضمنية كامنة وراءه تثرى السياق، وهو ما سنحاول استيلاده من النصوص الشعرية. وقد وردت أنماط الحذف عند ابن حازم الباهلي على النحو الآتي:

### \_ حذف حرف

تعددت أنماط حذف الحرف عند الباهليّ؛ ما بين حرف نداء، وحرف جرّ، وحرف استثناء، وحرف تشبيه، ولا، وذلك على النحو الآتى:

حذف حرف النداء؛ ومنه قوله [من البسيط]:

ما جَدَّ ذكركَ إلَّا جَدَّ لي ثُكَلُ (١٥٤) عَهدَ الشَبباب لَقَد أبقَيتَ لي حَزَنُسا

إن حذف الشاعر حرف النداء "يا" من صدر البيت أثار دلالتين؛ هما: [أ] انفصال الشاعر عن عالمه أو واقعه المعيش وما يدل عليه من مفردات؛ مثل: "حُزناً" واتكل"، وارتباط ذلك الانفصال بمعانى الفقد والحرمان.

[ب] الارتباط النفسى بعهد الشباب وما يرتبط به من مفردات دالـة؛ مثـل: أبقيتً" و"ذكرك"؛ فذلك العهد بعيد شكلا قريب معنى، ونتيجة ذلك القرب حذف الشاعر حرف النداء مشاركةً وجدانية، ومحاولةً لجمع شتات ما تبقى من ذكرى.



المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي % V99 7 %

العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

حذف حرف الجر؛ ومنه قوله [من الكامل]:

وَقَضَى عَلَيَّ بِظَاهِرٍ مِن كِسوَةٍ لَم يَدرِ مَا اِشْتَمَلَت عَلَيهِ ثِيابِي مِن عِسْةٍ وَعِقَابِ (١٥٥)

إذ دل عنف حرف الجر من قوله: "وتكرم" و "وتحمل" و "وتجلد" و "وعقاب" على نسبة المكارم والفضائل إلى ذات الشاعر، ولذلك أحدث الجرر بسامن" مفارقة ضمنية بين سطحية من يحكم على المرء بظاهر ثيابه، وحكمة من يتعمق في البواطن والسرائر.

حذف حرف الاستثناء؛ ومنه قوله [من السريع]:

أَعَزَّنَي اليَاسُ وَأَغنَى فَما أَرجِو سِوى اللَّهِ وَلا أَهَـرُبُ (١٥٦)

إذ حذف الشاعر حرف الاستثناء "إلا"، والتقدير: "ولا أهرب إلا إليه" وذلك لأن الشاعر زهد في الناس واستغنى عنهم، ورجا الله دونهم حتى هرب منهم إليه.

حذف حرف التشبيه؛ ومنه قوله [من المنسرح]:

مالُكَ مسالُ اليَتسيم عنسدي وَلا أَرى أَكلَسهُ يَطيسبُ (١٥٧)

حيث حذف الشاعر "كاف" التشبيه، والتقدير: "مَالُك كَمَالِ اليتيمِ ...". وقد منح الحذف السياق ثراءً دالا على زهد الشاعر في مال ابن حميد الذي أرسل إلى الشاعر مالا يسأله الكف عن هجائه؛ إذ أنزله الشاعر منزلة اليتيم دون البلوغ، ليكون المعتدي عليه ليس آثما فحسب؛ إنما يأكل في بطنه نارا وسيصلى سعيرا.





حذف لا؛ ومنه قوله [من المجتث]:

والتقدير: "آليت لا أشرب ...". وقد منح الحذف السياق دلالة الحسم بالبعد عن الشراب وما يغضب الله عز وجلّ. وقد رشح الشاعر هذا المعنى بدلالة القسم في صدر البيت، وذكر فريضة الحج في عجزه؛ تلك الفريضة التي منحت بدورها المعنى مداومة واستمرارية، فالقسَم باق ببقاء الفريضة.

\_ حذف المبتدأ؛ ومنه قوله [من الوافر]:

أي: "هو سيد". وقد حذف المبتدأ لعدم حاجة الممدوح إلى تخصيصه بالعطاء؛ لأن الأمر معلوم بالتبعية، فهو السيد الذي يعطي الفقير، والمغيث الذي يُفرّج كربة المغموم.

\_ حذف اسم كان وخبرها؛ ومنه قوله [من المنسرح]:

وَصاحِبٍ كَانَ لَي وَكُنْتُ لَـهُ أَشْفَقَ مِنْ وَالِـدٍ عَلَى وَلَـدِ (١٦٠) ثم يقول في المقطعة نفسها:

وَكَانَ لِي مُؤنِسًا وَكُنتُ لَـهُ لَيسَت بِنا حاجَـةٌ إِلَى أَحَـدِ (١٦١)

إذ حذف اسم كان في البيت الأول في قوله: "كانَ لي"، وحذف خبر كان في البيت الثاني في قوله: "وكنت له". هذا الحذف له دلاله منحت السياق ثراء دلاليا؛ وهي أن الشاعر آثر حذف الاسم في البيت الأول مع الغائب، وفضل ذكر الخبر "أشفق" مع الضمير العائد عليه. وفي البيت الثاني حذف الخبر معه، وفضل ذكره مع صاحبه؛ وما ذاك إلا لأن الشفقة التي



نسبها لنفسه إنما تكون مصحوبة بالعطف والرحمة والإحسان والمغفرة، لذا جاءت في سياق شفقة الوالد على ولده. أما الإيناس فيكون مصحوبا بتسلية أو منفعة، ومن ثم فقد دلّ الحذف على إخلاص الشاعر في مودته وصفاء قلبه، وجعل الإيناس لصاحبه بدافع المصلحة الشخصية التي أفضت في النهاية إلى فساد الحال وتغيّره.

\_ حذف خبر لا النافية العاملة عمل ليس؛ ومنه قوله [من السريع]:

تَهـوِي بِـكَ الأَرضُ إِلَى بَلـدَةٍ لَـيسَ بِهـا مـاءٌ وَلا طـينُ (١٦٢)

حيث حذف الشاعر خبر لا النافية العاملة عمل ليس، والتقدير: "ولا طين بها". وقد أضفى الحذف على البيت دلالة التشاؤم؛ لأنه جاء في سياق انعدام الأنس وعموم الحزن ودوام الترحال والانتقال من بلد إلى آخر، هذا الانتقال المذموم الذي لا تجدد فيه ولا تقدم؛ إنما هو منوط بالجفاف والموت، وذلك بانعدام دلالتي الماء والطين على الحياة والنماء، هذا الانعدام الذي دل عليه النفى بــ"ليس" و "لا"، والحياة لا تستقيم بدونهما.

\_ حذف إنّ واسمها؛ ومنه قوله [من الطويل]:

وَإِنْ عَنْ رَامَ الْجَفْاءَ مَلُولُ (١٦٣) وَإِنْ عَنْ رَامَ الْجَفْاءَ مَلُولُ (١٦٣)

والتقدير: "وإنّي جافي ...". لكن الحذف أضفى على ذات الشاعر إباءً وعزة، لأنه جمع بين نقيضتين؛ المودة لمن دام ودّه، والقطيعة لمن رام هجره، وهو في ذلك ينفي الظلم عن نفسه لأنه جعل الجزاء من جنس العمل.

\_ حذف الفعل؛ ومنه قوله [من الطويل]:

نُمَسِرٌ: أَجُبِنَا حِيثُ يَخْتَلِفُ القَنا وَلُؤمًا وَبُحْلاً عِندَ زَادٍ وَمِنْ وَدٍ ؟ (١٦٤)



حيث حذف الشاعر عامل المفعول المطلق، والتقدير: "أتجبنون جبنا ...". وكذلك الأمر في "لؤما" و "بخلا". وذلك لأن المصدر قد سنبق باستفهام توبيخ. وقد دل الحذف على تخاذل بني نمير ولؤمهم، ومنح السياق دلالة المداومة على ذلك حال الحرب بدلالة قوله: "يَختَلِفُ القَنا"، وحال السلم بدلالة قوله: "عِندَ زادٍ وَمِزْوَدِ".

\_ حذف المفعول به؛ ومنه قوله يعاتب رجلا [من المتقارب]:

حيث أثبت الشاعر الفعل الماضي "فَنلْت" للمخاطب، وحذف المفعول به، والتقدير: "فنلت حاجَتك". وهذا الحذف له دلالته؛ لأن الشاعر سلط الضوء على مقومات المخاطب النفسية، تلك التي لا تتأثر بأية عوارض في الرجال، ولم يركز على الحاجة أو المأرب؛ فالكريم لا يُقصي أصحابه وإن لم يُدْرك حاجته، أما الشاعر فقد قرن بين نيل الحاجة وتعمد الإقصاء في قوله: "فَنلَت فَأقصيَتني عامدًا"، وقد ساق ذلك في إطار صورة شعرية تشبيهية شبه فيها نفسه بالأجرب الذي اعتزله الناس.

\_ حذف الفعل والمفعول به؛ ومنه قوله [من مجزوء الكامل]:

والتقدير: "ولم يُشْقِني حرص .." و "ولم يُشْقِني أمل ..". وقد أضفى الحذف على ذات الشاعر قناعة أعقبها راحة بال؛ حيث لا طمع ولا حرص





العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

ولا أمل .. ومن ثم جاءت التسوية بين الغنى والفقر نتيجة منطقية لذلك، وهذا دال بطبيعة الحال على علو الذات وهمة صاحبها.

\_ حذف الفعل والمفعول به وإضمار الفاعل؛ ومنه قوله [من البسيط]:

أَبكي الشَّبابَ لِنسدمانِ وَغانِيَةٍ وَلِلْمَعَانِي وَلِلأَطلالِ وَالكُثُبِ (١٦٧)

فالتقدير: "أبكي الشباب لغانية "، ومثلها: "للمغاني" و "للأطلال" و "للكثب". لكن الشاعر أقام على الفعل والفاعل والمفعول في صدر البيت، لأن حاله ثابتة على البكاء والنحيب وذلك مع تنوع مقتضيات البكاء وأسبابه؛ من صحبة وغوان، ومنازل وذكرى، ولذلك جسد الحذف الأزمة النفسية له عند مفارقة الشباب.

\_ حذف الموصوف؛ ومنه قوله [من البسيط]:

أَبكي الشَّبابَ لِندمانٍ وَغانِيَةٍ وَلِلمَف اني وَلِلأَط لللِ وَالكُثُ بِ
وَلِلمَانِ وَلِلاَّ السُّمرِ وَلِلهِندِيَّةِ القُضُبِ (١٦٨)

والتقدير: "وللسيوف الهندية". حيث حذف الموصوف ودل بالصفة عليه، وهذا الحذف أضفى على السياق دلالتين متعارضتين؛ إحداهما شكلية سلبية: تمثلت في رحيل الشباب وتبدل الأحوال. والأخرى: ضمنية إيجابية: تمثلت في الذكرى الناجمة عن استرجاع مظاهر القوة والفتوة والحيوية.

\_ حذف المضاف إليه؛ ومنه ردّه على من عابه يقصر شعره [من الوافر]:

فَابِعَتْهُنَّ أَرْبَعَـةً وخمسًا مُثَقَّفَـةً بِأَلفَـاظٍ عَــذَابِ(١٦٩)

والتقدير: "أربعة أبيات". لكنه آثر حذف المضاف إليه كى يضفى على شعره دلالة التفرد والقوة؛ فأبياته القصار كالسهام التي يبعثها إلى صدور



# الترقيم الدولل 188N 2356-9050 ISSN 2636 - 316X



من يعيبها، وقليلها كاف لعظيم أثرها؛ وذلك بدلالة قوله: "مثقفة" وما يثيره من معاني التهذيب والتقويم؛ ذلك البعث الذي يُحييهم من رقدتهم من خلل الألفاظ العذبة التي تأسر القلوب عند سماعها.

#### [٥] القصر

يتحقق القصر بحبس "صفة على موصوف فلا يوصف بها غيره، أو حبس موصوف على صفة فلا يتصف بغيرها"(١٧٠)، وذلك عن طريق أدوات القصر؛ وأهمها "أربعة: العطف بلا أو بل أو لكن، والاستثناء من النفي، وإنما، والتقديم"(١٧١). وقد وردت أنماطه في شعر ابن حازم الباهلي على النحو الآتى:

### [أ] القصر بالعطف

ورد القصر بالعطف في شعر الباهلي على نمطين؛ هما: العطف بـ"لا" والعطف بـ"لكن"، ولم يرد العطف بـ"بل". ولكل دلالته؛ وذلك على النحو الآتي:

\_ العطف بـ "لا"؛ ومنه قوله [من الطويل]:

فَوَاللَّهِ مِا اِستَسنَنتُ بَعدَ مَوَدَّةٍ صَديقًا وَلا أَرهَقتُ ذَا زَلَةٍ عُسرا(١٧٢)

حيث أضفى العطف بـ "لا" في الشطر الثاني على قلب الشاعر صفاءً، ومنحه رحمة على أصدقائه؛ إذ صدّر البيت بالقسم بالذات العلية، ثم أتبعه بما النافية التي نفت صدّه لأصدقائه أو تنكره لهم من بعد مودة، كما منح العطف السياق دلالتي الصبر والتحمل.



المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي \* V999

العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

وقوله [من الوافر]:

وَلا تَرغَ بِ إِلَى أَحَدِ بِحِرسٍ رَفيعٍ فِي الأنسامِ وَلا وَضيعٍ (١٧٣)

حيث أضفى العطف بـ "لا" في الشطر الثاني على السياق معنى الزهد في الخلائق واليأس منهم، وذلك من خلال تعانق مفردات النهي في صدر البيت وتنوع مقتضيات ذلك النهي بين شرفاء القوم وصغارهم، ومن ثم جاء العطف مانحا السياق دلالة التسوية بين الخلائق طالما تحول القلب عن التعلق بهم أو رغب في غيرهم.

\_ العطف بــ "لكن"؛ ومنه قوله [من الوافر]:

فَقَد أَصبَحتَ مِن كَرَم بَعيدًا وَمِن ضِدٌ الْمُكارِمِ فِي اللَّبِابِ وَمَا بِي حَاجَـةٌ لِجَداكَ لَكِن أَرُدُّكَ عَن قَبيحِكَ لِلصَوابِ(١٧٤)

إذ جمع العطف بـــ "لكن" بين أمرين؛ الأول: التعانق مع دلالة النفي في الشطر الأول لنفي التعلق بأي عطاء. والآخر: منح السياق دلالة التقويم، ومن ثم نَهر العطف المخاطب وأخلاقياته، وحاول ردّه عـن غيّـه بتقـويم سلوكياته.

وقوله [من الطويل]:

وَمَا كُنتُ أَرضَى الجَهلَ خَدنًا وَصاحِبًا وَلَكِنَّني أَرضَى بِـهِ حَـينَ أُحـرَجُ (١٧٥)

حيث أضفى العطف على السياق دلالتي المرونة والمغايرة، وإن مالت ذاته إلى الحلم، ولذلك نفى في الشطر الأول مصاحبته للجهل، شم جاء بالعطف دالا على عنفوانه إذا ما اضطر إليه أو جَهل أحد عليه.



### الترقيم الدولة الإلكترونة XSN 2636 - 316X



### [ب] الاستثناء من النفي

وهذا النوع من القصر يكون "للأمر ينكره المخاطب ويشك فيه"(٢٠١). ووروده في السياق يسهم في تشكيل المعنى؛ من نحو قوله [من المنسرح]:

ما لَكَ إِلَّا شَـىءٌ تُقَدِّمُـهُ وَكُـلٌ شَـىء أَخَّرتَــهُ تَلَــفُ تَركُكُ مَالاً لَـوارِثَ يَتَهَنَـ ــ ناهُ وَتَصلى بِحَرِّه أَسَفُ (١٧٧)

إذ أضفى الاستثناء من النفى في صدر البيت الأول على السياق دلالة التجرد؛ فلن يجد الإنسان في صحيفته إلا ما قدّم، وهو مُجَاز عليه، وللذلك استحضر أسلوب القصر معنى الحثّ على فعل الطاعات ومراقبة الله عـزّ وجل، وقد بدا ذلك في البيت الثاني الذي صور جمع المرء المال لغيره ليتنعم به في الوقت الذي يُحاسب عليه. وبين التجرد والحثُّ تنبثق دلالة الندم المصاحبة للأسف إذا ما أقدم المرء على ذلك.

وقوله [من البسيط]:

فيم المُقامُ، وَكُم تَعتافُكَ العلَلُ ما ضاقَّت الأَرضُ بالفتيان وَالسُبُلُ إِنَّا لِيُسلَكَ منها السَّهلُ وَالجَبَلُ (١٧٨) فَارِحَل فَإِنَّ بِلادَ اللَّهُ مِا خُلَقَت

حيث تعانق الاستفهام والنفي في البيت الأول مع الأمر والقصر في البيت الثاني لإنتاج دلالة واحدة؛ وهي الدعوة إلى السعي والاغتراب، وما ينطوى عليهما من تجدد ومعرفة؛ إذ إن بلاد والله واسعة وما ضاقت بأحد، والغريب الحق مَنْ اغترب في وطنه. ومن ثم جاءت الرحلة تفريجا للكروب.

وقوله [من البسيط]:

ما جَدَّ ذكركَ إِنَّا جَدَّ لي ثُكَلُ ( ١٧٩ ) عَهدَ الشَبباب لَقَد أبقَيتَ لي حَزَنًا



إذ حمل أسلوب القصر في الشطر الثاني دلالة التجدد، في الوقت الذي جسد تأزم الذات بعد رحيل الشباب، فما بقي إلا الحزن والألم. وقد حمل أسلوب القصر لواء الذكرى المؤلمة والفقد المرير كلما لاح طيف الشباب أو حدّ ذكره.

### [ج] إنما

ويكون ورودها في السياق "إثباتا لما يُدذْكر بعدها، ونفيا لما سواه"(۱۸۰۰). وتكون مصحوبة بدلالة تسهم في تشكيل المعنى لا محالة؛ من نحو قوله [من الطويل]:

أَلَا إِنَّمَا السَّدُنِيا عَلَى الْمَرِءِ فِتنَـةٌ عَلَى كُلِّ حَالٍ أَقْبَلَتَ أَو تَوَلَتِ (١٨١)

إذ جاء القصر في البيت بمثابة حكمة من مجرّب حكيم، قضى فيها بفتنة الدنيا وإغوائها للمرء؛ هذا الإغواء الذي تتلون به الدنيا كالحرباء. وقد جسد الشاعر ذلك من خلال بنية الطباق في عجز البيت في قوله: "أَقبَلَت أَو تَولَّتِ" فهى فتنة في أحوالها كلها، لا ينجو منها أحد.

وقوله [من مجزوء الرمل]:

إِنَّمَا أَحَدُو عَلَى فِعِ لَا عَلَى فِعِ لَا عَلَى فِعِ لَالْحِدُو عَلَى فِعِ لَا عَلَى اللَّهُ ( ١٨٢ )

إذ جمع أسلوب القصر بين أنفة الشاعر لذاته، وتوقيره لصديقه؛ حيث يجد في وصل من وصله، وقطع من قطعه. ولمحافظته على الصداقة وأواصرها كان الشاعر في موقع رد الفعل على قرار الوصل أو الهجر بدلالة قوله: "بمثّاله" في عجز البيت، فهو يكافئ صديقه بما يمنحه له أولا.

وقوله [من الرمل]:

مَــن يُخبِــرْكَ بِسَــبً عَــن أخِ فَهُــوَ الشّـاتِمُ لا مَــن شَــتَمَكْ



### الترقيم الدولمُ 3356-9050 ISSN 2356-9050 الترفيم الدولمُ الإلكترونمُ 316X - 3636 ISSN 2636



### ذاكَ أَمِ رُ لَ مِ يُواجِه كَ بِ هِ إِنَّمَا اللَّومُ عَلَى مَن أَعلَمَك (١٨٣)

إذ قصر الشاعر اللوم في البيت الثاني على من أخبر بالشتم، وقد أشار هذا القصر، من طرف خفي، إلى خطورة تلك الآفة على المجتمع، والتي تكمن في نقل السبباب وإحداث الوقيعة بين الناس. ولذلك جاء القصر حازما للقضية وحاسما، ولافتا النظر إلى بعض القلوب المريضة.

### [د] التقديم

يسهم التقديم في تشكيل المعنى إذا كان مصحوبا بدلالة تنبئق من السياق؛ وقد ورد ذلك في شعر الباهليّ، من نحو قوله [من المتقارب]:

حيث قدم الشاعر شبه الجملة المتعلق بمحذوف خبر "بِكَف الإِلَهِ" على المبتدأ "مَقاديرُها" لتشكل الجملة الاسمية خبرا مرفوعا لإنّ. وقد حمل التقديم دلالتي القدرة والمشيئة؛ لأن الكف رمز إلى الستحكم والسيطرة والقبض والبسط، والله ـ سبحانه وتعالى ـ هو القادر على المنح والمنع.

وقوله [من مجزوء الكامل]:

حيث قدم الشاعر الجار والمجرور "باليأس" على المفعول به "المنى" في الشطر الأول، ثم قدم الجار والمجرور "لي" على الفاعل "المقيلُ" في الشطر الثاني. وقد تضمن البيت دلالتين ترتبت إحداهما على الأخرى وجاءت نتيجة منطقية لها؛ الأولى: تبدو سلبية، والأخرى: إيجابية، الأولى: تكمن في المجاهدة الروحية وقد تمثلت في قوله: "نفيتُ" و "اليأس" و "المني" و



### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

"عني"، والأخرى: تكمن في النعيم السرمدي وقد تمثلت في قوله: "طاب" و"لي" و "المقيل". الأولى: تلمح فيها معاني البذل والمعاناة، والأخرى: تتذوق في رحابها معانى الهداية والإيمان.

وقوله [من المنسرح]:

وَسارَ بِالسَّذَمِّ فيكُ شِعري وَقيلَ لَي مُحسِنٌ مُصيبُ (١٨٦)

حيث قدم الشاعر الجار والمجرور "بالذمّ فيك" على الفاعل "شبعري"؛ وذلك لأن الشاعر جعل همّه ذم ابن حميد وفضح مثالبه، ومن ثم أفضى التقديم إلى عدة دلالات؛ هي:

- \_ بيان عوار ابن حميد وسلب محامده بدلالة قوله: "بالذم فيك".
- \_ تمكن الشاعر من أدواته الفنية وإحساسه بتفرده من وسائل تحقيق ذلك بدلالة قوله: "وسار" و "شعرى".
  - \_ إضفاء المشاركة المجتمعية على السياق بدلالة قوله: "قيل لي".





### ـ المحور الثاني: أثر الصورة في التشكيل الجمالي للنص

الإبداع الفني قرين التصوير. والصورة الشعرية إحدى سمات النص الشعري؛ بل هي "موضع الاعتبار في الحكم على الشاعر"(۱۸۷). وقد اتسعت رؤية النقاد لها فلم تعد مقصورة على التشبيه والاستعارة وإن أفدت منهما (۱۸۸) لتصبح "مجموعة علاقات لغوية يخلقها الشاعر؛ لكي يعبر عن انفعاله الخاص، والشاعر يستخدم اللغة استخداما حين يحاول أن يُحدث بين الألفاظ ارتباطات غير مألوفة ... ومن خلال هذه الارتباطات والمقارنات اللغوية الجديدة، يخلق ـ لنا ـ الشاعر المصور: تشبيهاته، واستعاراته، وتشخيصاته"(۱۸۹).

ومن ثم فالصورة هي "الشكل الفني الذي تتخذه الألفاظ والعبارات بعد أن ينظمها الشاعر في سياق بياني خاص؛ ليعبر عن جانب من جوانب التجربة الشعرية الكاملة في القصيدة، مستخدما طاقات اللغة، وإمكاناتها في الدلالة، والتركيب، والإيقاع، والحقيقة، والمجاز، والترادف، والتضاد، والمقابلة، والتجانس، وغيرها من وسائل التعبير الفني"(١٩٠).

وسنبين أثر تلك الوسائل في تشكيل المعنى عند ابن حازم الباهلي من خلال تقسيمها إلى عدة نقاط؛ هي:

- [١] النمط الحسى.
- [٢] النمط البلاغي
- [٣] الصورة الكلية.
- [٤] التشكيل بالموروث.





العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

### [١] النمط الحسى

يكتسب النمط الحسي وجوده من تعاون الحواس، واستدعاء الشاعر لها في سياق خاص يسهم في تشكيل المعنى؛ لأن المصور قد يعمد إلى الرؤية والصوت واللمس والتذوق والحركة، ليبني عليها صورته الشعرية؛ وذلك على النحو الآتى:

### [أ] الصورة البصرية

اتكا ابن حازم الباهليّ على الصورة البصرية ليضفي على القوم قُبحا في قوله [من الوافر]:

وَمِا مُسِخُوا كِلابِّا غَيرَ أَنِي زَأْنِي زَأْنِي وَأَيْتُ القَومَ أَشْبِاهَ الكِلابِ (١٩١)

وقد رمزت تلك الصورة إلى المعاينة والمعايشة؛ وقد أتي بها الشاعر من خلال تصوير تشبيهي شبه فيه القوم بالكلاب.

ومن الصور البصرية تلك التي تتكئ على الضوء ومفرداته؛ من نحو تلك الصورة التي ساقها الشاعر من خلال تصوير استعاري شبه فيه بياض الشيب بالنور الذي أضاء للمحبوبة الطريق وهداها إلى الهجر، ليصل الشاعر من خلال الصورة نفسها إلى مبرر الصدّ والإعراض؛ يقول [من الكامل]:

لَمَا أَضَاءَت بِالْمَشْيِبِ مَفَارِقِي صَدَّت صُدودَ مُفَارِقٍ مُتَحَمِلِ (١٩٢) [ب] الصورة السمعية

استدعى الباهليّ الصورة السمعية ليُنْزِل ابنَ حميد منزلة الكلب الذي يئن إذا ما نزل به ضيف، ليمنعه من الطعام في سياق دلت الصورة السمعية فيه على بخل المهجوّ وقلة وقاره وانعدام مروعته؛ يقول [من الوافر]:



لِتَحشِمهُ إِذَا حَضَرَ الطّعامُ (١٩٣)

تَهِ لُ عَلَى الْجَلِيسِ بِلِا اِحتِرامٍ

[ج] الصورة اللمسية

أعانت الصورة اللمسية الباهليّ على نفي النفاق عن ذاته، فظاهره دال على باطنه، ومن ثم فقد رفض ملامسة جسده لثوب أُهدِي له من رجل تسبب في إيذائه ظاهرا وباطنا؛ بدا ذلك في آثار الجراح على وجهه، وآثار الآلام الدامية بين جنبيه والتي لا أمل في شفائها؛ يقول [من المنسرح]:

بِوَجِهِ هِ مِ ن يَ دَيَّ نُ دوبُ اللهِ مِ اللهِ مِ اللهِ اللهُ اللهِ المَا المِلْمُعِلَّ المِلْمُعِلْمُ الل

لا أرتَ دي حُلَ لةً لِمُ ثن

وَبَــــينَ جَنبَيــــهِ لــــي كُلـــومٌ

[د] الصورة الذوقية

اتكأ الباهليّ على الصورة الذوقية في تصوير مرارة المنع وتجرع غصاصته بعد ذلّ السؤال، وما ذاك إلا لأن العِزة أو العظمة مرتبطة بالقناعة أو اليأس؛ يقول [من البسيط]:

مُعَظِّمً ا أَبَدًا فِي أَعَدِيْنِ النَّاسِ ذُلَّاً وَحَسَّوهُ مُرَّ الْمَنعِ فِي كَاسِ (١٩٥)

مَن أَعمَلَ اليَاسَ كانَ اليَاسُ جاعِلَهُ وَمَن أَعمَلَ اليَاسُ جاعِلَهُ وَمَن رَماهُم بعَينَ الطامعينَ رأى

[ه\_] الصورة الحركية

إن للأداء الحركي دورا في تشكيل المعنى؛ من نحو تلك الصورة التي ساق ظاهرها إلى دلالة باطنها في قول ابن حازم الباهليّ [من السريع]:

أفسادَ مسالاً بعسدَ إفسلاسِ تقطيبَ ضرغام لَدى الباس (١٩٦)

وَبِــاهِلِيَ مِــن بَــني وائِـــلٍ قَطَــبَ في وَجهــي خَــوفَ القــري



وهي صورة مصاحبة لانفعال ذلك الصديق الذي أفاد غِنًى بعد فقر؛ إذ ضمّ حاجبيه واتخذ من العبوس وسيلة للتكبر واللامبالاة، ومن ثم انتفت عنه المروءة بتخاذله عن حُسن ضيافة صديقه وحمايته. وقد وازن الشاعر بين صديقه والأسد الضاري، وبين القرى والشدة؛ ليضفي على ذلك العبوس لؤما وخسنة، ولذلك يقول في موضع آخر [من الكامل]:

يُلقى الكَريمُ فَيُستَدَلُّ بِبِشرِهِ وَتَرى العُبوسَ عَلى اللَّه يم دَليلا (١٩٧)

مما سبق يبدو أن ابن حازم الباهليّ لم يحصر خياله في حاسبة بعينها، بل تنوعت صوره بتنوع حواسه بما يضفي على إبداعه الشعري وتشكيل صوره تآلفا وتناغما.

### [٢] النمط البلاغي

تبدو براعة النمط البلاغي في كيفية توظيف الشاعر لطاقات الصور التشبيهية والاستعارية والكنائية لإضفاء معان جمالية، الأمر الذي لا يتحقق إلا باكتساب هذه الصور طابعا إنسانيا.

### [أ] الصورة التشبيهية

التشبيه يقع بين طرفين يشتركان في عدة أمور. ويقصد به "الدلالـة على مشاركة أمر لآخر في معنى"(۱۹۸). وأحسن التشبيه "هو ما وقع بين الشيئين اشتراكهما في الصفات أكثر من انفرادهما فيها حتى يدنى بهما إلى حال من الاتحاد"(۱۹۹). وقد تنوعت أدوات التشبيه في شعر ابن حازم الباهلي؛ وأسهمت في تشكيل المعنى وإنتاج دلالاته؛ من نحو قولـه [من المتقارب]:

تَشَــبُّهُ بِالأَسَــدِ الثَّعَلَــبُ فَغَــادَرَهُ مُعنِقًــا يَجنُــبُ (٢٠٠)

إذ اتكأ الشاعر على الصورة التشبيهية في بيان أثر المكر والخداع في النفس؛ وذلك من خلال تُشبّه الثعلب بالأسد وما يحمله ذلك من معاني الشجاعة والافتراس، فينقض عليه من عنقه وموضع قلادته ولا يتركه إلا طريحا، وقد ختم الشاعر البيت بكلمة "يجنب" للدلالة على الغروب والانتهاء.

وقوله [من الوافر]:

وَهُــنَّ إِذَا وَسَــمْتُ بِهِــنَّ قَومًــا كَــأطواق الحَمـائم في الرّقــاب وهُـــنَّ إذا أَقَمــتُ مُســافَرات تَهادَاها الرّواةُ مَعَ الرّكاب( ٢٠١)

إذ شبه الشاعر مقطّعاته القِصار بالطوق المحيطة بعنق الحمام؛ وذلك لعلوها وعذوبتها من جهة، وتحليقها في الفضاء الفسيح من جهة أخرى، فهي في الإقامة أطواق حمام، وفي الأسفار هدية حب وعرفان. وقد وعسى الشاعر في تلك الصورة التشبيهية أن من تمام الفخر أن لا يُحد برمن دون زمن، ومن ثم جعل الحديث عن الإقامة مقدما على الحديث عن السفر ليستغرق المتلقى كليا؛ حال الإقامة وحال السفر.

وقوله [من الطويل]:

كَأَنَّ الْغِنْي عَنْ أَهْلِهِ . بُورِكَ الْغِنْي . بغُـير لسان نساطق بلسان ( ٢٠٢ )

إذ اتكأ الشاعر على الصورة التشبيهية في بيان ما يُلحق الفقر بصاحبه من أذى، وعد فقره مسئولية فردية، ولذلك شبه الشاعر الغني بإنسان ناطق بلسان حاله، لكونه مُغيِّرا الواقع، وقد ساعدت الجملة الاعتراضية في قوله: "بُورك الغِني" الواقعة وسط الصورة الشعرية في إثراء المعنى؛ فالغنى ناطق ومُبارك.





### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

### [ب] الصورة الاستعارية

التشكيل بالصور الاستعارية هي مرحلة أكثر نضجا من التشكيل بالصور التشبيهية؛ وذلك لأن الشاعر يتخطى من خلالها المدركات المألوفة في الواقع. ويقصد بالاستعارة: "استعارة الكلمة لشيء لم يُعرف بها من شيء قد عُرف بها .. "(٢٠٣). وجاءت تلك الصورة في شعر ابن حازم الباهلي بين الاستعارة المكنية والتصريحية؛ والأولى ما غاب فيها المشبه به ودل عليه شيء من لوازمه بخلاف الأخرى؛ ومن الأولى قوله [من البسيط]:

وَالزَهِ رُيَضِ حَكُ وَالأَنواءُ بِاكِيَةٌ وَالنَواءُ بِاكِيَةٌ وَالأَوت ارُتَص طَخِبُ وَالأَوت ارُتَص طَخِبُ وَالأَوت ارُتَص طَخِبُ وَالكَوالُ فَعُلُبُ وَالكَوالُ فَعُلُبُ وَالكَوالُ فَعُلُبُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّلَالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَاللَّ

إذ تشكل هذه الأبيات حالة شعورية متضادة يتعانق فيها جمال الطبيعة من خلال زهر الأرض، وحركة الأعضاء على الناي والأوتار، وذلك في إطار صورة شعرية استعارية شبه فيها الشاعر الزهر بإنسان يضحك، وحذف المشبه به وأتى بلازم من لوازمه وهو الضحك للدلالة على السعادة والسرور، ثم شبه الأنواء بإنسان يبكي، وحذف المشبه به وأتى بلازم من لوازمه وهو البكاء، ثم شبه الكأس بإنسان يجري، وحذف المشبه به وأتى بلازم من لوازمه وهو الجري.

وقد يُقصد بالكأس "كأس المنية" وهو بذلك يرسم صورة للموت وهو يخالطنا كما يخالط اللذات، ويدور معها حيث دارت، ونحن لها في دورها قطب. وإن كنت لا أميل إلى هذا المعنى لأن سياق اللهو والطرب لا يقتضيه، وبخاصة وأن البيت الأخير قد أعلن الشاعر فيه انكسار سطوة الدهر؛ وقد



عبر عن ذلك من خلال صورة استعارية شبه فيها الدهر بإنسان قد طُرفت نواظره، فأمن الفتية سطوته. ويلاحظ أن الشاعر في هذه الاستعارات المكنية المتتابعة قد عمد إلى إشراك المتلقي في العملية الإبداعية فغدت قاسما مشتركا بينهما.

وقوله [من الكامل]:

فَجَعَلَتُ أَطلُبُ وَصلَها بِتَدَلُّلِ وَالشِّيبُ يَغْمِزُها بِأَلَّا تَفْعَلَي ( ٢٠٥ )

في هذه الصورة يوضح الشاعر حالة تمرده على مبلغه من العمر حين يبوح بمكنون قلبه تجاه محبوبته ويطلب وصلها بتذلل، غير أن الشيب يقف حائلا بينهما ويشير عليها بألا تقبل وصله. ويركن المبدع إلى الاستعارة المكنية لتترجم ما يجيش في صدره من رغبة في الوصل، وما يجور عليه الشيب من إبعادها، فشبه الشيب بإنسان ناطق يتصف بالغمز، وحذف المشبه به وأتى بلازم من لوازمه وهو التحريض.

ومن الأخرى قوله [من المنسرح]:

حَتَـــى إذا دَبَــت الحَــوادِثُ في عَظمي وَحَـلَّ الزَّمانُ مِن عُقَـدِي ( ٢٠٦ )

إذ اتكأ الشاعر على التصوير الاستعاري في بيان قسوة الزمان ووقع أثر حوادثه في نفس الإنسان؛ وذلك من خلال الاستعارة التصريحية التي شبه فيها العُمر بالعُقد التي لا يتوانى الزمان عن فكها تدريجيا، وقد زامن الشاعر بين نقصان العمر وفك هذه العقد، في صورة جسدت انكسار المرء وانهياره أمام سطوة الزمان.

وقوله [من مجزوء الرمل]:

مَــن سَـــلا عَــني أَطلَقـــ تُحبالي مِـن حبالــه (٢٠٧)



العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

إذ اتكأ الشاعر على الصورة الاستعارية في بيان نتيجة تلك العلاقـة التي لا تُبنَى على تبادل المحبة وصدق المودة؛ وذلك من خـلال الاسـتعارة التصريحية التي شبه فيها الشاعر المودة بالحبل الذي يُفتَل ببقائها ليقـوى أمام تعديات الزمان، والذي يضعف تدريجيا بإطلاقه على غاربه.

### [ج] الصورة الكناية

الصورة الكنائية إحدى وسائل تشكيل المعنى وإنتاج الدلالة عند ابن حازم الباهليّ؛ ويقصد بها "ترك التصريح بذكر الشيء إلى ذكر ما يلزمه لينتقل من المذكور إلى المتروك"(٢٠٨). ومنها قوله [من الوافر]:

فَإِن تَكُ حَاجَتي غَلَبَت وأَعيَت ْ فَمَعَدُورٌ وَقَدَد وَجُسِ الثَّوابُ وَإِن يَكُ وَقَتُهَا شَيبَ الغُرابِ فَلا قُضِيَتْ وَلا شَابَ الغُرابُ( ٢٠٩)

حيث اتكأ الشاعر على الصورة الكنائية في البيت الأول ليكني عن كثرة السؤال بدلالة قوله: "غلبت" و "وأعيت" و "فمعذور"، ثم كنّى في البيت الثاني عن اليأس من خلال بُعْدٍ معجمي وفضاء دلالي منفتح في قوله: "وإن يك وقتها" و "شيب الغراب" و"فلا قضيت" و "ولا شاب الغراب". وقد أفادت الصورتان بلوغه من اليأس مبلغا عظيما.

وقوله [من الطويل]:

عَلَى أَنَّكُم تَرضَونَ بِالدُّلِّ صَاحِبًا وَتُعطونَ مَن لاحاكُمُ الضّيمَ عَن يَدِ (٢١٠)

ففي البيت صورة كنائية كنّى فيها الشاعر عن الذل والهوان الدي لحق بمن اعتدى عليه، واتخذ الشاعر من الفعل المضارع "ترضون" وسيلة ليجعل زمن الذل والهوان متحققا على الدوام والاستقبال.



# الترقيم الحولي 18SN 2356-9050 الترقيم الحولي 18SN 2636 - 316X

### [٣] الصورة الكلية

الصورة الكلية هي تلك الصورة التي تتألف من مجموعة من الصور الجزئية التي تتحد لترسم مشهدا متكاملا تؤدي فيه كل صورة جزئية دورها بشكل مكتمل حتى تبدو الصورة الكلية مزيجا متناغما من مجموع تلك الصور؛ فالصور "يؤدي بعضها إلى بعض، ويحقق كل منها مع ذلك وجوده المستقل. وفي هذه الحال ذروة استقلال الصورة وخضوعها وتبعيتها معا. وهذا يغرينا بأن نقول مع كولردج بضرورة الشعور المسيطر الذي ينفذ من خلال الصور، ويختصر الوفرة في الوحدة، والتتابع في لحظة"(٢١١)؛ ومن ذلك قول الباهلي [من الوافر]:

جَعَلتُ مَطِيدةَ الآمسالِ يَاسًا فَتِلكَ مَطِيدةَ الآمسالِ غُفسلٌ فَتِلكَ مَطِيدةُ الآمسالِ غُفسلٌ لَعَمرُكَ لَلقَليلُ أصونُ وَجهي أَحَب ُ إِلَي مِن طَلَبي كَثيرًا فَعِس بِالقوت يَومًا بَعد يَسومٍ فَعِس بِالقوت يَومًا بَعد يَسومٍ وَلا تَرغَسب إلى أحَسد بِحِسرسٍ وَقَد رَحَلَ الشَبابُ وَحَلَّ شَيبٌ

فَسآواني إلى كَنَسف وسيع بسلارَحسل يُشَسدُ وَلا نُسوع بسه في الأوحسدين وفي الجميع تُمسدُ إليه أعناقُ الخُضوع كَمَس الطفل فيقات الضُروع رفيع في الأنسام ولا وضيع فَهَل لَكَ في شَبابكَ من رُجوع (٢١٢)

يتحدث الشاعر عن زهده بما في أيدي الناس فيستدعي الفعل الماضي في البيت الأول "جَعَلْتُ" للدلالة على البداية التي ينبغي أن يكون المرء عليها، وتتمثل في أن يكون زهده دابة يمتطيها إلى الأماني، واستعار لها دابة من باب ذكر الشيء وما يقود إليه، ثم أفصح عن الجزاء والمآل في الشطر الثاني في قوله: "فَآواني إلى كنَفٍ وسيع" أي: رحب.



ثم يتحول الشاعر من الإخبار عن الزهد وأثره في السعة إلى الإنشاء والتقرير؛ فيقسم أن حفظ الوجه يكون بالقليل عند الفرد والجمع، ويذم الكثير الذي تمد إليه الأعناق بالخضوع والانكسار والذل، ثم يلتفت من التكلم إلى المخاطب نصحا وإرشادا في قوله: "فَعِش بالقوت يوماً بعد يوم".

ولكي يتمكن هذا المعنى من قلب المتلقي وعقله نجده يجنح إلى الصورة الشعرية التشبيهية في الشطر الثاني من البيت الخامس في قوله: "كَمَصِّ الطِفلِ فيقاتِ الضروعِ"؛ حيث شبه من يرضى بالقليل ويقتات يوما بعد يوم بالطفل الذي يتمثل غذاؤه في مصّ اللبن الذي يجتمع في الضرع بين الحلْبتَيْن.

والشاعر في هذه الصورة الشعرية يقرر معنى عظيما؛ وهو أنه ليس من المهم أن تشبع، لأن كمال عزة المرء واستغنائه عن رفيع الناس ووضيعهم خير من ملء بطنه بما في أيديهم، وهذا ما أكده في البيت السادس؛ إذ جمع بين الرفيع والوضيع ليجعلك ترغب عن الطلب جملة واحدة.

ثم ينتقل من النصح والإرشاد إلى الإخبار موجها خطابه لمتلق خالى الذهن من مضمون الخبر فيخبره بأطوار الحياة؛ فطور افتراق وهو الشباب، وطور اقتران وهو الشبيب، ثم يلجأ إلى أسلوب الاستفهام في الشطر الثاني من البيت الأخير في قوله: "فَهَل لَكَ في شَابِائِكَ مِن رُجوعِ" للاستنكار والتوبيخ لمَن لم يُقدِّم لنفسه شيئا حال شبابه، ولم يستعن باليأس أو يقنع بما في يديه.



# \* 1 : 3

الترقيم الدولي 3356-9050 ISSN 2356-9050 الترفيم الدولي الإكتروني 316X - 2636 ISSN 2636

### [٤] التشكيل بالموروث

يتمثل التشكيل بالموروث في استدعاء الشاعر لنص ما أو شخصية معينة يتكئ عليها في تشكيل المعنى الذي يريد أو توليد دلالة يستدعيها السياق؛ ومنه قول الباهليّ [من الوافر]:

فالمعنى قريب من قوله تعالى: "وكلُّ إنْسنان أَلْزَمْنَاهُ طَائرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُحْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنْشُورًا (١٣) اقْرَأً كِتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا (١٤) الْأَنْ الْأَنْ عَلَيْكَ حَسِيبًا (١٤) الْأَنْكَ حَسِيبًا (١٤) اللهُ اللهُ عَلَيْكَ حَسِيبًا (١٤) اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ حَسِيبًا (١٤) اللهُ ال

وقد أفاد البيت معنى التسليم بما قضى الله وقدر، وعلّق جزاءه على ما كسبت يداه وما انتوى، ومن ثم سُطِّر الوعد الندي وعده النوشجاني للشاعر في كتابه رغم مماطلته له وتسويفه في إنجازه، وهو مُحاسب عليه غدا عندما يمثل أمام الله عز وجلّ.

وقوله في تحمّل الصديق ومسامحته [من المنسرح]:

توشِكُ أَن لا تُستِم وَصلَ أَخٍ في كُسلِّ ذَلَّاتِ هِ تُنسافِرُهُ اللهِ اللهِ تُنسافِرُهُ اللهِ اللهِ اللهِ الفراهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

فالمعنى قريب من قول بَشَّار بن بُرد [ت ١٦٨هـ] [من الطويل]:

إِذَا كُنْتَ فِي كُلِّ السَّذُنُوبِ مُعاتِبًا صَدِيقَكَ لَهِ تَلْقَ السَّذِي لَا تُعاتِبُهُ فَعِيشُ واحِدًا أَو صِل أَحْاكَ فَإِنْهُ مُضَارِقُ ذَنْ بِ مَرَّةً وَمُجانِبُهُ (٢١٦)



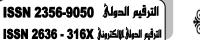
وقد أفادت الأبيات جميعها ضرورة الحفاظ على الصديق والإبقاء على مودته، وعرضت لقضية الاختلاف القائم في الفكر والوجدان بين الناس حتى الأقربين، ومن ثم كان العتاب هو الوسيلة المثلى للإبقاء على المودة حال وقوع الزلل أو الذنب، ولذلك وقع الصديق عند الباهليّ بين التحمل في الضراء والشكر في السراء، ووقع عند بشار في مرتبة أعلى من العتاب إذا ما تحقق التدرج في مفارقة الذنب ومجانبته.

ومنه قوله [من السريع]:

قسارونُ عِنسدي في الغِنسى مُعسدَمٌ وَهِمّستي مسا فَوقَهسا مَسذهَبُ (٢١٧)

فاستدعاء الشاعر الشخصية "قارون" يثير فضاءً دلاليا موجها نحو الكنوز والأموال؛ ومن ثم فقد اتكأ عليها الشاعر ليدلل بها على عدم اكتراثه بالمال الذي لا يزال يتضاءل أمام همته وعزة نفسه. وقد قصد إلى هذه الشخصية ليبرهن على صدق ما ادعاه؛ ولما وقر في النفوس عنها، يقول الله تعالى: "إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِمْ وَآتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُوَّةِ ... "(٢١٨).







### ـ المحور الثالث: أثر الإيقاع الموسيقي في التشكيل الجمالي للنص

الإيقاع سمة تميز الشعر من غيره؛ وتبدو في توالي المقاطع وانتظام النغمات. والإيقاع الموسيقي في شعر ابن حازم الباهليّ أسهم في تشكيل المعنى وتوليد الدلالة؛ من منطلق أن "دراسة الإيقاع في الشعر بمعزل عن المعنى محاولة مشكوك في قيمتها"(٢١٩). وقد جاء الإيقاع الموسيقي في شعر ابن حازم الباهليّ على صورتين؛ الأولى: الموسيقى الخارجية. والأخرى: الموسيقى الداخلية.

### أولا: الموسيقي الخارجية

وتتمثل في الوزن والقافية باعتبارهما "عماد الشعر، ومن أهم مقوماته وعناصره الفنية"(٢٢٠).

### [أ] الوزن الشعرى

أولى النقادُ الوزنَ الشعريّ أهمية كبيرة في الشعر؛ باعتباره "أعظم أركان حد الشعر، وأولاها به خصوصية، وهو مشتمل على القافية وجالب لها ضرورة"(٢٢١). وسنبدأ دراستنا للوزن بتصنيف البحور الشعرية التي اتكأ عليها ابن حازم الباهليّ وفقا لإجمالي أشعاره، ومناقشة ما يسفر عنه من نتائج.

| عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>النتف | عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>القطعات | عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>القصائد | الدائرة<br>العروضية | البحر<br>الشعري | p |
|----------------|-----------------|----------------|-------------------|----------------|-------------------|---------------------|-----------------|---|
| 14             | ٦               | ٣٨             | ٨                 | 17             | 1                 | الختلف              | الطويل          | ١ |
| 17             | ٤               | ٤٢             | <b>Y</b>          | 18             | ١                 | الختلف              | البسيط          | ۲ |
| ٦              | ۲               | ٥٠             | <b>Y</b>          | 18             | ١                 | المؤتلف             | الوافر          | ٣ |
| ٦              | ۲               | 44             | ٥                 | -              |                   | المؤتلف             | الكامل          | Ę |



### العدد الرابع والعشرون للعام 2010م الجزء الثامن

# \* 1.17

| المضامين الموضوعية والفنية |
|----------------------------|
| في شعر ابن حازم الباهلي    |

| ٣  | ١  | 77  | ٥  | 11 | ١ | المشتبه | المنسرح  | ٥  |
|----|----|-----|----|----|---|---------|----------|----|
| ٣  | ١  | 77  | ٣  | I  | - | المشتبه | السريع   | ٦  |
| ٣  | ١  | 17  | ۲  | •  |   | الجتلب  | الرمل    | *  |
| ٣  | 1  | 18  | ۲  | -  | _ | المتفق  | المتقارب | ٨  |
| ٣  | 1  | 1.  | 1  | -  | _ | المشتبه | المجتث   | ٩  |
|    |    | ٥   | 1  | -  | - | المشتبه | الخفيف   | 1. |
| ٥٧ | 19 | 704 | ٤١ | ٤٩ | ٤ | -       | الإجمالي | 11 |

### تابع الجدول

| النسبة<br>المئوية       | الإجمالي العام<br>لعدد الأبيات | عدد<br>الأبيات | إجمالي الأبيات<br>اليتيمة | عدد<br>الأبيات | إجمالي الأبيات<br>المثناة | الدائرة<br>العروضية | البحر<br>الشعري | þ        |
|-------------------------|--------------------------------|----------------|---------------------------|----------------|---------------------------|---------------------|-----------------|----------|
| 7.19.108                | **                             | ٥              | ٥                         | £              | ۲                         | الختلف              | الطويل          | ١        |
| /.14. ٤ • ٧             | <b>Y</b> £                     | ١              | 1                         | ٦              | ٣                         | الختلف              | البسيط          | ۲        |
| /.14.91+                | 77                             | ١              | ١                         | ۲              | 1                         | المؤتلف             | الوافر          | ٣        |
| /1+.797                 | ٤٣                             | -              | -                         | ٤              | ۲                         | المؤتلف             | الكامل          | ٤        |
| /.1+.199                | ٤١                             | -              | -                         | -              | -                         | المشتبه             | المنسرح         | ٥        |
| /.\.\11                 | 71                             | ı              |                           | ۲              | ٣                         | المشتبه             | السريع          | ٦        |
| % <b>0.</b> ¥ <b>71</b> | 77                             | -              | I                         | ٤              | ۲                         | المجتلب             | الرمل           | <b>Y</b> |
| %£. <b>Y</b> Y٦         | 19                             | -              | -                         | ۲              | 1                         | المتفق              | المتقارب        | ٨        |
| /. <b>T.YT1</b>         | 10                             | -              | ı                         | ۲              | 1                         | المشتبه             | المجتث          | ٩        |
| /.1.Y£1                 | <b>Y</b>                       | -              | ı                         | ۲              | 1                         | المشتبه             | الخفيف          | 1.       |
| /. 1 • •                | ٤٠٢                            | ٧              | <b>Y</b>                  | **             | 17                        | -                   | الإجمالي        | 11       |

يتضح من الجدول السابق أن ابن حازم الباهليّ قد نظم أشعاره على عشرة أبحر، ولم ينظم على الأبحر الشعرية الآتية: "الرجــز، والمضــارع، والمقتضب، والمديد، والمتدارك، والهزج". وسنحاول تفسير ذلك، مع الوضع في الاعتبار محاولات الجمع بين بعض الأبحر لتشابهها مثل الهزج ومجزوء الوافر (۲۲۲)، والرجز والكامل (۲۲۳).



\* \\ \\ \}

أما الرجز فإذا "رجعنا إلى ما روي عنه نراه يمثل نسبة ضئيلة من الشعر إذا قيس ببحر كالطويل أو الكامل ... لا تتناسب وشهرة الرجز في الأدب العربي "(٢٢٠). هذا؛ وقد جاء "الخليل بوزنين غريبين أنكرهما الأخفش، وأكد عدم ورودهما عن العرب؛ وهما بحرا المضارع والمقتضب. وقد جعل الخليل لهذين البحرين أصلا وفرعا، وادعى أنهما لم يسمعا إلا مجزوءين .... ولقد حاول الزجاج أن يؤيد كلام الخليل في شأن هذين الوزنين فقال: لقد ورد في الشعر منهما البيت أو البيتان، ولا تكاد توجد منهما قصيدة لعربي"(٢٢٥). أما المديد فهو "بحر اعترف أهل العروض بقلة المنظوم منه، وعللوا هذا في بعض كتبهم بأن فيه ثقلا"(٢٢٦). وهو "على بساطة نغمه يعسر على الناظم لأن تفعيلاته تطلب كلمات متقطعة "(٢٢٧). وقد حاول الدكتور إبراهيم أنيس الجمع بينه وبين بحر الرمل(٢٢٨). والمتدارك هو البحر "الــذي لم يعرض له الخليل، وينسب إلى الأخفش لأنه، كما يعبر أهل العروض، تدارك به على الخليل ... وأول ما يمكن أن يسترعى الانتباه أن أمثلة هذا البحر وشواهده تكاد تكون متحدة في كل كتب العروض؛ وهي عبارة عن أبيات منعزلة غير منسوبة لأصحابها تبدو عليها الصنعة والتكلف، فإذا نحن بحثنا في كتب الأدب ودواوين الشعراء عن أمثلة أخرى لا نكاد نظفر بشيء "(٢٢٩)، فضلا عن كون "تسبة شيوع الهزج في أشعار العباسيين ضئيلة لا تكاد تجاوز ١% من مجموع الأشعار "(٢٣٠).

نستخلص مما سبق أن الأبحر الشعرية التي لم ينظم ابن حازم الباهليّ عليها جاءت في سياق الجمع بين بعضها وأخرى كما في الهزج ومجزوء الوافر، والرجز والكامل، والمديد والرمل، أو في سياق اعتراف النقاد بقلة المنظوم فيه في الشعر العربي. بينما جاءت بقية الأبحر الشعرية



التي أنشد عليها موافقة للذوق العربي، مناسبة لمضامينه الشعرية، معبّرة عن حالاته النفسية التي تتنوع بتنوع المقام.

والدليل على ذلك تصدّر بحري الطويل والبسيط الجدول السابق؛ وهما "أطولا بحور الشعر العربي وأعظمهما أبهة وجلالة، وإليهما يعمد أصحاب الرصانة ... والطويل أفضلهما وأجلهما وهو أرحب صدرا من البسيط"(٢٣١). و"أعدل مزاجا منه"(٢٣٢). وبين بحور الشعر لا تجد "ما يضارع البحر الطويل في نسبة شيوعه؛ فقد جاء ما يقرب من ثلث الشعر العربي القديم من هذا الوزن"(٢٣٣).

هذا؛ وإذا كان الوزن الشعري يمثل بناءً أو قالبا خارجيا للقصيدة العربية فإنه لا يحمل في ذاته انفعالا أو دلالة؛ بل تتشكل تلك الدلالة بعد اتحاده بعناصر السياق وأحوال النفس، وهو ما أكده بعض النقاد منذ القدم؛ حيث يقول ابن طباطبا: "فإذا أراد الشاعر بناء قصيدة مخّض المعنى الذي يريد بناء الشعر عليه في فكره نثرا، وأعدّ له ما يلبسه من الألفاظ التي تطابقه، والقوافي التي توافقه، والوزن الذي يسلس له القول عليه ..."(٢٣٠).

ومن ثم فإن ثمة علاقة بين الوزن والمعنى، ليس الـوزن المجـرد؛ إنما الذي ينساب مع الحالة الشعورية ويتحد مع عناصر السياق مـن أجـل تحديد دلالة ما. وهذا الأمر لا يؤخذ على ظاهره؛ لأن الشاعر قد يتكئ علـى بحر واحد في أغراض متعددة، ومن ثم تتنـوع حالاتـه النفسـية بتنـوع مضامينه الشعرية، فلا يجوز قصر وزن معين على مضمون بعينه، لكن قـد توجد ملاءمة بين الوزن والمعنى.



# الترقيم الدولي 188N 2356-9050 الترقيم الدولي 188N 2636 - 316X



فإذا "قصد الشاعر الفخر حاكى غرضه بالأوزان الفخمة الباهية الرصينة. وإذا قصد في موضع قصدا هزليا أو استخفافيا وقصد تحقير شيء أو العبث به حاكى ذلك بما يناسبه من الأوزان الطائشة القليلة البهاء، وكذلك في كل مقصد. وكان شعراء اليونانيين تلتزم لكل غرض وزنا يليق به ولا تتعداه إلى غيره"(٢٣٥).

وسندلل على ذلك بنموذج واحد من البحر الطويل؛ إذ إن الشعراء الأوائل فضلوه "على غيره في باب القصص المتصل بماضيهم وأخبارهم وأساطيرهم وملاحم قبائلهم في الأزمان السالفة ... ومنحى الشعراء فيه يناسب معاني التغني بجلالة الماضي "(٢٣٦). وبالإضافة إلى كونه "رحيب الصدر، طويل النفس، فإن العرب قد وجدت فيه مجالا أوسع للتفصيل مماكات تجد في غيره من الأوزان "(٢٣٧).

ومن ثم اتكاً عليه ابن حازم الباهليّ في الفخر على بني نمير وهجائهم في قوله [من الطويل]:

نُمَيرٌ: أَجُبنًا حيثُ يَختَلِفُ القَنا وَمَنعَ قِرى الأَضيافِ مِن غَيرِ عِلَّةٍ وَبَغيًا عَلى الجارِ القَريبِ إِذَا طَرا عَلى أَنَّكُم تَرضَونَ بِالدُّلِّ صاحبًا أما وأبي إنا لنَعفو وَإِنَّنا نكيدُ العِدا بِالحِلمِ مِن غَيرِ ذِلةٍ نَفي الضيمُ عَنا أَنفُس مُضَرِّيةٌ وَإِنا لَمِن قَيس عَيلانَ في الَّتِي

وَلُؤمًا وَبُخِلاً عِنسدَ زَادٍ وَمِسزْوَدِ؟
وَلا عَسدَم، إِنسا حَسدَارَ التَّعَسوُّدِ
عَلْسيكُمْ وَخَتسلَ الراكِبِ الْمُتَفَسرِّدِ
وَتُعطونَ مَن لاحاكُمُ الضَيمَ عَن يَدِ
عَلَى ذَاكَ أحيانًا نَجووُ وَنَعتَدي
وَنَغشى الوغي بِالصِدقِ لا بِالتَوعُدِ
صِراحٌ وَطَعسنُ الباسِلِ المُتَمَسرِّدِ





### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

وَبِالصينِ قَسِرًا عِسزَّ كُسلِّ مُوحِدِ

بَكَينَا عَلَيْهِ أُو يُوافِي بِسَيِّدِ( ٢٣٨ )

وَإِنَّ لَنَا بِالتُركِ قَابِرًا مُباركًا وَالْكُلَا وَالْكُلَا وَالْكُلُا وَالْكُلُو وَالْكُلُو وَاللّهُ وَلّا اللّهُ وَاللّهُ و

فتفعيلات البحر الطويل ـ وهي:

#### فعولن مضاعيلن فعولن مضاعيلن

فعسولن مفساعيلن فعسولن مفساعيلن

\_قد أمدت الشاعر بطول النّفس، وتناسبت مع حالته النفسية وانفعاله، وساعدته على إطالة الفخر بقومه والسخرية من عدوّه، وذلك في إطار مجموعة من الصور الشعرية التي حققت مراده؛ إذ وصف بني نمير بالجبن حال الحرب، واللؤم والبخل حال السلم، ثم أمدّ الشاعر معنى البخل إلى البيت الثاني؛ حيث يمنع القوم زادهم عن الأضياف دون علة سوى خوف التعود على القرى، ومن ثم نفى عنهم المروءة؛ ذلك النفي يمتدّ حتى يصل إلى البغي على الجار القريب، وخداع الراكب المتفرد، ومن ثم فقد رضوا بالنل والهوان والغيّ والضلال. وقد خص الشاعر الجار القريب تعظيما لحرمته وقوة شفاعته.

إن البحر الطويل قد أفاد الشاعر في بيان ملامح تلك الموازنة التي أقامها بين نمير وقومه، وقد ساقها من خلال هجائهم في الأبيات الأولى، والفخر فيما تلاها؛ حيث نسب إلى قومه العفو مع القدرة، والحلم دون ذلّ، والإقدام دون تهور .... إنها بسالة محكمة بالرشد والحكمة، ثم نجده يفخر على نمير بمضريته؛ ذاك الفخر الممزوج بالقوة والعنفوان. وعلى المستوى العملي نجده يطيل فخره ليشير إلى فتوح قتيبة الباهلي وموته في بلاد الترك .... ومن ثم فقد أفسح البحر الطويل المجال أمام الشاعر للفخر بقومه وذكر مناقبهم، وهجاء نمير وبيان مثالبهم في إطار فني بديع.





#### [ب] القافية

القافية شريكة الوزن و"تاج الإيقاع الشعري، وهي لا تقف من هذا الإيقاع موقف الحلِّية؛ بل هي جزء لا ينفصم منه" (٢٣٩). ولها وظيفتان "إحداهما: الوظيفة الإيقاعية بما توفره من تكرار عنصر صوتي معين يعمل على استدعاء مشابهاته من المفردات. والأخرى: دلالية بسلك هذه المفردات في نظام الجملة من جانب، والعمل على استقطاب أكبر قدر من التركيز الدلالي بما اكتسبته من جهارة وبروز من جانب آخر "(٢٤٠).

ودراسة القافية في شعر ابن حازم الباهلي تقوم على مناقشة عدة نقاط وتحليلها؛ هي:

### \_ الروي وحروفه

الرويّ هو "الحرف الذي تُبنّى عليه القصيدة، ويلزم في كلّ بيت منها في موضع واحد"(۲٬۱۱). وحروف الهجاء التي تقع رويًّا يمكن أن تُقسم إلى أربعة أقسام "حسب نسبة شيوعها في الشعر العربي:

- [أ] حروف تجئ رويا بكثرة وإنْ اختلفت نسبة شيوعها في أشعار الشعراء؛ وتلك هي: الراء. اللام. الميم. النون. الباء. الدال.
- [ب] حروف متوسطة الشيوع؛ وتلك هي: التاء. السين. القاف. الكاف. الهمزة. العين. الحاء. الفاء. الياء. الجيم.
  - [ج] حروف قليلة الشيوع: الضاد. الطاء. الهاء.
- [د] حروف نادرة في مجيئها رويا: الذال. الثاء. الغين. الخاء. الشين. الصاد. الزاي. الظاء. الواو"(٢٤٢).





### العدد الرابع والعشرون للعام 2040م الجزء الثامن

### وقد صنفت حروف الرويّ عند ابن حازم الباهليّ على النحو الآتي:

| عدد     | إجمالي | 326     | إجمالي   | عدد        | إجمالي  | حروف     | P        |
|---------|--------|---------|----------|------------|---------|----------|----------|
| الأبيات | النتف  | الأبيات | القطعات  | الأبيات    | القصائد | الروي    |          |
| -       |        | 11+     | 10       | 11         | ١       | الباء    | 1        |
| ٩       | ٣      | ٤٧      | <b>*</b> | 18         | ١       | اللام    | ۲        |
| 10      | ٥      | 14      | ٣        | _          | -       | الراء    | ٣        |
| _       | -      | ۲٠      | ٣        | 17         | ١       | الدال    | ŧ        |
| ٩       | ٣      | 10      | ٣        | _          | _       | النون    | ٥        |
| ٣       | ١      | ٩       | ۲        | 18         | ١       | الميم    | ٦        |
| ٦       | ۲      | 14      | ٣        | _          | _       | العين    | <b>Y</b> |
| ٣       | ١      | ٨       | ۲        | _          | _       | السين    | ٨        |
| ٣       | ١      | ٥       | 1        |            | -       | الفاء    | ٩        |
| ٦       | ۲      | -       | _        |            | -       | الهاء    | 1.       |
| _       | _      | ٥       | 1        | _          | _       | الجيم    | 11       |
| _       |        | ٤       | 1        |            | -       | الهمزة   | 17       |
| ٣       | ١      | -       | _        |            | -       | الحاء    | 18       |
| _       |        | _       | _        | _          | _       | الألف    | 15       |
|         |        | _       | _        | -          | -       | التاء    | 10       |
| _       | -      | _       | -        | -          | _       | القاف    | 17       |
| ٥٧      | 19     | 704     | ٤١       | <b>£</b> 9 | ٤       | الإجمالي | 14       |

### تابع الجدول

| النسبة<br>المئوية | الإجمالي العام<br>لعدد الأبيات | عدد<br>الأبيات | إجمالي الأبيات<br>اليتيمة | عدد<br>الأبيات | إجمالي الأبيات<br>المثناة | حروف<br>الروي | P |
|-------------------|--------------------------------|----------------|---------------------------|----------------|---------------------------|---------------|---|
| % <b>*1.</b> ***  | 177                            | ١              | 1                         | ŧ              | ۲                         | الباء         | 1 |
| %18.9+0           | <b>Y</b> 7                     | ۲              | ٣                         | £              | ۲                         | اللام         | ۲ |
| 7.1 • . 199       | ٤١                             | ١              | ١                         | ٨              | £                         | الراء         | ٣ |
| %A. £0Y           | 75                             | -              | -                         | ۲              | 1                         | الدال         | ŧ |





| النسبة<br>المئوية      | الإجمالي العام<br>لعدد الأبيات | عدد<br>الأبيات | إجمالي الأبيات<br>اليتيمة | عدد<br>الأبيات | إجمالي الأبيات<br>المثناة | حروف<br>الروي | P        |
|------------------------|--------------------------------|----------------|---------------------------|----------------|---------------------------|---------------|----------|
| /.٦. <b>٤٦</b> ٧       | 77                             | _              | _                         | ۲              | ١                         | النون         | ٥        |
| /.٦.٢١٨                | 70                             | _              | _                         |                | _                         | الميم         | ٦        |
| 7.7.718                | 40                             | _              | -                         | ۲              | ١                         | العين         | <b>Y</b> |
| /.۳.٧٣١                | 10                             | _              | _                         | ٤              | ۲                         | السين         | ٨        |
| 7.4.940                | 17                             | _              | -                         | \$             | ۲                         | الفاء         | ٩        |
| 7.1.897                | ٦                              | _              | -                         |                | -                         | الهاء         | 1.       |
| %1.YET                 | ٥                              | _              | _                         | -              | _                         | الجيم         | 11       |
| %.990                  | ٤                              | 1              | _                         | -              | -                         | الهمزة        | 17       |
| %. <b>٧٤٦</b>          | ٣                              | _              | -                         | _              | -                         | الحاء         | 18       |
| %.                     | ۲                              | _              | _                         | ۲              | ١                         | الألف         | 15       |
| %. <b>٢</b> ٤٨         | ١                              | ١              | ١                         |                | _                         | التاء         | 10       |
| %. <b>Y</b> £ <b>A</b> | ١                              | ١              | ١                         | -              | _                         | القاف         | 17       |
| % <b>1••</b>           | ٤٠٢                            | ٧              | Y                         | 77             | 17                        | الإجمالي      | 14       |

يتضح من التصنيف السابق أن ثمة حروفا لم ينظم عليها ابن حازم الباهلي؛ وهي: "الثاء، والخاء، والذال، والزاي، والشين، والصاد، والضاد، والطاء، والظاء، والغين، والكاف، والواو، والياء". وبمقارنة حروف الروي عند الباهليّ بتصنيف الدكتور إبراهيم أنيس يلاحظ ما يأتي:

[1] اتفاق ورود رويّ القسم الأول ونسبة شيوعه في التصنيف؛ إذ وردت حروفه على النحو الآتى:

[أ] ورد حرف الباء بنسبة ٣١.٣٤٣%.

[ب] ورد حرف اللام بنسبة ١٨.٩٠٥%.

[ج] ورد حرف الراء بنسبة ١٠.١٩٩.





### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

- [د] ورد حرف الدال بنسبة ٥٧ ٤٠٨%.
- [هـ] ورد حرف النون بنسبة ٦٠٤٦%.
  - [و] ورد حرف الميم بنسبة ٢١٨.٢%.
- [٢] اتفاق ورود حروف الرويّ متوسطة الشيوع بين التصنيفين إلى حد ما؛ حيث جاءت على النحو الآتى:
  - [أ] ورد حرف العين بنسبة ٦٠٢١٨.
  - [ب] ورد حرف السين بنسبة ٣٠٧٣%.
  - [ج] ورد حرف الفاء بنسبة ٢٠٩٨٠%.
  - [د] ورد حرف الجيم بنسبة ١٠٢٤٣.
  - [ه] ورد حرف الهمزة بنسبة ٩٩٥. ...
    - [و] ورد حرف الحاء بنسبة ٢٤٧.%.

### لكن يلاحظ على هذا التصنيف ما يأتى:

- جاءت نسبة حرف "العين" وهو من أحرف القسم الثاني متوسط الشيوع متساوية مع نسبة حرف "الميم"؛ وهو من أصوات القسم الأول كثير الشيوع.
- جاء حرف "الهاء" وهو من أحرف القسم الثالث قليل الشيوع بنسبة تخالف التصنيف؛ حيث ورد بنسبة ٢ ٩٤.١% محتلا المرتبة الثانية مع أصوات القسم الثاني متوسط الشيوع، وبنسبة أقل من أصوات "العين" و "السين" و "الفاء"، وأعلى من أصوات "الجيم" و "الهمزة" و "الحاء".



# الترقيم الدولي 18SN 2356-9050 الترقيم الدولي 18SN 2356-9050 الترقيم الدولي 18SN 2636 - 316X

- جاء حرفا "التاء" و "القاف" وهما من أحرف القسم الثاني متوسط الشيوع بنسبة مخالفة للتصنيف؛ إذ ورد الحرفان بنسبة ٢٤٨.%، ليحتلا المرتبة الأخيرة في التصنيف؛ بل إن حرف "الهاء" قد سبق الحرفين في النسبة.
- ـ لم يأت صوتا "الكاف" و "الياء" ـ وهما من أحرف القسم الثاني متوسط الشيوع ـ لأن الشاعر لم ينظم عليهما. والأمر نفسه مع صوتي "الضاد" و "الطاء" وهما من أحرف القسم الثالث قليل الشيوع.
- [٣] لم ينظم الشاعر على الأحرف نادرة المجيء رويًا وهي: "الذال" و "الثاء" و "الغين" و "الخاء" و "الشين" و "الصاد" و "الزاى" و "الظاء" و "الواو".
- [٤] إن تصنيف الدكتور إبراهيم أنيس لم يتضمن حرف "الألف"؛ وهو الحرف الذي جاء مع أحرف المرتبة الأخيرة بنسبة ٩٧٤.% قبل صوتي "التاء" و "القاف" اللذين وردا بنسبة ٩٤٠.%.

### \_ حركات الروى "

للروي حركة تصاحبه؛ قد تكون كسرة أو ضمة أو فتحة. وقد يكون الروي ساكنا. وقد صنف الروي بين الحركة والسكون عند ابن حازم الباهلي على النحو الآتى:

| عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>النتف | عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>المقطّعات | عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>القصائد | حركة<br>الروي | P |
|----------------|-----------------|----------------|---------------------|----------------|-------------------|---------------|---|
| 71             | <b>*</b>        | 188            | 77                  | 70             | ۲                 | الكسرة        | ١ |
| **             | ٩               | 90             | 18                  | 78             | ۲                 | الضمة         | ۲ |
| ٩              | ٣               | ٣٠             | ٦                   |                | -                 | الفتحة        | ٣ |
| -              | -               | -              |                     |                | _                 | السكون        | ٤ |
| ٥٧             | 19              | 704            | <b>£</b> 9          | ٤٩             | <b>£</b>          | الإجمالي      | ٥ |





### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

### تابع الجدول

| النسبة<br>المئوية        | الإجمالي العام<br>لعدد الأبيات | عدد<br>الأبيات | إجمالي الأبيات<br>اليتيمة | عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>الأبيات المثناة | حركة<br>الروي | P |
|--------------------------|--------------------------------|----------------|---------------------------|----------------|---------------------------|---------------|---|
| % <b>£</b> ¥. <b>٢٦٣</b> | 19.                            | ŧ              | \$                        | ٨              | \$                        | الكسرة        | ١ |
| % <b>£1.+££</b>          | 170                            | ٣              | ٣                         | 17             | ٨                         | الضمة         | ۲ |
| /1 - 191                 | ٤٣                             | _              | -                         | ٤              | ۲                         | الفتحة        | ٣ |
| 7.990                    | <b>£</b>                       | -              | _                         | ٤              | ۲                         | السكون        | ٤ |
| 7. <b>1 · ·</b>          | ٤٠٢                            | ٧              | <b>Y</b>                  | 44             | 17                        | الإجمالي      | ٥ |

وبعد؛ فإن لحركة القافية دورا مهما في تشكيل المعنى وإنتاج الدلالة؛ لأنها "تخدم في اتجاهين متعاونين: تركيب البيت النحوي، وإيقاع القصيدة الصوتي"(٢٤٠٠). وسنوضح ذلك بنموذج للباهليّ لروي مضموم باعتبار أن "الضم أثقل من الكسر"(٢٤٠٠) يقول فيه [من المجتث]:

وَالشَّ يبُ لِلجَهِ لِ حَ ربُ أمر رٌ لَعَم رُكَ صَ عبُ أيام عصودي رَط ب وَمَنهَ لُ الحُ بِّ عَ لَبُ وَنَص لُ سَي في عَض بُ وَنَص لُ سَي في عَض بُ مِ ني حَ ديثٌ وَقُ ربُ مِ ني حَ ديثٌ وَقُ ربُ وَس اعَدَ الشَّ يبَ لُ بِ



# مجلة علمية محكمة

حولية كلية اللغة العربية بجرجا

إذ اتكأ الشاعر على حرف "الباء" المضموم رويًّا، وهو حرف شفوى مجهور، لا ينطق إلا بإطباق الشفتين. والملاحظ أن مخرج حرف الروى وحركته قد أسهما في استيلاد الدلالة؛ فالإطباق والإشباع أفادا معني المعاناة. ولكي يتضح الأمر جليا نجد أن هذه الأبيات تصف حالين؛ الأولي: حال الشباب وما به من ذكريات سعيدة. والأخرى: حال الشبيب المعيش. وتذكر الحال الأولى له وقعه المرير على النفس بدلالة كلمتي "حسرب" و "صعب" لأن التذكر جاء في زمن الحال الأخرى. حتى إذا ما سيطرت الذكرى على الشاعر اتجهت القافية إلى السعادة والرخاء بدلالة قوله: "رطب" و "عذب" و "قرب".

ثم إن الشاعر قد عدل عن هذه الذكري واستيقظ من واقعه البديل المؤقت في البيت السابع بدلالة "الآن"، تلك الكلمة التي جسدت المفارقة بين الحالين؛ حيث دلت على الواقع المعيش وآلامه ما بين شيب وعذل. لكن الشاعر بحكمته تغلب على معاناته بالرشد والحلم بدلالة "لبّ" و "ركب". وقد بدا ذلك أيضا في تلك المسحة الإيمانية في البيت الأخير التي أثبت فيها تنسكه وتركه للشراب ما توافد الحجاج إلى بيت الله الحرام. ومن ثـم فـإن الروى المضموم في الأبيات قد أسهم بتعانقه مع عناصر السياق في إنسراء المعنى وإنتاج الدلالة.

### ـ القافية بين الإطلاق والتقييد

إن إطلاق القافية وتقييدها إنما يتحدد طبقا لتحرك الروى أو سكونه، وهذا النوع الأخير "قليل الشيوع في الشعر العربي، لا يكاد يجاوز ١٠% .... أما ذلك الروى المتحرك فهو الكثير الشائع في الشعر العربي"(٢٤٦). وقد





### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

صنفت القافية في شعر ابن حازم الباهليّ وفق الإطلاق والتقييد على النحو الآتى:

| 226     | إجمالي | 226     | إجمالي  | عدد        | إجمالي  | نوع             | P |
|---------|--------|---------|---------|------------|---------|-----------------|---|
| الأبيات | النتف  | الأبيات | القطعات | الأبيات    | القصائد | القافية         |   |
| ٥٧      | 19     | 704     | ٤١      | <b>£</b> 9 | ٤       | القافية الطلقة  | 1 |
| _       | _      |         | -       | -          | -       | القافية المقيدة | ۲ |
| ٥٧      | 19     | 704     | ٤١      | <b>£</b> 9 | ٤       | الإجمالي        | ٣ |

### تابع الجدول

| النسبة            | الإجمالي العام | 226     | إجمالي الأبيات | 326     | إجمالي الأبيات | نوع             |   |
|-------------------|----------------|---------|----------------|---------|----------------|-----------------|---|
| المئوية           | لعدد الأبيات   | الأبيات | اليتيمة        | الأبيات | المثناة        | القافية         | P |
| %99. <b>••</b> \$ | 447            | ¥       | ¥              | 7.      | 18             | القافية المطلقة | ١ |
| %.990             | <b>£</b>       | -       | -              | ٤       | ۲              | القافية المقيدة | ۲ |
| /1••              | ٤٠٢            | ٧       | ٧              | **      | 17             | الإجمالي        | ٣ |

هذا؛ ويلاحظ ارتباط نوع القافية بالمعنى؛ من نحو قول الباهليّ [من البسيط]:

وَاقِنَع بِيَاسٍ فَإِنَّ العِزَّ في الياسِ إِنَّ الغَنِيَّ مَنِ استَغنى عَنِ الناسِ في كَنْ لا غافِل عَنْ وَلا ناسي وَكَيْفَ أَطِلُبُ حاجاتي مِنَ الناسِ (٢٤٧)

إِضرَعَ إِلَى اللّهِ لَا تَضرَعَ إِلَى النّاسِ وَاستَغْنِ عَن كُلِّ ذِي قُربِي وَذِي رَحِمٍ فَالرِزقُ عَن قَدَرٍ يَجري إِلَى أَجَلٍ فَكَيفَ أَبتاعُ فَقراً حاضِراً بِغِني

حيث اتكأ الشاعر على حرف "السين" المكسور رويّا، وهـو حـرف أسناني لثوي مهموس، صاحب المعنى وأثراه منذ الوهلة الأولـى؛ إذ دلـت القافية المطلقة على عِزة اللجوء إلى الله واليأس مما في أيدي الخلائق فـي



قوله: "الياس" و "الناس" و "ناسي" و"الناس"، لأن اليأس في الناس مرهون باليقين في مَن لا ينسى وهو الخالق سبحانه.

كما تعانقت عناصر السياق في تشكيل المعنى من نحو التصريع في البيت الأول بين "الناس" و "الياس" والطباق السلبي بين "اضرع" و "لا تضرع"، فضلا عن منطقية الحوار التي بدت في البيت الأخير. واللافت للنظر هو الحرف الذي بُنيت عليه الأبيات؛ إنه حرف "السين" الذي يُشعرك بالهمس، ويهديك إلى معنى التأدب في الطلب مع الله، ومن ثم كان العز في اليأس وفي الاستغناء عن الخلق، لأن الرزق بيد من لا يضل ولا ينسى.

### ثانيا: الموسيقي الداخلية

الموسيقى الداخلية هي تلك الموسيقى التي تقوم في الشعر على "الانسجام الصوتي، والتركيب اللغوي؛ فمحسناته توظف الصوت لخدمة البناء الفني، وبالتالي فإنها توحي المعنى بطرق فنية خالصة "(٢٤٨). وتقوم هذه الموسيقى على قسمين؛ هما: المحسنات المعنوية، والمحسنات اللفظية، ولكل دلالته في السياق الشعري.

[1] المحسنات المعنوية: وهذا النوع يرجع إلى المعنى. وقد ورد منه عند ابن حازم الباهليّ ما يأتي:

[أ] المطابقة: وهي "أن تجمع بين متضادين" (٢٤٩). وهي على أنواع؛ منها:

\_ طباق الإيجاب: ويتحقق بالكلمة ونقيضها؛ من نحو قوله [من البسيط]:

لا تَفْسرَ حَنَّ بِلَيسلٍ طسابَ أَوَّلُسهُ فَسرُبَّ آخِسرِ لَيسلٍ أَجسجَ النسارا أَقْنسى القُسرونَ الَّستي كانَت مُنَعَّمَةً كَسرُ الجَديسدَينِ إِقبسالاً وَإِدبسارا



كُم قَد أَبِادَت صُروفُ الدَهرِ مِن مَلِكِ قَد كَانَ فِي الدَهرِ نَفّاعًا وَضَرّارا يا مَن يُعانِقُ دُنيا لا بَقاءَ لَها يُمسي وَيُصبِحُ فِي دُنياهُ سَفّارا فَي المُعانقَة حَتى تُعانِقُ فِي الفِردَوسِ أبكارا (٢٥٠)

إذ طابق الشاعر في مقطعته هذه بين "طاب َ مَجَعَ" و "أُولَهُ مُ آخِرِ" و"إقبالاً م وَإِدبارا" و "تَفّاعًا م وَضَرّارا" و "يُمسي م ويُصبحُ". هذه التشكيلات المتضادة قد أسهمت في تشكيل المعنى وإنتاج دلالته؛ حيث جسدت حنكة الذات الناصحة التي دعت إلى عدم الاغترار بالدنيا وطيبها، فما أفنى النعيم الا تعاقب أيامها إقبالا وإدبارا، تلك الأيام التي لا تقصر صروفها على أحد؛ إنما تبتلي النفّاع والضرّار مساءً وصباحًا. ولذلك أتت "هلا" في صدر البيت الأخير لتتعانق دلاليا مع دلالة تلك التشكيلات المتضادة لإفادة معنى اللوم على التمسك بالدنيا، ومن ثم جاءت المطابقة في الأبيات منبها للراقدين وموقظا للغافلين وهاديا للضالين.

\_ طباق السلب: ويقصد به "الجمع بين فعلى مصدر واحد مثبت ومنفى"(٢٠١)؛ ومنه قوله [من البسيط]:

يُحصَى الحَصى وَيُعَدُّ الرَملُ أَصغَرُهُ وَلا تُعَدُّ وَلا تُحصَى مَعاليهِ (٢٥٢)

فالطباق السلبي بين "يحصى / لا يحصى" و "يعد / لا يعد قد أفاد رفعة الممدوح. وقد رشح الشاعر لذلك المعنى بإمكانية عد حبيبات الرمل التي يصعب عدها في الواقع. وإن جاز هذا عقلا فمن المستحيل إحصاء فضائله وعد شمائله.



### الترقيم الدولمُ 3356-9050 ISSN 2356-9050 الترفيم الدولمُ الماكترونمُ 316X - 3636 ISSN 2636



\_ طباق التكافؤ: وهو أن "يصف الشاعر شيئا أو يذمه ... فياتي بمعنيين متكافئين، والذي أريد بقولي: متكافئين .. متقاومان، إما من جهة المضادة أو السلب والإيجاب أو غيرها من أقسام التقابل"(٢٥٣)؛ ومنه قوله [من مجزوء الرمل]:

### صار حُلو الناس في العَالِم العَلْم العَالِم العَالِم العَلْم العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ ال

فالطباق بين "حلو" و "مرّا" أثرى السياق وأضفى على البيت دلالة النفاق. وقد ساق الشاعر ذلك من خلال المزاوجة بين الصورة البصرية التي أبدت ظاهر الإنسان والصورة الذوقية التي جسدت مرارة باطنه. وقد عكست الصورتان عموم الأذى وفساد البشر.

[ب] المقابلة: ويقصد بها "أن يُؤتى بمعنيين متوافقين أو معان متوافقة ثم بما يقابلهما أو يقابلها على الترتيب"(٢٥٥)؛ ومنها قوله [من البسيط]:

كَفَاكَ بِالشِّيبِ عَيبًا عِندَ غَانِيَةٍ وَبِالشِّبابِ شَفِيعًا أَيُّهَا الرَّجُلُ (٢٥٦)

حيث أسهمت المقابلة في إذكاء الموازنة بين خفوت الشيب وعجزه، وبريق الشباب وشفاعته، وعكست في الوقت ذاته تحسر الذات على ما ألم بها من وَهَنِ بعد قوة.

[ج] مراعاة النظير: وتسمى "التناسب والائتلاف والتوفيق أيضا، وهي أن يجمع في الكلام بين أمر وما يناسبه لا بالتضاد"(٢٥٧)؛ ومنها قوله [من الوافر]:

أُبِى لَي أَن أُطيلَ الشِّعرَ قَصدي إلى المَّعندي وَعِلمدي بِالصّدوابِ



### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

حَـذَفتُ بِـه الفُضولَ مِنَ الجَـواب ( ٢٥٨ )

وَإيجازي بِمُختَصَر قريب

إذ تحققت مراعاة النظير في جمع الشاعر بين " وَإيجازي" و "بِمُختَصر " و "قَريب " و "حَذَفت " و "الفُضول "، الأمر الذي جسد قدرة الشاعر على الإيجاز دون خلل بما يمنحه تفوقا على غيره من أقرانه.

[د] الاعتراض: ويقصد به "اعتراض كلام في كلام لم يُتمِّم معناه، ثم يعود إليه فيتممّه في بيت واحد" (٢٥٩)؛ ومنه قوله[من مجزوء الكامل]:

مالِي رَأَيتُ كَ لا تَ دو مُ عَلَى الْمَودَّةِ لِلرِجَالِ الْمَالِي رَأَيتُ كَ لا تَ دو ضَ الْمِ فَ فُلَاتَ ذاكَ أَخُو فَ اللَّهِ اللَّهِ أَو كَانَ ذا نُسُ كَ وَدِي اللَّهِ قُلْاتَ ذاكَ مِنَ الثِقَالِ اللَّهِ قُلْاتَ ذاكَ مِنَ الثِقَالِ اللَّهِ قُلْاتَ ذاكَ مِنَ الثِقَالِ اللَّهِ قُلْاتَ يَريعُ مُالي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

إذ عكس الاعتراض في البيت الأخير في قوله: "تُكِلَتكَ أُمُك" ضيق الشاعر من مخاطبه، في الوقت الذي أثار الاعتراض ثنائية ضدية بين أمرين؛ هما: الوجود والعدم؛ الوجود الذي يتحقق بوصل الرجال والإبقاء على مودتهم، والعدم الذي يتحقق بانتفاء ذلك. وقد حمل الاعتراض معنى الفقد إيناسا بالأمر الآخر.

[هـ] التفويف: وهو "أن يؤتى في الكلام بمعان متلائمة في جُمل مستوية المقادير أو مُتقارِبَتها "(٢٦١)؛ ومنه قوله في دير عُمْر كَسْكر [من البسيط]:

وَالزَهِرُ يَضِحَكُ وَالأَنْواءُ بِاكِيَةٌ وَالنَايُ يُسعدُ وَالأَوتَارُ تَصطَغبُ (٢٦٢)



إذ أطرب التفويف أذن المتلقي، وجعله مشاركا للشاعر ورفاقه، وذلك في إطار تصوير استعاري أسهم في تشكيل المعنى ومنحه دلالــة العمــوم؛ حيث جعل الطبيعة طرفا فعالا في سعادة الفتية ولذاتهم؛ فإذا الزهر يضـحك، والأثواء تبكي، والناي يسعد، والأوتار تصطخب. هــذا التشــخيص أتــرى الصورة الشعرية ومنحها حياة وحيوية.

[و] الإرصاد: وهو "أن يُجعل قبل العَجُز من الفِقرة أو البيت ما يدل على العجز إذا عُرف الروي "(٢٦٣)؛ ومنه قوله [من المنسرح]:

فَاسِتَرزِقِ اللّه وَاسِتَعِنهُ فَإنه خَيرُ مُستَعانِ (٢٦٤) وما خاب مَن استعان بالله.

[ز] التتميم: وهو "أن يذكر الشاعر المعنى فلا يدع من الأحوال التي تتم بها صحته وتكمل معها جودته شيئا إلا أتى به "(٢٦٠)؛ ومنه قوله [من الطويل]:

نَكيدُ العِدا بِالحِلمِ مِن غَيرِ ذِله إِللَّهِ وَنَغشَى الوَغي بِالصِدقِ لا بِالتَّوَعُّدِ (٢٦٦)

فالتتميم في قوله: "مِن غَيرِ ذِلَّةٍ" منح البيت ثراءً، والقوم رفعة حتى أنزل الشاعر قومه منزلة لا تُنال، ومجدا لا يطال، لأنه أثبت بالتتميم حلال القوم وترفعهم عن الصغائر، ومراعاتهم لإنسانية غيرهم ولو كانوا أعداءهم. ثم انظر إلى الشطر الثاني الذي جاء داعما للتتميم في الشطر الأول، ليمنح القوم صدقا في اللقاء، واقتحاما للوغى، ومن ثم فقد جمع القوم بين فضيلتين.



العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

& A. TO

[ح] الإيغال: وهو "ختم الكلام بما يفيد نكتة يتم المعنى بدونها"(٢٦٧)، ويكون "في القوافي خاصة لا يعدوها"(٢٦٨)؛ ومنه قوله في هجاء محمد بن حميد [من المتقارب]:

فالإيغال في قوله: "وَالغادِرُ الأَخيَبُ" أكد المعنى من جهة، ووصلم المهجوّ بالغدر والخسران مادام حيّا من جهة أخرى؛ حيث إن المعنى قد تلم قبل موضع الإيغال في القافية، وقد جسد الشطر الأول إصرار المهجوّ على غدره وسعيه في هذه السبيل دون ترو أو وعظ. ومن ثم فقد جمع الإيغال بين الخيبة والضلال بثبوت اسمية الجملة التي وقع فيها.

[ط] التذییل: ویقصد به "تعقیب الجملة بجملة أخری تشتمل علی معناها لتوکیده بها ... والتذییل ضربان؛ ضرب یجری مجری المثل لاستقلاله عما قبله و عدم توقفه علیه ... وضرب لا یجری مجری المثل لتوقفه علیی ما قبله "(۲۷۰)؛ ومنه قوله [من المنسرح]:

إذ أضفى التذييل على السياق معنى الخسران، وأذاق صاحبه المرار. وهذا المعنى مصاحب لعمل المرء وما قدمت يداه، ومناقض لآمال المنفس وأمانيها. ومن ثم فإن التذييل في الشطر الثاني تعانق مع أسلوب القصر في الشطر الأول للحث على المسارعة إلى فعل الخيرات.





[7] المحسنات اللفظية: وهذا النوع يرجع إلى اللفظ. وقد ورد منه عند ابن حازم الباهليّ ما يأتي:

[أ] الجناس: وهو "تشابه الكلمتين في اللفظ" (٢٧٢). وقد "سمى جناسا لمجيء حروف ألفاظه من جنس واحد ومادة واحدة، ولا يشترط تماثل جميع الحروف، بل يكفى في التماثل ما تقرب به المجانسة "(٢٧٢)؛ ومنه عند الباهلي ما يأتى:

\_ الجناس الناقص: وهو أن يختلف المتجانسان "في الهيئة دون الصورة"(٢٧٠)، أو "في أعداد الحروف فقط"(٢٧٠)؛ ومنه قوله عندما ماطله النوشجاني [من الوافر]:

أَبِ المِشْرِ تَطَاوَلَ بِي العِتابُ وَطَالَ بِي التَّرَدُّدُ وَالطِالِبُ كَأَنْكَ كُنْتَ تَطلُّبُنِي بِثَارٍ وَفِي هَذَا لَكَ العَجَبُ العجابُ (٢٧٦)

فالجناس الناقص في البيت الأول بين "تَطاول / طَالَ"، وفي البيت الثاني بين "العَجَبُ / العِجابُ". وقد أسهم الجناس الناقص في تشكيل المعنى ومنح السياق دلالة الانتظار والترقب. كما تعانق الجناس مع مفردات البيتين في إنتاج تلك الدلالة؛ من نحو "التَردُدُ" و "الطِلابُ" و "تَطلُبُني" و "بِثَارِ" و "العَجبُ " و "العِجابُ". وقد أسهمت الصورة الشعرية التشبيهية في البيت الثاني سبه الشاعر فيها مماطلة الأمير له بمن يُطلب منه الثار ويماطل خشية منه مع الفارق بين الطلبين في بيان مدى الظلم الواقع على ذات الشاعر إثر المماطلة. ومن ثم ختم الشاعر البيت الثاني بالجناس على ذات الشاعر إثر المماطلة. ومن ثم ختم الشاعر البيت الثاني بالجناس متعجبا مستنكرا.



العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

\_ الجناس المضارع: وهو أن يختلف المتجانسان "بحرف أو حرفين مع تقارب المخرج"(۲۷۷)؛ ومنه قوله [من الطويل]:

وَإِنْ عَنْ رَامَ الْجَفْاءَ مَلُولُ ( ٢٧٨ )

إذ جانس الشاعر بين "دام" و "رام". وحرفا "الدال" و "الراء" من الحروف متقاربة المخرج؛ فــ"الدال" أسناني لثوي مجهور، و "الراء" لثــوي مجهور. وقد وقع الجناس المضارع في البيت بين معنى الوصل والهجر؛ الوصل المصاحب للإبقاء على المودة، والهجر المصاحب لمن أصــر علــى القطيعة.

- الجناس اللاحق: وهو أن يختلف المتجانسان "لا مع التقارب" (٢٧٩)، ومن ثم "يكون الحرفان اللذان وقع بينهما الاختلاف متباينين في المخرج" (٢٨٠)؛ ومنه قوله [من المنسرح]:

لا تَـرضَ عَيشًا عَلى امتِهانٍ وَلا تُـرِد وَصلَ ذي امتِنانِ (٢٨١)

إذ جانس الشاعر بين "امتهان" و "امتنان". وحرفا "الهاء" و "النون" من الحروف متباينة المخرج؛ فــ"الهاء" حرف حلقي مهمــوس، و"النون" حرف لثوي مجهور. والجناس اللاحق في البيت أثبت للذات إباءها، وعلــى العيش الكريم أعانها. ولذلك تعانق الجناس مع مفردات البيت في تشكيل ذلك المعنى؛ من نحو "لا ترض عَيشًا" و "إمتِهان" و"لا تُرد وصلل و "إمتِنان". والدلالة المتولدة عن طرفي الجناس في البيت تكمن في الأذى سواء تحقـق بالامتهان أو الامتنان.

[ب] رد أعجاز الكلام على ما تقدمها: وهو "أن يكون إحدى الكلمتين المتكررتين أو المتحانستين أو الملحقتين بالتجانس في آخر البيت والأخرى



قبلها.."(۲۸۲). وقسمه ابن المعتز ثلاثة أقسام فقال: "فمن هذا الباب ما يوافق آخر كلمة أخر كلمة فيه آخر كلمة في نصفه الأول"(۲۸۳). و"منه ما يوافق آخر كلمة منه أول كلمة في نصفه الأول ... ومنه ما يوافق آخر كلمة فيه بعض ما فيه"(۲۸۴). وقد وُجد منه قسمان عند ابن حازم الباهلي؛ وهما: القسم الأول والأخير، وذلك على النحو الآتى:

\_ ما وافق آخر كلمة فيه آخر كلمة في نصفه الأول؛ ومنه قوله [من الوافر]:

فَاإِن تَكُ حَاجَتِي غَلَبَتِ وَأَعِيَتْ فَمَعِدُورٌ وَقَد وَجُبِ الثَّوابُ وَإِن يَكُ وَقَتُهَا شَيبَ الغُرابِ فَلا قُضِيَتْ وَلا شَابَ الغُرابُ ( ٢٨٥ )

حيث منح رد العجز في البيت الثاني السياق دلالة الاستحالة بربطه بين حاجته وشيب الغراب، وفي ذلك تهكم على تسويف النوشجاني له ومماطلته.

\_ ما وافق آخر كلمة فيه بعض ما فيه؛ ومنه قوله [من البسيط]:

وَمَـن دَعـا اللَّـهُ فِي اللَّـأواءِ أَنقَـذَهُ وَكُـلُّ كَـربِ شَـديدٍ يَكفِـهِ اللَّـهُ ( ٢٨٦ )

حيث أسهم رد العجز في تشكيل معنى حسن الظن بالله وجميل التوكل عليه في الشدة والكرب. ومنح السياق دلالة الإحاطة.

[ج] الترصيع: وهو "أن تكون الألفاظ مستوية الأوزان متفقة الأعجاز "(٢٨٧)؛ ومنه قوله [من الطويل]:

وَلَّ فَصَرَسٌ لِلجَلِّمِ بِالجَلِمِ مُلجَّمٌ وَلَّ فَصَرَسٌ لِلجَهِلِ بِالجَهلِ مُسرَجُ فَمَ نَ شَاءَ تَقَويمِي فَاإِنِّي مُقَوَّمٌ وَمَن شَاءَ تَعويجِي فَإِنِّي مُعَوَّجُ ( ٢٨٨ )



حيث أسهم الترصيع في تشكيل المعنى الذي اتخذ فيه الشاعر من الفرس معادلا شعريا لذاته؛ وقد خص الفرس لما يحمله من دلالات الشجاعة والإباء والتحمل، كما دل في الوقت ذاته على مرونة الذات وقدرتها على التصرف وفق مقتضيات الأمور ومستجداتها. ومن ثم فقد وقعت الذات بفعل الترصيع في منزلة القائد الحكيم القادر على الكف أو البسط في إطار من الحكمة والمنطق.

[د] التوشيع: وهو "أن يأتي المتكلم أو الشاعر باسم مُثنَى في حشو العجيز، ثم يأتي تِنُوه باسمين مفردين هما عين ذلك المثنى، يكون الأخير منهما قافية بيته أو سجعة كلامه، كأنهما تفسير ذلك "(٢٨٩)؛ ومنه قوله [من البسيط]:

# فَاخِتَر فَعِندي مِن ثِنتَينِ واحِدَةٌ عُدرٌ جَمِيلٌ وَشُكرٌ لَيسَ بِاللَّعِبِ (٢٩٠)

حيث أسهم التوشيع في إضفاء دلالة الصفاء على قلب الشاعر وصاحبه، حتى وقعت الذات بين العذر والشكر. وقد غلف الشاعر ذلك كله بالاختيار لا بالإجبار بدلالة صدر البيت "فاختر"، وهو ما يشير إلى بقاء الود ما بقى العتاب.

[هـ] التصريع: وهو "جعل العروض مقفاة تقفية الضرب ... وهـو مما استُحسن، حتى إن أكثر الشعر صرِّع البيت الأول منه"(٢٩١). وقد صُـنف التصريع عند ابن حازم الباهليّ على النحو الآتى:

| عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>النتف | عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>المقطّعات | عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>القصائد | نوع الأشعار         | P |
|----------------|-----------------|----------------|---------------------|----------------|-------------------|---------------------|---|
| 47             | 17              | 10.            | 70                  | 40             | ۲                 | الأشعار غير المصرعة | ١ |
| 71             | <b>Y</b>        | 1.4            | 17                  | 75             | ۲                 | الأشعار المصرعة     | ۲ |
| ٥٧             | 19              | 704            | ٤١                  | ٤٩             | ٤                 | الإجمالي            | ٣ |



### الترقيم الدولمُ 3356-9050 ISSN 2356-9050 الترفيم الدولمُ للإلكترونمُ 316X - 3636



#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

# تابع الجدول

| النسبة<br>المئوية | الإجمالي<br>العام لعدد<br>الأبيات | عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>الأبيات<br>اليتيمة | عدد<br>الأبيات | إجمالي<br>الأبيات<br>المثناة | نوع<br>الأشعار      | P |
|-------------------|-----------------------------------|----------------|------------------------------|----------------|------------------------------|---------------------|---|
| 7.09.4+1          | 75.                               | *              | <b>Y</b>                     | 77             | 11                           | الأشعار غير المصرعة | ١ |
| %£ • . ۲۹A        | 177                               |                |                              | 1.             | ٥                            | الأشعار الصرعة      | ۲ |
| /. <b>1 · ·</b>   | ٤٠٢                               | <b>Y</b>       | <b>Y</b>                     | 44             | 17                           | الإجمالي            | ٣ |

ومنه قوله [من الوافر]:

وَخِلً كَانَ يَخْفِ ضُ لَي جَنَاحَا أَفَادَ غِنَى قَنابَدَني جِمَاحَا ( ٢٩٢ )

إذ أفاد التصريع في البيت معنى التحول والتغيّر، وهذا المعنى أتى به الشاعر في رحاب ذلك الجناس الواقع بين طرفي التصريع؛ إنه تحول وانتقال من الرحمة إلى الغلظة. ولم يفد التصريع ذلك المعنى فحسب؛ بل دلّ من خلال التعانق مع عناصر السياق على مبررات التحول في قوله: "أفاد غنى" وسرعته بدلالة الفاء في قوله: "فنابَذَني"؛ بما يعني، ضمنا، فساد الأخلاق وانتفاء المعايير.



العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

# ـ المبحث الثالث: السمات الفنية في شعر ابن حازم الباهلي

اتضح من دراسة المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهليّ أن إجمالي أشعاره قد توزعت على أربع [٤] قصائد، وإحدى وأربعين [٤١] مقطعة، وتسع عشرة [٩١] نتفة، وستة عشر [٦٦] بيتًا مثنًى إجماليا، وسبعة [٧] أبيات يتيمة. وفي ضوء ذلك تتمثل السمات الفنية في شعر ابن حازم الباهليّ فيما يأتي:

أولا: الارتجال: وهو انفعال عفوي بفكرة معينة في موقف معين قد يُفرض على الشاعر. وقد بدا ذلك عندما أمره المأمون بارتجال بيتين من الشعر فقال [من السريع]:

أنت سَماءٌ وَيَدي أرضُها وَالأَرضُ قَد تَامَالُ غَيثَ السَما فَانِرَع يَدًا عِندي مَحمودةً تَحصُد بها في الناس حُسنَ الثَّنا (٢٩٣)

حيث شبه المأمون بالسماء في العلو، وشبه يده بالأرض في الدنو، فجعل لكل مقام مقالا. ثم دل على حاجة الأرض إلى جود السماء وكرمها؛ فقال: "وَالأَرضُ قَد تَأْمَلُ غَيثَ السَما". وانتقل الشاعر من التصوير التشبيهي إلى الاستعاري في البيت الثاني ليعمق من وفائه لممدوحه؛ فشبه النعمة "اليد" بنبات يزرع ويحصد، وحذف المشبه به وأتى بلازم من لوازمه وهو الزرع والحصاد.

ثانيا: الحكمة: وتُبنَى على المنطق والتكثيف، ولهذا تقترن بالفهم أو الفقه؛ ومنها قوله [من البسيط]:

اضرَع إلى اللَّه لا تَضرَع إلى الناس وَاقنَع بيَاس فَإِنَّ العرَّ في الياس



إِنَّ الغَنِيَّ مَنِ اِستَغنى عَنِ الناسِ الناسِ في كَنْ لا غافِل عَنْ وَلا ناسي وَكَيْفَ أَطلُبُ حاجاتي مِنَ الناسِ (٢٩٤)

وَاستَغنِ عَن كُلِّ ذي قُربى وَذي رَحِمٍ
فَالرِزقُ عَن قَدْدٍ يَجدي إلى أَجَلٍ
فَكَيفَ أَبتاعُ فَقدرًا حاضِرًا بغِنى

ثالثا: الوحدة: اتسمت أشعار ابن حازم الباهليّ سواء أكانت قصائد أم مقطعات أم غيرهما بالترابط الفكري والشعوري والموضوعي، وقد اتضح ذلك في تحليل بعض النصوص الشعرية؛ منها تلك التي تصور حال الفتية الكرام في لهوهم وطربهم ولذاتهم في المقطعة التي مطلعها [من البسيط]:

بِعُمرِ كَسكَرَ طَابَ اللَهوُ وَالطَرَبُ وَاليادَكَاراتُ وَالأَدوارُ وَالنُجُلَبُ وَفِتيَةٌ بَدُلوا لِلكَاسِ مَا يَجِبُ وَفِتيَةٌ بَدُلوا لِلكَاسِ مَا يَجِبُ وَأَوجَبُوا لِرَضيعِ الكَاسِ مَا يَجِبُ وَفَتيَةً وَالْأَدوارُ وَالنُجُلوبُ وَفَتيَهُم وَيها وَمَا اِكْتَسَبُوا (٢٩٥)

أو القصيدة التي يهجو فيها نميرا ويفتخر بقومه والتي مطلعها [من الطويل]:

نُمَيرٌ: أَجُبِنَا حِيثُ يَخْتَلِفُ القَنا وَلُؤمًا وَبُخَالاً عِنَا وَاوَ وَمِارُودِ؟ وَمَنعَ قِرى الأَضيافِ مِن غَيرِ عِلةٍ وَلا عَادَمٍ، إِلَّا حَادَارَ التَّعَاوُدِ وَبَغيًا عَلى الجارِ القَريبِ إِذَا طَرا عَلَيكُمْ وَخَتَالَ الراكِبِ الْمُتَفَرِّدِ ( ٢٩٦)

رابعا: التضمين: وهو من أسباب تماسك المبنى وتلاحم المعنى؛ ومنه قوله [من المجتث]:

لَلْمَــــوَّ أَيْسَــرُ عِنْــدي بَــينَ القَنـــا وَالأَسِــنَّ الْمَــوَّ أَيْسَــاتَ الْأَعِنَّــــه وَالْحَيِــلُ تَجِــري سِــراعًا مُقرَطَّــاتِ الْأَعِنَّــــه



# العدد الرابع والعشرون للعام ٢٠٢٠م الجزء الثامن

المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي

فالأبيات الثلاثة تشكل معنى ضمنيا متلاحما، لا يُؤدَّى إذا انفصلت عن بعضها؛ إذ صاحب التضمين في الأبيات انفعال الشاعر ليمنح السياق بعدا أخلاقيا يكمن في أنفته وعزة نفسه؛ حتى إنه ليفضل الموت في الوغي بين الخيول والرماح على العيش بفضل نُذُل يمنُّ عليه. وقد ساق الشاعر ذلك من خلال تصوير كنائى كنّى فيه عن الجدية واشتداد الأمر عليه، وجعل مداره عنق الخيل التي تجري سراعا في ميدان الحرب، وقد قُرِّطت أعنتها تهويلا.

خامسا: التقرير: وهو أقرب إلى الأسلوب المباشر الذي يتخذ من العقل منهجا للإقناع بشكل يتوافق مع ذهن المتلقى؛ ولم لا؟ وهو القائل [من الوافر]:

> إذا نلت العَطية بعد مطل فَسَ قيًا لِلعَطِيةِ ثُمَّ سَ قيًا وَللشُّ عَراء أَلسَ نَةٌ حَدادٌ وَمسن عَقسل الكسريم إذا اتَّقساهُم إذا وَضَـعوا مَكـاويهم عَلَيـه

فَسلا كانست وإن كانست جزيله إذا سَـــهُلَت وَإِن كَانَـــت قَليلَـــه عَلَـــى العَــورات موفيَــةٌ دَليلَــه وَداراهُ مِم مُ داراةً جَميلَ هُ وَإِن كَدْبُوا فَلَسِيسَ لَهُدنَّ حِيلَهِ ( ٢٩٨ )

سادسا: شعبية اللغة أحيانا: وهي تلك اللغة التي تصور مواقف حياتية وتشهد التعاملات اليومية بين الناس. والأمر يتضح جليا في قوله [من الرمل]:

> مَــن يُخبِــرْكَ بِسَــبُ عَــن أخ ذاكَ أمسرٌ لَسم يُواجهكَ بِهِ

فَهُ وَالشَّاتِمُ لا مَسن شَستَمَكُ إنَّما اللَّومُ عَلى مَسن أَعلَمَكُ



A · É É

حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

إِنَّ ذَا اللَّهِ فَمْ إِذَا أَكْرَمتَ هُ حَسِبَ الإِكْرَامَ حَقَّا لَزِمَكْ ( ٢٩٩ )

حيث اتكأ الشاعر على ألفاظ متداولة ومعان قريبة التناول، سارية بين أفراد المجتمع، حتى تكاد تقترب من اللغة الشعبية إن جاز التعبير. وقد جمعت الأبيات بين السهولة ودقة التصوير؛ إذ عمد الشاعر في توصيل مراده إلى مجموعة من المقومات الفنية؛ منها الجملة الاسمية في قوله: "فهُو الشَّاتِمُ" الذي خصّت المبلغ بالسبّ. ومنها أيضا أسلوب القصر المصدر بــ"إنما اللوم ..." الذي قصر اللوم على من قام بالوقيعة بين الناس، ثم جاء البيت الأخير مؤكدا بإن في قوله: "إنَّ ذا اللؤم ..." الأمر الذي أضفى على ذلك المرء دناءة وتصغيرا.

سابعا: الواقعية: وقد وردت في أشعار ابن حازم الباهليّ في سياق إحساسه بالواقع والالتصاق به أحيانا؛ ومن ذلك قوله يعكس جدلية الفقر والغنى في موازنة شعرية جسدت انتفاء الفقر وانعدام وزنه أمام الغنى الذي يكتسب حصانة تُبارِك أفعاله وإن لم يشرع، وتدعم أقواله وإن لم ينطق، يقول [من الطويل]:

سَاعُمِلُ نَصَّ العيسِ حَتَى يَكُفَّني فَلَمَوتُ خَسِرٌ مِن حَيَاةٍ يُسرى لَها مَتَى يَستَكَلَّم يُلغَ حُسن كَلامِهِ كَأَنَّ الغِنى عَن أَهْلِهِ . بورِكَ الغِنى .

غنى المالِ يَومًا أَو غِنى الحَدثانِ عَلى الحُدثانِ عَلى الحُدرُ بِالإِقلالِ وَسمُ هَدوانِ وَلِي الحُدرُ بِالإِقلالِ وَسمُ هَدوانِ وَإِن لَم يَقُل قالوا: عَديمُ بَيانِ بغَدير لسان ناطقٌ بلسان (٣٠٠)

ثامنا: الإيجاز والدلالة: وقد وقع عند ابن حازم الباهلي بين فضيلتي التكثيف وفضاء المعنى؛ من نحو قوله يوازن بين عِـزة الوصـل وجفـاء





# العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

الهجر، وإباء الذات وذل النفس، والزهد في الناس والرجاء في الخالق [من الطويل]:

وَإِنْ الْمَصْدُو وُدِّ لِمَصْنُ دَامَ وُدُّهُ وَإِنَّ الْمَصْنُ دَامَ وُدُّهُ وَإِنَّ الْمَصْدُ وَقِي إِلَى دَارِ ذِلْكَةً وَقَى الْيَصْاسُ مَانُ ذُلِّ الْمَطْامِعِ رَاحَـةٌ

وَجَافِ لِمَن رامَ الْجَفَاءَ مَلَولُ تَعَبَّدُهُ فَيها الرَجَاءَ ذَليلُ تَعَبَّدُهُ فَيها الرَجَاءَ ذَليلُ (٣٠١)

تاسعا: الشرط والجزاء: وقد وقع الجزاء في شعر ابن حازم الباهليّ مرتبطا بالجواب وداعما للمعنى ومساهما في تشكيله، وحاملا رايات دلاليـة وفق مقتضيات السياق؛ يقول [من الكامل]:

وَإِذَا الزَّمَانُ جَنَى عَلَى ۗ وَجَدَتَنِي وَلَــنِن سَــأَلتَ لَيُخبِرنَــكَ عـالِمٌ وَإِذَا نَبِـا بــي مَنــزِلٌ خَلَّيتُــهُ وَأَكـونُ مُشــتَركَ الغنــى مُتَبِـدِّلاً

عُسودًا لِسبَعضِ صَسفائِحِ الأقتسابِ

أنسي بِحَيستُ أُحِسبُ مِسن آدابِ
قَفُسرًا مَجسالَ ثَعالِسبٍ وَذِئسابِ
فَإذا إِفْتَقَرتُ قَعَدتُ عَن أَصحابي (٣٠٢)

إذ زاوج الشاعر بين الأداتين "إذا" الظرفية التي تتضمن معنى الشرط، و"إن" الشرطية؛ ولكل دلالته التي أسهمت في إثراء المعنى؛ فـ"إن" الدالة على احتمالية الوقوع جاءت في سياق الشك في الجهل به، وهذا أمر من الصعب حدوثه لعلمه وذيوع صيته، ثم جاء بــ"إذا" الدالة على إمكانية الوقوع في سياق ثباته وقوته إذا ما جار عليه الزمان، وخلو المكان من أمثاله وعدم موافقته له، ومن ثم يتحول إلى أطلال بعد مفارقته له ويصبح موطنا للثعالب والذئاب. وفي سياق اقتصادي أبت فيه ذاته إلا الجود وقت الرخاء، والاعتزال وقت الشدة كي لا تكون عبئا على أخرى.



عاشرا: الذاتية: وقد عكست الذاتية في شعر ابن حازم الباهلي هوية الذات ونزعاتها؛ يقول [من الطويل]:

لَــنِن كُنــتُ مُحتاجًا إِلَى الحِلــمِ إِنَّــني إِلَى الجَهـلِ فِي بَعــضِ الأحـايِينِ أحــوَجُ وَمـا كُنـتُ أَرضى الجَهـلَ خَـدنًا وَصـاحِبًا وَلَكِــنَّني أَرضــى بِــهِ حــينَ أُحــرَجُ فَــإِن قــالَ قَــوم إِنَّ فيــهِ سَــماجَةً فَقَـد صَـدَقوا وَالــذُلُّ بِـالحُرِّ أَسمَـجُ وَلــي فَــرَسٌ لِلحِلــمِ بِــالحِلمِ مُلجَــمٌ وَلي فَرَسٌ لِلجَهلِ بِالجَهلِ مُسرَجُ (٣٠٣)

حيث دل بضمير المتكلم على هوية ذاته التي تتسم بالحِلم وما يستدعيه من صفات كريمة، لكنها تنزع أحيانا إلى الجهل حسب مقتضيات المقام، ومن ثم فقد جمع بين الضدين في سياق واحد، وجعل لكل منهما ميزته وموضعه.

حادي عشر: التناص: ذاك الذي يتحقق بالتعالق النصييّ والتداخل بين النصوص؛ وذلك من نحو قوله [من الطويل]:

أُعِدُ لِمَسن أبدى المسداوةَ مِثْلَها وَأُجزي عَلى الإحسانِ واحِدةً عَشرا (٣٠٤)

فالشاعر يتناص مع قول الحق تبارك وتعالى: "مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْتَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا"(٢٠٥)، وفي هذا إشارة إلى استواء نفس الشاعر وعدله وجوده وحبّه للخير.

وفي السياق نفسه يشير الباهليّ إلى ما فعله المهلّب مع الفرزدق حينما غمره بالندى في إطار موازنة بينه \_ وهو الشاعر الأبييّ \_ وبين الفرزدق؛ إذ لا تدنو نفسه رغبةً في مال أو جاه؛ يقول [من الكامل]:



العدد الرابع والعشرون للعام ٢٠٢٠م الجزء الثامن

المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي

وَفَعَلَت بسي فِعسلَ الْمَهَلَب إذ فَبَعَثـــتَ بــالأَموال تُــرغبُني لا ألبس النّعماء من رَجُل وقوله [من الطويل]:

صَـفَحتُ برَغمـيَ عَنـكَ صَـفحَ ضَـرورَة

غُمُ سرَ الفُ سرَزدَقَ بالنَسدى السدَثر كَلَّـــا وَرَبِّ الشَّــفع وَالـــوَترِ أَلْبَسِتُهُ عِارًا عَلِي السَّدَهر ( ٣٠٦ )

إلَيكَ وَفي قَلبي نُدوبٌ منَ العَتب( ٣٠٧ )

فالمعنى مأخوذ من قول أبى العتاهية [ت ٢١٠هـ] [من الطويل]:

صَـفَحتُ بِرَغمـيَ عَنـكَ صَـفحَ ضَـرورَة إلَيكَ وَفي قَلبِي بِيوتٌ منَ العَتْبِ( ٣٠٨ )

لكنّ الباهليّ أصاب كبد المعنى حينما جعل الظاهر دالا على الباطن؛ من خلال قوله: "ندوب" التي تجسد عمق الجراح وأنينه. ولم يكتف \_ كما فعل أبو العتاهية \_ بكون المعاتبة داخلية.

ثاني عشر: الحوار: وهو من وسائط تماسك المعنى وتعلق الأبيات. وقد أسهم في في تشكيل المعنى وإثرائه عند الباهليّ؛ من نحو قوله [من الوافر]:

فَعُوَّضَ الْجَزيكِ مَكْنُ الثَّصوابِ وَهَبِتُ القَومَ للحَسَن بِن سَهِل ا وَقسالَ دَع الهِجساءَ وَقُسل جَمسيلاً فَ إِنَّ القَصدَ أَقصرَبُ للتَّ واب فَقُلتُ لَــهُ بَرِئــتُ إِلَيــكَ مِــنهُم فَلَي تَهُم بمُنقَط ع التَ راب عَلَى لَسُمتُهُم سوءَ العَدابِ ( ٣٠٩ ) وَلَـولا نعمَـةُ الحَسَـنِ بِـنِ سَـهلِ

إذ هم الشاعر بهجاء القوم وإذاقتهم ألوانا من العذاب؛ لكن حوار الممدوح معه بشأنهم أنقذهم من نصال شعره، وأبان عن توقيره للممدوح ومرونته.



ثالث عشر: التتابع المنطقي: ويرتبط ذلك التتابع بالقدرة على الاستدلال والاستنتاج والتفسير العقليّ؛ ومنه قوله ينفي الذل عن مَن اتخذ اليأس منهجا، ويربطه بمَن يرجو تفضل الناس عليه [من البسيط]:

اليَاسُ خَيرٌ وَما لِلناسِ مِن ثُمَرٍ هاتِ إمرَءًا ذَلَّ بَعدَ اليَاسِ لِلناسِ (٣١٠)

ومن خيرية اليأس إلى اليقين في الله وحسن التوكل عليه في قوله [من البسيط]:

فَالرِزقُ عَن قَدَرٍ يَجري إِلَى أَجَلٍ في كَنفٌ لا غافِلَ عَني وَلا ناسي فَكيفَ أَطلُبُ حاجاتي مِنَ الناسِ ("") فَكَيفَ أَطلُبُ حاجاتي مِنَ الناسِ ("")

وقوله في الموازنة بين عجز الشيب وشفاعة الشباب [من البسيط]:

لا تكدنِبَنَّ فَما الدُنيا بِأَجمَعِها مِنَ الشَبابِ بِيَومٍ واحِدٍ بَدلُ كَفَاكَ بِالشَيبِ عَيبًا عِندَ غانِيَةٍ وَبِالشَبابِ شَفِيعًا أَيُّها الرَجُلُ (٣١٠)



#### الخاتمة

تناولنا في هذا البحث المضامين الموضوعية والفنية في شعر ابن حازم الباهلي، وقد توصل البحث إلى عدة نتائج؛ هي:

أولا: خلو شعر ابن حازم الباهلي من المقدمات؛ وهذا يفسر كثرة المقطّعات فيه.

ثانيا: ارتباط المضامين الموضوعية عند ابن حازم الباهليّ بالسياق الاجتماعي ومتغيراته.

ثالثا: شكّلت المضامين الفنية \_ اللغوية والتصويرية والإيقاعية \_ عند ابن حازم الباهليّ الأبعاد النفسية لرؤيته الشعرية وما ينبثق عنها من طاقات إيحائية، ومن ثم قدمت هذه المضامين رؤية إبداعية تميز بها من غيره.

رابعا: تمثلت أهم السمات الفنية في شعر ابن حازم الباهليّ في: الارتجال، والحكمة، والوحدة، والتقرير، وشعبية اللغة أحيانا، والواقعية، والإيجاز والدلالة، والشرط والجزاء، والذاتية، والتناص، والحوار، والتابع المنطقي.





# هوامش البحث

- (۱) ابن ماكولا "علي بن هبة الله بن جعفر": الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب، تحقيق: عبد الرحمن بن يحي المعلمي اليماني، نايف العباسي، مجلس دائرة المعارف العثمانية، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ط١، ١٣٨٣هـ، ١٩٦٣م، ج٢، ص٢٨٢.
- (٢) أبو الفرج الأصفهاني: كتاب الأغاني، تحقيق: أحمد زكي صفوت، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٣٧٧هـ، ١٩٥٩م، ج١٤، ص٩٢.
- (٣) الزّرِكلي "خير الدين" ت ١٣٩٦هـ: الأعلام، قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط١٠٠٠، ٢٠٠٢م، ج٢، ص٥٧.
- (٤) كتاب الأغاني، ج١٤، ص٩٢. وانظر أيضا: الصفدي "صلاح الدين خليل بن أيبك ت ١٤ كتاب الوافي بالوفيات، تحقيق واعتناء: أحمد الأرناؤوط، تركي مصطفى، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ط١، ٢٠٤٠هـ.، ٢٠٠٠م، ج٢، ص٢٣٥.
- (٥) ابن المعتز "عبد الله بن محمد المعتز بالله بن المتوكل، أبو العباس" ت ٢٩٦هـ: طبقات الشعراء، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج، دار المعارف، القاهرة، ط٣، ١٩٧٦م، ص٨٠٠.
- (٦) المرزُباني "أبو عبيد الله محمد بن عمران بن موسى" ت ٣٨٤هـ، معجم الشعراء، تحقيق: فاروق اسليم، دار صادر، بيروت، ط١، ٢٥٠١هـ، ٢٠٠٥م، ص٤٣٤.
- (۷) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، صنعة: محمد خير البقاعي، دار قتيبة، دمشق، در البقاعي، دار قتيبة، دمشق، ۱۰۵
- (^) ابن منظور المصري "محمد بن مكرم" ت ١١٧هـ: لسان العرب، تحقيق: عبد الله على الكبير وآخرون، طبعة جديدة محققة ومشكولة شكلا كاملا ومذيلة بفهارس مفصلة، دار المعارف، القاهرة، ١٤٠١هـ، ١٩٨١م، مادة: "قطع".
- (٩) ابن رشيق القيرواني ت ٥٦٤هــ: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، حققه وفصله وعلق حواشيه: محمد محي الدين عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، لبنان، طه، ١٠١هـ، ١٨٩١م، ج١، ص١٨٨، ١٨٩٠.
- (١٠) بطرس البستاني: محيط المحيط "قاموس مطول للغة العربية"، مكتبة لبنان، بيروت، طبعة جديدة، ١٩٨٧م، ص٥٧٤.





- (١١) العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ج١، ص١٨٦.
- (١٢) أبو هلال العسكري: كتاب الصناعتين "الكتابة والشعر"، تحقيق: على محمد البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي، ط١، ١٣٧١هـ، ١٩٥٢م، ص١٧٤، والأبيات من البحر الوافر. وفي الديوان: في البيت الثالث "أربعة وخمساً" بدلا من "أربعة وسيّا". وفي البيت الأخير "وهنّ إذا أقمت مُسافرات تهادتها" بدلا من "وكنّ إذا أقمت مُسافرات تهاداها". الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٤.
  - (١٣) انظر: كتاب الأغاني، ج١٤، ص٩٩، ٩٩.
  - (١٤) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٧.
- (١٥) كتاب الأغاني، ج١٤، ص١٠٨. والأبيات من البحر الطويل. وفي الديوان: في البيت الثاني "صفحًا في معالجة الحُبّ". الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٩.
- (١٦) عبد الرحمن البرقوقي: شرح ديوان المتنبي، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ١٤٠٧هـ، ١٩٨٦م، ج٤، ص٨٣.
- (١٧) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٧. والقصة موجودة في كتاب الأغاني، ج١١، ص٢٧)
  - (١٨) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٥، ٣٣.
    - (١٩) لسان العرب، مادة "ضمن".
- (٢٠) جميل صليبا: المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والإتكليزية واللاتينية، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، مكتبة المدرسة، بيروت، لبنان، ١٩٨٢م، ج٢، ص٣٨٦.
- (۲۱) قدامة بن جعفر: نقد الشعر، تحقيق: كمال مصطفى، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٣، ١٣٩٨هـ، ١٩٧٨م، ص٩٢.
  - (٢٢) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٨. وانظر أيضا: ص٣١.
    - (۲۳) المصدر نفسه، ص۳۳.
    - (٢٤) المصدر نفسه، ص٣٩.
    - (٢٥) المصدر نفسه، ص٥٤. وانظر أيضا: ص٤٦، ٨٠، ١١٨.
      - (٢٦) المصدر نفسه، ص٩٩.
      - (۲۷) المصدر نفسه، ص۲۸، ۳۹، ۹۹.
        - (۲۸) المصدر نفسه، ص۳٦.



### الترقيم الدوليُّ 1SSN 2356-9050 الترقيم الدوليُّ الاكترونيُّ ISSN 2636 - 316X



- (٢٩) المصدر نفسه، ص٣٩، ٨٠.
- (۳۰) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٧.
- (٣١) المصدر نفسه، ص٥٥. وانظر أيضا: ص٥١ه.
  - (٣٢) المصدر نفسه، ص٩٣.
- (٣٣) المصدر نفسه، ص ٦٢. وانظر أيضا: ص٨٣٠.
- (٣٤) المصدر نفسه، ص١٠٠. وانظر أيضا: ص٦٨، ١٠٢.
  - (٣٥) المصدر نفسه، ص٤٧.
  - (٣٦) المصدر نفسه، ص ٤٤.
  - (٣٧) المصدر نفسه، ص ٤٩. وانظر أيضا: ص٥٧.
    - (٣٨) المصدر نفسه، ص ٦٠.
    - (٣٩) المصدر نفسه، ص٢٣.
    - (٤٠) المصدر نفسه، ص٨٧.
    - (٤١) المصدر نفسه، ص٤٣.
    - (٤٢) المصدر نفسه، ص٨٢.
  - (٤٣) المصدر نفسه، ص٨٧. وانظر أيضا: ص١٠٧.
- (٤٤) المصدر نفسه، ص٧١. وانظر أيضا: ص٣٠، ٣٨، ٤٩، ٧٠.
  - (٤٥) المصدر نفسه، ص٧٧. وانظر أيضا: ص٧٤، ٧٦.
  - (٤٦) المصدر نفسه، ص ٨١. وانظر أيضا: ص ٨٤، ٩٨.
    - (٤٧) المصدر نفسه، ص٦٦.
    - (٤٨) المصدر نفسه، ص٥٦. وانظر أيضا: ص٣٦.
    - (٤٩) المصدر نفسه، ص٦٧. وانظر أيضا: ص٦٨.
      - (٥٠) المصدر نفسه، ص ٢٤.
      - (١٥) المصدر نفسه، ص٨٥.
      - (٥٢) المصدر نفسه، ص٦٣.
        - (٥٣) نقد الشعر، ص٦٦.
- (٥٤) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٥٦. وانظر أيضا: ص٢٦.
  - (٥٥) المصدر نفسه، ص٥٣.
  - (٥٦) المصدر نفسه، ص٧٣. وانظر أيضا: ص٩٦، ٩٦.





- (٥٧) المصدر نفسه، ص٢٦.
- (٥٨) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٣. وانظر أيضا: ص٤١.
  - (٩٩) المصدر نفسه، ص٧٦.
  - (٦٠) المصدر نفسه، ص٤٨. وانظر أيضا: ص٤٢، ٨٦، ١٠٤.
    - (٦١) المصدر نفسه، ص٥٦.
    - (٦٢) المصدر نفسه، ص ٦٩.
    - (٦٣) المصدر نفسه، ص٩٥.
    - (٦٤) المصدر نفسه، ص١٠١.
    - (٦٥) المصدر نفسه، ص١٠٨.
    - (٦٦) المصدر نفسه، ص٢٤.
    - (٦٧) المصدر نفسه، ص٢٧.
    - (٦٨) المصدر نفسه، ص٥٤.
    - (٦٩) لسان العرب، مادة: "عفو".
    - (۷۰) المرجع نفسه، مادة: "صفح".
    - (٧١) القصة موجودة في كتاب الأغاني، ج١٤، ص٩٩.
      - (۲۲) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٥.
        - (٧٣) المصدر نفسه، ص٢٩.
      - (٧٤) المصدر نفسه، ص ٤٠. وانظر أيضا: ص ٥٠.
        - (٥٧) لسان العرب، مادة: "حرص".
        - (٧٦) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص ٦١.
          - (۷۷) المصدر نفسه، ص۹۹.
          - (۷۸) المصدر نفسه، ص۹۳.
          - (٧٩) المصدر نفسه، ص٦٨.
      - (٨٠) المصدر نفسه، ص٨٩. وانظر أيضا: ص٥٠١.
        - (٨١) لسان العرب، مادة: "حلم".
        - (٨٢) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٤٣.
          - (۸۳) المصدر نفسه، ص٥٤.
          - (٨٤) المصدر نفسه، ص٧٧.





- (۸۵) المصدر نفسه، ص۲۱.
- (٨٦) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ٢٥٥.
  - (۸۷) المصدر نفسه، ص۱۰٦.
  - (۸۸) المصدر نفسه، ص٥٥.
  - (۸۹) المصدر نفسه ، ص۹۰.
  - (٩٠) المصدر نفسه، ص٥٥.
- (٩١) يوسف خليف: نداء القمم، دار الكاتب العربي، القاهرة، ٩٦٧ م، ص٢٦.
- (٩٢) عباس على المصري: التشكيل اللغوي في شعر السجن عند أبى فراس الحمداني، مجلة جامعة الأقصى، سلسلة العلوم الإنسانية، المجلد ١، العدد ١، يناير، ٢٠٠٩م، ص٢.
  - (٩٣) العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ج١، ص١٢٨.
    - (٩٤) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٨.
    - (٩٥) المصدر نفسه، ص ٨٤. وانظر أيضا: ص ٢٤.
      - (٩٦) المصدر نفسه، ص٥٤.
- (٩٧) المصدر نفسه، ص٨٧. ويزهاه: يستخفه ويحمله على الزهو. وشرة الشباب: نشاطه. وشرخ الشباب: أوله. وانظر أيضا: ص١٠٢.
- (٩٨) الثعالبي "أبو منصور عبد الملك النيسابوري" ت ٢٩ هد: فقه اللغة وسر العربية، دار ابن خلدون، د.ت، ص ٢٧٣.
  - (٩٩) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٧. وانظر أيضا: ص٧٧.
    - (١٠٠) المصدر نفسه، ص٢٨. وانظر أيضا: ص٨٩.
    - (١٠١) المصدر نفسه، ص٣٦. وانظر أيضا: ص٧٠.
    - (١٠٢) المصدر نفسه، ص٥٣. وانظر أيضا: ص٩٩.
    - (١٠٣) المصدر نفسه، ص٥٧. وانظر أيضا: ص٩٣.
    - (١٠٤) المصدر نفسه، ص٤٧. وانظر أيضا: ص٥٦.
- (١٠٥) العلوي اليمني "يحي بن حمزة" ت ٤٩٧هـ: كتاب الطراز المتضمن لأسرار البلاغـة وعلوم حقائق الإعجاز، دار الكتب الخديوية، مطبعـة المقتطـف بمصـر، ١٣٣٢هـ.، ١٩١٤م، ج٢، ص١٣٢٠.
  - (١٠٦) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٨٧.
  - (١٠٧) المصدر نفسه، ص٢٦. وانظر أيضا: ص٢٢، ٧٠.





- (۱۰۸) المصدر نفسه، ص۸۷.
- (۱۰۹) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٥٥.
- (١١٠) المصدر نفسه، ص٣٣. وانظر أيضا: ص٥٢، ٥٣.
  - (١١١) المصدر نفسه، ص٣٧.
  - (١١٢) المصدر نفسه، ص٥٦.
- (١١٣) المصدر نفسه، ص ٦٠. وانظر أيضا: ص ٦٤، ٧١.
  - (١١٤) المصدر نفسه، ص٦٣.
  - (١١٥) المصدر نفسه، ص١٠٠. وانظر أيضا: ص٦٧.
    - (١١٦) المصدر نفسه، ص٦٨.
- (١١٧) المصدر نفسه، ص٨١. وانظر أيضا: ص٤٩، ٦١.
  - (١١٨) المصدر نفسه، ص٩١.
  - (١١٩) المصدر نفسه، ص٧٦.
  - (١٢٠) المصدر نفسه، ص٢٨.
- (١٢١) ابن فارس "أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا" ت ٣٩٥هـــ": الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، المكتبة السلفية، القاهرة، مطبعة المؤيد، ١٣٢٨هـ، ١٩١٠م، ص٢٠٨.
- (١٢٢) عبد القاهر الجرجاني "الإمام أبو بكر بن عبد الرحمن الجرجاني النحوي" ت ١٤٧٤هـ": كتاب دلائل الإعجاز، قرأه وعلق عليه: أبو فهر محمود محمد شاكر، مكتبة الخاتجي، القاهرة، ١٤٠٤هـ، ١٩٨٤م، ص ١٠٦٠.
  - (١٢٣) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٧١. وانظر أيضا: ص٢١، ٦١، ٩٣، ١٠٣.
    - (١٢٤) المصدر نفسه، ص٨٣.
    - (١٢٥) المصدر نفسه، ص٥٤.
    - (١٢٦) المصدر نفسه، ص٨٧. وانظر أيضا: ص٣٧، ٦١، ٦٠، ١٠٣.
      - (١٢٧) المصدر نفسه، ص٥٨. وانظر أيضا: ص٣١.
      - (١٢٨) المصدر نفسه، ص٥٦. وانظر أيضا: ص٣٩.
      - (١٢٩) المصدر نفسه، ص ٤٠. وانظر أيضا: ص ٢٠.
      - (١٣٠) المصدر نفسه، ص٤٦. وانظر أيضا: ص٣٤.
      - (١٣١) المصدر نفسه، ص١١٨. وانظر أيضا: ص٣٦.
        - (١٣٢) المصدر نفسه، ص٤٠ وانظر أيضا: ص٢٩.





- (١٣٣) المصدر نفسه، ص٥٥. وانظر أيضا: ص٣٣، ٣٦، ٣٧، ٨٦.
  - (۱۳٤) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٠٤٠
- (١٣٥) المصدر نفسه، ص٦٩. وانظر أيضا: ص٢٦، ٢٩، ٥٧، ٦٩، ٥٨.
  - (١٣٦) المصدر نفسه، ص٢٩.
  - (١٣٧) المصدر نفسه، ص٣٥.
  - (١٣٨) المصدر نفسه، ص٥٥.
  - (١٣٩) المصدر نفسه، ص٥٥.
- (١٤٠) صبحي إبراهيم الفقي: علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق "دراسة تطبيقية على السور المكية"، دار قباء، القاهرة، ط١، ٢٠٠٠م، ج٢، ص٢٠.
- (۱٤۱) ابن جني "أبو الفتح عثمان الموصلي" ت ٣٩٢هــ: الخصائص، تحقيق: محمد على النجار، قدم هذه الطبعة: عبد الحكيم راضى، الهيئة العامة لقصور الثقافة، طبعة مصورة عن طبعة دار الكتب المصرية [٣٧١هـ.، ١٩٥٢م]، القاهرة، ٢٠٠٦م، ج٢، ص١٥٧.
  - (١٤٢) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٣.
    - (١٤٣) المصدر نسه، ص٢٧.
    - (٤٤٤) المصدر نفسه، ص٣٠.
    - (١٤٥) المصدر نفسه، ص٦٩.
  - (١٤٦) المصدر نفسه، ص٢٧. وانظر أيضا: ص٣١.
    - (١٤٧) المصدر نفسه، ص٤٨.
    - (١٤٨) المصدر نفسه، ص٢٦.
    - (١٤٩) المصدر نفسه، ص١٠٨.
  - (١٥٠) المصدر نفسه، ص٧٨. وانظر أيضا: ص ٤١.
    - (١٥١) المصدر نفسه، ص٨٩.
  - (١٥٢) المصدر نفسه، ص٩١. وانظر أيضا: ص٩٦، ١٠٧.
- (۱۰۳) السيوطي "عبد الرحمن بن أبى بكر بن محمد، جلال الدين" ت ٩٩١١هـ: الإتقان فى علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط٤، ١٩٨٥م، ج٣، ص١٧١، ١٧٢.
  - (١٥٤) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٨٧. وانظر أيضا: ص٣٣.
  - (١٥٥) المصدر نفسه، ص٢٥. وانظر أيضا: ص٢٦، ٢٩، ٧٥، ٩٥، ١٠٤، ١٠٥، ١٠٠.





- (١٥٦) المصدر نفسه، ص٥٦.
- (۱۵۷) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٧.
  - (١٥٨) المصدر نفسه، ص٣٤.
- (١٥٩) المصدر نفسه، ص٩٦. وانظر أيضا: ص٩٤، ٣٧، ٤١، ٢٠٢.
  - (١٦٠) المصدر نفسه، ص٧٤.
  - (١٦١) المصدر نفسه، ص٤٧. وانظر أيضا: ص٥٨.
  - (١٦٢) المصدر نفسه، ص٥٠١. وانظر أيضا: ص٨٧.
    - (١٦٣) المصدر نفسه، ص٨٣.
  - (١٦٤) المصدر نفسه، ص٥٤. وانظر أيضا: ص٢٤، ٦٧، ٨٧، ٩٣.
    - (١٦٥) المصدر نفسه، ص٤١. وانظر أيضا: ص١٠٢.
    - (١٦٦) المصدر نفسه، ص٥٨. وانظر أيضا: ص١٠٢.
      - (١٦٧) المصدر نفسه، ص٢٣.
      - (١٦٨) المصدر نفسه، ص٢٣.
      - (١٦٩) المصدر نفسه، ص٢٤.
- (۱۷۰) محمد محمد أبو موسى: دلالات التراكيب دراسة بلاغية، مكتبة وهبه، ط١، ٩٧٩م، ص ١٦.
- (۱۷۱) عبد المتعال الصعيدي: البلاغة العالية "علم المعاني"، قدم له وراجعه وأعد فهارسه: عبد القادر حسين، مكتبة الآداب، ط۲، ۱۱۱۱هـ، ۱۹۹۱م، ص٤٨.
  - (۱۷۲) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٥٧.
    - (۱۷۳) المصدر نفسه، ص۲۷.
    - (۱۷٤) المصدر نفسه، ص۲۸.
  - (١٧٥) المصدر نفسه، ص٤٣. وانظر أيضا: ص٨٠.
    - (١٧٦) كتاب دلائل الإعجاز، ص٣٣٦.
  - (١٧٧) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٧٤. وانظر أيضا: ص٢٧، ٥٥.
    - (۱۷۸) المصدر نفسه، ص۸۹. وانظر أيضا: ص۷۹.
      - (۱۷۹) المصدر نفسه، ص۸۷.
      - (۱۸۰) كتاب دلائل الإعجاز، ص٣٢٨.
      - (۱۸۱) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٤.
        - (۱۸۲) المصدر نفسه، ص ۹۶.



# 



- (۱۸۳) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٩٨.
  - (۱۸٤) المصدر نفسه، ص ۲۱.
  - (۱۸۵) المصدر نفسه، ص۸۵.
  - (١٨٦) المصدر نفسه، ص٣٧.
- (١٨٧) محمد حسن عبد الله: الصورة والبناء الشعري، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨١م، ص١٠٠.
- (۱۸۸) انظر: عبد القادر الرباعي: الصورة الفنية في شعر أبى تمّام، رسالة دكتـوراه، كليـة الآداب، جامعة القاهرة، ١٩٧٦م، ص٣٣. وعلى البطل: الصورة في الشعر العربي حتـى آخر القرن الثاني الهجري دراسة في أصولها وتطورها، دار الأندلس، بيـروت، لبنـان، ط٣، ١٩٨٣م، ص٥٣. وعز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر "قضاياه وظـواهره الفنية"، دار الفكر العربي، القاهرة، ط٣، مزيدة ومنقحة، ١٤٧٨م، ص١٤٣٠.
- (١٨٩) عبد الله التطاوي: الصورة الفنية في شعر مسلم بن الوليد، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة القاهرة، د.ت، ص٤٣.
- (١٩٠) عبد القادر القط: الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، ط٢، ١٩٨١م، ص٤٣٥.
  - (١٩١) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٧. وانظر أيضا: ص٢١.
    - (۱۹۲) المصدر نفسه، ص۸۲.
    - (١٩٣) المصدر نفسه، ص٩٩. وانظر أيضا: ص٢٣، ٣٦، ٣٧، ٨١.
      - (١٩٤) المصدر نفسه، ص٣٧. وانظر أيضا: ص٨٧.
      - (١٩٥) المصدر نفسه، ص٥٦. وانظر أيضا: ص٥٣.
      - (١٩٦) المصدر نفسه، ص٦٦. وانظر أيضا: ص٣٩، ٤٧.
        - (١٩٧) المصدر نفسه، ص ٩١.
- (١٩٨) الخطيب القزويني "جلال الدين محمد بن عبد الرحمن" ت ٧٣٩هـ: الإيضاح في علوم البلاغة "المعاني والبيان والبديع"، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، د.ت، ص٧١٧.
  - (۱۹۹) نقد الشعر، ص۱۰۹.
  - (۲۰۰) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٦.
  - (٢٠١) المصدر نفسه، ص ٢٤. وانظر أيضا: ص ٤٧.
  - (٢٠٢) المصدر نفسه، ص١٠٢. وانظر أيضا: ص٣٣.





- (۲۰۳) ابن المعتز "عبد الله بن محمد المعتز بالله بن المتوكل، أبو العباس" ت ۲۹۶هـ: كتاب البديع، اعتنى بنشره وتعليق المقدمة والفهارس: إغناطيوس كراتشقوفسكى، دار المسيرة، بيروت، ط۳، ۲۰۲هـ، ۱۹۸۲م، ص۲.
  - (٢٠٤) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٤٠. وانظر أيضا: ص٥٦، ٥٩، ١٠٠.
    - (۲۰۵) المصدر نفسه، ص۸۲.
    - (٢٠٦) المصدر نفسه، ص٧٤.
    - (۲۰۷) المصدر نفسه، ص ۹۶.
- (۲۰۸) السكاكي "أبو يعقوب يوسف بن أبى بكر ت ٢٦٦هــ": مفتاح العلوم، تحقيــق: أكــرم عثمــان يوسف، مطبعة دار الرسالة، بغداد، ط۱، ۲۰۱هــ، ۱۹۸۲م، ص ٦٣٧. وانظر أيضا: الثعــالبي "أبو منصور عبد الملك النيسابوري" ت ٢٩٤هــ: الكناية والتعريض، دراسة وشــرح وتحقيــق: عائشة حسين فريد، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٩٧م، ص ٢١.
  - (۲۰۹) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٣.
  - (۲۱۰) المصدر نفسه، ص٥٤. وانظر أيضا: ص٥٣، ٨٨.
  - (۲۱۱) مصطفى ناصف: الصورة الأدبية، دار الأندلس، بيروت، لبنان، د. ت، ص ٢٤٦.
    - (۲۱۲) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٦٧.
    - (٢١٣) المصدر نفسه، ص٣٣. وانظر أيضا: ص٢٧، ٣٧، ٥٩، ٥٩، ٣٣، ٧١.
      - (٢١٤) سورة الإسراء، الآيتان [١٦، ١٤].
      - (٢١٥) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٠٦.
- (۲۱٦) بشار بن برد: الديوان، جمع وتحقيق وشرح فضيلة العلامة: محمد الطاهر بن عاشور، وزارة الثقافة، الجزائر، ۲۰۰۷م، ج۱، ص٣٢٦.
  - (٢١٧) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٥. وانظر أيضا: ص٤٥، ٥١.
    - (٢١٨) سورة القصص، جزء من الآية [٧٦].
- (۲۱۹) ريتشاردز: مبادئ النقد الأدبي، ترجمة: مصطفى بدوى، المؤسسة المصرية العامــة للتأليف والترجمة، القاهرة، د.ت، ص٣٢٠.
- (٢٢٠) عبد العزيز شرف، ومحمد عبد المنعم خفاجي: النغم الشعري عند العرب، دار المريخ، الرياض، ١٤٠٧هـ، ١٩٨٧م، ص١٩٠.
  - (٢٢١) العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ج١، ص١٣٤.



# الترقيم الدولي ( 9050-3358 ISSN 2356 الترقيم الدولي المكتروني ( 3162 - 2636 ISSN 2636



- (۲۲۲) إبراهيم أنيس: موسيقى الشعر، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، مطبعة لجنة البيان العربي، ط۲، ۱۹۵۲م، ص۱۰۸.
- (۲۲۳) المرجع نفسه، ص۱۲۹. وانظر أيضا: عبد الله الطيب المجذوب: المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، ط۳، ۱۶۰۹هـ، ۱۹۸۹م، ج۱، ص۲۷۹.
  - (۲۲٤) موسيقى الشعر، ص٢٦١.
  - (٢٢٥) المرجع نفسه، ص٥٦، ٥٣.
    - (٢٢٦) المرجع نفسه، ص٩٦.
  - (٢٢٧) المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، ج١، ص٩٧.
    - (۲۲۸) انظر: موسيقى الشعر، ص٩٧.
      - (۲۲۹) المرجع نفسه، ص۱۰۱.
      - (۲۳۰) المرجع نفسه، ص۱۰۹.
  - (٢٣١) المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، ج١، ص٤٤٣.
    - (۲۳۲) المرجع نفسه، ج۱، ص۰۰۵.
      - (۲۳۳) موسيقى الشعر، ص٥٧.
- (۲۳۶) ابن طباطبا العلوي: عيار الشعر، شرح وتحقيق: عباس عبد الساتر، مراجعة: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ٢٠٢هـ، ١٩٨٢م، ص١١.
- (٢٣٥) حازم القرطاجني ت ٦٨٤هــ: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تقديم وتحقيق: محمد الحبيب بن الخوجة، دار الغرب الإسلامي، مؤسسة جواد للطباعة، بيروت، لبنان، ١٩٨٦م، ص٢٦٦.
  - (٢٣٦) المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، ج١، ص٠٥٠.
    - (۲۳۷) المرجع نفسه، ج۱، ص۲۵۲.
    - (۲۳۸) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٥٤.
- (٢٣٩) أحمد كشك: القافية تاج الإيقاع الشعرى، دار غريب للطباعة، القاهرة، ٢٠٠٣م، ص٥.
- (٢٤٠) محمد حماسة عبد اللطيف: الجملة في الشعر العربي، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط١، ١٤١هـ.، ١٩٩٠م، ص١٣١.
- (٢٤١) الأخفش "أبو الحسن سعيد بن مسعدة" ت ٢١٥هـ: كتاب القوافي، عنى بتحقيقه: عزة حسن، وزارة الثقافة والسياحة والإرشاد القومي، مطبوعات مديرية إحياء التراث القديم، دمشق، ١٣٩٠هـ، ١٩٧٠م، ص١٠.
  - (٢٤٢) موسيقى الشعر، ص٢٤٦.





- (٢٤٣) محمد حماسة عبد اللطيف: البناء العروضي للقصيدة العربية، دار الشروق، القاهرة، ط١، ٢٤١هـ، ١٩٩٩م، ص١٨٢.
- (٤٤٢) السيرافي "أبو سعيد" ت ٣٦٨هـ: شرح كتاب سيبويه، حققه وعلق عليه: رمضان عبد التواب، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مركز تحقيق التراث، القاهرة، ٩٩٠،م، ج٢، ص ٣٩.
  - (٢٤٥) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٤.
    - (۲٤٦) موسيقى الشعر، ص٢٥٨.
  - (٢٤٧) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٦٣.
- (٢٤٨) عبد الواحد حسن الشيخ: البديع والتوازي، مكتبة ومطبعة الإشعاع الفنية، الإسكندرية، ط١، ١٩٤٩هـ، ٩٩٩م، ص٣٠.
  - (٢٤٩) مفتاح العلوم، ص٢٦٠.
- (۲۵۰) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٥٦. وانظر أيضا: ص٢٥، ٢٤، ٤٨، ٦١، ٨٩.
  - (٢٥١) الإيضاح في علوم البلاغة "المعانى والبيان والبديع"، ص٥٥٠.
  - (٢٥٢) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٩٢. وانظر أيضا: ص٤١، ٤٣، ٦٣.
    - (۲۵۳) نقد الشعر، ص۱٤۳.
    - (٢٥٤) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٥٥. وانظر أيضا: ص٨٤.
      - (٢٥٥) الإيضاح في علوم البلاغة "المعانى والبيان والبديع"، ص٥٥٣.
    - (٢٥٦) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٨٧. وانظر أيضا: ص٢٥، ٥٧.
      - (٢٥٧) الإيضاح في علوم البلاغة "المعاني والبيان والبديع"، ص٥٥٥.
        - (۲۵۸) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٤.
          - (٢٥٩) كتاب البديع، ص٥٥.
  - (٢٦٠) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٧٨. وانظر أيضا: ص٤٦، ٧١، ٨١، ٩٥، ١٠٢.
    - (٢٦١) الإيضاح في علوم البلاغة "المعاني والبيان والبديع"، ص٥٨٨.
      - (٢٦٢) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٠٤.
    - (٢٦٣) الإيضاح في علوم البلاغة "المعانى والبيان والبديع"، ص٥٩ ٣٠.
    - (٢٦٤) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص١٠٠. وانظر أيضا: ص٦٣.
      - (٢٦٥) نقد الشعر، ص١٣٧.
      - (٢٦٦) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٥٤. وانظر أيضا: ص٣٣.
        - (٢٦٧) البلاغة العالية "علم المعانى"، ص١٢٨.





- (٢٦٨) العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ج٢، ص٥٧.
- (٢٦٩) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٦. وانظر أيضا: ص٢٣، ٤٣.
  - (٢٧٠) البلاغة العالية "علم المعانى"، ص١٢٨، ١٢٩.
- (٢٧١) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٧٤. وانظر أيضا: ص٣٦، ٥٤.
  - (۲۷۲) مفتاح العلوم، ص٦٦٨.
- (٢٧٣) على الجندى: فن الجناس، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٥٤م، ص٣٠.
  - (۲۷٤) مفتاح العلوم، ص٦٦٨.
  - (٢٧٥) الإيضاح في علوم البلاغة المعاني والبيان والبديع"، ص٥٩٥.
  - (٢٧٦) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٣. وانظر أيضا: ص٥٦.
    - (۲۷۷) مفتاح العلوم، ص۲۹۹.
    - (۲۷۸) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٨٣.
      - (۲۷۹) مفتاح العلوم، ص۲۹۹.
        - (۲۸۰) فن الجناس، ص۱۳٦.
- (٢٨١) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص١٠٠. وانظر أيضا: ص٣٠، ٤٤، ٥٥، ٥٠، ٧٤.
  - (۲۸۲) مفتاح العلوم، ص۲۷۱.
    - (٢٨٣) كتاب البديع، ص٤٧.
  - (۲۸٤) المرجع نفسه، ص ۲۸.
- (٢٨٥) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٣٣. وانظر أيضا: ص٤٠، ٥٠، ٨٣، ٩٦، ١٠٠.
  - (۲۸٦) المصدر نفسه، ص۸۰۸. وانظر أيضا: ص۳۰.
    - (۲۸۷) مفتاح العلوم، ص۲۷۲.
  - (٢٨٨) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٤٣. وانظر أيضا: ص٢٦، ٤٠، ٤٠.
- (٢٨٩) ابن أبى الإصبع المصري ت ٢٥٤هـ: تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، تقديم وتحقيق: حفني محمد شرف، الجمهورية العربية المتحدة، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، لجنة إحياء التراث الإسلامي، الكتاب الثاني، يشرف على إصدارها: محمد توفيق عويضة، د.ت، ص٣١٦٠.
  - (۲۹۰) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٢٦. وانظر أيضا: ص٦٦، ٥٥، ٩٥.
    - (٢٩١) الإيضاح في علوم البلاغة "المعاني والبيان والبديع"، ص٢٠٦.
  - (٢٩٢) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٤٤. وانظر أيضا: ص٢٥، ٦٣، ٦٤، ٦٨، ٧٤.





- (۲۹۳) المصدر نفسه، ص۲۲.
- (۲۹٤) المصدر نفسه، ص٦٣.
- (٢٩٥) المصدر نفسه، ص٤٠. وانظر أيضا: ص٢٣، ٤٥، ٨٧.
  - (٢٩٦) المصدر نفسه ، ص٥٤.
  - (۲۹۷) المصدر نفسه، ص۲۹۷.
    - (۲۹۸) المصدر نفسه، ص۹۳.
  - (۲۹۹) المصدر نفسه، ص۹۸. وانظر أيضا: ص۳۸، ۸٤.
    - (٣٠٠) المصدر نفسه، ص٢٠١. وانظر أيضا: ص٣٠٦.
      - (۳۰۱) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٨٣.
      - (٣٠٢) المصدر نفسه، ص٥٦. وانظر أيضا: ص٥٩.
        - (٣٠٣) المصدر نفسه، ص٤٣.
        - (۲۰٤) المصدر نفسه، ص۷٥.
        - (٣٠٥) سورة الأنعام، جزء من الآية [٦٦٠].
        - (٣٠٦) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٥١.
          - (٣٠٧) المصدر نفسه، ص٢٩.
- (۳۰۸) شكري فيصل: أبو العتاهية أخباره وشعره، طبعة محققة على مخطوطتين ونصوص لم تنشر من قبل، مطبعة جامعة دمشق، ۱۳۸٤هـ، ۱۹۲۶م، ص۶۹۷. وهذا البيت لم أجده في ديوان أبي العتاهية، دار بيروت للطباعة والنشر، ۲۰۱۱هـ، ۱۹۸۲م.
  - (٣٠٩) الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، ص٧٧. وانظر أيضا: ص٧٥، ٩٦.
    - (٣١٠) المصدر نفسه، ص٥٦.
    - (٣١١) المصدر نفسه، ص٦٣. وانظر أيضا: ص٥٨.
      - (٣١٢) المصدر نفسه، ص٨٧.



# المصادر والمراجع

أولا: القرآن الكريم.

ثانيا: مصدر الدراسة: الباهلي "محمد بن حازم": الديوان، صنعة: محمد خير البقاعي، دار قتيبة، دمشق، ١٤٠١هـ، ١٩٨١م.

#### ثالثا: المراجع:

- (۱) إبراهيم أنيس: موسيقى الشعر، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، مطبعة لجنة البيان العربي، ط٢، ١٩٥٢م.
- (٢) أحمد كشك: القافية تاج الإيقاع الشعري، دار غريب للطباعة، القاهرة، ٢٠٠٣م.
- (٣) الأخفش "أبو الحسن سعيد بن مسعدة" ت ٢١٥هـ: كتاب القوافي، عنى بتحقيقه: عزة حسن، وزارة الثقافة والسياحة والإرشاد القومي، مطبوعات مديرية إحياء التراث القديم، دمشق، ١٣٩٠هـ، ١٩٧٠م.
- (٤) ابن أبى الإصبع المصري ت ٢٥٤هــ: تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، تقديم وتحقيق: حفني محمد شرف، الجمهوريــة العربية المتحدة، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، لجنــة إحيــاء التــراث الإسلامي، الكتاب الثاني، يشرف على إصدارها: محمد توفيق عويضة، د.ت.
- (٥) بشار بن برد: الديوان، جمع وتحقيق وشرح فضيلة العلامة: محمد الطاهر بن عاشور، وزارة الثقافة، الجزائر، ٢٠٠٧م.
- (٦) بطرس البستاني: محيط المحيط "قاموس مطول للغة العربية"، مكتبة لبنان، بيروت، طبعة جديدة، ١٩٨٧م.
- (٧) الثعالبي "أبو منصور عبد الملك النيسابوري" ت ٢٩ ٤هـ: فقه اللغة وسر العربية، دار ابن خلدون، د.ت.
- (٨) الثعالبي "أبو منصور عبد الملك النيسابوري" ت ٢٩ هد: الكناية والتعريض، دراسة وشرح وتحقيق: عائشة حسين فريد، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٩٧م.



- (٩) جميل صليبا: المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والإنكليزية واللاتينية، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، مكتبة المدرسة، بيروت، لبنان، ١٩٨٢م.
- (١٠) ابن جني "أبو الفتح عثمان الموصلي" ت ٣٩٢هـ: الخصائص، تحقيق: محمد على النجار، قدم هذه الطبعة: عبد الحكيم راضي، الهيئة العامة لقصور الثقافة، طبعة مصورة عن طبعة دار الكتب المصرية [٣٧١هـ، ١٩٥٢م]، القاهرة، ٢٠٠٦م.
- (١١) حازم القرطاجني ت ٢٨٤هـ: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تقديم وتحقيق: محمد الحبيب بن الخوجة، دار الغرب الإسلامي، مؤسسة جواد للطباعة، بيروت، لبنان، ١٩٨٦م.
- (١٢) الخطيب القزويني "جلال الدين محمد بن عبد الرحمن" ت ٧٣٩ه... الإيضاح في علوم البلاغة "المعانى والبيان والبديع"، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، د.ت.
- (١٣) ابن رشيق القيرواني ت ٥٦هـ: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، حققه وفصله وعلق حواشيه: محمد محي الدين عبد الحميد، دار الجيا، بيروت، لبنان، ط٥، ١٤٠١هـ، ١٩٨١م.
- (١٤) ريتشاردز: مبادئ النقد الأدبي، ترجمة: مصطفى بدوي، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة، القاهرة، د.ت.
- (١٥) الزّركلي "خير الدين" ت ١٣٩٦هـ: الأعلام، قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط٥١، ٢٠٠٢م.
- (۱۷) السيرافي "أبو سعيد" ت ٣٦٨هـ: شرح كتاب سيبويه، حققه وعلق عليه: رمضان عبد التواب، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مركز تحقيق التراث، القاهرة، ٩٩٠٠م.





- (١٨) السيوطي "عبد الرحمن بن أبى بكر بن محمد، جلال الدين" ت ١١٩هـ.. الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط٤، ٩١٥هم.
- (۱۹) شكري فيصل: أبو العتاهية أخباره وشعره، طبعة محققة على مخطوطتين ونصوص لم تنشر من قبل، مطبعة جامعة دمشق، ۱۳۸٤هـ، ۱۹۶۴م.
- (٢٠) صبحي إبراهيم الفقي: علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق "دراسة تطبيقية على السور المكية"، دار قباء، القاهرة، ط١، ٢٠٠٠م.
- (٢١) الصفدي "صلاح الدين خليل بن أيبك ت ٢٠١هـ.: كتاب الوافي بالوفيات، تحقيق واعتناء: أحمد الأرناؤوط، تركي مصطفى، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ط١، ٢٠٠٠هـ.
- (۲۲) ابن طباطبا العلوي: عيار الشعر، شرح وتحقيق: عباس عبد الساتر، مراجعة: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط۱، ۲۰۲ه...، ۱۹۸۲م.
- (٢٣) عباس على المصري: التشكيل اللغوي في شعر السجن عند أبسى فسراس الحمداني، مجلة جامعة الأقصى، سلسلة العلوم الإنسانية، المجلد١٣، العدد١، يناير، ٢٠٠٩م.
- (۲٤) عبد الرحمن البرقوقي: شرح ديوان المتنبي، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ۲۰۷هـ، ۱۹۸٦م.
- (٢٥) عبد العزيز شرف، ومحمد عبد المنعم خفاجي: النغم الشعري عند العرب، دار المريخ، الرياض، ١٤٠٧هـ، ١٩٨٧م.
- (٢٦) عبد القادر الرباعي: الصورة الفنية في شعر أبى تمّام، رسالة دكتوراه، كلية الآداب، جامعة القاهرة، ١٩٧٦م.
- (٢٧) عبد القادر القط: الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، ط٢، ١٩٨١م.
- (۲۸) عبد القاهر الجرجاني "الإمام أبو بكر بن عبد الرحمن الجرجاني النحوي" ت ٤٧٤هــ : كتاب دلائل الإعجاز، قرأه وعلق عليه: أبو فهر محمـود محمـد شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة، ٤٠٤١هـ. ١٩٨٤م.





- (٢٩) عبد الله التطاوي: الصورة الفنية في شعر مسلم بن الوليد، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة القاهرة، د.ت.
- (٣٠) عبد الله الطيب المجذوب: المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، ط٣، ١٤٠٩هـ، ١٩٨٩م.
- (٣١) عبد المتعال الصعيدي: البلاغة العالية "علم المعاني"، قدم له وراجعه وأعد فهارسه: عبد القادر حسين، مكتبة الآداب، ط٢، ١٤١١هـ، ١٩٩١م.
- (٣٢) عبد الواحد حسن الشيخ: البديع والتوازي، مكتبة ومطبعة الإشعاع الفنية، الإسكندرية، ط١، ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م.
- (۳۳) أبو العتاهية ت ۲۱۰هـــ: الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، ۲۳) م. ۱۹۸۲م.
- (٣٤) عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر "قضاياه وظواهره الفنية"، دار الفكر العربي، القاهرة، ط٣، مزيدة ومنقحة، ١٩٧٨م.
- (٣٥) العلوي اليمني "يحي بن حمزة" ت ٧٤٩هــ: كتاب الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، دار الكتب الخديوية، مطبعة المقتطف بمصر، ١٣٣٢هــ، ١٩١٤م.
- (٣٦) علي البطل: الصورة في الشعر العربي حتى آخر القرن الثاني الهجري دراسة في أصولها وتطورها، دار الأندلس، بيروت، لبنان، ط٣، ٩٨٣م.
  - (٣٧) على الجندي: فن الجناس، دار الفكر العربي، القاهرة، ٤ ٩٥٥م.
- (٣٨) ابن فارس "أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا" ت ٣٩٥هـ ": الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، المكتبة السلفية، القاهرة، مطبعة المؤيد، ١٣٢٨هـ، ١٩١٠م.
- (٣٩) أبو الفرج الأصفهاني: كتاب الأغاني، تحقيق: أحمد زكي صفوت، دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٣٧٧هـ، ١٩٥٨م.
- (٤٠) قدامة بن جعفر: نقد الشعر، تحقيق: كمال مصطفى، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٣، ١٣٩٨هـ، ١٩٧٨م.
- (٤١) ابن ماكولا "علي بن هبة الله بن جعفر": الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب، تحقيق: عبد الرحمن بن





- يحي المعلمي اليماني، نايف العباسي، مجلس دائرة المعارف العثمانية، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ط١، ٣٨٣هه، ٩٦٣م.
- (٤٢) محمد حسن عبد الله: الصورة والبناء الشعري، دار المعارف، القاهرة،
- (٤٣) محمد حماسة عبد اللطيف: البناء العروضي للقصيدة العربية، دار الشروق، القاهرة، ط١، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.
- (٤٤) محمد حماسة عبد اللطيف: الجملة في الشعر العربي، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط١، ١٤١٠هـ، ١٩٩٠م.
- (٤٥) محمد محمد أبو موسى: دلالات التراكيب دراسة بلاغية، مكتبة وهبه، ط١،
- (٤٦) المرزُباني "أبو عبيد الله محمد بن عمران بن موسى" ت ٣٨٤هـ، معجم الشعراء، تحقيق: فاروق اسليم، دار صادر، بيروت، ط١، ٢٥٠هـ، ٥٠٠٠م.
  - (٤٧) مصطفى ناصف: الصورة الأدبية، دار الأندلس، بيروت، لبنان، د. ت.
- (٤٨) ابن المعتز "عبد الله بن محمد المعتز بالله بن المتوكل، أبو العباس" ت ٢٩٦هـ: طبقات الشعراء، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج، دار المعارف، القاهرة، ط٣، ١٩٧٦م.
- (٤٩) ابن المعتز "عبد الله بن محمد المعتز بالله بن المتوكل، أبو العباس" ت ٢٩٦ هـ: كتاب البديع، اعتنى بنشره وتعليق المقدمة والفهارس: إغناطيوس كراتشقوفسكي، دار المسيرة، بيروت، ط٣، ٢٠١هـ، ١٩٨٢م.
- (٥٠) ابن منظور المصري "محمد بن مكرم" ت ١١٧هـ.: لسان العرب، تحقيق: عبد الله على الكبير وآخرون، طبعة جديدة محققة ومشكولة شكلا كاملا ومذيلة بفهارس مفصلة، دار المعارف، القاهرة، ١٤٠١هـ.، ١٩٨١م.
- (٥١) أبو هلال العسكري: كتاب الصناعتين "الكتابة والشعر"، تحقيق: على محمد البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي، ط١، ١٣٧١هـ، ١٩٥٢م.
  - (٥٢) يوسف خليف: نداء القمم، دار الكاتب العربي، القاهرة، ١٩٦٧م.





# العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الثامن

# فهرس الموضوعات

| الصفحة       | الموضوع                                                      | P   |
|--------------|--------------------------------------------------------------|-----|
| 4979         | ملخص                                                         | .1  |
| <b>797</b> • | Abstract                                                     | ۲.  |
| <b>7971</b>  | توطئة                                                        | ۳.  |
| <b>7977</b>  | ـ التمهيد: التعريف بالشاعر وبشعره.                           | .\$ |
| <b>7977</b>  | ـ المبحث الأول: المضامين الموضوعية في شعر ابن حازم الباهليّ. | ٥.  |
| <b>797</b> £ | ـ المبحث الثاني: المضامين الفنية في شعر ابن حازم الباهليّ.   | ۲.  |
| ٨٠٤١         | ـ المبحث الثالث: السمات الفنية في شعر ابن حازم الباهليّ.     | .*  |
| ٨٠٤٩         | الخاتمة                                                      | . 🛦 |
| ۸٠٥٠         | هوامش البحث                                                  | .٩  |
| 4.78         | المصادر والمراجع                                             | 1.  |
| 4.79         | فهرس الموضوعات                                               | .11 |



