

## وحدة القصيدة العربية

دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين

ه (لركتورة

# موضى بنت عبد الله الخلف

قسم الأدب، كلية اللغة العربية ـ جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض ، المملكة العربية السعودية

العدد الرابع والعشرون للعام ١٤٤١هـ/ ٢٠٢٠م

الجزء الرابع

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية ١٩٤٠/ ٢٠٢٠م

الترقيم الحولي ( 185N 2356-9050 الترقيم الحولي الإلكتروني ( 185N 2636 - 316X

وحدة القصيدة العربية (دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع



#### وحدة القصيدة العربية (دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )

موضى بنت عبد الله الخلف

قسم الأدب، كلية اللغة العربية ـ جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض ، الملكة العربية السعودية

البريد الإلكتروني: modymody252@yahoo.com

#### اللخص

تهدف إشكالية بحث "وحدة القصيدة العربية دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين" إلى تتبع آراء النقاد القدامى في موضوع "وحدة القصيدة"، ودراستها دراسة نقدية. ويروم البحث كشف آراء النقاد القدامى بدءًا بالجاحظ، وانتهاء بحازم القرطاجني، وهؤلاء هم: الجاحظ، ابن قتيبة، ابن طباطبا، قدامة بن جعفر، الحاتمي، القاضي الجرجاني، أبو هلال العسكري، المرزوقي، ابن رشيق القيرواني، ابن سنان الخفاجي، عبد القاهر الجرجاني، حازم القرطاجني. ويعتمد البحث المنهج الوصفي، تحليلا و نقدا القائم على الملاحظات ، ليصل إلى استنباطات مهمة في هذه القضية النقدية.

<u>الكلمات المفتاحية</u>: وحدة، القصيدة، الالتحام، التناسب، الوحدة المعنوية، الوحدة العضوية



َ الترقيم الدولمُ 3050-2356 ISSN 2356 الترفيم الدولمُ الاكترونمُ 316X - 2636 ISSN



حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

The Unity of the Arabic Poem (An Analytical Study of the Critical Trend from the Third to the Seventh Century Hijri)

Moudhi Bint Abdullah Al Khalaf

Department of Literature, College of Arabic Language - Imam Muhammad bin Saud Islamic University in Riyadh, Saudi Arabia

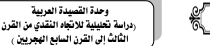
Email: modymody252@yahoo.com

#### **Abstract:**

The title of the research is:"The unity of Arabic poem: An analytical study of the critical trend from the third to the seventh century AH." It aims to trace the opinions of ancient critics on the topic of "the unity of the poem", and to study it critically. The research reveals the opinions of ancient critics, starting with Al-Jahiz, and ending with Hazem Al-Qartajani. These are: Al-Jaheth, Ibn Qutaiba, Ibn Tabatba, Qudamah bin Jaafar, Al-Hatimi, Al-Qadi Al-Jarjani, Abu Hilal Al-Askari, Al-Marzooqi, Ibn Rashik Al-Qayrawani, Ibn Sinan Al-Khafaji, Abdel-Qahir Al-Jarjani, Hazem Carthaginian ". The research adopts the descriptive method analytically and critically, which is based on observations, to reach important conclusions in this critical issue.

**Keywords: Unit, Poem, Cohesion, Proportionality, Moral unit, Organic Unity**.









#### المُقَدِّمَة

الحمد لله رب العالمين، والصلة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد.

فقد اشتملت المقدمة على النقاط الآتية:

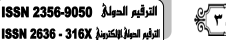
#### - موضوع البحث:

يدرس هذا البحث "وحدة القصيدة في النقد العربي القديم "، بالرجوع الى أمهات الكتب التراثية والنقدية من القرن الثالث الهجري وحتى القرن السابع الهجري، لعرض أهم الآراء النقدية التي ذكرها النقاد القدامي حول هذا الموضوع، ومن ثمّ دراستها دراسة تحليلية، بدءًا بآراء الجاحظ، وانتهاء بآراء حازم القرطاجني.

#### - مشكلة البحث:

ظهر التباين والاختلاف لدى كثير من النقاد في الدراسات العربية الحديثة في مصطلح "وحدة القصيدة"، ذلك أن بعض النقاد خلطوا بين وحدة الموضوع، والوحدة المنطقية (البنائية)، والوحدة النفسية، بل أن بعضهم بالغ في الأم، فقال بوجود الوحدة العضوية -بمفهومها الحديث- في بضعة قصائد لشعراء التجديد في العصر العباسي، لاسيما ابن الرومي، والمتنبي، وأبي العلاء المعري(۱). و من هنا تبرز خصوصية إشكالية البحث عن الدراساتالمناظرة، التي تناولت قضية الوحدة في القصيدة العربية و الاتجاه النقدي لها، مع الاهتمام بحد ومن له شأوه في تاريخ النقد العربي قديما، وهي أكثر فترات النقد العربي - قديما وهي أكثر فترات النقد العربي - قديما في نشاطاً و أوْجاً.







### أهمية البحث وأسباب اختياره:

لئن حظي مفهوم "وحدة القصيدة" باهتمام بالغ لدى كثير من نقاد العصر الحديث؛ فإن آراء بعضهم قد أفصحت عن اختلاف و تباين؛ نظرًا لما دار حول "وحدة القصيدة" من نقاش وجدل في كثير من المؤلفات النقدية الراهنة، و وضع مسميات عدة "لوحدة القصيدة"، لم تذكر صريحة في نصوص النقاد القدامي، الذين تنبهوا إلى وجود وحدة تعمل على ربط أجزاء القصيدة، وإن لم يفصلوا في كينونة تلك الوحدة وطبيعتها. كما أن تأثر بعض الباحثين بمفهوم الوحدة العضوية دعاهم إلى دراسة عدد من القصائد القدامي، ومن تناول بعضاً مما جاء في أمهات كتب التراث، لم يعن بتتبع القدامي، ومن تناول بعضاً مما جاء في أمهات كتب التراث، لم يعن بتتبع هذه المسألة، ويقدم تصورًا لتطور الفكر النقدي حول "وحدة القصيدة"؛ تلك الأسباب كانت دافعا إشكالية البحث، بتتبع تلك الآراء النقدية المبثوثة في عدد من كتب التراث، والموازنة بينها، ودراستها دراسة نقدية.

### - أهداف البحث و تساؤلاته:

تهدف هذه الدراسة إلى تتبع مفهوم "وحدة القصيدة " في عدد من كتب التراث الأدبي، ذلك أنها تتضمن نصوصاً قصيرة، تحمل آراء وتعليقات لأهم النقاد القدامى تتصل من جانب، أو آخر بهذا الموضوع، وبالوقوف على هذه النصوص يمكن طرح عدة أسئلة:

- ١) أحقاً فطن النقاد القدامى إلى نوع من الوحدة يعمل على تماسك
  القصيدة، ويسلسل أفكارها ؟
- ٢) ما أقدم تلك الآراء النقدية التي تناولت مفهوم وحدة القصيدة في النقد العربي القديم؟



وحدة القصيدة العربية دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

- ٣) كيف كان تصور نقاد القرنين الثالث والرابع الهجريين لمفهوم "وحدة القصيدة"؟
  - ٤) ما أوجه الشبه والاختلاف في آراء النقاد القدامي حول هذه القضية ؟
- ه) هل كانت آراء حازم القرطاجني المبثوثة في مؤلفه "منهاج البلغاء وسرج الأدباء" تفصح عن نظرة أكثر عمقاً ونضجاً في الفكر النقدي، لاسيما مفهوم "وحدة القصيدة"؟

#### - منهج البحث:

يعتمد هذا البحث المنهج الوصفي التحليلي، بتتبع خصيصة" وحدة القصيدة" استقراء و تحليلا لما ورد من في عدد من الكتب النقدية، منذ القرن الثالث الهجري، وحتى القرن السابع الهجري، لمعرفة آراء النقاد والموازنة بينها، بما يكشف عن تطور الفكر النقدي لدى عدد منهم، ك" ابن طباطبا، والحاتمي، وقدامة بن جعفر، وحازم القرطاجني".

#### - خطة البحث:

يتكون هذا البحث من مقدمة، وتمهيد ، ومبحثين، وخاتمة . ففي المقدمة تحدثت عن أهمية الموضوع وأسباب اختياره، وذكرت أهداف ومنهج البحث، ثم خطته. وقدمت في التمهيد لمحة موجزة تكشف التباين والاختلاف في نظرة نقاد العصر الحديث لمفهوم "وحدة القصيدة"، بيد أن كثيرا منهم تأثر بآراء النقاد الغربيين في مسمى الوحدة العضوية. ويتناول المبحث الأول آراء النقاد القدامى حول انسجام أبيات القصيدة وتناسبها، وقوة السبك، وإحكام النسج، وحسن التخلص. ويختص المبحث الثاني بتوضيح آراء النقاد في وحدة البناء، والوحدة المنطقية في القصيدة. أما الخاتمة؛ فتتضمن أهم نتائج الدراسة.



#### - الدراسات السابقة:

توجد بعض الدراسات التي تناولت "وحدة القصيدة" ، لكنها لم تختص بدراسة آراء النقاد القدامى في هذا الموضوع، فقد كان عنوان أكثر تلك الدراسات متصلاً بالشعر العربي خلال حقبة زمنية محددة أو بالنقد الأدبي الحديث، وأهم تلك الدراسات:

1 - دراسة حياة جاسم: "وحدة القصيدة في الشعر العربي حتى نهايـة العصر العباسي"، (ط٢، الرياض: دار العلـوم للطباعـة والنشـر،١٤٠٦ هـ،١٩٨٦م). ويتضح من عنوانها تناولها لآراء النقاد القدامى حتى نهاية العصر العباسي، و تطبيق الوحدة العضوية علـى نصـوص مـن العصـر العباسى.

7 - حسيب زيدان الحديدي، وحدة القصيدة في النقد الأدبي، مجلة جامعة تكريت للعلوم الإنسانية، (مج ١٠٤٤،٤ ايلول ٢٠٠٧م). وفيها قدم بعض آراء أهم النقاد القدامى، التي تناولها الدارسون قبله، دون تتبع لهذا الموضوع خلال عدة قرون، وإنما اختار أكثر تلك الأقوال شهرة. فلم تعرض الدراسة آراء قدامة بن جعفر، وعبد القاهر الجرجاني، علاوة على ذلك فإن لابن طباطبا وحازم القرطاجني آراء عديدة مبثوثة في مؤلفيهما لم تكشفها تلك الدراسة.

٣ سامي منير، ملامح وحدة القصيدة في الشعر العربي،
 الإسكندرية، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٩، م).

٤ - بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد الأدبي الحديث، الأردن،
 إربد - دار الكندى، ٩٩٩٩م.





#### ١. التمهيد:

لم يظهر مصطلح "وحدة القصيدة " في كتب التراث صريحًا، وإن فطن عدد من النقاد القدامي إلى ذلك التلاحم بين أجزاء القصيدة الواحدة، مؤكدين حسن سبكها وقوة نسجها ،وحسن تخلص الشاعر من موضوع إلى آخر، ذلك أن النقد في القرن الرابع الهجري، "لم يعد ينظر إلى القصيدة من خلال وحدة البيت، بل إلى وحدتها المتماسكة، حيث لها وسط وطرفان، وأجزاء مؤتلفة متضامنة يستوعبها الناقد"(٢) لذلك قدّم النقاد في العصر العباسي آراء جديدة حول القصيدة ، كقولهم:إن كثيرًا من الشعر العربي قيل لينشد، قيل ليقوم الشاعر بإلقائه في الحفل، فلا بد إذن أن يراعى براعة الاستهلال؛ لأنها أول ما يدخل السمع، ولا بد أن يتلطف ويترفق، ويتخذ من النسيب إلى المديح، أو الفن معبرًا يصل به إلى معانيه دون أن يحدث نبوة أو انقطاعاً (٣). فلم تكن تلك النظرة مقتصرة على نقاد العصر العباسي، وإنما استمر النقاد في دراسة القصائد، وإصدار أحكامهم النقدية، التي تعني بشكل القصيدة و مضمونها، ولعل تصور أصحابها كان يتجسد في عمود الشعر، الذي يشتمل على عدة عناصر، إذا وفق الشاعر فيها وأتبي بها متضافرة حقق الترابط والتماسك بين أجزاء القصيدة، وذاع صيته ونالت قصيدته شهرة. هكذا فطن النقاد إلى "وحدة القصيدة"، دون أن يوضحوا طبيعتها، أو نوعها، وإن اهتدى بعضهم إلى ما يمكن تسميته بالوحدة البنائية، والمنطقية. ولعل طبيعة حياتهم وبساطة عيشهم لا يتطلب تفسيرًا، وتفصيلا لتلك الوحدة، وتحديد مسمى لها. وهنا يتبادر إلى الذهن السؤالان الآتيان:

- هل بالضرورة تتحقق وحدة القصيدة في الشعر العربي القديم؟
  - وما سبب تعدد المسميات لوحدة القصيدة؟

إن الإجابة قد تكمن في دراسة نقاد العصر الحديث لآراء النقاد القدامى، ومن ثم محاولة تطبيقها على قصائد تمثل تلك الحقب الزمنية، وليس لتأثر كثير منهم بآراء النقاد الغربيين حول مصطلح الوحدة العضوية، وخاصة آراء الناقد





#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

(كولردج)، إذ وقفوا على بعض قصائد الشعر العربي للبحث عن الوحدة العضوية فيها<sup>(3)</sup>، على الرغم من أن بعض النقاد والمستشرقين لا يرون وحدة في تلك القصائد<sup>(6)</sup>؛ لأنهم رأوا وحدة في البيت المفرد، الذي كان محل اهتمام علماء اللغة والنقاد في العصرين الإسلامي والأموي. لذلك بحثت حياة جاسم في دراستها السابقة في نصوص نقادنا القدامي عن الوحدة العضوية، وخلصت إلى أن جميع ما جاء به هؤلاء النقاد يؤكد وحدة البيت، وإن كانت قد أشارت إلى بعض الشعراء الذين لم يلتزموا بنهج القصيدة الذي جاء به ابن قتيبة (<sup>7)</sup>.

وتسبق هذه الدراسة دراسة سامي منير، التي عرض آراء بعض نقاد العصر الحديث، الذين اهتموا بوحدة القصيدة"، وجاءوا بمسميات لها، وهم: (طه حسين، ومحمد غنيمي هلال، ومحمد مصطفى بدوي، ومصطفى ناصف، ومحمد النويهي، ومحمد زكي العشماوي). حيث يرى أن ناصف في تحليله لبعض قصائد الجاهليين، كقصيدة طرفة ذكر نوعاً من الوحدة، سماها وحدة الهروب عن الموت.

أما النويهي فقد أطلق على الوحدة الموجودة في بعض قصائد عصر ما قبل الإسلام بالوحدة الحيوية، وأن العشماوي قد وقف عند قصيدة لبيد ووجد فيها وحدة الصراع من أجل البقاء. ويرى سامي منير أن هؤلاء الثلاثة قد تأثروا من قريب أو بعيد برأي المستشرق "براونه" عن فلسفة الموت في الشعر الجاهلي، كما فضّل تسمية تلك الوحدة بــ "وحدة حيوية العمر القصير "(٧).

ويمكن القول إن هذه الوحدة وثيقة الصلة بالوحدة النفسية. هكذا ظهرت مسميات لوحدة القصيدة، منذ أن تحدث حسين المرصفي عنها، وسماها بالوحدة المعنوية، ومن ثم وافقه من بعده مصطفى السحرتي في ذلك، وتتابعت جهود النقاد أمثال مصطفى ناصف، وبدوي طبانة، ورد طه حسين على المستشرقين الذين زعموا بعدم وجود وحدة في القصيدة العربية، بعد أن قام بدراسة قصيدة لبيد بن ربيعة، وتوضيحه للوحدة المعنوية فيها. كما ظهرت الوحدة الحيوية لدى





محمد النويهي، وهناك الوحدة النفسية عند محمد زكي العشماوي ولطفي عبد البديع، وغيرهم (^).

ولئن وصف النقاد الشعر العربي القديم بأنه شعر غنائي، يلعب البيت فيه وظيفة مهمة، حيث يحقق وحدة مستقلة، إلا أن بعض الشعراء قد لجأوا الحيانًا إلى الأسلوب القصصي، الذي تتجلى فيه وحدة كلية، ويمكن أن تكون الوحدة المعنوية، أو الوحدة النفسية، أو الوحدة المنطقية – خاصة في قصائد امرئ القيس، وعمر بن ربيعة، والحطيئة، والفرزدق – تسلسلا وعرضا منطقيا للفكرة، ونسجا محكما .

نستنتج بعد تسليط الضوء على جهود النقاد في العصر الحديث حرصهم على معرفة نوع الوحدة في القصيدة القديمة، ومحاولة إثبات الوحدة العضوية في بضع قصائد من عيون الشعر العربي القديم، دون أن يحاولوا الاستفادة من آراء النقاد القدامي حول هذا الموضوع ، خاصة أن منهم من كان شاعرًا ، كابن طباطبا، وحازم القرطاجني. وفي الصفحات الآتية عرض مفصل لآراء النقاد القدامي حول "وحدة القصيدة" بعد أن قمت بتصنيف نصوصهم في مبحثين:

#### المبحث الأول : الانسجام والتناسب بين موضوعات القصيدة: الصورة و الناقد

و فيه عرض لآراء وحدة القصيدة بمعنى الانسجام و التناسب، مع الإشارة إلى قوة السبك، وإحكام النسج، وحسن التخلص، ويتجلى ذلك في آراء كل من: الجاحظ (٥٥٥ه)، و ابن قتيبة (٢٧٦ه)، والقاضي الجرجاني (٢٩٦ه)، والمرزوقي (٢١١ه)، وعبد القاهر الجرجاني (٢٧١ه).

#### المبحث الثاني: وحدة البناء، و وحدة التسلسل المنطقي في القصيدة: تغير الرؤية.

وتتضح هذه الصورة عن طريق آراء ابن طباطبا (٣٢٢ه)، وقدامــة بـن جعفر (٣٣٧ه)، والحاتمي (٣٨٤ه)، وابن رشيق القيرواني (٥٦ ه)، وحــازم القرطاجني (٢٨٤ه).





حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

#### المبحث الأول:

## الانسجام والتناسب بين موضوعات القصيدة: الصورة و الناقد

#### ١- الجاحظ وانسجام أبيات القصيدة:

يعد الجاحظ من أوائل من أشار إلى ضرورة ترابط أجزاء القصيدة والتحام أجزائها يقول: "وأجود الشعر ما رأيته ملتحم الأجزاء ،سهل المخارج، فتعلم بذلك أنه قد أفرغ إفراغاً واحدًا، وسبك سبكاً واحدًا، فهو يجري على اللسان كما يجري الدّهان"(٩). فقد ذكر الجاحظ هذا القول بعد أن استشهد ببعض الأبيات التي كان الشعر فيها مستكرها، حيث وضّح أن الألفاظ لا يقع بعضها مماثلاً لبعض؛ ففيها من التنافر ما بين أولاد العلّات: الطويل]

## وبعضُ قريض القوم أولادُ عَلَّة يُكدُّ لسانَ الناطق المُتَحَفَّظ (١٠)

يقول بسام قطوس: "وإذًا عرفنا أن "أولاد العلة "هم الأبناء من رجل واحد وأمهات شتى، فإننا ندرك ما أراده الجاحظ من رواية هذا البيت، فكأن هولاء الأبناء مختلفون ولا يلتقون تماماً كما لا يلتقي شعر القوم الذين تحدث عنهم البيت "(۱۱). ويتحدث الجاحظ عن "القران"، فيروي ما قاله أبو نوفل بن سالم لرؤبة ابن العجاج: "يا أبا الجحاف مُتْ متى شئت. قال: وكيف ذلك ؟قال: رأيت عقبة بن رؤبة يُنشد رجزًا أعجبني قال: إنه يقول لو كان لقوله قران "(۱۱). فالجاحظ اهنا قد تحدث عن ضرورة ترابط أجزاء القصيدة وحسن سبكها، وأهمية التجاور والتقارب بين الأبيات بما يوضّح المعانى فيها.

### ٢- الارتباط بين موضوعات القصيدة لدى ابن قتيبة:

تناول ابن قتيبة بناء القصيدة عن طريق تركيزه على قصيدة المديح، فيذكر أن الشاعر يبدأ بالنسيب، ثم يخرج إلى وصف الناقة، ومن ثم يحسن المستخلص، فيصل إلى موضوعه الرئيس، وهو المديح، يقول: قال أبو محمد: وسمعت بعض أهل الأدب يذكر أن مُقَصِد القصيد إنما ابتدأ فيها بذكر الديار والدمن والآثار، فبكى وشكا، وخاطب الربع واستوقف الرفيق، ليجعل ذلك سبباً لذكر أهلها الظاعنين عنها...ثم وصل ذلك بالنسيب، فشكا شدة الوجد وألم الفراق وفرط الصبابة



وحدة القصيدة العربية (دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

والشوق، ليُميل نحوه القلوب ويصرف إليه الوجود، ويستدعي (به) إصغاء الأسماع (إليه)، لأن التشبيب قريب من النفوس، لائط بالقلوب، لما (قد) جعل الله في تركيب العباد من محبّة الغزل وإلف النساء ، فليس يكاد أحد يخلو من أن يكون متعلّقاً منه بسبب ، وضارباً فيه بسهم حلال أو حرام" (١٠٠). ولما انتهى من التشبيب قال:" فإذا (علم أنه قد) استوثق من الإصغاء إليه والاستماع له عقب بإيجاب الحقوق، فرحل في شعره، وشكا النصب والسهر، وسُسررَى الليل وحسر الهجير، وإنضاء الراحلة والبعير، فإذا علم أنه (قد) أوجب على صاحبه حق الرجاء وذمامة التأميل، وقرر عنده ما ناله من المكاره في المسير بدأ في المديح، فبعثه على المكافأة، وهزه للسماح، وفضله على الأشباه، وصغر في قدره الجزيل" (١٠٠). و الشاعر المجيد – في رأي ابن قتيبة – هو من سلك هذه الأساليب، وعدّل بين هذه الأقسام بحيث لا "يجعل واحدًا منها أغلب على الشعر ولم يُطِلُ فيمِل السامعين، ولم يقطع وبالنفوس ظمأ إلى المزيد" (١٠٠). وينبّه ابن قتيبه إلى قيب الموضوعات في قصيدة المديح، ويتحدث عن أهمية ارتباط أجزاء القصيدة وكيف تكون كلاً متماسكاً، ويشير إلى أن بناء القصيدة لابد أن يظل متناسب الموضوعات الأقسام.

وهذا النص له أهمية كبيرة، فقد وضتح ابن قتيبة فيه كيفية بناء القصيدة قديما. حيث شرع عدد من النقاد أن يشرحوا هذا القول. و إن اختلفت رؤية كل واحد منهم في تفسيره لحقيقة الوحدة، نحو حياة جاسم، التي رأت أن ابن قتيبة قد تناول القصيدة كلاً، لكنه أباح تعدد الأغراض فيها، وبذلك تخالف برأيها هذا ما يراه حكمة الأوسي، عندما أشار إلى أن ابن قتيبة دعا إلى وحدة الموضوع، وأن القصيدة الجيدة يجب أن تكون مقتصرة على موضوع واحد، يسبقه الشاعر بتمهيد له (١٦).

وبعد قراءة ما قاله ابن قتيبة، يبدو أن حكمة الأوسى كان أقرب لفهم ما قصده ابن قتيبة حول وحدة الموضوع، وخاصة أنه تحدث في وقفته عند مبدأ التناسب، الذي تنبه له إحسان عباس عن طريق الإشارة إلى الإحساس الدقيق



## & TAY 7

#### الترقيم الدوليُ 1SSN 2356-9050 الترفيم الدوليُ الاكترونيُ SSN 2636 - 316X

#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

لديه بالطول المعين، الذي لابد للقصيدة أن تحافظ عليه  $(^{1})^{1}$ . ويرى على عبدالله إبراهيم أن ابن قتيبة اهتم بدراسة الأدب من وجهة نفسية،" ونحن نحسب أن أهمية هذا النص تكمن في أنه وجد شرحاً، أو تفسيرًا لطبيعة الوحدة، التي نادى بها الجاحظ وغيره من أدباء عصره ، ذلك أنه يحتوي على إشارات بيّنات على ما يعرف الآن ( بالوحدة النفسية)"  $(^{1})^{1}$ 

وفي حديث ابن قتيبة عن التكلف في الشعر نجد ما يوضح وحدة القصيدة بقوله: "وتتبينُ التكلُف في الشعر -أيضاً - بأن ترى البيت مقروناً إلى غير جاره ومضموماً إلى غير لَفْقه، ولذلك فقال عمر بن لج لبعض الشعراء:أنا أشعر منك .قال: وبم ذلك ؟ فقال: لأني أقول البيت وأخاه ، ولأنك تقول البيت وابن عمه"(١٩).

إن هذا القول: "مقياس مهم؛ لأنه أول الطريق إلى الوحدة الكلية في القصيدة عامة "(٠٠). كذلك ما تحمله هذه الرؤية عند ابن قتيبة من معيار الإجادة الشعرية عنده يشير إلى اقتران هذه الإجادة بحسن العلاقة بين وحدات البيت، التي تشكل ضمنيا و إجمالا – مفهوم الوحدة عنده، فهي صورة لعلاقات التآلف و التلاحم و الانسجام، و كلما ضعفت هذه العلاقات وازداد التباعد بين الوحدات (لأبيات) فقدت القصيدة و حدتها. ويظهر فيما أورده ابن قتيبة من حديث دار بين عبد الله بسن سالم و رؤبة بن العجاج ما يؤكد أهمية "القران" في الشعر (١٠). فمصطلح "القران" دلالة موازية للوحدة التي تُنشد في القصيدة أو يمثل أبرز ملمح لهذه الوحدة. و بهذا نصل إلى إشارة جد مهمة و هي أن ابن قتيبة عن طريق ما قد ذكره في هذا الجانب يؤكد أهمية الاقتران بين معاني القصيدة، بما يحقق الانسجام والتآلف في جميع أبياتها، يشير إلى معيار جديد يحكم بواسطته على جودة القصيدة، غير وحدة البيت التي ظهرت لدى كثير من النقاد القدامي (٢٠).

#### ٣- الوحدة المعنوية لدى القاضى الجرجاني:

تنبه القاضي الجرجاني إلى وجود وحدة معنى تربط بين أجزاء القصيدة، و إن كانت إشارته ترتكز على ربط الأجزاء الرئيسة للقصيدة، بقوله: " الشاعر



وحدة القصيدة العربية (دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

الحاذق يجتهد في تحسين الاستهلال، والتخلص، وبعدهما الخاتمة "(""). و لعل هذه الإشارة إلى أهمية التلاحم بين الأجزاء الرئيسة تكون مدخلا و تعبيرا عن الوحدة العامة للقصيدة، التي تبنى على وحدة أبيات القصيدة أولا. و لقد اهـتم القاضي الجرجاني بمطلع القصيدة وببدايتها، ويتضح هذا - أيضا - لدى كل من أبي هلال العسكري، وابن الأثير أيضاً، يقول أبو هلال: " إذا كان الابتداء حسناً بديعاً ومليحاً رشيقاً كان داعية إلى الاستماع لما يجيء بعده من الكلام. "(") ويعلل ابن الاثير سبب اختياره الابتداء بقوله: "وإنما خصت الابتداءات بالاختيار لأنها أول ما يطرق السمع من الكلام فإذا كان الابتداء لائقاً بالمعنى الوارد بعده توفرت الدواعي على استماعه "("). و هو المرحلة الأولى من مراحل تحقق الوحدة.

و كما اعتنى القاضي الجرجاني بالابتداء، اهتم بحسن التخلص، والخاتمة، مشيدًا بشعر شاعرين مجددين، هما أبو تمام و المتنبي، و"اعتذر عن البحتري في ذلك بأنه كان يجري على مناحي القدماء"(٢١) ويقول: أما أبو تمام والمتنبي فقد ذهبا في التخلص كل مذهب، واهتما به كل الاهتمام، واتفق للمتنبي فيه خاصة ما بلغ المراد، وأحسن وزاد" (٧٧). ولعل ابن سنان الخفاجي قد تأثر بسرأي القاضي الجرجاني، حينما ذكر رأيه في حسن تخلص الشاعر من النسيب إلى المديح، فهو يرى أن صحة النسق والنظم تكون في استمرار الشاعر في المعنى الواحد، وفي جودة استئناف المعنى الآخر بحسن التخلص إليه فيظل متعلقاً بالأول، وغيسر منقطع عنه. (٢٨)

ويرى القاضي الجرجاني أن أبا تمام في كثير من شعره "ربما افتتح الكلمة وهو يجري من طبعه، فينظم أحسن عقد، ويختال في مثل الروضة الأنيقة حتى تعارضه تلك العادة السيئة فيتسنم أوعر طريق ، ويتعسف أخشن مركب، فيطمس تلك المحاسن، ويمحو طلاوة ما قد قدم" (٢٩).

وبعد أن عرض أبيات أبي تمام التي بدأها بالنسيب<sup>(٣٠)</sup> قال: "ثم عدل عن النسيب فقال: (الكامل)





حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

في الخَلْقِ ما كان القَلِيلُ قَلِيلاً روضُ الأماني لم يزَلُ مهْزُولا لو جَازِسُلطانُ القُنوُعِ وحُكْمُهُ من كان مرعى عزْمِهِ وهمُسومِ

فهو كما تراه يعرض عليك هذا الديباج الخسرواني، والوشي المنمنم، حتى يقول: (الكامل)

للّهِ دَرُّكِ أَيُّ مَعْ بَرِ قَفْرَة لا يُوحشُ ابنَ البيضة الإجفيلا أو ما تراها، ما تراها، هزَّة تشأى العيونَ تعجرفًا وذميلا!

فنغّص عليك تلك اللذة، وأحدث في نشاطك فترة."(٣١) و يرى أن هذه الأبيات المختلفة في نسجها لو لم تأت بقصيدة واحدة، وتسمع في حال واحد لكان أخفى لعيبها، وأستر لشينها(٣١)

#### ٤- عمود الشعر لدى المرزوقي وصلته بوحدة القصيدة :

ظهر في بعض أقوال المرزوقي ما يشير إلى وحدة القصيدة عن طريق توضيحه لعمود الشعر، يقول في التحام أجزاء النظم و التئامه، وتعانق اللفظ والمعنى، يقول في ذلك: "وعيار التحام أجزاء النظم والتئامه على تخير من لذيذ الوزن، الطبع واللسان، فمالم يتعثر الطبع بأبنيته وعقوده، ولم يتحبّس اللسان في فصوله ووصوله، بل استمرّا فيه واستسهلاه بلا ملال أو كلال، فلذلك يوشك أن تكون فيه القصيدة كالبيت، والبيت كالكلمة تسالماً لأجزائه وتقارناً..." (٣٣)

حيث يظهر في قول المرزوقي السابق دعوته إلى الستلاؤم بين أجرزاء القصيدة، ولعل فيه ما يوضح الوحدة، وإن تكن وحدة هندسية صارمة ("")، كما يلحظ اعتماده على الصور البيانية ليقرب المعنى للأذهان و إتيانه بالجمل مسجوعة، كما جاء قوله: "ومتى اعترف اللفظ والمعنى فيما تصوب به العقول، فتعانقا وتلابسا متظاهرين في الاشتراك، وتوافقا، فهناك يلتقي ثريا البلاغة فيمطر روضها وينشر وشيها، ويتجلى البيان فصيح اللسان، نجيح البرهان، و ترى رائي الفهم والطبع متباشرين، لهما من المسموع ومن المعقول بالمسرح الخصب والمكرع العذب." ("")





### ٥- علاقة النظم بالوحدة لدى عبد القاهر الجرجاني :

يوضت عبد القاهر الجرجاني عملية التأليف الشعري، فيذكر اتحاد أجزاء الكلام بما يحقق الوحدة ، وفي نهاية قوله ما يؤكد وحدة البناء ،"واعلم أن مما هو أصل في أن يدق النظر، ويغمض المسلك في توخي المعاني التي عرفت أن تتحد أجزاء الكلام ويدخل بعضها في بعض، ويشتد ارتباط ثان منها بأوّل، وأن يحتاج في الجملة أن تضعها في النفس وضعاً واحدًا، وأن يكون حالك فيها حال الباني يضع بيمينه ههنا في حال ما يضع بيساره هناك "(٣٦)

و تتضح الوحدة بين "المعنى" و "التركيب النحوي" كما تعرضها نظرية النظم: "فليس النظم إلا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه علم النحو، وتعمل على قوانينه وأصوله، وتعرف مناهجه التي نهجت فلا تزيغ عنها، وتحفظ الرسوم التي رسمت فلا تخل بشيء منها. "(٣٧)"

ويتجاوز بنظريته في النظم تلك الثنائية بين (اللفظ والمعنى)، فقد "منح المعنى قيمة كبيرة متجاوزًا المعنى إلى (معنى المعنى)، قاصدًا بالمعنى المفهوم من ظاهر اللفظ بغير واسطة، وبمعنى المعنى: أن يعقل من اللفظ معنى ثم يفضي ذلك المعنى إلى معنى آخر" (٣٠). و هذا التحول من مستوى المعنى الأول إلى معنى المعنى يشير إلى أن عبد القادر ربط بين كلا المعنييين بعلاقة النتيجة و الاقتران، فالمعنى الثاني ناجم عن سابقه، فلا وجود للمعنى الآخر دون تحقق الأول.

و يذكر جودت فخر الدين القول السابق لعبد القاهر، ثم يعلّ ق بقوله: "قد تجاوز مفهوم اللفظ الوعاء، وأحلّ مكانه التركيب المعنى، مؤكدًا على وحدة عضوية بين معنى العبارة وبنيتها النحوية "(٣٩). ولكن عبد القاهر الفسه ليقصد ما تصوره جودت فخر الدين، وإنما أراد أن تأتي اللفظة في سياق مناسب لها، مع مراعاة صحة تركيب الجملة. ولعل توضيحه للفصاحة ما يؤكد ذلك، فاللفظ مرتبط بالمعنى وعلاقتهما بالسياق، يقول: "وجملة الأمر أنّا لا نوجب





#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

الفصاحة للفظة مقطوعة مرفوعة من الكلام الذي هي فيه، ولكنّا نوجبها لها موصولة بغيرها، ومعلقاً معناها بمعنى ما يليها"('').

فعلى الكاتب أن يلائم بين البنية اللغوية الموضوعية والبنية الفكرية والنفسية الذاتية – وأن يلائم كذلك بين العنصرين السابقين، ومتطلبات السياق الذي ينجز فيه الكلام؛ لأن المزايا في النظم تحصل "بسبب المعاني والأغراض التي يوضع لها الكلام ثم بحسب موقع بعضها من بعض واستعمال بعضها مع بعض"(۱٬۱)، وبذلك فمصطلح المعنى لدى عبد القاهر لم يبق كما كان عند الجاحظ بل أصبح يعني (الدلالة) لكلية المستمدة من الوحدة، لا من (المادة الأولية)، أو الحقائق الخارجية التي تحدث الجاحظ عنها(۲٬۱). وجمال العبارة متولد في رأي عبد القاهر الجرجاني عن نظمها وترتيبها، وفق ترتيب المعاني القائمة في الذهن، وهذا النظم الذي حدده خاصية موجودة في الكلام البليغ دون غيره من مستويات الكلام الأخرى. (۳٬۱)

لقد جعل عبد القاهر النظم مقياساً لجودة الكلام، فإعجاز القرآن لا يتمثل بألفاظه ومعانيه، وإنما بنظمه، وإذا جعل النظم كيفية، أو طريقة في الكلام فإنه من جهة حقق "الوحدة "على مستوى العبارة، أو الجملة الواحدة، ومن جهة أخرى أكد حضور الشاعر بتأكيده شخصية النص انطلاقاً من تركيزه على طريقة التأليف الشعري، إضافة إلى أنه لم ينكر عبقرية اللغة؛ حيث جعلها متمثلة بمعاني النحو، وفي الكشف عن علاقاتها الحية التي يمكن أن تنمو وتتألق إذا ما التقت بعبقرية الشاعر (نا).

ويصف عبد القاهر شعر كثيّر عزة بأنه نمط من الكلام تتحد فيه الأجزاء، حتى يوضع وضعاً واحدًا، وهو بذلك النمط العالي والباب الأعظم، وسلطان المزية لا يعظم في شيء كعظمه فيه (٥٠٠). فليس هناك وصف لخصوصية الوحدة كهذا الوصف، ليس في قصيدة معينة، بل في إبداع بعينه.





#### المبحث الثانى

### وحدة البناء، ووحدة التسلسل المنطقي في القصيدة: تغير الرؤية ١- ابن طباطبا وبناء القصيدة:

تنبه ابن طباطبا إلى وحدة بناء تميز القصيدة الواحدة، التي تقوم على التدرج والتسلسل في عرض المعاني والأفكار. يقول مشيرًا إلى قدرة بعض الشعراء في نظم قصائدهم وفق نظام أحكم نسجه:" وأحسن الشعر ما ينتظم القول فيه انتظاماً يتسق به أولّه مع آخره ، على ما ينسقه قائله، فإن قُدم بيت على بيت داخله الخلل، كما يدخل الرسائل والخطب إذا نقض تأليفها، فإن الشعر إذا أسس تأسيس فصول الرسائل القائمة بأنفسها، وكلمات الحكمة المستقلة بذاتها، والأمثال السائرة الموسومة باختصارها لم يحسن نظمه" (٢٠)، و هنا يقترب ابن طباطبا في مفهومه لوحدة القصيدة مما ذكره أرسطو، و"لعل أروع ما تنعكس فيه نظرية الوحدة العضوية لأرسطو في النقد العربي هو قول ابن طباطبا "وأحسن الشع ..." (٧٠).

كذلك يرى أن القصيدة يجب أن تكون كلها "ككلمة واحدة في اشتباه أولها بآخرها، نسجاً، وحسناً، وفصاحة، وجزالة ألفاظ، ودقة معان، وصواب تأليف، ويكون خروج الشاعر من كل معنى يصنعه إلى غيره من المعاني خروجا لطيفا على ما شرطناه في أول الكتاب، حتى تخرج القصيدة كأنها مفرغة إفراغاً كالأشعار التي استشهدنا بها في الجودة والحسن واستواء النظم، لا تناقض في معانيها، ولا وَهْيَ في مبانيها، ولا تكلف في نسجها، تقتضي كل كلمة ما بعدها، ويكون ما بعده متعلقاً بها مفتقرا إليها" (١٠٠٠).

و يقصد ابن طباطبا بقوله:" على ما شرطناه في أول الكتاب "حسن تخلص الشاعر من موضوع إلى موضوع آخر، يقول:"...فإن للشعر فصولاً كفصول الرسائل، فيحتاج الشاعر إلى أن يصل كلامه على تصرفه في فنونه صلة لطيفة، فيتخلص من الغزل إلى المديح، ومن المديح إلى الشكوى، ومن الشكوى إلى





#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

الاستماحة ، ومن وصف الديار والآثار إلى وصف الفيافي والنوق...بألطف تخلص وأحسن حكاية، بلا انفصال للمعنى الثاني عما قبله، بل يكون متصلاً به وممتزجاً معه، فإذا استقصى المعنى وأحاطه بالمراد الذي إليه يسوق القول بأيسر وصف وأخف لفظ لم يحتج إلى تطويله وتكريره " (١٩٠).

و قد لاحظ محمد غنيمي هلال أن النقاد القدامى لم يفطنوا إلى وحدة العمل الأدبي في القصيدة، على نحو ما نفهم اليوم، ولهذا لم يتناف بناء القصيدة الجاهلية، في فهمهم مع تأليف المعاني في الوحدة العامة، كما دعا إليه أمثال ابن طباطبا،على الرغم من توكيده هذا التأليف والانسجام بين المعاني (٠٠٠).

وفي توضيح ابن طباطبا للقصيدة التي تكون مفرغة إفراغاً يُذّكر القارئ بأبيات ومقطوعات لعدد من الشعراء سبق أن ذكرها أثناء توضيحه للسالالشعار المحكمة المستوفاة المعاني، الحسنة الرصف، السلسة الألفاظ، التي خرجت خروج النثر سهولة وانتظاماً، فلا استكراه في قوافيها، ولا تكلف في معانيها، ولا داعي لأصحابها فيها ... وهذه الأشعار وما شاكلها من أشعار القدماء والمحدثين أصحاب البدائع والمعاني اللطيفة الدقيقة تجب روايتها والتكثّر لحفظها"(١٥).

وبذلك يكون ابن طباطبا أول من فطن إلى البناء المتماسك بين أجزاء القصيدة، في لا يكاد المرء يظفر في التراث النقدي قبل ابن طباطبا بتصور لبناء القصيدة كلّاً موحدا "(٢٥). ومما تجدر الإشارة إليه أن آراء ابن طباطبا كان لها أثر واضح فيما ذكره ابن الأثير، فقد جاء ببعض ألفاظ ابن طباطبا، التي وردت في النص السابق، كقوله في حسن التخلص: "التخلص هو أن يأخذ مؤلف الكلام في معنى من المعاني، فبينا هو فيه إذ أخذ في معنى آخر غيره، وجعل الأول سبباً إليه، فيكون بعضه آخذًا برقاب بعض، من غير أن يقطع كلامه، ويستأنف كلاماً آخر، بل يكون جميع كلامه كأنه أفرغ إفراغاً" (٣٥). وتتجلى آراء ابن طباطبا حول الوحدة التي دعا إليها عن طريق التناسب بين عناصر ثابتة، في



#### وحدة القصيدة العربية دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

عقده مقارنة بين القصيدة والرسالة، وذلك عندما افترض أن العلاقة التي تنتظم فصول الرسائل هي نفسها التي تنتظم أجزاء القصائد (١٠٠).

ووضّح أن أحسن الشعر ما يُرد إلى انتظام عناصره ، كتوضيحه للصلة الوثيقة بين المعانى والألفاظ، "الكلام الذي لا معنى له كالجسد الذي لا روح فيه كما قال بعض الحكماء: "للكلام جسد وروح ، فجسده النطق ، وروحه معناه "(٥٠). ولاحظ ابن طباطبا قوة العلاقات التركيبية بين أجزاء القصيدة ؛ فأجزاء القصيدة جميعا تتماثل في صفات الجودة، وتمثّل بنية متماسكة متسقة ، لا تحس معها تقديم بيت على بيت، وكل كلمة تقتضى ما بعدها، وما بعدها يكون متعلقاً بها مفتقرًا إليها(٢٥)، "فإذا كان الشعر على هذا التمثيل سبق السامع إلى قوافيه، قبل أن ينتهي إليها راوية، وربما سبق إلى إتمام مصراع منه"(٥٠).وبذلك يقرر ابن طباطبا مبدأ جمالياً يكمن في التناسب المنطقي، الذي يقوم على تصورات عقلية محددة (^^)، فالصورة الصناعية لا تفارق خياله في عمل الشعر (٩٩). يقول: "فــاِذا أراد الشاعر بناء قصيدة مخض المعنى الذي يريد بناء الشعر عليه في فكره نثرًا، وأعدّ له ما يلبسه إياه من الألفاظ التي تطابقه، والقوافي التي توافقه، والوزن الذي يسلس له القول عليه، فإذا اتفق له بيت يشاكل المعنى الذي يرومه أثبته، وأعمل فكره في شغل القوافي بما تقتضيه من المعاني، على غير تنسيق للشعر، وترتيب لفنون القول فيه؛ بل يعلق كل بيت يتفق له نظمه ،على تفاوت ما بينه و بين ما قبله، فإذا كملت له المعانى وكثرت الأبيات وفق بينها بأبيات تكون نظاما لها وسلكاً جامعاً لما تشتت منها"(١٠).

يستنتج من القول السابق أن الشاعر حينما ينظم قصيدته يمر بمرحلتين، الأولى مرحلة النظم دون مراجعة ، وفيها لا يشغل ذهنه بالترابط والانسجام، لكنه بعد أن ينتهي من النظم ينظر في المعاني والسياق وهنا تبدأ المرحلة الثانية ، التي يحرص فيها على مرجعة أبياته صياغة ومعنى ، ليحقق الوحدة المعنوية المتسلسلة. وبعدها تأتي مرحلة ثالثة ، يقف فيها وقفة متأنية لينقح ما أبدعه،"



# # TAT £

#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

وإن اتفقت له قافية قد شغلها في معنى من المعاني، واتفق له معنى آخر مضاد للمعنى الأول، وكانت تلك القافية أوقع في المعنى الثاني منها في المعنى الأول، نقلها إلى المعنى المختار الذي هو أحسن، وأبطل ذلك البيت أو نقض بعضه وطلب لمعناه قافية تشاكله" (٢١).

ويرى الشاعر" كالنساج الحاذق الذي يفوف وشيه بأحسن التفويف، ويسديه وينيره، ولا يهلهل شيئا منه فيشينه، وكالنقاش الرقيق يصبغ الأصباغ في أحسن تقاسيم نقشه، ويشبع كل صبغ منها حتى يتضاعف حسنه في العيان، وكناظم الجوهر الذي يؤلف بين النفيس منها والثمين والرائق ولا يشين عقوده بأن يفاوت بين جواهرها في نظمها وتنسيقها"(٢٦). لكنه بسبب هذه الصنعة الشعرية يؤكد في بعض نصوصه على الفصل بين عنصري الشكل والمحتوى(٣٦)، حيث إن الأشعار المحكمة المتقنة، الحكيمة المعاني، العجيبة التأليف "إذا نقضت وجعلت نثرًا لم تبطل جودة معانيها ولم تفقد جزالة ألفاظها "(٢٠).

وعلى الرغم من هذا الفصل بين شكل العمل الشعري ومحتواه وقبول ابسن طباطبا فكرة الجاحظ عن المعاني الملقاة في الطريق ،إذ يرد براعة الصنعة، أو براعة الشعر إلى عملية نظم هذه المعاني وإعادة ترتيبها إلا أنه تميز عن الجاحظ بإدراكه تفاوت المعاني من حيث قيمتها، واستطاعته فهم العلاقة بين المعاني والألفاظ فهما أرحب أرحب مرتبط بتطور النظرة إلى الألفاظ والمعاني ،وما وصلت إليه من عمق في ضوء المفهوم الفلسفي من العلاقة بين المادة والصورة "(٢٦).

و ابن طباطبا "وإن أفاد من أفلاطون وأرسطو قد تصرف بهذه المدة تصرفاً واعياً، وتمثله تمثلاً دقيقاً، وأخضعه لفكره وفق تصوره لنظرية الشعر، وفهمه لعموده، بما يحقق أصالته وتفرده أيضاً "(٢٠).لكن ابن طباطبا ظل يتمتع بمنطقية صارمة؛ لأن مفهوم الوحدة لديه يرده إلى تناسب منطقي بين عناصر ثابتة، ذات كيان مميّز، بدل أن يرده إلى تناغم حيوي بين عناصر



وحدة القصيدة العربية (دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )

# # TATO

#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

متفاعلة (۱۱)، غير أن إحسان عباس يرى أن النقد المعاصر قد يقف موقف المخالفة الصريحة والمباينة لرأي ابن طباطبا في الوحدة، حيث لا تنبعث فيها حركة من نمو، لارتباطها بالمجاز "المعدني "أو "الصباغي" الذي قد استولى على خيال ابن طباطبا فأضعف لديه صورة مجاز آخر يقوم على الحياة النابضة.وإن أشار إلى العلاقة بين المعنى واللفظ وارتباطهما كارتباط الروح بالجسد، الذي ينسبه لأحد الحكماء (۱۲). وعلى الرغم من ذلك فيحمد لابن طباطبا تركيزه على وحدة القصيدة، وقيام هذا التركيز على تصورات عقلية محددة، وثيقة الصلة بمبدأ جمالي أصيل، هو التناسب بين العناصر (۷۰).

ولئن لاحظ بسام قطوس أن أبا هلال العسكري لم يأت بجديد في مفهوم وحدة القصيدة وإنما أعاد ما قاله أبو قتيبة، ولكن بصياغة جديدة، مؤكدًا أهمية التسلسل بين أبيات القصيدة، وعدم التنافر الذي يعد من عيوب الكلام (۱۷)، فإني أرى خلاف ذلك، ففي ما قاله أبو هلال العسكري تشابه مع ما جاء في النس السابق لابن طباطبا، وإن كان قد تأثر بما قاله ابن قتيبة حينما وصل وصف الديار بالنسيب حتى يميل نحوه القلوب، يقول أبو هلال العسكري: "فالألفاظ أجساد، والمعاني أرواح، وإنما تراها بعيون القلوب، فإذا قدمت منها مؤخرًا، أو أخرت منها مقدماً أفسدت الصورة، وغيرت المعنى..." (۲۷)

#### ٢- قدامة بن جعفر ودعوته إلى التربط بين عناصر القصيدة، وتحقق وحدة البناء:

قسم قدامة عناصر الشعر التي يعرف بها جيده من رديئه إلى ثمانية مكونات سماها أسباباً ، جعل أربعة منها مفردة، هي :اللفظ ، المعنى، الوزن، القافية . ثم جاء بأربعة أخرى مؤلفة من ائتلاف واحد من الأسباب المفردة مع الخر، وهي: ائتلاف اللفظ مع المعنى، ائتلاف اللفظ مع الوزن، ائتلاف المعنى مع الوزن، ائتلاف المعنى مع القافية (٣٠). وهذا التقسيم الذي وضعه قدامة هو نتاج لعملية حصر منطقي للخصائص الشعرية ، يراد به تحديد عنصر القيمة في الشعر تحديدًا صارماً، يقضي على الفوضى النقدية التي أدركها قدامة، وحاول إزالتها (١٠٠٠).



يفصح هذا التقسيم عن تأثر قدامة بأرسطو حيث حدّد العناصر الأساسية التي من خلالها يدرس الشعر، كما تعلم منه أن دراسة هذه العناصر تقود إلى الشكل الذي يلازم الشعر باعتباره علة وجوده ، وباعتباره أساس الوحدة التي تتضمن تغاير الخواص في العناصر المترابطة (٥٠٠). فقد أراد قدامة أن يرد أغراض الشعر إلى مبدأ الوحدة (٢٠١)، فوقف عند الرئيس منها ، كما وضّح الحاجة إلى وجوب انتماء معاني الشاعر إلى الغرض الذي قصد إليه منذ البدء، مما يؤول إلى المطالبة بضرب من الوحدة الفكرية للقصيدة، وقد يدفع مثل هذا الرأي أن يأخذ الشاعر نفسه بالتثقيف والقراءة وإعادة النظر في كل ما يطلع به على الناس (٧٠٠).

لقد ظل التناسب مطلباً أساسياً في حديثه عن المعاني الشعرية؛ حيث دعا إلى التتميم ،والتسجيع، والتفسير، والتصريع، والترصيع، والتقسيم، والتكافؤ، والتقابل والمساوة؛ مما يفصح عن تأثره بأفكار أرسطو، التي عبر عنها متى بن يونس (^^).

وفي تصور قدامة للشعر بأنه صناعة من الصناعات، يكرر في أكثر من موضع أن للشعر بنية، تميزه عن النثر وون أي يقول في حديثه عن التصريع وإنما يذهب الشعراء المطبوعون المجيدون إلى ذلك؛ لأن بنية الشعر إنما هو التسجيع والتقفية؛ فكلما كان الشعر أكثر احتمالاً عليه ،كان أدخل له في باب الشعر، وأخرج له عن مذهب النثر (٠٠).

يتضح مما سبق أن قدامة فهم التناسب بين عناصر الشعر في كثير من جوانبه على أنه تناسب منطقي خالص، ومن ثم افترض وحدة التوصيل الشعري على أساس منطقي بحت، ورد تناسب العناصر الأساسية المكونة للشعر إلى علمات منطقية ثابتة، فابتعد عن الغاية التي كان يصبو إليها عندما أراد أن يقيم علماً يميز جيد الشعر من رديئه (۱۸)، وبهذا فهو كابن طباطبا حين تصور وحدة القصيدة من خلال التناسب بين عناصر ثابتة لا يوجد فيها حركة من نمو.





#### ٣- الحاتمي واقترابه من مفهوم الوحدة العضوية :

أتى الحاتمي بمفهوم جديد لوحدة القصيدة تفرد به دون سواه، إذ لم يشر إليه أحد ممن سبقه، حيث تصور القصيدة كالجسد، فعنده:" من حكم النسيب الذي يفتتح به الشاعر كلامه أن يكون ممتزجاً بما بعده من مدح أو ذم أو غيرهما غير منفصل منه فإن القصيدة مثلها مثل خلق الإنسان في اتصال بعض أعضائه ببعض، فمتى انفصل واحد عن الآخر، أو باينه في صحة التركيب، غادر الجسم عاهة تتخوّن محاسنه وتعفى معالم جماله "(٢٠).

و قد أورد جابر عصفور هذا النص للحاتمي ومهد له قائلاً: "إن الإلحاح على انتظام القصيدة له ما يدعمه في مفاهيم الفلسفة المترجمة عن أفلاطون وأرسطو، ذلك أن أفلاطون أبرز التشابه بين وحدة الكلام والوحدة العضوية في الأحياء، وأكّد أن وحدة الكلام تشبه وحدة الكائن الحي سواء بسواء، وقد تابع أرسطو التشبيه الأفلاطوني فتحدث عن وحدة "الجميل"في الفن والحياة باعتبارها نظاماً فائقاً بين العناصر، يختل إذا نقل عنصر من موضعه، أو حذف من سياقه، ولقد وجدت مثل هذه الأفكار سبيلها إلى النقد العربي فقال الحاتمي: "إن القصيدة مثلها ... "(^^).

يقف الحاتمي ليصف ما يفعله الشعراء المجيدين من متقدمين ومحدثين، فيقول: " وقد وجدت حذّاق المتقدمين، وأرباب الصناعة من المحدثين، يحترسون في مثل هذا الحال احتراساً يجنبهم شوائب النقصان، ويقف بهم على محجة الإحسان، ويؤمن الانفصال؛ وتأتي القصيدة في تناسب صدورها وأعجازها، وانتظام نسيبها بمديحها، كالرسالة البليغة، والخطبة الموجزة، لا ينفصل جزء منها عن جزء...وهذا مذهب اختص به المحدثون؛ لتوقد خواطرهم، ولطف أفكارهم، واعتمادهم البديع وأفانينه في أشعارهم، وهو مذهب سهلوا حزنه، ونهجوا دارسه (۱۸۰).



# \* 7 7 7 3

#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

لقد تفرد الحاتمي بتصوره لمفهوم الوحدة المستمد من دائرة الكائن الحي<sup>(٥٨)</sup>، لكنه اقتصر في بقية النص على الحديث عن ضرورة وصل أجزاء القصيدة ، وتناسب صدورها وأعجازها، وانتظام نسيبها بمديحها؛ لتصبح كالرسالة البليغة، والخطبة الموجزة، لا ينفصل جزء منها عن جزء. وهو بذلك يعيد ما ذكره ابن طباطبا ؛ "غير أنه لا يفيض إفاضته في الربط بين القصيدة والرسالة"(٢٨).

و يرى محمد خفاجي أن الشرح الذي جاء به الحاتمي لوحدة القصيدة ممتع مجيد. ولكنه يخالفه في رأيه من حيث ارتباط الغزل بالمديح في القصيدة، إذ يرى الحاتمي أن ذلك لا يمنع وحدتها مادام هذا الاتصال قوياً وشديدًا، "فكأنه لا يرى تعدد الأغراض في القصيدة مانعاً من وحدتها"(٨٥).

ولكن الحاتمي إذا ولج باب التطبيق حصر نفسه في البيتين والثلاثة أو المقطوعة، على أبعد تقدير، وحتى يؤيد تصوره النظري، يلجأ إلى حذاق الشعراء وأرباب الصناعة من المحدثين، فيستشهد بأبيات لمسلم بن الوليد ويرى أنها من بارع التخلص (^^^)، و يأتي ببعض أبيات النابغة التي اعتذر بها إلى النعمان بن المنذر، ويرى أن النابغة أحسن التخلص بلطف، فلو توصل إلى ذلك بعض صناع المحدثين الحذاق لكان معجزًا عيبًا، فكيف بجاهل بدوي إنمايغترف من قليب قلب ويستمد من عفو هاجسه "(^^).

والحاتمي يوشك" أن يمسك بخيط نفسي دقيق في تلمسه نفسية النابغة المتوثبة القلقة، وحبذا لو تنبه إلى هذا المنحى النفسي عنده، الذي بث في القصيدة نوعاً من الوحدة النفسية، ولكنه فقد هذا الخيط النفسي حين تحدث عن حسن تخلص النابغة "(۱۰). ويمكن القول إن رأي الحاتمي بحسن تخلص النابغة يعود لكونه تمهيدًا لموضوع الوحدة في القصيدة (۱۱). ويشير الحاتمي إلى ما ذكره الآمدي في طريقة الشعراء الفحول الأوائل ومن تلاهم من المخضرمين والإسلاميين في التخلص ومذهبهم فيه بأن يقولوا: "عدّ عن كذا إلى كذا "(۲۰).





لقد كان فهم الحاتمي للوحدة متقدماً على فهم ابن طباطبا إذ طالب بتوحيد موضوعات القصيدة المختلفة من مدح أو ذم أو غيره ،كما يتوحد الجسم في أعضائه ويتآزر مؤلفاً صورة الإنسان أو "شكله الجمالي "الذي ينتقض إذا تلف عضو منه أو تعطل (٩٣).

و قد تبنى بعض المحدثين آراء خطيرة في أن النقد العربي القديم، حيث رأوا أن النقاد قد توصلوا لمفهوم الوحدة العضوية للقصيدة، مستندين إلى ما ذكره الحاتمي ('')، ومن هؤلاء محمد زغلول سلام حيث يقول عن نص الحاتمي : "يعتبر نصاً بالغ الأهمية ؛ لأنه يشير إلى انتهاء نقاد العرب إلى الوحدة العضوية، التي اعتبرت من عناصر نقد الشعر الحديث (''). ويقول هلال ناجي عن الحاتمي في مقدمة "حلية المحاضرة ": وحسبه نظريته الأصيلة في الوحدة العضوية والتي وهم الواهمون أنها من ابتكارات النقاد الغربيين في القرنين الأخيرين (''). تتضلل المبالغة في القول السابق، فمصطلح الوحدة العضوية لم يكن موجودًا في نقدنا العربي، وإنما جاء من النقد الغربي .كما أن فهم الحاتمي للوحدة لا يوضح معنى النمو من الداخل كما هو في مفهوم النقد الحديث .

### ٤- تصور ابن رشيق القيرواني لبناء القصيدة بالنظر في أعطاف الشعر :

يذكر ابن رشيق في باب المطبوع والمصنوع أن العرب لا تنظر في أعطاف شعرها بأن تجنس أو تطابق أو تقابل، فتترك لفظة للفظة، أو معنى لمعنى كما يفعل المحدثون ،لكنها تنظر في فصاحة الكلام وجزالته، وبسط المعنى وإبرازه، وإتقان بنية الشعر، وإحكام عقد القوافي، وتلاحم الكلام بعضه ببعض،حتى عدوًا من فضل صنعة الحطيئة حسن نسقه للكلام بعضه على بعض في قوله (٧٠): (الوافر)

فلا وأبيك ما ظلمتْ قريعٌ ولا وأبيك ما ظلمتْ قريعٌ بعَثرة جارهم أن ينعشوها

بأن يبنوا المكارم حيث شاءوا ولا بَرِمُوا لـذاك ولا أساءوا فيغبر حوله نعم وشـاءُ



# ُ الترقيم الدولمُّ 0509-2356 ISSN الترقيم الدولمُّ 3150- 15SN الترفيم الدولمُ الاكترانيُّ XISSN 2636



#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

ويمشي إن أريد به المشَاءُ لوجهته وإن طال الثَّواء أعانهمُ على الحسب الثراءُ

فيبني مجدهُمْ ويقيم فيها وإن الجارَ مثلُ الضيف يغدو وإني قد علقتُ بحبل قوم

وبعد أن استشهد بهذه الأبيات أتى بقول أبي ذؤيب يصف حمر الوحش والصائد: (الكامل)

الضَّرَباء خَلْفَ النجم لا يتَتَلعُ حَصِب البطاح تغيب فيه الأكْرُعُ شَرَفَ الحجاب، وريبَ قرع يقرع هوجاء هادية وهاد جُرشعُ سَهْمًا فخرَّ وريشُه متصمعً عنه فعيَّث في الكَنانَة يُرْجعُ بالكَشْح فاشْتملتْ عليه الأضْلعُ بذَمائه أو باركٌ متجعجعُ فَوَردنَ والعَيَّوقُ مَقْعَدَ رابئ فَكَرَعْنَ فِي حَجَرات عذب بارد فشَربنَ ثَمَّ سمعن حسًّا دُونه فَنكَرْنَه فَنفَرن فافتَرسَتْ به فَرَمَى فأنفذَ من نَحُوصٍ عَائط فبدا له أقرابُ هـاد رائغًا فرمى فألحق صاعديًّا مِطْحَرًا فأبدَّهُنَّ حتُوفهن فهاربٌ

فأنت ترى هذا النسق بالفاء كيف اطرد له، ولم ينحل عقده ،ولا اختل بناؤه ،ولولا ثقافة الشاعر ومراعاته إياه لما تمكن له هذا التمكن (٩٨)

### ٥- وحدة التسلسل لدى حازم القرطاجني:

بدأ حازم القرطاجني من حيث انتهى قدامة، ووصل إلى آفاق فريدة جعلته يصوغ أنضج مفهوم للشعر في تراثنا النقدي؛ واتضح ذلك في" تكامل المفهوم" من ناحية ،وفي الأبعاد الفنية التي ينطوي عليها هذا التكامل من ناحية أخرى (٩٩)، إذ عرّف الشعر بأنه كلام "موزون مقفى من شأنه أن يحبب إلى النفس ما قصد تحبيبه إليها، ويكره إليها ما قصد تكريهه ، لتحمل بذلك على طلبه أو الهرب منه، بما يتضمّن من حسن تخييل له ،ومحاكاة مستقلة بنفسها أو متصورة بحسن هيأة تأليف الكلام، أو قوة صدقه أو قوة شهرته، أو بمجموع ذلك، وكل ذلك يتأكد بما





يقترن به من إغراب؛ فإن الاستغراب والتعجّب حركة للنفس إذا اقترنت بحركتها الخيالية، قوي انفعالها وتأثرها (١٠٠٠).

وفي موضع آخر يعرفه بقوله: "الشعر كلام مخيل موزون، مختص في لسان العرب بزيادة التقفية إلى ذلك. والتئامه من مقدّمات مخيّلة، صادقة كانت أو كاذبة، لا يشترط فيها – بما هي شعر – غير التخييل"(۱۰۱). لقد التقى عند حازم التياران العربي واليوناني التقاء مثمرًا، وإن غلب عليه التيار اليوناني فعنايت الكبيرة "بالنظم"، ونظرته إلى العمل الفني على أنّه كلٌ مترابط الأجزاء ليست إلا صدى لفكرة "الوحدة "التي نادى بها أرسطو"(۱۰۲).

وفي حديث حازم عن وحدة الأغراض يذكر نوعين من القصائد، الأول بسيط والثاني مركب، ويبيّن أن القصيدة البسيطة هي التي تكون مدحاً صرفاً أو رثاء صرفاً. أما القصيدة المركبة فهي التي يشتمل الكلام فيها على غرضين، مثل النسيب والمديح (۱۰۳)، وهذان النوعان (البسيط والمركب) يحتاجان إلى التناسب الذي هو قرين الوحدة (۱۰۰). كما أن هذا التقسيم يشبه تقسيم الأوزان الشعرية من حيث بساطتها وتركيبها ، "وكما كان حازم أميل إلى الوزن المركب فإنه في الحديث عن القصيدة حكل يميل إلى الوحدة المركبة، لما تنطوي عليه هذه الوحدة من تعدد وتنوع والتعدد والتنوع – من وجهة نظر حازم أشد موافقة للنفوس الصحيحة الأذواق ،لولع هذه النفوس بالافتنان في أنحاء الكلام وأنواع القصائد" (۱۰۰).

لقد كان التناسب بين المعاني تناسباً منطقياً يحول القصيدة إلى بناء منطقي، أكثر من كونه بناء شعرياً مميزاً في علاقاته وتراكيبه (٢٠٠١). وتجدر الإشارة هنا إلى حديث حازم عن كمال المعاني أو نقصها باستيفاء الأقسام واستقصاء المتمكنات والقسمة المتكاملة ولا شك أن هذا الفهم المنطقي لطبيعة المعنى الشعري يمهد لمفهوم الوحدة في القصيدة، ويفضي إلى التعامل مع البناء الشعري كله على أساس أنه بنية تتناسب عناصرها تناسباً شكلياً خارجياً



# \* 7 % 2 7

#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

مما يفقد القصيدة الأبعاد المتجاوبة لعلاقاتها الداخلية، ويجعلها تنحصر في منطقة تجميع شكلي، حيث تتلاقى فيها عناصر ثابتة مستقلة يصل ما بينها تناسب خارجي، يقود إلى فهم محدد لوحدة القصيدة، التي تصنعها قوى ثلاث هي: القوة المائزة، والقوة الصانعة، والقوة الملاحظة على السواء (١٠٠٠).

يذكر حازم في القسم الثالث الذي جعله للنظم، عشر قوى يتركب منها الطبع لدى الشاعر (۱۰۸)، وفي ثلاث منها ارتباط بموضوع الوحدة ؛ إذ جعل القوة الثانية تتمثل في القدرة على تصور الشاعر لمقاصد الشعر ومعانيه والتوصل إلى اختيار ما يناسب هذه المقاصد والمعاني من القوافي مع الاهتمام ببناء فصول القصائد ، وترتيبها بحيث تكون مترابطة ومتكاملة الأجزاء (۱۰۹).

وقف أحد النقاد عند هذه القوة وأسهب في حديثه عنها ،ومن ذلك قوله:" وهذا التصور عند حازم ينم عن نزوع إلى النظر إلى العملية الشعرية باعتبارها كلاً حيّا مترابط العناصر، متلائمها في إطار من الشمولية والوحدة، تحقق لكل قصيدة وحدتها وانسجامها الداخلي على مستوى البناء وترتيب عناصر البناء ،ناهيك عن انسجامها المضموني، الذي يتمثل عادة في تلك المقصدية، التي تجعل قصيدة ما تنفرد بمقاصدها ومعانيها عن بقية القصائد الأخرى...ويشير حازم في كلامه إلى أن الشاعر ذا الطبع الجيد يكون أقدرمن غيره على توفير هذه الوحدة المقصدية نقصائده بفضل إحدى قدراته الطبيعية"(١١٠).

وجعل حازم القوة الثالثة للحديث عن بناء القصيدة لظهورها في أحسن منظر، يقول:" القوة على تصور صورة للقصيدة تكون بها أحسن ما يمكن وكيف يكون إنشاؤها أفضل من جهة وضع بعض المعاني والأبيات والفصول من بعض بالنظر إلى صدر القصيدة ومنعطفها من نسيب إلى مدح، وبالنظر إلى ما يجعل خاتمتها إن كانت محتاجة إلى شيء معيّن في ذلك"(١١١).



#### وحدة القصيدة العربية (دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

وخصص القوّة التاسعة لــ تحسين وصل بعض الفصول ببعض والأبيات بعضها ببعض، وإلصاق بعض الكلام ببعض، على الوجوه التي لا تجد النفوس عنها نبوة "(١١٢).

لقد أولى حازم فصول القصيدة عناية واهتماما ، حيث جعل المنهج الثالث من هذا القسم لطرق العلم بأحكام مباني الفصول وتحسين هيئاتها ووصل بعضها ببعض يقول:" اعلم أن الأبيات بالنسبة إلى الشعر المنظوم نظائر الحروف المقطعة من الكلام المؤلف، والفصول المؤلفة من الأبيات نظائر الكلم المؤلفة، من الألفاظ فكما الحروف، والقصائد المؤلفة من الفصول نظائر العبارات المؤلفة، من الألفاظ فكما أن الحروف إذا حسنت حسنت الفصول المؤلفة منها إذا رتبت على ما يجب، ووضع بعضها من بعض على ما ينبغي كما أن ذلك في الكلم المفردة كذلك وكذلك يحسن نظم القصيدة من الفصول الحسان كما يحسن ائتلاف الكلام من الألفاظ الحسان إذا كان تأليف منها على ما يجب وكما أن الكلم له اعتباران :اعتبار راجع إلى مادتها وذاتها، واعتبار بالنسبة إلى المعنى التي تدل عليه، كذلك الفصول تعتبر في أنفسها وما يتعلق بهيآتها ووضعها، وتعتبر بحسب الجهات التي تضمنت الفصول الأوصاف المتعلقة بها "(١٣٠).

في هذا النص يقارن حازم بين العبارة اللغوية في النثر وبين القصيدة الشعرية ، محاولاً إقناعنا بأن العملية التركيبية التي تفضي إلى بناء العبارة توازي العملية التركيبية المفضية إلى بناء القصيدة ،فالأبيات باعتبارها موازية للحروف تتآلف فيمال بينها لتشكل الفصول في القصيدة ،والفصول هي أجزاء القصيدة ومقاطعها ،وهذه الفصول تتآلف فيما بينها خالقة القصيدة على النحو الذي تتراكب به الكلمات فيما بينها لتخلق العبارة ،وفي نهاية النص السابق أشار حازم إلى الاعتبارين اللذين يمكن أن تدرس القصيدة بموجبهما، وهما اعتبار الفصول من جهة أنفسها وهيآتها ووضعها، واعتبار الفصول من جهة تضمينها لبعض الأوصاف المتعلقة ببعض الجهات (١١٠).ويضيف حازم في "إضاءة " قوله:"





#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

والكلام في ما يرجع إلى ذوات الفصول وإلى ما يجب في وضعها وترتيب بعضه من بعض يشتمل على أربعة قوانين:

القانون الأول: في استجادة مواد الفصول وانتقاء جوهرها .

القانون الثاني: في ترتيب الفصول والموالاة بين بعضها ببعض .

القانون الثالث: في ترتيب ما يقع من الفصول.

القانون الرابع: في ما يجب أن يقدم في الفصول وما يجب أن يؤخر فيها وتختتم به" (١١٠).

ويفصل حازم في شرح كل قانون من هذه القوانين الأربعة (١١١)، وسائتاول القانون الأول لتعدد أفكار حازم وتوسعه في شرحه ، وسأعرض ما جاء في القانون الثاني الذي مال فيه حازم إلى الإيجاز. و دعا حازم في القانون الأول إلى وجوب التناسب بين المسموعات والمفهومات؛أي بين النظام الإيقاعي والنظام الدلالي بحيث تكون حسنة الاطراد غير متخاذلة النسيج؛ أي أن تكون منظومة وفق أمتن الصياغات وأحسن الطرق في النظم حتى لا تكون مدعاة إلى مج السمع لها والتفات النفس إلى غيرها، كما يجب أن تكون الفصول متقاربة في دلالاتها وفي نظامها الصوتي وفي إيقاعها، ويكون نمط النظم مناسباً للغرض. ويلفت الانتباه إلى ضرورة اعتدال الفصول من ناحية الطول والقصر حتى لا يحدث تباين بينها، لأن التباين مدعاة إلى تنفير النفس، ويستثني من ذلك القصائد التي يـذهب بها مذهب التهويل والتفخيم؛ حيث إن تطويل الفصول سائغ فيها ومحتمل ؛ لموافقته مقصد الكلام ولكون القصيدة فيها رحب لذلك وسعة (١١٧).

وفي القانون الثاني يوضّح حازم ما يجب أن يقدم من الفصول، وهـو" مـا يكون للنفس به عناية بحسب الغرض المقصود بالكلام .ويكون مع ذلك متأنيـاً فيه حسن العبارة اللائقة بالمبدأ. ويتلوه الأهمّ فالأهمّ إلى أن تتصور التفاتة ونسبة بين فصلين تدعو إلى تقديم غير الأهمّ على الأهمّ. فهناك يترك القانون الأصلي في الترتيب"(١١٨). فيرى حازم أن النفس تهتم بما يحركها مما يجلب لهـا الانبسـاط



وحدة القصيدة العربية (دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

وتبعد عن غيره مما يسبب لها الانقباض، ولهذا حرص على تحقق ذلك التأثير النفسي المطلوب عند المتلقي عندما يشرع في قراءة أول فصول القصيدة الذي يحرك وجدانه، وهنا يجب أن يصوغ الشاعر المضمون بعبارة حسنة ترتاح إليها النفس وتطرب لها الأذن. ولا يسمح للشاعر أن يخرق فانون تفاوت الأهمية بين الفصول إلا لموجب طارئ، تتحقق معه غاية فنية ، كالالتفات من أمر قليل الأهمية إلى أمر أهم منه كي يتم الكشف عن ذلك الفرق القائم بين الأمرين مثلاً ،أو بغية تحقيق أحد مقاصد الشاعر (١١٩).

لقد ركز حازم على أهمية تحقيق التناسب بين فصول القصيدة لتشكل بناء أكثر تعقيدًا، وهذا البناء يتكون من ثلاثة مستويات: مستوى لفظي نابع من تآلف المعطيات اللفظية للكلمات، ومستوى معنوي نابع من تآلف المعطيات الدلالية للمعاني الجزئية، ومستوى مركب نابع من تجاوب المستويين السابقين، وهذه المستويات تظهر القصيدة بشكل نهائى يفصح عن وحدتها المركبة (١٢٠).

كان لابن طباطبا السبق في الحديث عن فصول القصيدة ، لكنه لم يفصل في توضيحها كما فعل حازم. وكذلك ف"إن تشبيه وحدة الأجزاء بوحدة العقد الذي يصل بين حباته "سلك جامع" يردنا إلى ابن طباطبا، ولكن الفرق بين حازم وابسن طباطبا فرق بين يرجع إلى عمق صلة الأول بالتراث الفلسفي من ناحية، ونضيج معطيات هذا التراث فيما يتصل بمشكلات الشعر من ناحية ثانية "(١٢١).

ولهذا يظهر في قول حازم مصطلح جديد "التسويم" ،كما ياتي بمصطلح النظم، يقول: فإذا اطرد للشاعر أن تكون فواتح فصوله على هذه الصفة، واستوثق له الإبداع في وضع مباديها على أحسن ما يمكن من ذلك صارت القصيدة كأنه عقد مفصل، وتألقت لها بذلك غرر وأوضاح وكان اعتماد ذلك فيها أدعى إلى ولوع النفس بها وارتسامها في الخواطر لامتياز كل فصل منها بصورة تخصه. وإذا اتجه أن يكون الانتقال من بعض صدور الفصول إلى بعض على النحو الذي يوجد التابع فيه مؤكّدًا لمعنى المتبوع منتسباً إليه من جهة ما



# \* 7 % 2 7

#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

يجتمعان في غرض ومحركاً للنفس إلى النحو الذي حرّكها الأول أو إلى ما يناسب ذلك، كان ذلك أشد تأثيرًا في النفوس وأعون على ما يراد من تحسين موقع الكلام منها " (۱۲۲). ويقدم حازم دراسة تطبيقية لقصيدة المتنبي: (الطويل)

## أَغَالِبُ فَيكَ الشُّوقَ والشوقُ أغلبُ وأعجبُ من ذا الهَجر والوصْلُ أعْجَبُ

حيث قام بتقسيم النسيب وما حوله إلى خمسة فصول تقريباً، يمهد كل منها منطقياً لما يليه (١٢٣)، وبعد أن وضّح ذلك يرى أن المتنبي نجح في التنقل بين هذه الفصول، "فاطرد له الكلام في جميع ذلك أحسن اطراد، وانتقل في جميع ذلك من الشيء إلى ما يناسبه، وإلى ما هو منه بسبب، ويجمعه وإياه غرض. فكان الكلام بذلك مرتباً أحسن ترتيب، ومفصلاً أحسن تفصيل، وموضوعا بعضه من بعض أحكم وضع "(١٢٤).

و أهم ما يلفت الانتباه في هذا القول هو حرص حازم على فهم الوحدة، باعتبارها وحدة تضم عناصر مستقلة، النقلة فيها تـتم علـى أساس التـدرج المنطقي، لكن حازم لم يلتفت إلى الصلة الوثيقة بين المقدمة والمديح في القصيدة بل افترض أن القسمين يتصلان – فحسب بحسن الـتخلص (٢٠٠).فتبدو هـذه الوحدة "وحدة تسلسل"، حيث يفضي فيها كل موضوع إلى آخر، بعلاقة شكلية هي "التخلص والاستطراد"، بحيث تتركب القصيدة في النهاية حمن أقسام أساسية، يصل ما بينها تلطف في الانتقال من قسم إلى قسم ،وبحيث يتركب كل قسم مـن مجموعة من "الفصول "،ثم تطول أو تقصر ،لكنها تسلسل في تدرج حتى يكتمـل الغرض فيكتمل القسم ثم توصل وصل تخلص بالغرض التالي حتى يتم الوصـول إلى الخاتمة (٢٠١).

هذه الوحدة المركبة ليست وحدة التكامل بالمعنى الذي يقرن بين وحدة القصيدة ووحدة الكائن، فلا يسلم باستقلال عنصر من العناصر، خارج علاقات المجموع المتكامل، وليست هذه الوحدة –أيضاً – وحدة عضوية تتآلف من تدرج النمو الداخلى الحي، بحيث تنمو القصيدة كما تنمو البذرة (۱۲۷).





وهذا المفهوم للوحدة وإن اتصل في بعض جوانبه مع مفهوم أرسطو إلا أنه يختلف عن مفهوم الوحدة العضوية، ويمكن القول" إن مفهوم حازم للوحدة الشعرية متصل بمفهوم الوحدة عند أرسطو في كتابه فن الشعر على نحو ما قدمه فلاسفة من أمثال ابن سينا وابن رشد، وعلى نحو ما حاول تطبيقه نقاد من أمثال ابن طباطبا والحاتمي. ولكن حازماً يتجاوز اجتهادات السابقين عليه إلى محاولة تطبيق مفهوم الوحدة الأرسطية على نماذج من الشعر العربي ...ويبدو أن الذي ساعده على ذلك هو أن القصيدة العربية كانت قد تطورت عند الشعراء المحدثين إلى نوع من ترابط الأجزاء ألمع إليه حازم عندما أشار إلى أن "شعراء المحدثين أحسن مأخذا في التخلص والاستطراد من القدماء" ولذلك وجد حازم مجالا لتطبيق مفهوم الوحدة على قصائد هؤلاء الشعر، ويخاصة المتنبي (١٢٨). و يمكن أن يُلْمح في ارتكاز مفهوم النظم على التآزر في البنية الشكلية للقول صدى لفكرة النظم عند عبد القاهر الجرجاني، إلا أن الأبعاد الأخرى التي حققها حازم للمفهوم خاصة تعلق النظم بجميع مراحل إنتاج القول الشعرى ،تبيِّن اختلافه وامتيازه، لاسيما في وضعه إياه في سياقه من المنظومة الاصطلاحية الكبرى عنده (١٢٩).وكل ما قــدم حازم يدل على استطاعته في رسم منهج متكامل لموقف نقدى محدد المعالم (١٣٠). وختاما فإن القصائد التي يكثر فيها النعت والتعلق بالموقف، فهي توغل في الانفراط، وأما القصائد ، التي يكثر فيها السرد والتعلق بالحدث ، فهي توغل فى الانتظام "(١٣١). وقد كان بعض النقاد القدامي يدرك هاتين البنيتين؛ أعني بنية الانفراط وبنية الانتظام ، وبالتالي لاحظوا تحقق الوحدة في تلك القصائد التي جاءت ببنية الانتظام، وإن لم يوضّحوا طبيعة، أو ماهية تلك الوحدة .





حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

#### الخاتمة:

### بعد هذا العرض المفصل لآراء النقاد نجمل النتائج فيما يأتى:

1 – يظهر في آراء كل من الجاحظ، وابن قتيبة، وقدامة بن جعفر، والقاضي الجرجاني، والمرزوقي، وابن رشيق القيرواني، تجاوز لمفهوم وحدة البيت، وذلك عندما وقفوا على جملة من الأبيات؛ ليوضحوا ترابط القصيدة وانسجامها.

٢ لعل نهج القصيدة القديم، واعتماد بعض الشعراء على بنية الانفراط، قد وقف عائقاً أمام بعض النقاد ، فلم يتبينوا وحدة في القصيدة.

٣- كشفت الدراسة تنبه ابن طباطبا، والحاتمي، وقدامة بن جعفر ، وعبد القاهر الجرجاني، وحازم القرطاجني إلى نوع من الوحدة يقوم على التناسب بين أجزاء القصيدة، لكنهم لم يصلوا إلى الوحدة العضوية بمفهومها النقدي الحديث وإن أكدوا على التسلسل المنطقى بين عناصر القصيدة الثابتة.

٤- لم يظهر مفهوم الوحدة العضوية لدى النقاد القدامى، على الرغم من تعدد الأفكار والرؤى الموضحة للشعر، بما يفصح عن فهمهم للوحدة المعنوية، والوحدة النفسية في بعض القصائد، أو ظهور الوحدة الفكرية، التي وضّحها قدامة بن جعفر.

٥- كشفت الدراسة تطور الفكر النقدي لدى حازم القرطاجني، ففي نظريته الشعرية بدأ من حيث انتهى قدامة بن جعفر، و ظهر تشابه بين نظرته القصيدة ونظرة ابن طاباطبا- القصيدة لها فصول تشبه فصول الرسالة-،بل تجاوزه عندما رأى أن فصول القصيدة تتضمن ثلاثة مستويات: الأول لفظي، والثاتي معنوي، والثالث بنائي، وبتضافر هذه المستويات تتحقق وحدة القصيدة المركبة. كما اقتربت نظرته إلى "وحدة القصيدة" من نظرة أرسطو، ومما ساعده على ذلك، محاولته تطبيق تلك القوانين الأربعة التي وضتح بواسطتها فصول القصيدة، فيما



#### وحدة القصيدة العربية دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



#### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

أبدعه أحد الشعراء المحدثين، وهو المتنبي، فاهتدى إلى ما سماه النقاد بوحدة التسلسل المنطقى .

7- لم تكن آراء ابن طباطبا وحازم القرطاجني صادرة من ناقد فحسب، وإنما من شاعرين يدركان أن الموقف والتجربة الشعورية يحتمان على الشاعر اختيار إحدى البنيتين للنظم- بنية الانفراط، أو بنية الانتظام -، وبالتالي إما تختفي وحدة القصيدة، أو تظهر، وقد اتضّح هذا حينما جعل حازم القصيدة مكونة من قسمين: البسيط، الذي لا يحتاج إلى ترابط ووحدة، والمركب الذي يتطلب ترابط وانسجام بين فصول القصيدة الواحدة.



# £ 700.

#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

## - حواشي البحث:

- (') ينظر: محمد مصطفى بدوي، دراسات في الشعر والمسرح، (ط۲، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ۱۹۷۹م) ، ص۲۲،۲۲. وكذلك جاء مثل هذا الرأي في بعض الدراسات الراهنة، حيث يرى عثمان الصوينع أن في بعض قصائد ابن الرومي وحدة عضوية. ينظر: وحدة القصيدة في الشعر العربي-٤- "مقال"، مجلة المنهل، (مج٣٣، ربيع الثاني ١٩٩١هـ)، ص٢٠٤. و ترى شادية زيني أن قصيدة الحطيئة التي فيها قصة من قصص القرى تشتمل على وحدة عضوية، ينظر: الوحدة العضوية في القصيدة العربية بين القديم والحديث، مجلة الأدب الإسلامي، (مج١١،ع١٤) م١٤١هـ، ٢٠٠٤م)، ص١١.
- (') طه أحمد إبراهيم، تاريخ النقد الأدبي عند العرب من العصر الجاهلي إلى القرن الرابع الهجري، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٠٩هـ، ١٩٨٩م)، ص١٧١، وما بعدها.
  - (") ينظر: السابق نفسه.
- (\*) ينظر: المرجع السابق، ص٥٥ ص١٠٣ (تذكر حياة جاسم أن أول من تحدث عن هذه الوحدة خليل مطران، ثم كل من عبد الرحمن شكري ،والعقاد ،وميخائيل نعيمة ،والشابي، وروز غريب ،ومحمد مصطفى بدوي ،ومحمد زكي العشماوي).
  - (°) ينظر: المرجع السابق، ص٨٢، ٢٩٥.
- (')ينظر: المرجع السابق ، من ص ۱۹۹ إلى ۱۱۹ (ومن أشهر هؤلاء: محمد مصطفى بدوي، شوقي ضيف، عز الدين إسماعيل ، ومحمد مندور، وإيليا حاوي. وبعض المستشرقين مثل: (بروكلمان ،وجب ،وجرينباوم ، ونيكلسون، وليون جوتييه)، حيث تناولوا هذا الموضوع من خلال آرائهم المبثوثة في دراساتهم لتاريخ الأدب العربي.
- (<sup>۷</sup>) ينظر: سامي منير ، ملامح وحدة القصيدة في الشعر العربي، سامي منير، (الإسكندرية: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ۱۹۷۹م)، ص ۱۳۳ ص۱۵۵.
- (^)ينظر: بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد الأدبي الحديث، (الأردن إربد: دار الكندي للنشر والتوزيع، ٩٩٩م)، ص ٦٠ ص ٨٥.
- - (۱۰)الجاحظ، البيان والتبيين، ۱/ ۵۰.
  - (١١) وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث، ص ١٤١.



#### وحدة القصيدة العربية (دراسة تعليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

- (۱۲) ينظر: البيان والتبيين، المصدر السابق، ۱/۱ه.
- (۱۳) ابن قتيبة، الشعر والشعراء، تحقيق مفيد قميحة ،ومحمد أمين الضناوي، ط١،بيروت: دار الكتب العلمية، ٢١٤ هـ/ ٢٠٠٠م، ص٢٠.
  - (۱۴) السابق نفسه
  - (°') الشعر والشعراء، ص٢٠.
  - (١١) حياة جاسم، وحدة القصيدة في الشعر العربي حتى نهاية العصر العباسي ، ٥٧٥.
- (۱۷) تاریخ النقد الأدبي عند العرب، إحسان عباس، ط۳، بیروت:دار الثقافة ، ۱۱۲ هـ/۱۹۸۱م، ص ۱۱۲.
- (^^)علي عبدالله إبراهيم ، الوحدة النفسية في القصيدة العربية القديمة ، دراسة تطبيقية تقوم على عرض عينيتي متمم والحادرة وتحليلهما"، مجلة عالم الفكر ، (ع:٢، مج ٣٤، أكتوبر ديسمبر ٢٠٠٥م)، ص ٢٢١.
  - (١٩)ابن قتيبة، الشعر والشعراء ، ص ٢٩.
  - ('')إحسان عباس، تاريخ النقد الأدبى عند العرب، ص ١١٠.
- ('') ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ص ٢٩: "قول عبدالله بن سالم الذي يورده ه ابن قتيبة أكثر وضوحاً مما جاء في كتاب الجاحظ والذي تم ذكره في الصفحة السابقة، "قال عبدالله بن سالم لرؤبة :مت يا أبا الجحاف إذا شئت، فقال رؤبة: وكيف ذلك ؟قال: رأيت اليوم ابنك عقبة ينشد شعراً له أعجبني، وقال رؤبة :نعم ولكن ليس لشعره قران. يريد أنه لا يقارن البيت بشبهه".
  - (٢٠) ينظر: بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث ، ص ١٤٢.
- (٢٣) ينظر: القاضي علي بن عبد العزيز الجرجاني، الوساطة بين المتنبي وخصومه ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، وعلي محمد البجاوي، (ط٢، شركة دار طباعة الكتب العربية، ١٩٥١م) ، ص ٤٨.
- (\*<sup>۲</sup>)أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين ، تحقيق مفيد قميحة، (بيروت: دار الكتب العلمية، (٢٩٨ م)، ٣٧٠٥
- (°′) ابن الأثير، المثل السائر، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، القاهرة: الباب الحنبي،١٩٣٩م)، ٢٣٧/٢.





#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

- (٢٠) طه أحمد إبراهيم ،تاريخ النقد الأدبي عند العرب من العصر الجاهلي إلى القرن الرابع الهجري، ص١٧١.
  - ( $^{''}$ ) القاضى الجرجاني، الوساطة بين المتنبى وخصومه ، ص ٤٠.
- (٢٨) ينظر: ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٨١م)، ص٥١٣.
  - (٢٩) القاضى الجرجاني، الوساطة بين المتنبى وخصومه ، ص٢٢.
    - (") القاضي الجرجاني ،المصدر السابق ، ٣٣٠.
      - (")ينظر: المصدر السابق، ص٢٣
- (٢٠) ينظر: المر السابق نفسه، و هي قوله: لَوْ حارَ مُرتَادُ المَنِيَّة لَمْ يُرِدْ إلا الفراق على النفوس دليلا.
  - و الأبيات في ديوان أبي تمام ، نشره محيى الدين الخيّاط، ص٢٤٢.
- (۳۳) المرزوقي، مقدمة ديوان الحماسة، ،شرح أحمد أمين ومحمد عبد السلام هارون، (ط۲،مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ،۱۹۲۷م. ۱۸/۱).
  - (٢٠) ينظر: بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث ،ص ١٤٨.
    - (°°) المرزوقي، مقدمة ديوان الحماسة ، ١/٨.
- (۲۱)عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز ،وقف على تصحيحه وطبعه وعلق على حواشيه محمد رشيد رضا، بيروت: دار المعرفة، ١٤١هـ.، ١٩٩٤م)، ص٧٧.
  - (۲۷) المصدر السابق ، ص ۷۰.
  - (٣٨) ينظر: بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث، ص ١٦٢..
- (٢٩) جودت فخر الدين ، شكل القصيدة العربية في النقد العربي حتى القرن الثامن الهجري ، ص ٥٦.
  - (' أ) عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز ، ص ٣٠٩..
- ('¹)) ينظر: حمادي صمود، التفكير البلاغي عند العرب أسسه وتطوره إلى القرن السادس (ط٣، بيروت: دار الكتاب الجديد المتحدة ، ٢٠١٠م)، ص ٢٧٤. والقول في دلائل الإعجاز ، ص ٧٤.
  - (٢٠) ينظر: إحسان عباس ، تاريخ النقد الأدبى عند العرب ، ص ٢٧٠.
- (٤٠) ينظر: حمادي صمود، التفكير البلاغي عند العرب أسسه وتطوره إلى القرن السادس، ص





## العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

- (\*\*)ينظر: جودت فخر الدين ، شكل القصيدة العربية في النقد العربي حتى القرن الثامن الهجري ، ص ٥٦.
  - (")ينظر: دلائل الإعجاز، ص٧٨.
- (<sup>11</sup>) ابن طباطبا محمد بن أحمد أبو الحسن العلوي ، عيار الشعر ، تحقيق عباس عبد الستار ،م راجعة نعيم زرزور، (بيروت، دار الكتب العلمية ،١٩٨٢م)، ص ١٢٤.
- (<sup>۲۷</sup>) ينظر: محمد غنيمي هلال النقد الأدبي الحديث، (القاهرة: دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، ۱۹۹۷م)، ص۲۰۲.
  - (\*\*)ابن طباطبا ، عيار الشعر ، ص ١٢٤.
    - ( في عيار الشعر ، ص مي .
  - (' ")ينظر: محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث ،ص ٢٠٣.
- (°) عيار الشعر ، ص ١٨ ٢٤ ، (من هؤلاء الشعراء زهير ، وعنترة ،وأبي ذؤيب الهذلي، والخنساء ،والقطامي، والفرزدق، ومروان بن أبي حفصة ) ينظر : من ص١٨وحت ص٢٤.
  - (٥٠٠) عيسى العاكوب، التفكير النقدي عند العرب، (دمشق: دار الفكر،١١٧ه) ... ص١٩٧.
- أبو الفتح ضياء الدين نصر الله بن محمد ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر  $(^{\circ r})$
- (<sup>1°</sup>) جابر عصفور ، مفهوم الشعر ، (القاهرة: دار الطباعة والثقافة والنشر، ۱۹۸۷م)، ص ۹۹.
  - ( " ) ابن طباطبا، عيار الشعر ،ص١١.
  - (°¹) ينظر: عيسى العكوب، التفكير النقدى عند العرب، ص ١٨٣.
    - (°°) ابن طباطبا ، عيار الشعر ،ص٢١٣.
  - $\binom{\circ^{\wedge}}{}$  بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث ، $\sim$  ١٥٦.
    - (°°) إحسان عباس، تاريخ النقد الأدبي عند العرب، ص ١٣٨.
      - (۲۰) ابن طباطبا، عيار الشعر ، ص۲ .
        - (۲۱) السابق نفسه .
        - (۲۲)المصدر السابق ، ۳،۲ س
      - (۱۳) جابر عضفور، مفهوم الشعر ، ص ۲ ٤٠.





#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

- (۱۴) ابن طباطبا، عيار الشعر ،ص ٧.
- ("١") جابر عصفور، مفهوم الشعر، ص ١٤٠
  - (۲۱)السابق نفسه.
- (١٥٠) بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث، ص ١٥٧.
  - $\binom{1}{1}$  جابر عصفور، مفهوم الشعر، ص ۹۸.
- (٢٩) ينظر: إحسان عباس، تاريخ النقد الأدبي عند العرب، ص ١٤٠.
  - (``) جابر عصفور، مفهوم الشعر، ص ۹۸.
  - (٧١) ينظر: وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث، ص١٤٧.
    - (۲۲) أبو هلال العسكر، كتاب الصناعتين ،ص١٧٩.
- ( $^{vr}$ ) ينظر: قدامة بن جعفر، نقد الشعر ،تحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، (بيروت: دار الكتب العلمية، (د.ت) ، ، . . . . .
- (<sup>³²</sup>) ينظر: جابر عصفور، مفهوم الشعر ،ص ١٢٢. يذكر عبد الله الطيب أن عناصر الشعر أربعة هي: "الوزن والصياغة، والأغراض، ونفس الشاعر، وتناول تعريف الشعر عند قدامة "،ينظر: مقالته "عناصر الوحدة في القصيدة العربية، مجلة المنهل ،(٤٣٤،مج٤٦،ربيع الثاني ،٥٠١٤هـ،ديسمبر -يناير ١٩٨٥/١٩٨٤م).
  - (°°) جابر عصفور، مفهوم الشعر ، ۲۹،
  - (٧١) ينظر: إحسان عباس، تاريخ النقد الأدبي عند العرب، ص١٩٥.
    - (۷۷)عيسى العاكوب، التفكير النقدي عند العرب، ص٢٣٠.
      - (^^)ينظر: مفهوم الشعر، ص ٢٩.
      - (٢٩) ينظر: التفكير النقدى عند العرب، ص٢٢٩.
        - (^^)قدامة بن جعفر، نقد الشعر، ص ٩٠.
      - (^۱) ينظر: جابر عصفور، مفهوم الشعر، ص١٧١.
- (^^)الحاتمي، أبو علي محمد بن الحسن بن المظفر ، حلية المحاضرة في صناعة الشعر ، متحقيق جعفر الكتاتي،
- (دار الرشيد للنشر ۱۹۷۹،م)، ۲۲۰/۱، وجاء النص في زهر الآداب ۲/۳،وفي العمدة في محاسن الشعر ونقده، ۲/ ۲۷۰.
  - (^^) جابر عصفور، مفهوم الشعر، ص١٠٠٠





### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

- (^^)الحاتمي، حلية المحاضرة في صناعة الشعر، ٢٢٦/١.
- (^^)بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث ،ص ١٥٩
  - (^٦) إحسان عباس، تاريخ النقد الأدبى عند العرب، ص٢٥٧.
- ( $^{\wedge \vee}$ )محمد عبد المنعم خفاجي، وحدة القصيدة في الشعر العربي، (القاهرة: المطبعـة المنيريـة بالأزهر، ١٣٧١هـ/ ١٩٥٢م) ص $^{\vee}$ .
- ( $^{\wedge \wedge}$ )بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث ، $^{\wedge}$  ١٦١. وينظر: حلية المحاضرة في صناعة الشعر ، حيث وردت أبيات مسلم بن الوليد في  $^{\wedge}$  ٢١٥.
  - (^^) ينظر: الحاتمي ، حلية المحاضرة في صناعة الشعر ، ٢١٦/١
- ('')بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث، ص١٦٠. (كتب علي إبراهيم مقالة يؤكد فيها وجود الوحدة النفسية في القصيدة العربية القديمة، حيث قدم دراسة تطبيقية لعينيتي الحادرة ومتمم بن نويرة، ينظر:الوحدة النفسية في القصيدة العربية القديمة، مجلة عالم الفكر،ع٢،مج٤٣،أكتوبر-ديسمبر ٢٠٠٥م). وهنا يبدو أن الحاتمي قد أدرك هذا النوع من الوحدة).
  - (٩١)حياة جاسم ، وحدة القصيدة في الشعر العربي، ص١٠.
- - (٩٣)بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث، ص٩٥١
  - (4) حياة جاسم ، وحدة القصيدة في الشعر العربي حتى نهاية العصر العباسي ، ص ٥٥.
    - (٩٥٠) محمد زغلول سلام ، تاريخ النقد العربي إلى القرن الرابع الهجري،١٥٣/٢.
      - (٩٦) الحاتمي، حلية المحاضرة في صناعة الشعر، ٢٧/١.
- أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده ،تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد ، (ط٥، بيروت: دار الجيل ، ١٤٠١هــ، ١٩٨١م)، ١٢٩/١.
  - (^^^)) ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده ،١٣٠/١



#### حولية كلية اللغة العربية بجرجا مجلة علمية محكمة

- (۹۹) ينظر: جابر عصفور، مفهوم الشعر، ص١٧
- (''') حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص ١٦١.
  - (۱۰۱) المصدر السابق، ص۸۹.
- (١٠٠١)بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث، ص٦٦٦.
- (١٠٣)ينظر: حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص ٣٠٥، ٣٠٦
- (١٠٠٠) ينظر: بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث ، ص ١٦٦
  - ("') جابر عصفور، مفهوم الشعر، ص٥٥٤
    - (۱۰۱) ينظر: جابر عصفور، السابق نفسه..
  - (۱۰۷) ينظر: جابر عصفور، مفهوم الشعر، ص٥٥٣.
  - (۱۰۰ )ينظر: منهاج البلغاء وسراج الأدباء ،ص ۲۰۰ ...
    - (۱۰۹)ينظر: السابق نفسه.
- (۱۱۰) محمد أديوان، قضايا النقد الأدبي عند حازم القرطاجني ، (الدار البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة (منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط ، ٢٠٠٤م)، ص ٨٠. (أسهب محمد أديوان في توضيح القوى المكونة للطبع كما يقول لكون هذه القوى هي التي تجعل الشاعر قادراً على إنتاج المعاني والتصرف فيها في نظمه كما أنها قوى ترتبط بنواحي متعددة من العمل الشعرى ، وهي ذات صلة وثيقة بعنصر المعنى، ومتفاعلة معه).
  - (''')منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص٢٠٠.
    - (۱۱۲) السابق نفسه.
    - (۱۱۳)المصدر السابق ، ۲۸۷...
  - (١١٠)ينظر: محمد أديوان ، قضايا النقد الأدبى عند حازم القرطاجني ، ص٥٥٥
    - (°۱۱) منهاج البلغاء وسراج الأدباء ،ص۸۸۸.
    - (۱۱۱) ينظر: المصدر السابق ،من ص٨٨٥ وحتى ص٢٩١.
      - (۱۱۷) ينظر: المرجع السابق، ص۸۲، ۲۹٥.
      - (۱۱۸)منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، ص۲۸۹.
- (۱۱۹) ينظر: محمد أديوان ، قضايا النقد الأدبي عند حازم القرطاجني، ص٥٥٠. أما بالنسبة للقانونين الثالث والرابع فينظر: منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، ص ٢٩٠،٢٨٩ حيث دعا حازم في القانون الثالث إلى وجوب البدء بالقصول من =خلال النظر إلى المعنى المناسب



#### وحدة القصيدة العربية (دراسة تعليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



### العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

لما قبله بحيث يكون المعنى عمدة معاني الفصل، وهو بذلك أكثر تأثيراً في النفس، ويشير الى رغبة بعض الشعراء في تأخير المعنى الأشرف ليكون خاتمة الفصل "فأما من يردف الأقوال الشعرية بالخطابية فأن الأحسن له أن يفتتح الفصل بأشرف معاني المحاكاة ويختمه بأشرف معاني الإقناع وإلى هذا كان يذهب أبو الطيب المتنبي حرحمه الله— في كثير من كلامه" .كما يذكر في القانون الرابع أربعة أضرب لوصل بعض الفصول ببعض ،وهي "ضرب متصل العبارة والغرض، وضرب متصل العبارة دون الغرض، وضرب متصل الغرض دون العبارة ،وضرب متصل الغرض والعبارة " . (لقد شرح محمد أديوان هذه القوانين في الفصل الثاني من الباب الرابع ينظر: كتابه السابق من ص ٥٥٥ و حتى القوانين في الفصل الثاني من الباب الرابع ينظر: كتابه السابق من ص ٥٥٥ و حتى القوانين في الفصل الثاني من الباب الرابع ينظر: كتابه السابق من ص ٥٥٥ و حتى

- ('۲') ينظر: جابر عصفور، مفهوم الشعر، ص ٢٦٦.
  - (۱۲۱) المرجع السابق ، ص ۲۷۱.
- (۱۲۲) منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص۲۹۸، ۲۹۷.
  - (١٢٣) جابر عصفور، مفهوم الشعر، ص٣٦٤.
  - (۱۲۴) منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص٩٩.
  - (۱۲۰)ينظر: جابر عصفور، مفهوم الشعر، ٥٦٥.
  - (۱۲۱)ينظر: جابر عصفور، مفهوم الشعر ،۷٥٤.
    - (۱۲۷)ينظر: السابق نفسه.
- (۱۲۸) جابر عصفور، المرجع السابق، ،ص۷۰، وينظر: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، حيث ورد قول حازم في ص ٣١٧.
- (۱۲۹)ينظر: فاطمة الوهيبي، نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، (الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي ،۲۰۰۲م)، ص ۲۰۰۵.
  - (١٣٠)ينظر: طه إبراهيم ، تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، ٥٧٣٥.
- (۱<sup>۳۱</sup>)ينظر" نظر في الشعر القديم ،حسين الواد، الرياض: (جامعة الملك سعود ، كرسي الدكتور عبد العزيز المانع لدراسات اللغة العربية وآدابها، ۱۳۱ هـ)، ص ۹۷.





#### المصادر والمراجع:

### أولاً: القديمة:

- ١. الآمدي أبو القاسم الحسن بن بشر (-٣٧٠هـ)، الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري، تحقيق أحمد صقر ،دار المعارف، ط٢٠٢٢م.
- ابن الأثير أبو الفتح ضياء الين نصر الله بن محمد (٦٣٧هـ)، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ،تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، القاهرة ،الباب الحلبي، ٩٣٩م.
- ٣. ابن رشيق القيرواني، أبو علي الحسن بن رشيق (٣٦٤هـــ). العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، ط٥،بيروت لبنان، دار الجيل ، ١٠٤١هــ/١٩٨١م.
- ٤. ابن سلام الجمحي(٢٣٢هـ) ، طبقات فحول الشعراء، تحقيق محمود شاكر،
  دار المعارف، ٢٩٥٢م.
- ابن سنان الخفاجي الأمير عبدالله بن محمد بن سعيد (٢٦٦هـ)، سر الفصاحة ،ط١،بيروت دار الكتب العلمية، ١٩٨١م.
- 7. ابن طباطبا العلوي محمد بن أحمد (٣٢٢هـ)، عيار الشعر، شرح وتحقيق عباس عبد الستار، مراجعة نعيم زرزور،ط١، بيروت، دار الكتب العلمية،١٩٨٢م.
- ٧. ابن قتيبة أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (٢٧٦هـ)، الشعر والشعراء ، تحقيق مفيد قميحة ومحمد أمين الضناوي ،ط١، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية، ٢١٤هـ/٠٠٠م.
- ٨. ثعلب أبو العباس أحمد بن يحيى (٩١١هـ)،قواعد الشعر، تحقيق رمضان عبد
  التواب، ط٢،القاهرة ،٩٦٦م.
  - ٩. الجاحظ أبو عمرو بن بحر (٥٥ هـ)، البيان والتبيين، تحقيق درويش
    جويدي، بيروت، المكتبة العصرية ٢٣١ هـ ٢٠١١ م.
- ۱۰. الجرجاني عبد القاهر (۲۷۱ه)، دلائل الإعجاز، وقف على تصحيحه وطبعه وعلق على حواشيه محمد رشيد رضا ،ط۱، بيروت، دار المعرفة، ٥٠١٤١ه، ١٩٩٤م.



#### وحدة القصيدة العربية (دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين)



## العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

- 1 ١. الجرجاني علي بن عبد العزيز (٣٩٢هـ)، الوساطة بين المتنبي وخصومه، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ،وعلي محمد البجاوي ، ط٢، شركة دار طباعة الكتب العربية ، ١ ٩٥ م.
- 1 1. الحاتمي أبو علي محمد بن الحسن بن المظفر (٣٨٨هـ)، حلية المحاضرة في صناعة الشعر، تحقيق جعفر الكتاني، دار الرشيد للنشر، ١٩٧٩م.
- 17. حازم القرطاجني، أبو الحسن حازم (٤٨٦هـ)، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تقديم محمد الحبيب ابن الخوجة، ط٢،بيروت،دار الغرب الإسلامي ١٩٨١.
- ٤١.الحصري،القيرواني(٨٨٥ه)، زهر الآداب، تحقيق زكي مبارك ،ط٤،بيروت،دار الجيل ،(د،ت).
- ١٠. العسكري أبو هلال الحسن بن عبدالله بن سهل (٣٩٥)، كتاب الصناعتين،
  تحقيق مفيد قميحة ،ط١،بيروت،دار الكتب العلمية، ١٩٨١م.
- 1. قدامة بن جعفر أبو الفرج (٣٣٧هـ)، نقد الشعر، تحقيق وتقديم، محمد عبد المنعم خفاجي، (د.ط) بيروت: دار الكتب العلمية (د.ت).
- ١٧. المرزباني محمد بن عمران (٣٨٤هـ)، الموشح في مآخذ العلماء على الشعراء، تحقيق على البجاوى، ط١،القاهرة،نهضة مصر، ١٩٦٥م.
- 1. المرزوقي أبو علي أحمد بن محمد (٢١ ٤هـ)، شرح ديوان الحماسة، شرح أحمد أمين ومحمد عبد السلام هارون، ط٢ ، مطبعة لجنة التاليف والترجمة والنشر ، ١٩٦٧م.

#### ثانيا: الحديثة:

- 19. إحسان عباس (٢٠٠٣)، تاريخ النقد الأدبي عند العرب من القرن الثاني حتى القرن الثامن الهجري ،ط٣، بيروت لبنان،دار الثقافة ،١٠٤١هـ، ١٩٨١م.
- ٢٠. بسام قطوس، وحدة القصيدة في النقد العربي الحديث دراسة في تطور المفهوم واتجاهات النقاد المعاصرين ،ط١،الأردن،إربد،دار الكندي للنشر والتوزيع، ٩٩٩م.
- 11. جابر عصفور، مفهوم الشعر دراسة في التراث النقدي، القاهرة، دار الثقافة والطباعة والنشر، ١٩٧٨م.



- ٢٢. جودت فخر الدين، شكل القصيدة العربية في النقد العربي حتى القرن الثامن الهجرى، ط١،بيروت،منشورات دار الآداب ١٩٨٤،م
- ٢٣. حمادي صمود، التفكير البلاغي عند العرب،ط٣، بيروت، دار الكتاب الجديد المتحدة، ٢٠١٠م.
- ٤٢. حسين الواد، نظر في الشعر القديم، الرياض: جامعة الملك سعود :كرسي الدكتور عبد العزيز المانع لدراسات اللغة العربية وآدابها ، ١٤٣١هـ.
- ٥٠ حياة محمد جاسم، وحدة القصيدة في الشعر العربي حتى نهاية العصر العباسى، ط٢، الرياض، دار العلوم للطباعة والنشر، ٢٠١ هـ، ١٩٨٦م.
- 77. سامي منير، ملامح وحدة القصيدة في الشعر العربي بين القديم والحديث، ط١، الإسكندرية، الهيئة المصرية العامة للكتاب ،٩٧٩ م.
  - ۲۷. طه أحمد إبراهيم ، تاريخ النقد الأدبي عند العرب ،ط۱،بيروت لبنان، دار الكتب العلمية، ۹۸۹ دهـ،۹۸۹ دم.
  - ٢٨ طه حسين (٩٧٣م)، حديث الأربعاء، ط١١،دار المعارف بمصر، ٩٧٥م.
- ٢٩. عناد غزوان (٢٠٠٤م)، مكانة القصيدة العربية بين النقاد والسرواة العسرب، النجف: مطبعة النعمان، ٧٦٧م.
- ٠٣٠. عيسى العاكوب، التفكير النقدي عند العرب ،مدخل إلى نظرية الأدب العربي، دمشق ،دار الفكر، ١٤١٧ه.
- ٣١. فاطمة الوهيبي، نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ط١،الـدار البيضاء:
  المركز الثقافي العربي ، ٢٠٠٢م.
  - ٣٢. محمد أديوان، قضايا النقد الأدبي عند حازم القرطاجني، ط١،الدار البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة ،٢٠٠٤م.
- ٣٣.محمد زغلول سلام (٢٠١٣)، تاريخ النقد العربي إلى القرن الرابع الهجري، دار المعارف ،١٩٦٤م.
- ٣٤. محمد عبد المنعم خفاجي (٢٠٠٦م)، وحدة القصيدة في الشعر العربي،ط١،القاهرة ،المطبعة المنيرية بالأزهر،١٣٧١هـ،٢٥٩م.
  - ٥٣.محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث، القاهرة، دارنهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٩٩٧م.



#### وحدة القصيدة العربية (دراسة تحليلية للاتجاه النقدي من القرن الثالث إلى القرن السابع الهجريين )



## العدد الرابع والعشرون للعام 2020م الجزء الرابع

- ٣٦.محمد مصطفى بدوي، دراسات في الشعر والمسرح، ط٢، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٩م.
- ٣٧. يوسف بكار، بناء القصيدة في النقد العربي القديم في ضوء النقد الحديث، ط٢، بيروت، دار الأندلس،٩٨٣ م.

#### ثالثا: المترحمة:

۳۸. أرسطو طاليس (۳۸٤–۲۲ سق.م.)، فن الشعر، ترجمة وتحقيق عبد السرحمن بدوى، ط۲، بيروت، -لبنان، دار الثقافة، ۱۹۷۳م.

#### رابعا :الدوريات:

- ٣٩. وحدة القصيدة في الشعر العربي (١-٤)، عثمان الصوينع، مجلة المنهل، (مج محرة القصيدة في الثاني، ١٣٩١هـ، ١٩٧١م).
- ٤. عناصر الوحدة في القصيدة العربية، عبدالله الطيب، مجلة المنهل، (ع٣ ٤ ٢، مج ٢ ، مبيع الثاني ٥ ٤ ١ هـ، ديسمبر /يناير ١٩٨٤م).
- ١٤. الوحدة العضوية في القصيدة العربية بين القديم والحديث، شادية زيني ،مجلة الأدب الإسلامي، (ع٤١، مج ١١، ٢٥، ١هـ، ٢٠٠٤م).
- ٢٤.الوحدة النفسية في القصيدة العربية، علي إبراهيم، مجلة عالم الفكر، (ع٢،مج٤٣، أكتوبر/ديسمبر،٥٠٠٥م).
- ٤٣. وحدة القصيدة في النقد الأدبي، حسيب زيدان الحديدي، مجلة جامعة تكريت للعلوم الإنسانية، (ع٨، مج ١٤، أيلول ٢٠٠٧م).





# فهرس الموضوعات

| الصفحة       | الموضوع                                              | P          |
|--------------|------------------------------------------------------|------------|
| 7710         | ملخص                                                 | -1         |
| ٣٨١٦         | Abstract                                             | -۲         |
| ٣٨١٧         | المُقَـدِّمَة                                        | -٣         |
| ۳۸۲۱         | التمهيد                                              | -\$        |
| ۳۸۲٤         | المبحث الأول: الانسجام والتناسب بين موضوعات القصيدة، | -0         |
|              | والإشارة إلى قوة السبك، وإحكام النسج، وحسن التخلص    |            |
| ۳۸۳۱         | المبحث الثاني: وحدة البناء، ووحدة التسلسل المنطقي    | -٦         |
|              | في القصيدة،                                          |            |
| 4757         | الخاتمة:                                             | - <b>Y</b> |
| ٣٨٥.         | حواشي البحث                                          | -٨         |
| <b>77.07</b> | المصادر والمراجع                                     | -9         |
| ۲۲۸۳         | فهرس الموضوعات                                       | -1+        |



