

# ووسائك الحفاظ عليها وجلاء صورنها

# دراسة دلالية تحليلية

دكتور

# محمود حسين أحمد الزهيرى

أستاذ مشارك قسم اللغة العربية - جامعة العلوم الإسلامية العالمية - عمان دكتور

# عبداللطيف مطيع عبدالقادر محمد

أستاذ مساعد

قسم اللغة العربية – جامعة العلوم الإسلامية العالمية – عمان



















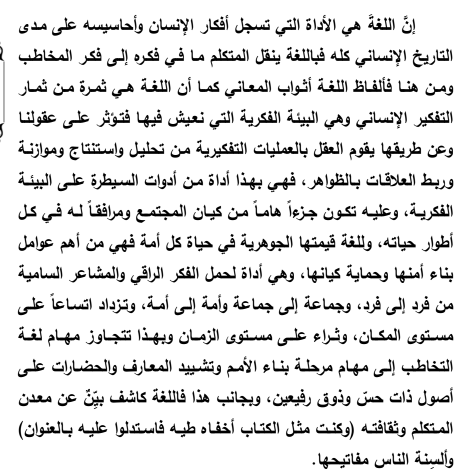




كلية الدراسات الاسلامية



#### المقدمة:



وشاء الله تعالى فجعل للأمم غير الإنسانية لغة وفكراً خاصين بها قال تعالى: ﴿ وَمَامِن دَآبَةِ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَاطَاتِمِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمُّمُ أَمْنَالُكُمْ ﴾ [الأنعام: ٣٨] وقال أيضاً: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ فَوْمِهِ ﴾ [إبراهيم: ٤].

وفي يوم ما قرر مناطقة اليونان أن الفكر قاصر على النوع الإنساني فعرَّفوا الإنسان بأنه (حيوان ناطق) وعنوا بالنطق التفكير قائلين: بأنَّ الفكر الإنساني يفصل نوع الإنسان عن باقي أفراد جنسه (الحيوانات





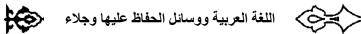
الأخرى) ولكن من يستقرئ القرآن الكريم في هذا الجانب والسنة الشريفة كذلك يدرك بجلاء ما بينه القرآن من إسناد النطق والتفكير لبعض الحبوانات(۱).

فلقد أسند القرآن الكريم النطق لبعض الحيوانات، وجعل لها طريقة للتفاهم فيما بينها، ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِمَنَا مَنطِقَ ٱلطَّلِرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيَّ ۗ ﴾ [النمل: ١٦]. وكان ذلك لسليمان عليه السلام.

وفي قوله تعالى: ﴿ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسَكِنَكُمْ لَا يَعْطِمَنَكُمْ سُلَيْمَنُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [النمل: ١٨]؛ فبين مدى تفكير النملة العقلي عندما وصفت سيدنا سليمان بعدم الظلم، فهم إن حطموا النمل إنما بغير قصد، وقبل هذا شعورها بالخطر القادم وتحذير رعاياها لتوخي الحذر هذا الأمر أدى إلى فرح سيدنا سليمان وتبسمه إزاء سماعه هذا ﴿ فَنَبَسَمَ ضَاحِكًا مِن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنَ أَنْ أَشْكُر نِعْمَتَكَ ٱلَّتَى أَنْعَمْتَ عَلَّ وَعَلَى وَلِدَتَ ﴾ النمل: ١٩].

<sup>(</sup>١) انظر: القرطبي، أبو عبدالله محد بن أحمد، الجامع لأحكام القرآن، ١٧٦/١٣ دار الكتاب العربي.







بالتعظيم اللائق مع الباري سبحانه، فما بين التعريف (العرش) والتنكير (عرش) فرق فهمه الهدهد.



وفي الحديث الشريف الذي خاطب فيه الجمل الرسول على وشفع الرسول ﷺ لدى مالكيه مشهور في كتب السنة، والشاة المسمومة التي أخبرت النبي على أنها مسمومة (١).

وجاء في السنة الشريفة أن النطق والتسبيح تعدى ذلك إلى الجمادات كالجبال والشجر والحجارة: "إني لأعرف حجراً بمكة كان يسلِّم على قبل أن أبعث. إنى لأعرفه الآن"(٢). كما أن القرآن الكريم أثبت ذلك للسموات والأرض ومن فيهن فقال: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

## نظرة الإسلام إلى اللغات الأخرى:

إنَّ الإسلام والقرآن الكريم والرسول على عندما يباركون هذا فلا تعنى هذه المباركة أدنى تعصب ضد لغة أخرى، حيث يعلم القرآن الكريم أن اختلاف الناس في لغاتهم ومعارفهم هو إحدى آيات الخالق العظيم سبحانه السذي يقسول: ﴿ وَمِنْ ءَايَن فِيءِ خَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْذِلَكُ اللَّهِ أَلْسِنَيْكُمْ وَأَلْوَزِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِلْعَالِمِينَ ﴾ [الروم: ٢٢].

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، الإمام: أبي الحسن مسلم بن الحجاج، رقم (٢٢٧٧)، دار إحياء الكتب العربية، بيروت، ١٤١٣ هـ-١٩٩٢.



<sup>(</sup>١) انظر: ابن قيم الجوزية، أبو عبدالله محمد بن أبي بكر، زاد المعاد في هدى خير العباد، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، ط١٠، ١٩٨٠م، مؤسسة الرسالة، 770/7





وعليه فلا يعنى الاهتمام باللغة العربية والحفاظ عليها أنه على حساب تعليم اللغات الأخرى حيث إن إتقان لغة أخرى لمتابعة الأحداث والتطورات العلمية والعالمية وتحقيق التبادل والتكافل الثقافي أمر يدعو إليه الإسلام فلقد أمر الرسول على زيد بن ثابت بتعلم اللسان السرياني(١١)، والفرق شاسع بين هذا وبين أن تكون اللغة الأخرى بديلاً عن اللغة العربية حالتئذ يكون الضياع للعقيدة والأصالة والهوية، لأن الله وصف القرآن بلسان عربي مبين، فقال سبحانه: ﴿ بِلِسَانِ عَرَقِي مُّبِينِ ﴾ [الشعراء: .[190

وفي الزمن المعاصر صار الحفاظ على العربية أمر حتمى ديني وحياتي حيث تتعرض لهجمات شرسة من تغريب لها في بني جلدتها وغزو فكرى لأبنائها بقصد طمس الهُوية العربية والإسلامية لتحل محلها هويات وثقافات لا تتوافق مع عقيدة الإسلام السمحة، وتشريعاته الحكيمة.

<sup>(</sup>١) الذهبي: شمس الدين محد بن أحمد، سير أعلام النبلاء، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط٤، ٢٨/٢.

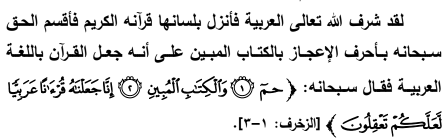


## اللغة العربية ووسائل الحفاظ عليها وجلاء



## المحور الأول: القرآن الكريم واللغة العربية.

• حكمة إنزال القرآن الكريم باللغة العربية:



كما أشار – سبحانه – إلى المقام العالي الرفيع لآيات كتابه المبين مبيناً أنه أنزل باللغة العربية مما يوحي بالمقام العالي الرفيع كذلك لهذه اللغة فقال سبحانه: ﴿ الرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئَبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرَّءَانًا عَرَبِيًّا لَلغَة فقال سبحانه: ﴿ الرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئَبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرَّءَانًا عَرَبِيًّا لَلغَة فقال سبحانه: ﴿ الرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئَبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرَّءَانًا عَرَبِيًّا لَلغَة فَقَالُ سبحانه: ﴿ الرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئَبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَالَاللَّالَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وبعد أحرف الإعجاز كذلك بين الحق سبحانه أن تنزيله للقرآن مفصلاً بلغته العربية إنما هو مظهر من مظاهر رحمانية الله ورحمته.

وتكرر في القرآن الكريم تأكيد إنزاله، ووحيه باللغة العربية في أكثر من موضع وفي كل منها معاني جديدة ذات عطاء لا ينفد فيقول سبحانه ( وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَمُمْ ذِكْرًا ﴾ [طه: ١١٣].

وذلك مما يؤكد اللسان العربي ويجعله قادراً على مواكبة الحياة وتطورها ويفرض لغة القرآن في جوانب الحياة من غير إنكار لغيرها من اللغات.







فيقول: ﴿ وَكَنَالِكَ أَوْجَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ [الشورى: ٧] لذا جعله بعيداً كل البعد عن أي اعوجاج يخالف الاستقامة فيقول: ﴿ الْمُهَدُ لِلَّهِ الذِي آنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنْبُ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عِوجًا ﴾ [الكهف: ١].

مجلة علية الدراسات الإسلامية

وبناء على ما سبق بين سبحانه أنه أنزل القرآن حكماً عربياً لاشتمال القرآن الكريم على جميع أقسام التكاليف وليجعل اللسان العربي طاغياً على كل لسان ففيه ما يغني من أساليب تفاهم في شؤون الحياة والعلم؛ لذا فرض الله على جميع المكلفين تعلم القرآن الكريم والعمل به لأنه جاء إلى الناس كافة وفي هذا الإنزال الحكمي يقول سبحانه: ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ حُكُمًا عَرَبِيًا ﴾ [الرعد: ٣٧]. وقال أيضاً: ﴿ وَلَقَدَ نَعَلَمُ أَنَّهُمُ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِمُهُ بَشُرُ لِسَانُ النَّلِي يُتَحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِي وَهَنا لِسَانُ عَرَبِي النحل: ١٠٣].





لذا تلحظ أنها مقاربة بين اللغة المبنية واللغات الأخرى، فكلما كانت اللغة متسعة مرنة تستوعب وتتقبل تطور الحباة كانت أقدر على البقاع والاستمرارية. وكلما كانت متعددة المترادفات وكثيرة الألفاظ استطاعت أن تُهيْمن على نواحي الحياة، ويكتب لها الخلود والبقاء.

ومن جهة أخرى نلحظ أن دساتير الأمم والشعوب تحافظ على نصها الأول الذي كتبت فيه ويبقى على الناس نقلها إلى لغاتهم ليفهموها، فها هو شأن اليونان القدماء، والفرس والروم وغيرهم في ترجمة ما لديهم إلى لغات أخرى؛ فلا ضير على العربية أن تكون كذلك وقد جاءت بأهم دستور على مستوى البشرية ألا وهو القرآن الكريم.

#### • حفظ اللغة العربية جاء من حفظ القرآن الكريم:

استمدَّتْ العربيةُ قوتَها وخلودَها وبقاءَها لغة للتفاهم والتخاطب من نزول القرآن الكريم المحفوظ من الله سبحانه وتعالى، فقال: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا ﴿ ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ ١٠٠٠ ﴾ [الحجر: ٩]، ففيه ترابط وثيق لا ينفصل لأن القرآن الكريم محفوظ بحفظ الله ومن جرّاء ذلك حفظت لغته ويذا تلحظ علو القرآن ونظمه وسبك آياته في أروع أساليب اللغة وآدابها ونظمها وتجلياتها التي تأخذ بالألباب وتأسر القلوب والأفئدة.

وبذا ندرك اهتمام السابقين بأساليب اللغة ونحوها وصرفها ويلاغتها وفنونها المتعددة خدمة للقرآن الكريم وفهمه فأصبح الاهتمام باللغة طريقا لا ثاني له للاهتمام بالقرآن.

فانطلقوا يبحثون عن فنون اللغة في نظم القرآن وطرائق أدائه ويستخرجون منه أعظم الأساليب وفنون القول.

• المعجزة المعنوبة الكبرى لسبدنا محمد علي الله







لقد حبى الله - سبحانه - الرسول على بمعجزات كثيرة متنوعة جمعت بين الحسيَّة، والمعنوية، والإخبار ببعض الغيبيات. والقرآن الكريم ذلك اللفظ العربي المنزل على محمد ﷺ يقظة بواسطة جبريل المتحدى به والمنقول إلينا تواتراً، والكائن بين دفَّتي المصحف سعدت اللغة العربية بإنزاله بها فالنظم القرآني خاصة كانت المعجزة المعنوية الكبرى للرسول على فبين أساطين اللغة وروادها الأوائل وساداتها شعراً ونثراً وخطابة أنزل الله القرآن الكريم بأسلوب سهل ميسَّر ممتنع معجز فما وسعهم لما سمعوه إلا أن سجدوا لبلاغته وفصاحته مع عدم إيمان بعض الساجدين لرسوله(۱).

وقد جاء التحدي من قوله تعالى: ﴿ قُل أَينِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِعِثْلِ هَلَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]، تحداهم الله بأن يأتوا بعشر سور مثله فقال سبحانه: ﴿ أَمْ نَقُولُونَ اللهِ ٱفْتَرَيْكُ قُلْ فَأَتْوُا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِّشْلِهِ، مُفْتَرَيَكتٍ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [هود: ١٣].

ثم خفف الكمَّ المتحدى به إظهاراً لعظمة القرآن واعجازه فقال سبحانه: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِتَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّثْلِهِ - وَادْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣]. والذين حاولوا الإتيان بمثل القرآن إنما جاؤوا بمثلية استُهزأ بها فأنى لهم إلى ذلك سبيلاً؟

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، ٤٨٦٢، ٢١/٦، دار الفكر، ١٩٩٤، ١٤١٤هـ. والقرطبي، ٨١/١٧. في قصة سجود المشركين حين قرأ رسول الله ﷺ سورة النجم إلى آخر ها.







ولقد كان القرآن معجزاً ويقى معجزاً إلى آخر الدنيا، ويلحظ أنَّ الإعجاز كان إعجاز نظم وتأليف؛ لذا ذكر الجرجاني موضوع الإعجاز وبين أنه في النظم والسبك، ولحظ أن ألفاظه وحروفه وكلماته هي مما استخدمها العرب قبل الإسلام فليس في شيء منها إعجاز، إنَّما الإعجاز في النظم والتأليف(١)، على أن الخلاف حاصل في إعجاز القرآن هل هو بالتحدى أم بالصرفة (٢).

فإذا كان أعجز أساطين اللغة والبلاغة فمن باب أولى أن يعجز من بعدهم أو من هم أقل منهم في مستويات اللغة وتصاريفها. ويذا نفهم وندرك لماذا كان المشركون وهم صادون عن الإسلام يتسللون خفية للاستماع إلى القرآن حين يتلى من بيت النبي على الله فلولا أن القرآن أسر ألبابهم وجذب أسماعهم بنظمه وتأليفه لما فعلوا ذلك، ولا كان منهم.

ومما يؤكد معجزته أنه جاء فيه تراكيب لم تعهدها العرب على الرغم من أنها الفاظهم ومفرداتهم كقوله فقال: ﴿ لَّمْ تَكُونُواْ بَلِغِيهِ إِلَّا بِشِقِّ ٱلْأَنفُسِ عَالِهِ ﴾ [النحل: ٧] وقوله تعالى ﴿ أَخَذَتُهُ ٱلْمِزَّةُ بِٱلْإِثْمِ ﴾ [البقرة: ٢٠٦]، وقوله تعالى ﴿ وَيُهَالِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱللَّمَالُ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] وغيرها كثر، ومما تجدر

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن هشام، أبو مجد عبدالملك، السيرة النبوية، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٢٣١هـ، ٢٠٠١م، ٢٣٣/١



<sup>(</sup>١) انظر: الجرجاني، عبدالقادر، دلائل الأعجاز، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) الزركشي، برهان الدين، البرهان في علوم القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٠٤/٢هـ، ٢٠٠١م، ١٠٤/٢



**(2)** 

كلية الدراسات الإسلامية

الإشارة إليه أن إعجاز القرآن بتأليفه ونظمه أثر على اللغة العربية أيما تأثير وأجج فيها ثورة بعد رقاد وتطوراً إلى أعلى غاية ممكنة(١).

وعلى الرغم من تقادم الزمان وتطوره، وتعاقب الأجيال لم يستطع أحد أن يأتي بنظم أو تأليف يشبه تأليف القرآن ونظمه، فضلاً عن أن يأتي بمثله، فالتحدي قائم إلى آخر الزمان والدنيا.

وفي سياق المتصل نلحظ أن كل من حاول أن يأتي بنظم يحاكي فيه نظم القرآن الكريم وتأليفه تحدياً منه كان مثاراً للهزء والسخرية فهذا مسيلمة حاول فلم نر إلا سخافات، ونظم مرذول ساقط، تبدو منه الحماقة والبلاهة كقوله: إنا أعطيناك الجماهر، فصل لربك وهاجر(۱)، فركاكتها ظاهرة واضحة وإن كان إيقاعها وحركاتها وسكناتها تحاكي إيقاع القرآن الكريم وتصل بها إلى درجة السخافة والبلاهة.

ومما سبق يتبين أن الإعجاز إنما هو إعجاز نظم وتأليف ولا يتعداه إلى أمر آخر. وذا مما أعطى العربية قوة وخلوداً مدى الدهر لا يتجاوزه أحد ولا يستطيعه متحدٍ مهما أوتي من قوة البيان وفصاحة القول، نظراً لارتباط اللغة بالقرآن الكريم والنص المقدس.

ومما يؤكد ديمومة إعجاز القرآن أنه باق ما بقيت الدنيا، وأنه لم ينته بموت الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم لم يذهب بذهاب الأيام بل هو باق باسط يد التحدى إلى ما شاء الله، وأنّى ذلك نابعاً من نظمه ولغته

<sup>(</sup>٢) انظر: الزرقاني عبدالعظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، دار المعرفة، بيروت، ١٩٩٩، ط١، ٢١٥/٢. وانظر: عباس، إحسان، تاريخ النقد الأدبى عند العرب، دار الثقافة، بيروت، ص٢٤، ط٤، ١٩٨٣م.



<sup>(</sup>۱) انظر: الزهيري، محمود حسين، الأدب الراشدي الأموي رؤية ومنهج، دار الفكر، عمان، ط۱، ۲۰۱۵، ص۶۹.



اللغة العربية ووسائل الحفاظ عليها وجلاء



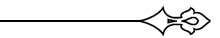
لأنه أعجز أصحاب البيان واللسان، من العرب الفصحاء والأقصاح فإعجازهم ذلك يمثل شهادة من لجان التحكيم غاية النزاهة والإتقان، كما في عصربا الحاضر(١).



ولما كانت لغة القرآن الكريم ونصه عربية فصيحة وجرى التحدى عليه فإنه من باب أولى أن تكون لغته معجزة وباقية. فَحِفْظُ اللغة نابع من حفظ القرآن والعناية باللغة عناية بالقرآن لا ينفصلان البتة، وما كان ذلك ليكون إلا لأن اللغة العربية وعاء القرآن الكريم، ووسيلة بلاغه للناس كافة.



<sup>(</sup>١) انظر: مناهل العرفان، ٢١٨/٢.









## المحور الثانى: علاقة اللغة العربية بعالمية الدعوة وخلودها

#### • لغة عالمية:



لقد أرسِل الله الرسول ﷺ برسالة عالمية وخالدة إلى قيام الساعة، فقال عز وجل: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكَذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨]. كما قال: ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

وقسال سبحانه: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّ مَن اللَّهِ الأحزاب: ٤٠]، وقد روي عنه ﷺ: (لا نبوة بعدي إلا ما شاء الله)<sup>(۱)</sup>.

ولما كانت اللغة العربية هي وعاء القرآن الكريم وحاملة لرسالة هذا الدين الحنيف كانت عالميتها التي لا تعرف إقليمية في المكان ولا تحديداً في الزمان بفضل القرآن الكريم الذي لبست فيه اللغة العربية ثوب الإعجاز أجمل حللها وأبهاها فشدَّ إلى اللغة العربية من جراء ذلك مئات الملايين من البشر بشتى أجناسهم يقدسونه ولغته ويفخرون بأن يكون لهم منها نصيب، هذا ولقد كانت نشأة اللغة العربية في شبه الجزيرة العربية من عوامل صيانتها والمحافظة على كيانها عدة قرون قبل الإسلام، وفي ظل الإسلام تحولت من لغة لبعض القبائل ينشدون بها الشعر والنثر في سوق عكاظ وغيره إلى لغة العلم والحوار والاجتهاد بفعل معجزة القرآن الكريم الذي رفعها، ويفعل عقيدة التسامح والحرية التي أسهمت بدورها الفعال فجعلت كثيراً من غير العرب ينقلون إلى العربية ما لم يكن فيها من علوم.



<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القر آن، ١٩٧/١٤.



**(2)** 

ومع انتشار الإسلام حلت اللغة العربية محل لغات كثيرة أخرى في بلاد الروم وفارس واستعربت شعوب كثيرة في غرب آسيا وشمال أفريقيا وبلدان من أوروبا، تركوا – طواعية – لغاتهم الأصلية وآثروا لغة القرآن، لأن مجلة حبهم للإسلام عربهم فهجروا ديناً إلى دين ولغة إلى لغة.

مجلة كلية الدراسات الإسلامية

ومما يلحظ أن كثيراً من أعلام الحضارة الإسلامية كانوا من غير العرب، فأبو حنيفة، والبخاري وابن سينا، والرازي، وابن المقفع، وابن قتيبة وابن العميد، وأبونواس ويشار بن برد وغيرهم كانوا من أجناس غير عربية صهرها الإسلام وأدرجها في حضارته، فاستظلوا بظل الإسلام وتفيؤوا ظلال لغته.

وأضحت اللغة العربية دهوراً هي لغة الحضارة الأولى في العالم – آنذاك نعم صارت أداة التعاريف والتفاهم بين مئات الملايين من البشر المنتشرين في الأرض الله حاملين رسالة الله وما انبثق عنها من حضارات وثقافات إلى شعوب وأجناس كثيرة من البشر، لتصير ذات رسالة إنسانية بشتى مفاهيمها وأفكارها معبرة عن حضارة إنسانية سعدت بها أمم شتى بعد أن اعتمدوها جميعاً لغة لحضارتهم وثقافتهم لتكون لغة للعلم والسياسة والتجارة والتشريع على المستوى العالمي فكشف هذا بجلاء مدى تفوق اللغة العربية ونجاحها الكبير للقيام بدورها الحضاري الرفيع، لقد انتقلت من مجتمعها الصحراوي المتواري إلى قيادة المعرفة والفكر على المستوى العالمي، قروناً متتالية.

#### • وسيلة للوحدة بين المسلمين:

يقول سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ هَلَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَارَبُكُمْ فَأَمَّةً وَحِدَةً وَأَنَارَبُكُمُ فَأَعَبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٩٢].











فشاء الله أن يكون هذا الدين الإسلامي مشتملاً على روابط الوحدة بين المسلمين مهما اختلفت بلادهم وثقافاتهم وحضاراتهم. فهم جميعاً وفي أي مكان بينهم رباط إيماني روحي يجتمعون من خلاله على مائدة القرآن الكريم يتبدرونه حال كونه بلسان عربي مبين، ومعلوم أن توجيد لسان التخاطب بين أبناء الأمة يفتح مجالأ واسعأ لوحدة المعرفة والفكر حيث يعيش الجميع في كيان واحد ويتعاملون بلغة واحدة، ولقد جمعت اللغة العربية أبناء الإسلام من خلال قنوات العلاقات المتعددة علماً وسياسة وتجارة وغيرها. فأخذت نوعاً من الترابط الاجتماعي بين أمة الإسلام مهما تناءت المسافات والأوطان، وهذا النوع من الوحدة يحقق كذلك أمناً قومياً يجعل الأمة قادرة على مواجهة ما يتهددها من أخطار فهي بهذا الترابط ذات قضايا مشتركة ومصير واحد كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد.

وحينها لا فرق بين الأجناس في مقياس الإسلام، فكثير من الوزراء والأمراء القادة ليسوا عرباً جنساً بل عرب لساناً مثل برامكة الرشيد، ووزراء العباسيين، وسلاطين العثمانيين إذا لم تقتصر اللغة العربية على نبوغ علماء ومفكرين بل قادة وساسة لهم أثر واضح في خدمة الإسلام والقرآن الكريم.

ولعل أهم وسيلة لوحدة المسلمين - الصلاة - حيث إنها لا تقبل ولا تجوز إلا بالعربية، فقراءة الفاتحة في الصلاة لا تقبل إلا بالعربية، وكذلك





ألفاظ الصلاة من تكبير وتحميد وتسبيح لا تكون إلا بالعربية (١). وتعد تلك الميزة من أبلغ وسائل الوحدة بين المسلمين وطريقاً ناجحاً لتآلفهم.

ومن النماذج التطبيقية لوحدة المسلمين بفعل اللغة العربية وتأثيرها وقوة أسبابها:

قراءة القرآن الكريم وأحاديثه وأسلوب التحية بالسلام والرد عليه، ومصطلحات فرائض الإسلام ونسكه كالصلاة، والزكاة والصيام والحج فكل يتكلم بها وكذلك التلبية في الحج والتكبير والتهليل وكافة الأذكار والأدعية.

وكلها لا تكون إلا بالعربية وفصاحة اللسان، لذا تلمح أن مصطلحات عربية كثيرة فرضت نفسها على لغات الأجناس الإسلامية، كالتركية والفارسية، والبربرية، وغيرها، وتعدت ذلك إلى لغات أوروبا كمصطلحات القضاء والحكم والسياسة والفلسفة، ناهيك عن الفلك وعلومه.

وكذلك الأسماء التي كثيراً ما تكون شبيهة بأسماء الصحابة الكرام، ومن ثمَّ كتابة كثير من اللغات كالفارسية والتركية والأوردية والملايووية بأحرف عربية كل هذا جعل الوحدة اللغوية دائمة بين المسلمين في كل زمان ومكان.

وفي السياق المتصل نلحظ أن الخط العربي هيمن على لغات غير العربية مثل الفارسية، والتركية القديمة، والأوردية، وأصبح الخط العربي

<sup>(</sup>١) انظر: ابن قدامة، أبو مجد عبدالله بن أحمد، المغني، مكتبة الرياض الحديثة، ٤٨٦/١.





من بين ثلاث خطوط مشهورة في العالم لا رابع لها وهي في كل العالم إلى الوقت الحاضر لا تتعدى هذه الخطوط الثلاثة(١).



فلولا أن الخط العربي أثبت قدرته على البقاء والخلود من جراء خط القرآن الكريم ورسمه ولغته لما ثبت إلى عصرنا الحاضر وتلك ميزة تضاف إلى حساب إعجاز القرآن الكريم ولغته العالمية.

وفي الوقت الذي كانت لغة إعجاز كانت وسيلة وحدة وائتلاف وتلاق بين أجناس الأمة جميعها. وتعد تلك لفتة سامية أوجدها القرآن لتسهيل التواصل الفكري والثقافي والتلاحم والترابط بين أفراد الأمة وجماعتها.

#### لغة تزدهر ولا تندثر:

لقد وهب الله اللغة العربية خصائص وميزات جعلتها قادرة على الانتشار والبقاء لتتمشى مع طبيعة الكتاب المجيد الخالد برسالته العامة الخالدة فها هو القرآن الكريم بألفاظه العربية المباركة يتلوه المسلمون كما هو منذ نزلت آياته الأولى على سيدنا محمد ﷺ ﴿ أَقُراْ بِآسِهِ رَيِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾ [العلق: ١] حتى الوقت الحاضر بعد مرور أكثر من ألف وأربعمائة وخمس وأربعين سنة ليجعل هذه اللغة في ازدهار دائم لا تعرف إلى الضياع أو الاندثار سبيلاً وهو يتلى بلسانه العربي في الدنيا كلها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، ولا نرى لغة أخرى لم يعتورها الزمان على مدى هذه الحقبة الزمانية الكبيرة، ثم إن ما وصل إلينا من تراث لغوى وأدبي مطلقاً يقرأ على مسامعنا فنفهمه وكأنه من نتاج عصرنا الحاضر. إن ذلك من

<sup>(</sup>١) انظر الشنقيطي، محمد الأمين، تتمة أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقر أن، مطبعة المدني، المؤسسة السعو دية، مصر ، ٣٦٣/٩.





كلية الدراسات الاسلامية



جراء بركة القرآن الكريم وعظمته وقوة تأثيره في أهل الأرض جميعاً فضلاً عن تأثيره في المسلمين. ولعل ذلك شاهد ناطق لقوله تعالى ﴿ ٱلْيَوْمَ المائدة: ٣]. وَيَنَاكُمُ وَيَنَاكُمُ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمُ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣]. ولم يتيسر ذلك للغة أخرى قط على وجه الأرض، فهذه الدنيا جميعها شاهدة به، وذا أكبر دليل بيِّن واقع، فأين السريانية والآرامية، وغيرها من اللغات، إنها خفتت مع الزمان وخبا نورها ولم يعد لها وجود إلا في النقوش والآثار، وبذا يظهر الدليل واضحاً من جراء بركة القرآن الكريم ولغته.

فلقد مرت بأهل اللغة العربية سنوات وحقب عجاف من الضعف والهوان، وعلى الرغم من كل ذلك حافظت العربية على ازدهارها وقوتها ففي الحروب الصليبية والمغول، وفي العصر الحاضر كان التحدي كبيراً مخيفاً إلا أن العربية أثبتت أنها الأقوى والأمتن ثم الأقدر على مواجهة

الصعاب والاحتفاظ لنفسها بظل الازدهار والقوة والتكامل.





# المحور الثالث: انفراد اللغة العربية بتطورها مع الحفاظ على أصولها

#### • طبيعة التطور:



إن أعظم ميزة في العربية قدرتها على الاشتقاق والتصريف، فلها بذلك القدح المعلى، فهي قادرة على مواكبة التطور مع المحافظة على الأصل والثبات.

ويلحظ ذلك في الاشتقاق الأكبر والأصغر وتقلباتها في اللغة (۱). وذا مما مكّن لها من مواكبة التطور عبر العصور، وتجاوزها الصعاب، وشموخها أمام المنكرين.

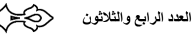
يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرَّهُ ۗ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ ﴿ الْمُنذِرِينَ ﴿ اللهُ عَلَى عَل

فهذا اللسان العربي المبين يرجع إلى أصول وأنساب محفوظة، ففي مقام التطور نجد شيئاً على حساب شيء جديد يولد وقديم يندثر، إلّا أن اللغة العربية خالفت هذا ففيها التطور بأسمى معانيه مع ثبات أصولها وتراثها الوضّاء، وذلك لما أودعه الله فيها من عنصرين هامين هما: عنصر الثبات من خلال ميزان ذي أحرف ثلاثة تتركب فيه الكلمات بقوالب فكرية متنوعة يعرفها المتخصصون، وعنصر يتطور بتطور الحياة يتمثل في الاشتقاق اللغوي الذي يؤدي وظيفة التجديد والتوليد، ويوازيه النحت اللغوي والاشتقاق كذلك، لتكوّن النتيجة تعبيرات لغوية متجددة مع تجدد

<sup>(</sup>۱) انظر ابن جني، أبو الفتح عثمان، الخصائص، ت: محمد علي النجار، دار الشوون الثقافية العامة، بغداد، ۱۹۹۰م، ۱۳۰/۲، وانظر باب التصريف، شرح ابن عقيل، ۱٤۱/٤.









الفكر الإنساني وتقدمه، ومتواكبة مع الاستعمالات التي لم تكن في العصر القديم وقد أشار لذلك عميد الأدب العربي "لغتنا العربية يسر لا عسر ونحن نملكها كما كان القدماء يملكونها ولنا أن نضيف إليها ما نحتاج إليه من ألفاظ لم تكن مستعملة في العصر القديم"، ومع هذا التجديد والتطور تقف العربية في شموخ وكبرياء تتفرد بهما عما عداها من لغات أخر، لهذا فهي لغة إنسانية تعبر أصدق تعبير عن العواطف والأحاسيس فهي لغة شاعرة، بل إنها لتصور المعنى من خلال جرسها وألفاظها وتصاقب حروفها مع معانيها، فنجد الإمالة والإبدال والإشمام، وتسهيل الهمزات(١)، ترتبط بالمعانى ارتباطاً واضحاً له دلالته وأبعاده، وفي سياق المتصل نستطيع النظر إلى اللفظ وهو يمس المعنى فيحيله قائما بذاته شاهداً على ما يُفهم من خلال إلقائه، وتلك ميزة في العربية وإضحة الدلالـة في استخدام بعض الصيغ، كالفعلان، والفعللـة، واستفعل(٢)، والأمثلة في ذلك مستفيضة غاية في الذوق والجمال اللغوي وينم عن إحساس وجداني لمتكلميها. ولما خاطب الله بها البشر جميعاً من خلال آيات القرآن الكريم كانت خير أداة لنقل رسالة الإسلام الخالدة وتبني مشروع الحفاظ على العربية على كافة الصُّعد يمثل مشروعاً قومياً إسلامياً يعلى شخصية الأمة ويرسخ قيمها العربية والاسلامية، إن هذا التطور المبنى على أصول ثابتة تنبه إليه أحد الكتاب الأجانب، فقال في قصة خيالية معبرة متخيلاً فيها سيَّاحاً اخترقوا باطن الكرة الأرضية ولما وصلوا

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ١٥٤/٢. انظر: سيبويه، الكتاب، عبدالسلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٥، ٦٤٦/٣، ١٤٣٠هـ-٢٠٠٩م.



<sup>(</sup>١) انظر: الخصائص: ١٤٧/٢.



كلية الدراسات الإسلامية



إلى مكان ما في باطنها يصعب اختراقه خطر لهم أن يتركوا هنالك أثراً يدل على وصولهم إلى تلك النقطة فتركوا حجراً نقشوا عليه عبارة باللغة العربية. فلما سئل هذا الكاتب لم اخترت اللغة العربية من بين اللغات العالمية؟ أجاب لأنها لغة المستقبل سيموت غيرها من لغات بينما تبقى هي حية حتى يُرفع القرآن. وبذا ندرك أهمية العربية وخطوطها، لأنك تستطيع أن تقرأ وتفهم نصوصاً من آلاف السنين كتبت ولا تجد في ذلك غضاضة ولا حرجاً. فها هي نصوص القرآن الكريم، والحديث الشريف والشعر الجاهلي شاهد، هي ناطق، لا ينكره إلا جاحد معاند.

## • لغة ذات طابع وجداني:

إنَّ اللغة العربية لغة ترفع الذوق والحس الرفيع وتحمى الأسماع عما يخدش الحياء فلقد اهتمت بالبعد الإنساني فهناك أشياء هي ضرورة حياتية قد يمتنع الإنسان عن التلفظ بها حياء فتأتى اللغة بألفاظ بديلة تعبر عن مكنون الإنسان بأسلوب لا يزيد السماع إلا متعة ولا الذوق إلا رقياً ففي تعبير القرآن عن الخصوصية الزوجية والألفاظ الجنسية بالمباشرة والملامسة، كقواله تعالى: ﴿ وَلَا تُبَشِرُوهُ إِنَّ وَأَنتُمْ عَلَكِفُونَ فِي ٱلْمَسَاجِدِّ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، وقوله تعالى: ﴿ فَأَنُّوهُ إِنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]. وفي سورة يوسف يعبر القرآن الكريم عن أعلى ما يمكن أن يصل إليه الحس البشري من أمور فطرية بتعبيرات لا يستشعر فيها القارئ والسامع إلا ما يحفظ الحياء وبأسلوب بلاغي ينسجم مع أرقى المشاعر الإنسانية. فقال ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِقِرْ وَهُمَّ بِهَا لَوْلَا أَن زَّءَا بُرْهَن رَبِّهِ \* ﴾ [يوسف: ٢٤]، وقوله: ﴿ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ ﴾ [يوسف: ٢٣].







وقد ذكر سيد قطب في قوله: (الرفث إلى نسائكم) فقال: الرفث مقدمات المباشرة أو المباشرة ذاتها وكلاهما مقصود هنا ومباح ولكن القرآن لا يمر على هذا المعنى دون لمسة حانية رفافة، تمنح العلاقة معللة الزوجية شفافية ورفقاً ونداوة، تنأى عن غلظ المعنى الحيواني وعرامته (۱).

نعم، إنها اللغة التي تراعي المقام النفسي للإنسان فتجعل لكل مقام مقالاً ولا تُدخل السامع في إطناب قد يمل منه بل شعارها البلاغة والإيجاز.

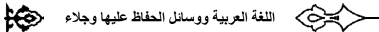
وعليه فإنّ ابنَ جني عقد لذلك فصلاً للرد على مَنْ زعم أنّ العرب اهتمت بألفاظها على حساب المعنى فقال: "... وبالغوا في تحبيرها وتحسينها، ليكون ذلك أوقع لها في السمع وأذهب بها في الدلالة على القصد"(١). لذا فإن العربية لغة نفسية جمالية قبل كل شيء تهتم بالوجدان والشعور قبل الخطاب وبعده، لهذا خاطب القرآن الكريم الناس بهذه اللغة لأنها تلامس شغاف القلب والوجدان وتؤثر فيه أيما تأثير، وانظر إلى آيات العذاب في شدتها وقسوتها، وفي الوقت نفسه انظر إلى آيات النعيم والرحمة في لطفها ورقتها، تلحظ الفرق في الناحية الوجدانية النفسية وتلك من أعظم الدلائل على وجدانيتها ومخاطبتها العقل والروح معاً. وتجلى ذلك في مشاهد القرآن بطريقة التمثيل والتجسيم والتصوير الذهني(١).

<sup>(</sup>٣) انظر: أثر السياق في توجيه المعنى القرآني: الزهيري، محمود حسين، ص٢٨، ط١، ٢٠١٤، دار وائل، عمان.



<sup>(</sup>١) قطب، سيد، في ظلال القرآن، ١٧٤/١، ط٥١، ٤٠٨ هـ-١٩٨٨م.

<sup>(</sup>٢) الخصائص، ٢١٧/١.



إنها لغة تشعر سامعها بأهميته فعندما أحدِّث إنساناً بها فإنني آخذ بيده ليرتفع إلى لغة الرقي، يكفي أنها لغة سطَّر الله بها كلامه وخاطب بها البشرية.















# المحور الرابع: اللغة العربية أساسٌ لفهم الدين

• مكانة اللغة العربية عند سلف الأمة:



يقول الحق - سبحانه - ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧] ويقول: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانُّ ﴾ [النساء: ٨٧] و[محمد: ٢٤]. فالله عز وجل قد يستر لغة القرآن ليتدبرها المسلمون فيقفوا على معالم الدين حيث إن اللغة أساسية لفهم هذا الدين ولقد وعى هذا جيداً سلف الأمة ورعيلها الأول حيث كان اهتمامهم الكامل باستقامة اللسان في نحوه وصرفه وأنزلوا اللغة من نفوسهم منزلة رفيعة تتناسب ومكانتها العالية وجعلوا الاهتمام بها اهتماماً بكتاب الحق سبحانه، والروايات في هذا المقام كثيرة مستفيضة نقطف منها ما يلي:

فلقد روي عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه في قصة الأعرابي الذي جاء ليتعلم القرآن فقرأ: ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِئَةٌ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينُّ وَرَسُولُهُۥ ﴾ [التوبة: ٣]. فبرًّا الأعرابي من المشركين ومن رسوله نظراً لأنه جرَّ لفظة رسوله بالكسرة كما نعلم فغضب أمير المؤمنين، لكن الأعرابي قال له هكذا تعلمتها يا أمير المؤمنين. فأمر عمر رضى الله عنه ألا يقرئ الناس إلا عالم باللغة وأمر أبا الأسود فوضع النحو(١).

وروي عن ابن مسعود قوله: "جودوا القرآن وزينوه بأحسن الأصوات وأعربوه فإنه عربي والله يحب أن يُعْرَب به"(٢).

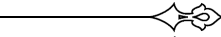


<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن، ٢٤/١.

<sup>(</sup>٢) السابق: ٢٣/١.



كلية الدراسات الإسلامية



وقال عبدالملك بن مروان: اللَّحْنُ هُجْنَةً على الشريف... وكان يقال: اللّحن في المنطق أقبح من آثار الجُدري في الوجه(١).

وكتب الحصين بن أبي الحر إلى عمر كتاباً، فلحن في حرفٍ منه، فكتب إليه عمر: أن قَنِّعْ كتابك سوطاً (٢).

وقال أبوبكر وعمر رضي الله عنهما: لَبَعْضُ إعراب القرآن أحبَّ إلينا من حفظ حروفه(٢)، وقيل للحسن رضي الله عنه إن لنا إماماً يلحن، قال آخروه(٤).

ويروى عن عمر رضي الله عنه قوله: تعلَّموا النحو كما تعلمون السنن والفرائض (٥).

أفلا تكفي هذه الشواهد على أهمية اللغة والنحو وتعلمها بل أثرها في فهم الدين والفرائض ثم ألا تكفي هذه الروايات في بيان أهمية اللغة وأثرها البالغ في الدين والشرع والشواهد في ذلك أكثر من أن تحصى ويحاط بها. مما تحفل به مصادر العلم مما يدل على مدى اهتمام سلف الأمة باللغة العربية وتقدير المتمكن منها والنظرة التي لا تنبغي لمن ليس كذلك يقول الإمام الشافعي – في مقام أهمية اللغة – ما جهل الناس ولا اختلفوا إلا لتركهم لسان العرب.

<sup>(</sup>٥) البيان والتبيين: ٢١٩/٢.



<sup>(</sup>۱) الجاحظ: عمرو بن بحر، البيان والتبيين، تحقيق: عبدالسلام هارون، ٢١٦/٢، مكتبة الخانجي، ط٤، ١٣٩٥هـ-١٩٧٥م.

<sup>(</sup>٢) السابق، ٢١٦/٢.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن: ٢٣/١.

<sup>(</sup>٤) السابق: ٢٣/١.





## أثر لغة القرآن في بيان علوم الشريعة:

إن أول ما يحتاجه العالِم في فروع الشريعة هو معرفة اللغة والتعمق فيها وفي أساليبها ونحوها وصرفها فهي: من أوائل المعاون لمن يريد أن يدرك معانيه... وليس ذلك نافعاً في القرآن فقط بل هو نافع في كل علم من علوم الشرع، فألفاظ القرآن هي لُبّ كلام العرب وزبدته وواسطته وكرائمه، وعليها اعتماد الفقهاء والحكماء في أحكامه وحكمهم(۱).

وبذا شاء الله أن يكون اللسان العربي شعار الإسلام وهو لا ينفصل عن الدين ولا ينفصل الدين عنه، وعليه فإن العلاقة لزومية بين اللغة العربية وعلوم الإسلام من عقيدة، وتفسير، وحديث، وفقه وغيرها.

ففي مجال العقيدة نرى يُسر المنهج القرآني في بيان دلائل وجود الله ووحدانيته، وصفاته ميسرة تخاطب العقل بأدلة تخشع لها القلوب، وأخرى بلفت الانتباه إلى عناية الله، وخلقه وقدرته. كل هذا بعيداً عن مصطلحات أكاديمية أو إدخال المخاطب في سراديب جدلية منطقية فلسفية.

وفي مجال الفقه نرى آيات الذكر الحكيم تذكر ألفاظاً ذات دلالات حكمية فقهية يجتهد فيها فقهاء الأمة فيخرجون بأحكام تيسيرية لعباد الله ففي قوله تعالى: ﴿وَأَمْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]. هناك من قال: إن التقدير فامسحوا بكل رؤوسكم وهناك من قال بل هو فامسحوا ببعض

<sup>(</sup>۱) الأصفهاني، الراغب، معجم مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق: نديم مرعشلي، دار الفكر، بيروت، ص، ن، من المقدمة.







رؤوسكم (۱)، وفي قوله تعالى ﴿ أَوْعَلَىٰ سَفَرِ فَعِدَّةُ مِّنَ أَسَيَامِ أُخَرُ ﴾ [البقرة: ٥٨] حدث اجتهاد في مسافة هذا السفر (٢) وفي قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن نَقَصُرُوا مِنَ الصَّلَوٰةِ ﴾ [النساء: ١٠١]. وقع اجتهاد في مسافة السفر، وكذلك مدة الإقامة التي تبيح القصر (٣)، وغير هذا كثير.

مجلة علية الدراسات الإسلامية

وفي مجال التفسير يقول مجاهد – رحمه الله -: لا يحل لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يتكلم في كتاب الله إنْ لم يكن عالماً بلغات العرب. بل لا بد للمفسر من مراعاة اللغة وفنونها وتصاريفها ليكون عالماً بالتفسير وقد ذكر ذلك عدة مفسرين وعلماء(1).

وفي عهد سيدنا عمر قدم أعرابي إلى المدينة ليتعلم القرآن فأقرأه رجل قوله الله في سورة التوبة هكذا: ﴿ وَأَذَنُ يَنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النّاسِ يَوْمَ المُخَرِّ اللّهِ في سورة التوبة هكذا: ﴿ وَأَذَنُ يَنَ اللّهَ بَرِيّ مُنَ المُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ السّوبة: ٣] بكسسر السلام والصواب ورسوله بضم اللام لأنها بالكسر تعطي معنى أن الله بريء من رسوله وبضم اللام (وهو الصواب) تعطي معنى أن الله ورسوله بريئان من المشركين فلما سمع الأعرابي القراءة الخاطئة قال: أو قد برئ الله من رسوله؟ إن يكن بريئاً من رسوله فأنا أبرأ من رسوله كذلك. فلما سمع عمر مقالة الرجل وعرف سببها قرأ سيدنا عمر الآية صحيحة فقال الرجل:

<sup>(</sup>٤) انظر: البرهان في علوم القرآن، ٣٧٧/١، والجامع لأحكام القرآن، ٣١/١، والطبري، ٣٨/١.



<sup>(</sup>١) انظر القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٨٧/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٣٥٣/٥.

<sup>(</sup>٣) انظر القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٥٥٣/٥.



اللغة العربية ووسائل الحفاظ عليها وجلاء



وأنا - والله - أبرأ مما برأ الله ورسوله منه، فأمر عمر بن الخطاب رضى الله عنه ألا يُقرئ الناس إلا عالم باللغة(١).



إنَّ هذه الواقعة تبين لنا خطورة اللحن في اللغة وما يتربّب عليه من معان فاسدة في فهم التفسير أو الحديث أو غيرهما وهذا بدوره يجعل استقامة اللغة أمراً من الأهمية بمكان بالنسبة لدعاة الأمة وخطبائها يقول عبدالملك بن مروان: شيبني صعود المنابر خوف اللحن.

<sup>(</sup>١) القرطبي، الجامع الأحكام القرآن، ٢٤/١.





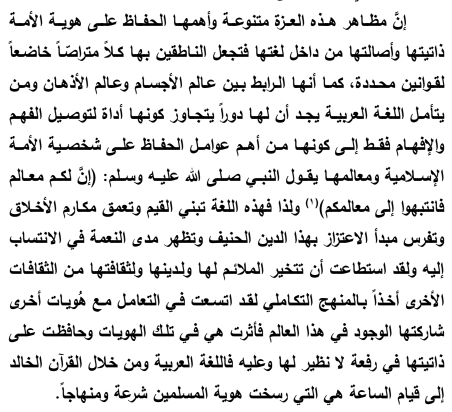






# المحور الخامس: اللغة العربية أساس في المحافظة على هُوية الأمة

• اللغة أساس في الحفاظ على الهُوية وبناء الشخصية:



ففي الوقت الذي يجتهد فيه الناس ليمحوا هويتهم كانت اللغة العربية هي التي تحمى أبناءها إنها الهوية الواقية التي أكسبت بني جلدتها تميزاً وعزاً وسيادة، وعلى أبنائها كذلك أن لا يسمحوا بلغة تزاحمها أو أن تعلو لغة أخرى عليها وإلا فقدوا معطيات الهوية المذكورة لأن الأمة

<sup>(</sup>١) بليق: عزالدين، منهاج الصالحين، دار الفتح للطباعة، بيروت، ط١، ۱۳۹۸ هـ ۱۳۹۸ م، ص ۸۸۰





التي لا تحافظ على لغتها تفرط في هويتها وتضيّع ماضيها وتخسر مستقبلها فما ذلت لغة شعب إلا ذل وما انحطت إلا كان أمره في ذهاب

وإدبار. مجلة علية الدراسات الإسلامية





## • لغة التواصل والحوار:

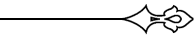
إنَّ من أثر مظاهر هوية اللغة العربية تأصيل مبدأ التواصل والحوار بين أبنائها من أمة الشهادة جميعاً مستفيدين في هذا بما أورده الحق سبحانه في كتابه العزيز في مواضع كثيرة فيها حوار بناء على لسان بعض أنبيائه مع أقوامهم كما جاء على لسان سيدنا إبراهيم وسيدنا موسى وغيرهما مما يدعم ملكة النقد الإيجابي ويأخذ بالنواصي إلى باب الحكمة المنشودة (فالحكمة ضالة المؤمن أنَّى وجدها أخذها) وفي هذا التواصل يتحقق نوع من التقارب الفكري بين أمة الإسلام وهذا بدوره مظهر من مظاهر الهوية الواحدة.

إنَّ من أهم أساسيات التواصل أنك تقرأ نصاً من أقدم عصور اللغة فتدركه وتصل إلى نقطة الفهم والتفاعل معه ويصل إليك المراد والمدلول من عصر الجاهلية، وأقدم النصوص إلى العصر الحديث وهذه ميزة لم تكن لأية لغة على وجه الأرض(١)، بينما نجد اللاتينية بعد أن ورثتها اللغات الأوروبية يعجز كثير من أبناء أوروبا عن قراءة نصوصها الأصلية حتى تترجم إلى اللغة الحديثة. ولا يفهمه في العصر الحاضر إلا جزء قليل من الدارسين، ومما يميز هذه اللغة حفاظها على مفرداتها ومعانيها ودلالاتها وما أن نصل إلى الرسم والخط حتى نجده ثابت بثبات القرآن الكريم "... حتى جاءت إلينا مُعبرة عن تاريخ بعيد، وتراث عريق، ناطقة على ألسنتنا، كما كانت تنطق على ألسنتهم دون أن تستغرب، أو

<sup>(</sup>۱) انظر نحو لغة عربية سليمة، مجموعة بحوث بمناسبة صدور قانون الحفاظ على سلامة اللغة العربية، ص٥٤. الجمهورية العراقية، وزارة الثقافة، دار الحرية للطباعة، بغداد، ١٣٩٨هــ١٩٧٨م.







تستعجم، فأصواتها وصيغها، وتراكيبها هي كما كانت لم يصبها كثير من التغيير رغم تطاول القرون، وتتابع الأجيال، وهو أمر نادر الحدوث في عالم اللغات"(١).

## وعاء الحفاظ على ثقافة الأمة وتراثها:

إن الثقافة مطلقاً تتكون من قيم ومبادئ ومعتقدات وأنماط سلوكية وفي هذا بعد إدراكي يظهر في الواقع الاجتماعي مع الطرف الآخر، ويعد معياري يميز بين الخير والشر، والحسن والقبيح، ويُعد إرادي يرسم المنهج للخطوات العملية الواجب اتباعها، والهوية الإسلامية من خلال القرآن الكريم ولسانه العربي المبين يطبع الثقافة المذكورة من مكوناتها وأبعادها بطابع يجمع بين العقيدة والشريعة والأخلاق؛ فتكون بهذا أم الثقافات ومن أوائل روادها قيادة وإعلاء وهي بهذا وعاء للحفاظ على ثقافة أمة الإسلام وتراثها.

وفي ضوء هذا نقول: (ثم إن العربية بعد كل الذي ذكرناه من خصائص وميزات، لا تقل في رحمها الواسع عن كل ما انتهت إليه حضارة العرب وثقافتهم عبر عصورهم المختلفة ومراحل تطورهم المتعددة من منجز روحي أو أثر مادي فقط، وإنما تحمل في مقوماتها، وخصائصها مقومات الشخصية القومية العربية وخصائصها كذلك. فثمة توافق وجودي عميق بين مقومات كل من اللغة العربية، حتى إنك تستطيع أن تتقرى هذه في تلك(٢).

<sup>(</sup>٢) نحو لغة عربية سليمة، ص٧٣.



<sup>(</sup>۱) شاهين، عبدالصبور، العربية لغة العلوم، ص٤٣، دار الاعتصام، ط٢، ٦٠٤هـ-١٩٨٦م.







إن الأجيال الإسلامية الجديدة التي فتحت أعينها على مدنية الغرب الجارفة ينبغي أن تفكر ملياً في هذه المدنية لتدرك أنها مدنية وُضعت وجاءت لتخدم مصالح قومها فقط ولتحقق لهم السيادة والريادة في مرافق الحياة كلها وتجعل غيرهم تابعين لهم لا يملك إلا الإذعان والتسليم؛ إنها مؤامرات تغريب التراث وطمس الذوات، وإن الحفاظ على اللغة العربية في هذا التوقيت لهو بمثابة الأخذ بأسباب الثبات وحفظ التوازن أمام رياح شديدة عاتية فهو مشروع إسلامي بحيث يحمل أفراد الأمة على كافة مستوياتهم مسؤولياتهم الكائنة برقابهم مراعاة لما استودعهم الله من أمانـة لغـة الكتـاب المبـين (إن اللغـة تختـزن بـين أحرفها وكلماتها فكـراً وتصوراً وتاريخاً، وإنَّ هذا الفكر والتصور يتسلل بين الكلمات والجمل)(١).

<sup>(</sup>١) النحوى، عدنان على رضا، اللغة العربية بين فكر الأعداء وجفاء الأبناء، ص٧٧، دار النحوي للنشر والتوزيع، ط١، ٢٩١هـ-٢٠٠٨م.









## المحور السادس: وسائل الحفاظ على اللغة العربية

أولاً: نشر حفظ القرآن الكريم



إنَّ الأمم مرتبطة بقوة لغتها لأن الأمة هي اللغة واللغة هي الأمة ومن أهم وسائل الحفاظ على اللغة العربية نشر حفظ القرآن الكريم يقول صلى الله عليه وسلم(۱): (خيركم من تعلم القرآن وعلمه). وبناءً على هذا يجب العمل على نشر حفظ القرآن الكريم على مستوى أفراد الأمة ومؤسساتها، ويقترح في مراحل التعليم الإلزامي والجامعي فرض نصوص قرآنية تحفظ، ليكون الطالب على صلة مع هذا النص المعجز المقدس، الذي يملؤه الأدب والبلاغة.

ذلك لأن البعد عن القرآن بُعد عن اللغة العربية التي لو أهملت أو طغت عليها اللهجات العامية أو اللغات الأجنبية لكان بيننا وبين القرآن غربة نسمع آياته ولا نعرف حتى بعض معانيها أمّا مع حفظ القرآن والاهتمام بلغته فإنه يصح لسانه وتستقيم مخارج حروفه ويرتقي في كلامه وكتابته.

ثانياً: العمل على تيسير قواعد اللغة وتطبيقاتها في جميع المراحل التعليمية

ومن وسائل الحفاظ على اللغة العربية والدفاع عنها تبسيط قواعدها وتيسيرها للدارسين في جميع المراحل التعليمية عملاً على فهمها والإقبال عليها وكذلك الأمر في تطبيقات هذه القواعد بطرائق محببة للدارسين مرتبطة بواقعهم حتى يتعايشوا مع هذه اللغة المعطاءة وأن يعكف على

<sup>(</sup>۱) البخاري: محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، رقم الحديث (٥٠٢٧)، دار الفكر، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.







هذا التبسيط والتطبيق أناس من المتخصصين المهرة(١)، حالتئذ يزول الحاجز النفسي بين اللغة العربية المركوز في الانطباع بأن قواعدها صعبة المنال وأن تطبيقاتها مليئة بألفاظ ومصطلحات عسيرة الفهم، فإن دور المتخصصين المهرة يتمثل في تبسيط المحافظة على أصالة اللغة ووقارها ويتدرج من مرحلة تعليمية إلى أخرى حتى يصل إلى درجة فيها رقي كامل في شرح قواعد ويلاغة وأدب هذه اللغة.



ويرفد هذا المقترح آخر وهو فصل تعليم القواعد ودرجاته في التعلم عن درجات اللغة العربية الأخرى كالنصوص، والإنشاء، والبلاغة، بحيث تصبح درجات مستقلة كمادة منفصلة في درجاتها وتقويمها<sup>(٢)</sup>، وذلك مما يحفز الطالب على دراستها كمادة مستقلة ويحصل فيها على درجات النجاح والتفوق، وهذا رأى أستاذنا شوقى ضيف حين نصح أحد البلاد الخليجية بذلك فأفادوا من تجربته!

إن إعادة الثقة بمعلمي اللغة العربية يجب أن يأخذ مكانه في هذا الدور ويتبوأ مكانة مرموقة بين المعلمين، ويكون ذلك مادياً معنوياً من حيث المكافآت والتقدير، والترفع عن ابتذاله والحطّ من مكانته أمام معلمي اللغات الأخرى؛ ليكون ذلك أوقع في قلوب طلابه ومكانته بين زملائه وإدارتِه. فإذا ما تغير هذا ورجعتْ لمعلم العربية مكانتُه وحصل على ثقة في نفسه من خلال نظرات تقديرية لدوره الهام فإن مردود هذا ينعكس في عطاء ملىء بالحيوية والنشاط. فإن إعداد الأستاذ المؤهل الشغوف بلغته

<sup>(</sup>٢) انظر: نحو لغةعربية سليمة، ص٤٦.



<sup>(</sup>١) نحو لغةعربية سليمة، ص٥١.





والمتمكن منها ليقوم بمهمة تدريسها وتعليمها(١)، سيعطينا أستاذاً متفان فى خدمة هذه اللغة مضح من أجلها مجاهداً من أجل تحبيبها للناشئة فيقبلوا عليها بنفوس مفتوحة وقلوب متلهفة وعقول متوقدة.

والطرف الآخر في العملية التعليمية هم متعلمو اللغة العربية، فليكن لهم تقدير خاص ورعاية واهتمام لائق واستثناءات تفتح الباب أمام الراغبين بدراسة هذه اللغة والاعتناء بهم بعد التخرج.

وتأتى في الدرجة الثانية مطبوعات هذه اللغة يجب أن تكون متوفرة وميسرة وأن تحظى بدعم من الجهات الرسمية والخيرية والأفراد وبأسعار يسهل الحصول عليها واقتناؤها، ويهذه الأطراف الثلاثة المعلم، والدارس، والكتَّاب تأتي الثمار المرجوة، والطموح المأمول وألَّا يكون نظيراً بل عملاً مؤسسياً هادفاً له أسسه وقوانينه، وألَّا يقتصر ذلك على قطر أو بلد دون آخر بل تتضافر الجهود والمسؤوليات نحوه(١).

رابعاً: رد ما يحوم حول لغتنا العربية من شبهات

إنَّ الشبهاتِ التي تدور حول اللغة العربية ومقدرتها على الحياة وصمودها أمام كل حركات الهدم والتشويه لهي من أعظم العوامل في تخلى أبنائها عنها وقصورهم في حملها والاعتزاز بها.

وتكمن الشبهات في عدة نواحي منها ما يتعلق بدورها في العلوم وقدرتها على مواكبة لغة العلم والتكنولوجيا وتدعو إلى تغيير حروفها إلى اللاتينية لتكون أقرب إلى الدارسين. وبكل سهولة تدحض هذه الشبهة من



<sup>(</sup>١) انظر: نحو لغةعربية سليمة، ص٤٦. وانظر: اللغة العربية بين مكر الأعداء وصفاء الأنبياء، ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: نحو لغة عربية سليمة، ص٧٤.





واقع الحياة والتجربة؛ فليست اللغة الصينية واليابانية بعيدة عن واقع الحياة الحاضرة ومستوى تعقيدها على مستوى الحروف ومستوى المفردات، وعلى الرغم من كل ذلك تراهم يبدعون في العلم والتكنولوجيا بل يتفوقون على كثير ممن يستخدم الحروف اللاتينية فليست العربية بأعقد ولا أعسر من تلك اللغات؛ فهذه حجة واهية كان القصد من ورائها والهدف هو تحطيم العربية لتحل محلها اللغات الأخرى، فهذا شاهد حي معاصر ملموس ودليل أوضح من الشمس، على ما في العربية من مرونة وتطور، بل إنها كانت لغة العلم قروناً متطاولة(۱).

وفي هذا المجال عكف: (ثلاثة أعضاء منا في تعريب هذه المصطلحات، الأسلوب الذي اتبع هو أسلوب وضع قواعد لوضع مصطلح... في اللغات الأجنبية سوابق ولواحق وما إلى ذلك. وإذا وضعت قاعدة، صرنا ننجز في اليوم أعداداً كبيرة جداً في هذه المصطلحات، لذلك، لدينا الآن معجم كامل من (١٩) ألف كلمة، المعجم الطبي الموحد)(١).

وما هذا بغريب على لغة يقول لسان حالها:

وسعتُ كتاب الله لفظاً وغلية وما ضقت عن آي به وعظات فكيف أضيق اليوم عن وصف آلة وتنسيق أسماء لمخترعات أنا البحر في أحشائه العركامن فهل ساغلوا الغواص عن صدفاتي؟

وتأتي شبهة أخرى تقول: (إنَّ الرقيَ الذي ننشده أن نعيش الحياة العلمية التي تستند إلى الحقائق البينات لا إلى العقائد).

<sup>(</sup>٢) نحو لغة عربية سليمة، ص١٧.



<sup>(</sup>١) انظر في هذا المجال: اللغة العربية لغة العلوم والتقنية، ص١٠.



ويدحض هذا الرأى والشبهة بأن لغة القرآن الكريم - العربية -ونزوله بها وانتشار دين الإسلام هو أول من حارب الجهل والضلال وقضي على الخرافات بل أطلق للعقل حريته في التفكير الصحيح السليم المستند إلى الأدلة والبينات(١).

وإن مما يؤكد صحة ما نحن بصدده آيات كتاب الله العربى المبين في إيقاظ الحس البشري إلى آيات الكون ومجالاته المتعددة، ومما يؤكد استناد العربية وأبنائها إلى الدلائل تأكيد القرآن الكريم على التوثيق والدليل بقوله سبحانه ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُولَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

وهذه شواهد علماء الإسلام والمسلمين غير علماء الدين والتشريع؛ مثل ابن سينا والرازي والخوارزمي(١)، ألم يستندوا إلى حقائق علمية واثباتات نظرية عقلية في تجاربهم وعلومهم، وكلها سطروها باللغة العربية، ولعل ذلك أقوى دليل وأوضح شاهد على رد هذه الشبهة وتفنيدها.

على أن العقائد والدين إن كان من طريق صحيح لا شك فيه فهو أقوى دليل وأوضح شاهد، بل أعظم ما يستند إليه العالم في بحثه السيما إذا كان مثل القرآن الكريم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وهذا الحديث الشريف وسيرة الرسول رضي الشاهده بإثبات الأدلة العقلية وتوضيح الحقائق البينة وإبرازها في ثوب علمي صحيح جلى لا ريب فيه ولا شك، داحضة كل خرافة أو أسطورة أو تكهن.

<sup>(</sup>٢) انظر : العربية لغة العلوم و التقنية، ص١٥١، ص١٦١، ص١٧٩.

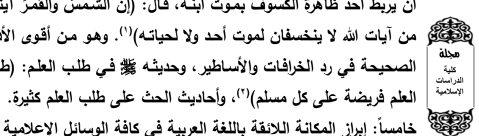


<sup>(</sup>١) انظر: الأدب الراشدي رؤية، ومنهج، ص٤٥.





فلما كُسفت الشمس يوم وفاة إبراهيم ابن النبي على، وخشى النبي أَنْ يربِطَ أحدٌ ظاهرةِ الكسوف بموت ابنه، قال: (إنَّ الشمسَ والقمرَ آيتان من آيات الله لا ينخسفان لموت أحد ولا لحياته)(١). وهو من أقوى الأدلة الصحيحة في رد الخرافات والأساطير، وحديثه على في طلب العلم: (طلب العلم فريضة على كل مسلم)(١)، وأحاديث الحث على طلب العلم كثيرة.



من وسائل الحفاظ على اللغة العربية أن نعطيها مكانتها اللائقة بها في كافة وسائل الإعلام مسموعاً ومرئياً ومقروءاً تدار بها الندوات والحوارات ويلتزم بها الكاتبون.

كما يخصص للغة حلقات متنوعة تبين للناس كاف قدرة هذه اللغة وثرائها حيث إنَّ للإعلام فعل السحر بقوته المؤثرة ذلك لأنه يدخل في كل بيت، وكثير ما هم أولئك الذين لا يعرفون عن اللغة العربية إلا كونها مادة تدرس في مجال التعليم، فعلى المسؤولين عن الجانب الإعلامي دور هام منوط بهم تجاه اللغة العربية وتجاه أمتهم ولا شك أن اهتمام الإعلام مطلقاً بالتثقيف اللغوي يكوِّن لدى المستمع والمشاهد والقارئ وعياً لغوياً صحيحاً ويغرس فيه أصالة الاعتزاز بلغته وتقديرها والاهتمام بها. وعليه فإن تأهيل الكوادر الإعلامية من إذاعة وتلفزيون ومسرح وسينما لغوياً بصورة جيدة راقية، وتقوية الإشراف والتصويب اللغوى والتشديد فيه في كافة الوسائل

<sup>(</sup>٢) المنذري: عبدالعظيم، الترغيب والترهيب، ٩٦/١، دار إحياء التراث، بيروت، ط٣، ١٣٨٨هــ١٩٦٨م



<sup>(</sup>١) البخاري، رقم الحديث (١٠٤٤).



الإعلامية(١)، سيكون له أعظم الأثر في جلاء صورة العربية التي تراكمت عليها عوادى التخريب والتشويه والهدم.

سادساً: الترفع عن استعمال الألفاظ الأجنبية والعامية في المجتمع العربي من وسائل الحفاظ على اللغة العربية الترفع عن استعمال الألفاظ الأجنبية والعامية في مجالات الحياة اليومية فكثيرون من أبناء العربية يستخدمون للتعبير عن الموافقة أو الرفض أو التأكيد ألفاظاً أجنبية إيهاماً للمتلقى أنهم على درجة عالية من الثقافة والتحضر والمدنية.

وليس هذا من الثقافة بشيء إنه غزو لألسنتهم وأفكارهم على حين أنك لا ترى أجنبياً يخاطب وإحداً من بني جنسه بالعربية ولا بغيرها، بل يرفض أن يتكلم بغير لغته أياً كان المتلقى، ولا يتحدثون على كافة الصعد دولية أو محلية إلا بلغتهم فقط وفي أغلب أحيانهم لا يستجيبون لمن يخاطبهم بغيرها.

وهذا في العربية وأبنائها أولى وأجدر، لقداستها ولأنها لغة التنزيل وكفى بذلك شرفاً ورفعة.

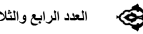
ولقد بيَّن الإمام الشافعي أنَّ الله فرضَ على جميع الأمم تعلم اللسان العربي لمخاطبتهم بالقرآن والتعبد به، ولم ينكر عليه أحد من علماء الاسلام، لأنه أمرُ مجمع عليه(١).

كما يقول الإمام ابن تيمية رحمه الله: (وأما اعتياد الخطاب بغير العربية - التي هي شعار الإسلام ولغة القرآن - حتى يصير ذلك عادة للمصر وأهل الدار وللرجل مع صاحبه فلا ربب أن هذا مكروه فإنه من



<sup>(</sup>١) نحو لغة عربية سليمة، ٣٩.

<sup>(</sup>٢) المغنى، ١/٤٨٦.



مجلة

كلية الدراسات الإسلامية

التشبه بالأعاجم)، ويقول كذلك: (واعلم أن اعتياد اللغة يؤثر في العقل والخُلق والدين تأثيراً قوياً بيتناً)(١).

لكى نحافظ على العربية ونقدّرها ينبغي أن نهتم باللغة الفصحي ويكون حديثنا بالعامية في نطاق ضيق محدود، أما استخدام العامية في شرح الدروس العلمية فهذا من السوء بمكان ويكون أسوأ إذا كان في مرحلة علمية متقدمة؛ لذا فإن نبذ العامية وإقصائها لهو من ضرورات العصر والمرحلة لتأخذ العربية مكانها وقدرها بين أبنائها(٢).

<sup>(</sup>٢) نحو لغة عربية سليمة، ص٥٦. وانظر: اللغة العربية بين مكر الأعداء وجفاء الأبناء، ص١٢٨.



<sup>(</sup>١) ابن تيمية: أحمد، اقتضاء الصراط المستقيم، ٢٠٤.





## سابعا: الاهتمام بدقة الترجمة من لغتنا والبها

لقد نشأت حركة الترجمة إلى اللغة العربية في الإسلام قبل نهاية القرن الأول الهجري واتسعت بعد ذلك بنقل علوم في الطب والفلسفة والفلك وغيرها ثم طور المسلمون ما تمَّ ترجمته ووضعوا عليه تعليقاتهم وإضافاتهم وكان لهم باع كبيرٌ وإشتهر منهم خلقٌ كثيرون علموا الدنيا كلها في ظل الدولة الإسلامية متسعة الأطراف حينها.

ومعرفة المترجم للغة يجلى الفهم ويبرز المعنى إذا كان المترجم دقيقاً وملماً باللغتين ويجنبه الوقوع في الخطأ(١). فالترجمة تزيل حاجز الفهم بين اللغات المختلفة، وساعد على انتشارها في البيئة الإسلامية طبيعة اللغة العربية المعطاءة المرنة ذات القدرة الفائقة على إيجاد كافة المصطلحات للألفاظ الوافدة إليها من لغات أخرى، وإنَّ من أهم وسائل الحفاظ على اللغة في هذا المقام هو مراعاة الدقة في الترجمة من العربية واليها هذا ولقد ظهر في عصرنا الحاضر ما يسمى بالترجمة الفورية وكثيراً ما تقع فيها أخطاء تشوّه معنى الجملة المنقولة للطرف الآخر وقد أدى عدم دقة الترجمة إلى تمييع الثروة اللغوية(١)، واشاعة كثير من مصطلحات لا تغنى في الفهم شيئاً، وكان ذلك على حساب العربية، وهنا مكمن الخطر وباب الفساد والضياع، لأن العربية في نظر عامة المسلمين الآن جزء لا يتجزأ من الدين الهوية والثقافة (٣).

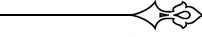
<sup>(</sup>٣) اللغة العربية بين مكر الأعداء وجفاء الأبناء، ص١٢٨.



<sup>(</sup>١) المصرى: حسين مجيب، أثر المعجم العربي في لغات الشعوب الإسلامية الإردية، التركية، الفارسية، ص٣، مكتبة مدبولي، ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٢) نحو لغة عربية سليمة، ص٣٦.





على أن الترجمة لا تعني ضياع العربية أو تمييعها والاستغناء عنها أو استبدالها بأخرى بل لا بد من قيام دولة لغوية عربية بتنظيم عملية ترجمة علمية شاملة لكل ما تحتاجه مؤسساتها في مسيرتها الحضارية مجلة لأجل التعليم أو المنافسة أو لنقل أسرار التقنيات(۱).

مجلة كلية كلية الدراسات الإسلامية

ثامناً: نشر العربية في البلدان الناطقة بغيرها عبر السفارات العربية والإسلامية

إنَّ العربية كلغة للتواصل بين شعوب الأمة وغيرهم يجب أن نعمل على تعليمها وإشاعتها لا سيما في البلدان الناطقة بغيرها وذلك من خلال السفارات العربية والإسلامية، وأن تساعد الجمعيات الحكومية والخيرية على إنشاء المعاهد والمدارس المتخصصة لتعليم اللغة العربية ولننظر إلى تاريخ المسلمين الزاهر في هذا المقام عندما فتحوا بلاد الأندلس وعملوا على تعليم أهلها اللغة العربية لدرجة أنه كان يندر من لا يتحدث بها حتى، أضحت في فترة قصيرة جداً اللغة الرسمية والشعبية معاً؛ فأثبُذَل الجهود على مستوى المسؤولين الذين بيدهم أخذ القرار لأن ذلك من باب الأجر والثواب ومرضاة الله ورسوله كالله العربية أو علم يُنتفع به أو ولد صالح يدعو له)(۱)، فهذا المشروع للحفاظ على العربية بالوسيلة المذكورة من أهم العلوم التي يُنتفع بها ويمتد نفعها إلى الإنسان بعد موته.

<sup>(</sup>٢) النووي: يحيى بن زكريا الدمشقي، رياض الصالحين، رقم (١٣٨٣)، صحيح مسلم.



<sup>(</sup>١) العربية لغة العلوم والتقنية، ص١٦.



تاسعاً: التزام الساسة بالتحدث بالعربية في المحافل المحلية والدولية

إن أمراً هاماً يساهم في الحفاظ على العربية ويعيد رفع شأنها ألا وهو التزام القادة والساسة بالتحدث بهذه اللغة الراقية في خطاباتهم الداخلية وفي المحافل الدولية حيث يسمعها العالم كله من خلالهم ويساعد على هذا أن منظمة اليونسكو العالمية قد اعتمدت العربية لغة دولية عالمية إدراكاً لأهمية هذه اللغة ولكثرة البلدان التي تتحدث بها ومكانتها في هذا العالم.

إن الفصحى تعبر عن المعنى بإيجاز وتعوّد المرء على استخدام عقله قبل لسانه وكذلك اختيار اللفظ المناسب في مكانه المناسب فأين هذا من لغة عامية عشوائية.

زد عليه أن العامية لهجات محلية تختلف من بلد إلى بلد في القطر الواحد وانتشارها يؤدي إلى قطع رافد هام من روابط الوحدة بين المسلمين الذين تجمعهم وتوحد بينهم لغة بلسان عربى مبين.

العناية المتميزة بأقسام اللغة العربية في دور العلم:

يجب أن تحظى هذه الأقسام أينما كانت برعاية خاصة لطلابها لا سيما الوافدين للدراسة، وأن تكون هذه الأقسام محط نظر المسؤولين وأهل الخير من المحسنين رعاية كاملة للدارسين فيها؛ فالمعلم عنصر فعال من عناصر تقويم اللغة لدى المتعلمين فمن الواجب أنْ يُعدَّ إعداداً صالحاً لتبوئه هذه المهنة (۱). وإنشاء معاهد لمعلمي اللغة العربية من أنجح الوسائل لإعادة الثقة إلى العربية وتبوئها مكانتها العالمية (۲).



<sup>(</sup>١) نحو لغة عربية سليمة، ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) نحو لغة عربية سليمة، ص٥٢-٥٤.





ومن مظاهر هذه الرعاية العمل على طباعة وتوفير مصادر ومراجع اللغة العربية بأسعار زهيدة مدعمة ويعضها بالمجان على نفقة المحسنين حتى تتاح الدراسة كاملة للطلبة غير القادرين على الشراء، وبتشجيع كامل من المؤسسات الرسمية والحكومية لبناء معلمين قادرين على عرضها على المتعلمين بصورة راقية حضارية وليكون لديه قدرة على الإفادة من كتب التراث العظيمة.



ثاني عشر: إقامة دورات مكثفة في اللغة لرجال الدعوة

إضافة إلى ما سبق يجب أن تُقام دورات مكثفة وجادة لرجال الدعوة في شتى مواقعهم فهم لسان اللغة والمحافظين عليها، وإذا كان أحدهم دون المستوى في اللغة فإنه لا يستطيع أن يدعو الناس بطريقة جيدة، ففاقد الشيء لا يعطيه، أما إذا كان فهمه جيداً للغة العربية فإنه يستطيع أن يعبر عما يجيش بصدره في يسر وسهولة بجمل وعبارات تقع من عقول وقلوب المستمعين موقع القبول كما أن درايته باللغة تكون له عوناً لفهم ما يقرأ من كتب يستفيد منها في عرض دعوته.

ومن هنا فإن إقامة الدورات بمستويات تصاعدية تصل برجال الدعوة إلى درجة تجعل دعوتهم وخطبهم واضحة المعالم يبلغ الداعية رسالته في أقل زمن ممكن أما بغير هذا فإنه يجول ويصول في زمن كثير من غير أن يصل إلى هدفه، ويجب على رجال الدعوة الذين يلمسون من أنفسهم نقصاً في الجانب اللغوي أن لا يستنكفوا عن المشاركة الجادة في هذه الدورات وأن لا تحول بينهم وبينها أمور حياتية أو اجتماعية مهما كانت فهم مسؤولون أمام الله عما يدعون فليكن لديهم علو همه شعارهم





اللغة العربية ووسائل الحفاظ عليها وجلاء



التعليمي لأنفسهم والتثقيفي قول الله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلنِّفَاءَ وَجْدِرَيِّهِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [الليل: ٢٠].



بل إنَّ الأمرَ يجب أن يكونَ أعمق من ذلك بحيث يمنع مَنْ لا يجيد اللغة وأساليبها من الدعوة وإقامة الندوات؛ لأنَّ ذلك ضررُهُ أكثر من نفعِه ولربما أوصل الدعوة بصورة مشوهة.

والله من وراء القصد

والحمدالله رب العالمين وصلى الله على سيد المرسلين



