

الثنائيات الضِّريَّة في قصيرة الكواكب الدرية

في مدح خير البرية

والمعروفة (بالبُردة)

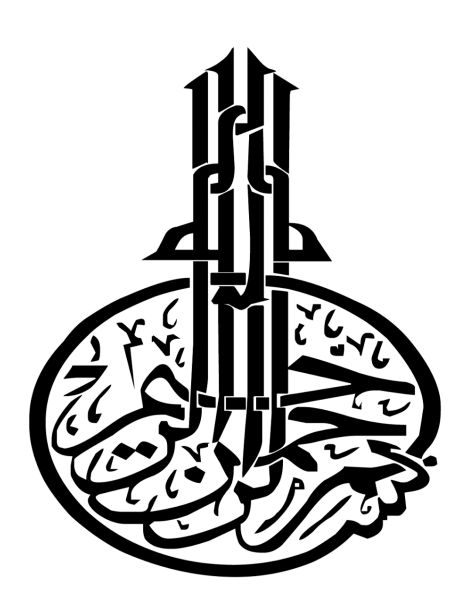
إعداد

أ.م.د/ بديع فتح الله عليوه

أستاذ الأدب والنقد المساعد في كلية اللغة العربية بالمنوفية

PT.TT -- 1888





# الثنائيات الضَّديَّة في قصيدة الكواكب الدرية في مدح خير البرية والمعروفة بالبردة

بديع فتح الله عبد العزيزعليوه

قسم الأدب والنقد /كلية اللغة العربية بالمنوفية/ جامعة الأزهر الشريف/ مصر

البريد الالكتروني،

Badieeliwa.lan@azhar.edu.eghgh

#### ملخص البحث

إن الحياة مليئة بالتناقضات والثنائيات المتضادة، وتلك التي تجعل الحياة متنوعة ومتغيرة وأكثر دهشة ؛ وذلك لتتوافق مع أذواق البشر المختلفة والمتباينة، فهذه الثنايات المتضادة يُظهر بعضها بعضا، وتبرز بجمالها خاصة إذا جُمعت في إطار واحد. ويدور البحث حول الثنائيات الضدية التي أوردها الإمام البوصيري في قصيدته المعروفة بـ(البردة)والتي مدح بها النبى - صلى الله عليه وسلم- وقد تناول البحث التعريف بالبوصيري وبردته وعلى الرغم من كثرة الدراسات حول هذه القصيدة خاصة،مثل (قصيدة البردة للبوصيري) دراسة أدبية للباحث محمد أبو الحسن جامعة بنجاب بلاهور، وبردة البوصيري دراسة تاريخية بقلم محمد خالد ثابت دار المقطم للنشر، والصورة البيانية في قصيدة البردة )دراسة بلاغية للباحثة هنى مونياواتي جامعة الباحة،و(جمالية الصورة الشعرية في بردة البوصيري) للباحثة بشرى عبد المجيد، وثلاثية البردة بردة الرسول صلىٰ الله عليه سلم (حسن حسين ) دار الكتب القطرية الدوحة وغيرها كثير، إلا أننى لم أجد من درس الثنائيات الضِّديَّة بها، التي تمثل عصب هذه القصيدة، وعمودًا من أعمدتها الفنية التي بُنِيت عليها، لذلك وغيره من الأسباب فقد اخترت أن أدرس الثنائيات الضِّديَّة ومفهوم الثنائيات الضدية، ثم الثنائيات المعنوية وثنائيات التضاد بالطباق والسلب واللون، ثم تناول



الثنائيات الضِّديَّة في قصيدة الكواكب الدرية في مدح خير البرية والمعروفة بالبردة

الثنائيات اللفظية والتي تأتي بين الأسماء وحدها أو الأفعال وحدها ثم التي تقع بينهما وقد اتبعت المنهج الفني لدراسة البحث، حيث إنه أنسب المناهج لدراسة فنيَّات الثنائيات الضِّديَّة، وقد قسمت البحث ثلاثة فصول مسبوقة بمقدمة، ومزيلة بخاتمة متضمنة أهم النتائج التي توصلت إليها الدراسة، ثم فهرس الموضوعات.



الكلمات المفتاحية: الثنائيات - الضدية - البوصيري- البردة - بديع-قصيدة الكواكب الدرية.



#### Opposite dualities in the poem Al-Kawakib Al-Dariah In praise of the goodness of the wilderness, known as the (albarda)

Badih Fathallah Abdul Aziz Alioh Department of Literature and Criticism / Faculty of Arabic Language in Menoufia / Al-Azhar University /

E-mail: Badieeliwa.lan@azhar.edu.eghgh

Egypt

#### **Abstract:**

Life is full of contradictions and antagonistic dichotomies, and those that make life diverse, changeable, and more surprising; This is in order to conform to the different and divergent tastes of people, as these contradictory dualities show each other, and stand out in their beauty, especially if they are collected in one framework. The research revolves around the antagonistic dichotomies mentioned by Imam Al-Busiri in his poem known as (Al-Burdah), in which he praised the Prophet - may God bless him and grant him peace - and the research dealt with the definition of Al-Busairi and his apostasy Despite the large number of studies on this poem in particular, such as (The Burdah poem by Al-Busiri) a literary study by the researcher Muhammad Abu Al-Hassan University of Punjab Lahore, and the Burdah of Al-Busiri a historical study written by Muhammad Khaled Thabet Dar Al-Mukattam for publishing, and the graphic image in the poem Al-Burdah rhetorical study by the researcher Hani Muniawati University Al-Baha, and (The Aesthetic of the Poetic Image in the Burdah of Al-Busiri) by the researcher Bushra Abdul-Majid, and the Burdah Trilogy Burdah



of the Messenger, may God bless him and grant him peace (Hassan Hussain), the Qatari House of Books, Doha, and many others, except that I did not find anyone who studied the opposite diodes in it, which represent the backbone of this poem For this and other reasons, I chose to study opposite binaries and the concept of opposite binaries, Then the moral dichotomies and the dichotomous dichotomies of contradistinction, negation and color, then dealt with the verbal dichotomies that come between nouns alone or verbs alone and then that fall between them. With a conclusion including the most important findings of the study, then an index of topics.



**keywords:**Dichotomies - Opposites - Al-Busiri - Al-Burda - Badi - Al-Kawakeb Al-Duriya poem.



#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام الأتمّان الأكملان على خاتم النبيين ورحمة الله للعالمين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين، وعنّا معهم برحمتك يا أرحم الراحمين.

#### أما بعد،

فما أجمل الشعر حين يتزين بخير البشر، الذي سبَّح في يده الحجر، وانشق من أجله القمر، وهدى الله به البشر، وإن كانت رسالة الشعر سامية باسقة، فأسماها ما كان في النبيِّ الأكرم - عَلَيْه-، الذي أخرج الله به الناس من الظلمات إلى النور بإذنه فهداهم إلى صراط مستقيم.

والناظر في المدائح النبويّة منذ بزوغ فجرها علىٰ يد سيدنا حسان بن ثابت وإلىٰ وقتنا هذا يجدها من عيون الشّعر العربيّ فنّا وقيمًا وإبداعًا، إلا أن هناك لؤلؤة متفردة، وجوهرة خالدة، هي (بردة الإمام البوصيري) فما قبلها من المدائح شيء وما جاء من بعدها شيء آخر، فهي علامة فارقة في طريق المدائح النبوية؛ لما انمازت من صدق العاطفة وإخلاص القلب وتعلق الروح بجناب النبي الكريم، وهي بلا شك من أروع ما قيل في مدح النبيّ الكريم، وقد شغلت هذه القصيدة النقاد والشعراء حتىٰ يومنا هذا، فتناولها الشّرّاح بشروح عدة، وتناولها الشعراء بالمعارضات النبي لا وكان في مدح النبي عد وكان



على نهج قصيدة البوصيري أي من بحر البسيط وعلى قافية الميم المكسورة.



وللعبد الفقير لعفو ربه أكثر من معارضة لهذه الدرة المكنونة والجوهرة المصونة ،ضمنتها في ديواني (الصلوات المحمدية) بجزأيه الأول والثاني، وإنما نحن الشعراء المادحين لرسول الله نعترف للبوصيري بالسبق، فنحن نغترف من بحر فيضه ومن رحيق إبداعه ،ومن صادق إخلاصه وغيث محته.

وعلىٰ الرغم من كثرة الدراسات حول هذه القصيدة خاصة، مثل (قصيدة البردة للبوصيري) دراسة أدبية للباحث محمد أبو الحسن جامعة بنجاب بلاهور، وبردة البوصيري دراسة تاريخية بقلم محمد خالد ثابت دار المقطم للنشر، والصورة البيانية في قصيدة البردة )دراسة بلاغية للباحثة هني مونياواتي جامعة الباحة، و (جمالية الصورة الشعرية في بردة البوصيري) للباحثة بشرئ عبد المجيد، وثلاثية البردة بردة الرسول صلىٰ الله عليه سلم (حسن حسين) دار الكتب القطرية الدوحة وغيرها كثير، إلا أنني لم أجد من درس الثنائيات الضّديّة بها، التي تمثل عصب هذه القصيدة، وعمودًا من أعمدتها الفنية التي بُنِيت عليها، لذلك وغيره من الأسباب فقد اخترت أن أدرس الثنائيات الضّديّة في قصيدة "الكواكب الدرية في مدح خير البرية" كي أبيّن مدي روعة وأهمية الثنائيات الضّديّة، التي لا يمرُّ بك بيت أو بيتان منها إلا وتجد لونًا من ألوان هذه الثنائيات، فيعمق الصورة، ويبين ملامحها،

ويحرك المشاعر إلى فهم المعنى بإظهار النقيض، وبيان الضّد، مما يطفى على جماليات القصيدة ألوانًا من الإشراق، وأنواعًا من الدهشة، والتي بدورها ترسخ المعني وتؤكده بما تخطُّه في عقل المتلقي من الرسم بألوان التضاد المختلفة، وبما يلعبه العزف على أوتار موسيقى التضاد، والتي تبعث إيقاعًا مزدوجًا يظهر فيه المعنى أكثر جمالًا وألقًا.



وقد اتبعت المنهج الفني لدراسة البحث، حيث إنه أنسب المناهج لدراسة فنيًّات الثنائيات الضِّديَّة، وقد قسمت البحث ثلاثة فصول مسبوقة بمقدمة، ومزيلة بخاتمة متضمنة أهم النتائج التي توصلت إليها الدراسة، ثم فهرس الموضوعات، وبعون الله ستسير الدراسة على هذه الخُطَّة:

الفصل الأول : التعريف بالبوصيري وبردته ومفهوم الثنائيات الضِّديَّة.

المبحث الأول:- ترجمة البوصيري / شاعرية البوصيري / البوصيري / البوصيري رائد فن المديح.

المبحث الثاني: - بردة البوصيري درة المدائح / سبب إنشاء القصيدة / نص القصيدة.

المبحث الثالث:- مفهوم الثنائيات الضِّديَّة.

- المعنى اللغوي/ المفهوم الاصطلاحي.

- أنواع التَّضَاد.

الفصل الثانى: ألوان الثنائيات الضِّديَّة في قصيدة البردة.

المبحث الأول:- الثنائيات المعنوية.

المبحث الثاني:- ثنائيات التضاد الطباقي.

المبحث الثالث:- ثنائيات التضاد بالسلب (تضاد النفي ).

#### الثنائيات الضِّديَّة في قصيدة الكواكب الدرية في مدح خير البرية والمعروفة بالبردة

المبحث الرابع:- ثنائيات التضاد اللوني.

المبحث الخامس:- ثنائيات التضاد السياقي.

الفصل الثالث : - الثنائيات الضِّديَّة اللفظية.

المبحث الأول: - الثنائيات الاسمية.

المبحث الثاني: - الثنائيات الفعلية.

المبحث الثالث:- الثنائيات الجامعة.



- المراجع.
- الفهرس.

وأدعو الله أن يُيسِّرَ ويعين لإتمامه على الوجه الذي يليق بمن كُتب فيه .

والله من وراء القصد وهو حسبي ونعم الوكيل.



# الفصل الأول التعريف بالبوصيري وبردته ومفهوم الثنائيات الضِّديَّة

وبه:-



- المبحث الأول :-
- ترجمة البوصيري
- شاعرية البوصيري
- البوصيري رائد فن المديح

## المبحث الثاني :-

- بردة البوصيري درة المدائح
  - سبب إنشاء القصيدة
    - نُصُّ القصيدة

### المبحث الثالث:-

- مفهوم الثنائيات الضِّديَّة
- المعنى اللغوي والمفهوم الاصطلاحي
  - أنواع التَّضَاد

### الفصل الأول :

# التعريف بالبوصيري وبردته ومفهوم الثنائيات الضِّديَّة

المبحث الأول: - ترجمة الإمام البوصيري (١):



هو الإمام شرف الدين محمد بن سعيد بن حماد الصنهاجي البوصيري المولود في الأول من شهر شوال ٢٠٨ هـ الموافق للسابع من مارس سنة ١٢١٣ ميلادية والمتوفّى سنة ٦٩٥ ه الموافق ١٢٩٥ م) رائد المدائح النبوية).

ولد البوصيري بقرية "دلاص" إحدى قرى بني سويف من صعيد مصر لأسرة ترجع جذورها إلى قبيلة "صنهاجة" إحدى قبائل البربر، التي استوطنت الصحراء جنوبي المغرب الأقصى، ونشأ بقرية "بوصير" القريبة من مسقط رأسه، ثم انتقل بعد ذلك إلى القاهرة حيث تلقى علوم العربية والأدب.

وقد تلقى البوصيري العلم منذ نعومة أظفاره، فحفظ القرآن في طفولته، وتتلمذ على عدد من أعلام عصره، كما تتلمذ عليه عدد كبير من العلماء المعروفين، منهم: أبو حيان أثير الدين محمد بن يوسف الغرناطي

<sup>(</sup>۱) حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة: جلال الدين السيوطي - تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم - دار إحياء الكتب العربية - القاهرة - (١٣٨٧ هـ= ١٩٦٧م). / شذرات الذهب في أخبار من ذهب: أبو الفلاح عبد الحي بن العماد الحنبلي - دار إحياء التراث العربي - القاهرة - بدون تاريخ / فوات الوفيات: محمد بن شاكر الكتبي - تحقيق إحسان عباس - دار الثقافة - بيروت - (١٣٩٣هـ= ١٩٧٣م. / كتاب مجلة الرسالة أحمد حسن الزيات العدد ١٩٨٨ ص ١٨

الأندلسي، وفتح الدين أبو الفتح محمد بن محمد العمري الأندلسي الإشبيلي المصرى، المعروف بابن سيد الناس... وغيرهما.

اشتهر الإمام "شرف الدين محمد بن سعيد بن حماد الصنهاجي البوصيري" بمدائحه النبوية، التي ذاعت شهرتها في الآفاق، وتميزت بروحها العذبة وعاطفتها الصادقة، وروعة معانيها، وجمال تصويرها، ودقة ألفاظها، وحسن سبكها، وبراعة نظمها؛ فكانت بحق مدرسة لشعراء المائح النبوية من بعده، ومثالا يحتذيه الشعراء لينسجوا على منواله، ويسيروا على نهجه؛ فظهرت قصائد عديدة في فن المدائح النبوية، أمتعت عقل ووجدان ملايين المسلمين على مرّ العصور، ولكنها كانت دائمًا تشهد بريادة الإمام البوصيري وأستاذيته لهذا الفن بلا منازع.

#### شاعرية البوصيرى:

ونظم البوصيري الشعر منذ حداثة سنه وله قصائد كثيرة ، ويمتاز شعره بالرصانة والجزالة ، وجمال التعبير ، والحس المرهف ، وقوة العاطفة ، واشتهر بمدائحه النبوية التي أجاد استعمال البديع فيها ، كما برع في استخدام البيان ، ولكن غلبت عليه المحسنات البديعية في غير تكلف ؛ وهو ما أكسب شعره ومدائحه قوة ورصانة وشاعرية متميزة لم تتوفر لكثير ممن خاضوا غمار المدائح النبوية والشعر الصوفى .

وقد جارى البوصيري في كثير من شعره شعراء عصره في استعمال الألفاظ المولدة ، كما كانت له تجارب عديدة في الأهاجي المقذعة ، ولكنه مال – بعد ذلك – إلى النُسْك وحياة الزهد ، واتجه إلى شعر المدائح النبوية . وتعد قصيدته "البردة" من أعظم المدائح النبوية ، وقد أجمع النقاد



كيف ترقى رُقيَّك الأنبياءُ يا سماء ما طاولتها سماءُ؟ للم يساووك في عُللك وقد حال سنى منك دونهم وسناءُ وله قصيدة أخرى على وزن "بانت سعاد"، ومطلعها:

إلى متى أنت باللذات مشغول وأنت عن كل ما قدمتَ مسئولُ ؟! اشتهر البوصيري بأنه كان يجيد الخطَّ ، وقد أخذ أصول هذا الفن وتعلم قواعده على يد "إبراهيم بن أبي عبد الله المصري" ، وقد تلقىٰ عنه هذا العلم عدد كبير من الدارسين ، بلغوا أكثر من ألف طالب أسبوعيًا .

وقد تقلب البوصيري في العديد من المناصب في القاهرة والأقاليم، فعمل في شبابه في صناعة الكتابة، كما تولى إدارة مديرية الشرقية مدَّة، وقد اصطدم بالمستخدمين المحيطين به، وضاق صدره بهم وبأخلاقهم بعد أن تكشَّفت له المساوئ، وظهرت له العيوب، فنظم فيهم عددًا من القصائد يهجوهم فيها، ويذكر عيوبهم ويفضح مساوئهم، ومنها قصيدته النونية التي مطلعها:

نقدتُ طوائفَ المستخدمينا فلم أرَ فيهم رجلا أمينًا

وفيها يصب جام غضبه ونقمته على الجميع ، ويهجو كل الناس على اختلاف مشاربهم وعقائدهم ؛ فلم ينجُ من هجائه أحد ، ويصور على نحو ساخر النزاع والتعارض الذي يمزق أبناء مصر ويشتت وحدتهم .

وقد أثار ذلك عليه نقمة المستخدمين وعدواتهم، فسعوا ضده بالدسائس والفتن والوشايات، حتى سئم الوظائف والموظفين، واستقال من الوظائف الحكومية، واتصل بـ"تقي الدين أبي الحسن علي بن عبد الجبار الشريف الإدريسي الشاذلي"، وتلميذه الشيخ "أبي العباس المرسي أحمد بن عمر الأنصاري".

#### البوصيري رائد فن المدائح:

وافاكَ بالنب العظيم المذنبُ حجلا يُعنفُ نفسَه ويُؤنِّبُ ويونِّبُ ويستهل الثانية بقوله:

بمدح المصطفىٰ تحيا القلوبُ وتُغتفرُ الخطايا والذنوبُ أما الثالثة ، وهي أجودها جميعًا ، فيبدأها بقوله:

أزمعوا البين وشدوا الركابا فاطلب الصبر وخلِّ العتابا وله – أيضا عدد آخر من المدائح النبوية الجيدة ، من أروعها قصيدته "الحائية" ، التي يقول فيها مناجيا الله عَلَى:

يا من خزائن ملكه مملوءة كرمًا وبابُ عطائه مفتوح ندعوك عن فقر إليك وحاجة ومجال فضلك للعباد فسيح فاصفح عن العبد المسيء تكرُّمًا إن الكريم عن المسيء صفوح

وقصيدته "الدالية" التي يبدأها بقوله:

إلهي على كل الأمور لك الحمد لك الأمر من قبل الزمان وبعده وحكمُك ماضٍ في الخلائق نافذ آثار البوصيري الشعرية والنثرية:

فليس لما أوليتَ من نعم حدُّ وما لك قبل كالزمان ولا بعدُ إذا شئتَ أمرًا ليس من كونه بُدُّ



ترك البوصيري عددًا كبيرًا من القصائد والأشعار ضمّها ديوانه الشعري الذي حققه "محمد سيد كيلاني" ، وطبع بالقاهرة سنة ( ١٣٧٤ هـ= ١٩٥٥ م) ، وقصيدته الشهيرة البردة "الكواكب الدرية في مدح خير البرية" ، والقصيدة "المضرية في مدح خير البرية" ، والقصيدة "الخمرية"، وقصيدة "ذخر المعاد" ، ولامية في الرد على اليهود "الخمرية"، وقصيدة "ذخر المعاد" ، ولامية في الرد على اليهود والنصاري بعنوان: "المخرج والمردود على النصاري واليهود" ، وقد نشرها الشيخ "أحمد فهمي محمد" بالقاهرة سنة ( ١٣٧٢ هـ= ١٩٥٣ م) ، وله أيضا "تهذيب الألفاظ العامية" ، وقد طبع كذلك بالقاهرة .

وتُوفِّي الإمام البوصيري بالإسكندرية سنة ( ٦٩٥ هـ= ١٢٩٥م) عن عمر بلغ ٨٧ عامًا .



#### المبحث الثاني :

### بردة البوصيري "الكواكب الدرية في مدح خير البرية"( البردة) درة المدائح:

وتُعد قصيدته الشهيرة "الكواكب الدرية في مدح خير البرية"، والمعروفة باسم "البردة" من عيون الشعر العربي ، ومن أروع قصائد المدائح النبوية ، ودرة ديوان شعر المديح في الإسلام ، الذي جادت به قرائح الشعراء على مرّ العصور ، ومطلعها من أبرع مطالع القصائد العربية ، يقول فيها:



مزجت دمعًا جرى من مقلة بدم ؟ وأومضَ البرقُ في الظلماء من إضَمْ فما لعينيك إن قلت اكففا همتا ؟ وما لقلبك إن قلت استفق يهم ؟

أمِنْ تـذكّر جيرانِ بـذي سـلم أم هبت الريحُ من تلقاء كاظمةٍ

وهى قصيدة طويلة تقع في ١٦٠ بيتًا ، يقول في نهايتها:

إن الكبائر في الغفران كاللمم

يا نفسُ لا تقنطى من زلةٍ عظُمتْ

وقد ظلت تلك القصيدة مصدر إلهام للشعراء على مر العصور، يحذون حذوها وينسجون على منوالها ، وينهجون نهجها ، ومن أبرز معارضات الشعراء عليها قصيدة أمير الشعراء أحمد شوقى" نهج البردة"، التي تقع في ١٩٠ بيتا ، ومطلعها:

أحلَ سفكَ دمي في الأشهر الحرم

ريم على القاع بين البانِ والعلم سبب انشاء القصيدة:

يقول البوصيري عن سبب نظمه لهذه القصيدة: كنت قد نظمت قصائد في مدح رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، منها ما اقترحه علي " الصاحب زين الدين يعقوب بن الزبير ، ثم اتفق بعد ذلك أن داهمني الفالج (الشلل النصفي) فأبطل نصفي ، ففكرت في عمل قصيدتي هذه فعملتها واستشفعت بها إلى الله في أن يعافيني ، وقررت إنشادها ، ودعوت ، وتوسلت ، ونمت فرأيت النبي فمسح على وجهي بيده المباركة ، وألقى علي بردة ، فانتبهت ووجدت في نهضة ، فقمت وخرجت من بيتي ، ولم أكن أعلمت بذلك أحدًا ، فلقيني بعض الفقراء فقال لي: أريد أن تعطيني القصيدة التي مدحت بها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقلت: أي قصائدي ؟ فقال: التي أنشأتها في مرضك ، وذكر أولها وقال: والله إني سمعتها البارحة وهي تنشد بين يدي رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وأعجبته وألقىٰ علىٰ من أنشدها بردة . فأعطيته إياها . وذكر الفقير ذلك وشاعت الرؤيا، وقد كتب البوصيري ميمية البردة من ١٦٧ بيتا (۱)



وينفي محمد سيد كيلاني في مقالة بمجلة الرسالة هذه الرواية بل ويرفضها ويعتبرها أنها إفك وكذب على البوصيري كما أنها إفك وكذب على رسول الله على رسول الله على نقال: "وروى غير ابن شاكر أن البوصيري جاء يومًا من عند أحد السلاطين إلى بيته فصادف شيخًا مليحًا فقال له: أنت رأيت رسول الله على الليلة في المنام ؟ قال البوصيري :إني لم أر النبي في تلك الليلة . لكن امتلأ قلبي من ذلك الكلام بعشقه ومحبته عَلَيْ فجئت إلى بيتي فنمت فإذا أنا رأيت النبي صلى الله عليه ومع الأصحاب كالشمس بين النجوم فانتبهت وقد ملئ قلبي بالمحبة والسرور ، ولم يفارق بعد ذلك من قلبي محبة ذلك النور وأنشدت في مدحه قصائد كثيرة كالمضرية والهمزية"

<sup>(</sup>۱) ثلاثية البردة بردة الرسول صلى الله عليه سلم (حسن حسين ) ص ٥٠ دار الكتب القطرية الدوحة الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ

فهذه القصة تزعم أن البوصيري رأى النبي مع أصحابه وأن الشاعر لم يكن في ذلك الوقت مريضًا بل كان في صحة جيدة وأن هذه الرؤيا هي التي أوحت إليه بنظم مدائحه في الرسول كالمضرية والهمزية ولم يذكر شيئًا عن البردة . وقد سبق لنا أن عرفنا أن البوصيري لم ينظم من المدائح النبوية قبل الحج سوى قصائد أربعة منها قصيدة (تقديس الحرم من تدنيس الضرم) ومنها (المخرج والمردود على النصارى واليهود) وسبق أن تتبعنا الظروف التي نظم فيها البوصيري قصائده النبوية الأخرى .



ولا نجد الشاعر قد أشار في همزيته إلىٰ تلك الرؤيا التي تحدثنا عنها تلك الرواية فليس من العسير علينا بعد ذلك أن ننفى هذه القصة .

ثم استطرد الرواة فذكروا أن البوصيري قال: (أصابني خلط فالج فأبطل نصفي وقطعني عن الحركة ففكرت أن أعمل قصيدة مشتعلة على مدائح النبي على واستشفى بها من الله تعالى، فأنشدت هذه القصيدة، ونمت، فرأيت النبي عَلِمُ اللهِ اللهُ والسّلام في المنام، فمسح بيده الكريمة على أعضاء الفقير فقمت من المنام ملابسًا بالعافية من الآلام).

وهذه القصة لا تذكر لنا أن البوصيري قال بأن النبيّ كان يتمايل عجبًا حين سماعه للبردة ، ولا أنه قال إن النبيّ ألقىٰ عليه بردة . ومضىٰ الراوي يحدث عن البوصيري أنه قال: فخرجت من بيتي غدوة فلقيني الشيخ أبو الرجاء الصّدِّيق لي ، فقال لي: يا سيدي هات قصيدتك التي مدحت بها النبيّ عَلَيْ ، والحال أني لم أكن أعلمت بها أحدًا من الناس فقلت: هي التي أولها:

مزجت دمعًا جرى من مقلة بدم

أمن تذكر جيران بني سلم

فقلت أين حفظتها يا أبا الرجاء ؟ وما قرأتها على أحد ممن جاء، قال : لقد سمعتها البارحة تنشدها بين يدي النبي على وهو يتمايل ويتحرك استحسانا تحرك الأغصان المثمرة بهبوب نسيم الرياح . فأعطيته إياها فنشر الخبر بين الناس .



وهذه القصة تمتاز عن قصة ابن شاكر بأنها ذكرت لنا اسم هذا الفقير وهو أبو الرجاء. وأن هذا الفقير كان صدِّيقًا للبوصيري. كأنما البوصيري كان نبيًا يقول بأمور لا قصد فيها غير أبي الرجاء، ومن ثم أطلق عليه لقب (الصِّدِّيق)

وتفيدنا هذه القصة أن أبا الرجاء الصديق هذا قد شارك البوصيري في رؤية الرسول وأنه كان حاضرًا حينما أنشدها الشاعر ورأى النبي يتمايل تمايل الأغصان المثمرة. وأن هذا الصديق هو الذي رأى النبي وهو يلقى على البوصيري البردة. أي أن موضوع البردة هنا من عند أبي الرجاء الصديق وليس من عند البوصيري.

ولا شك في أن هذا كله مختلق وموضوع وأنه من نسج الخيال. ولقد أمعنوا في الكذب والاختلاق فرووا أن البوصيري لما وصل إلى قوله:

فمبلغ العلم فيه ، أنه بشر فقال له النبي: قل يا إمام ، فقال البوصيري: إني لم أوفق للمصراع الثاني (فقال النبي: قل يا إمام (وأنه خير خلق الله كلهم، (فأدمج البوصيري هذا المصرع في قصيدته. وكل هذا إفك وبهتان. والعجب لمن لا يتورعون عن الكذب على رسول الله!)(١)

<sup>(</sup>١) مقال (حول البردة ) للأستاذ محمد سيد كيلاني مجلة الرسالة العدد٨٩٢ ص ١٤/

وقد دارت حول القصيدة العديد من الشروحات في عصور متتالية ،كما نسج على منوالها العديد من الشعراء في مختلف العصور منذ العصر المملوكي و إلى يومنا هذا ، وهي من عيون المدائح النبوية بل قل - إن شت - هي من أجمل القصائد في مدح النبي في مختلف العصور الإسلامية ، على الرغم مما فيها من بعض الغلو والشطحات الصوفية التي أخذت على البوصيرى .





# نُص قصيدة الكواكب الدرية في مدح خير البرية والمعروفة بـ ( البردة ) للإمام البوصيري

أمِسنْ تَسذَكُّرِ جِيسران بِسذِي سَسلَمٍ أَمْ هَبَّتُ السريحُ مِسنْ تِلْقاءِ كاظِمَةٍ أَمْ هَبَّتُ السريحُ مِسنْ تِلْقاءِ كاظِمَةٍ فما لِعَيْنَيْكَ إِنْ قُلْتَ اكْفُفا هَمَتا أَنَّ الحُبَّ مُنْكتِمٌ أَيَحْسَبُ الصَّبُّ أَنَّ الحُبَّ مُنْكتِمٌ لُولا الهَ وَى لَمْ تُرِقْ دَمْعَا عَلَىٰ طَلَلٍ فكيفَ تُنْكِرُ حُبًّا بعد ما شَهِدَتْ فكيفَ تُنْكِرُ حُبًّا بعد ما شَهِدَتْ وَأَنْبَتَ الوجِدُ خَطَّيْ عَبْرَةِ وضَنىً وَأَنْبَتَ الوجِدُ خَطَّيْ عَبْرَةِ وضَنىً فَعَمْ مَسْرَىٰ طَيفُ مَنْ أَهوَىٰ فَأَرَّقَنِي لِمَا اللهِ فَي اللهِ عَلَىٰ اللهُ فَي اللهُ الله

فكيف تُنْكِرُ حُبَّا بعد ما شَهِدَتْ وَأَثْبَتَ الوجِدُ خَطَّيْ عَبْرَةِ وَضَنَى وَأَثْبَتَ الوجِدُ خَطَّيْ عَبْرَةِ وَضَنَى لَعَمْ سَرَى طَيفُ مَنْ أَهوى فَأَرَّقَنِي يَعَمْ سَرَى طَيفُ مَنْ أَهوى فَأَرَّقَنِي يا لاَئِمِي فِي الهَوى العُذْرِيِّ مَعْ ذِرةً عَسَدَتُ حَالِي لا سِرِّي بِمُسْتَتِ عَسَدَتْكَ حَالِي لا سِرِّي بِمُسْتَتِ مَعْ نَتْكَ حَالِي لا سِرِّي بِمُسْتَتِ النَّصْحَ لكِنْ لَسْتُ أَسْمَعُهُ مَحَّضْتَنِي النَّصْحَ لكِنْ لَسْتُ أَسْمَعُهُ إِنِّي التَّهَمْتُ نَصِيحَ الشَّيْبِ فِي عَذَلٍ إِنِّي بالسُّوءِ مِا اتَّعَظَتْ وَالْمَعْلِ الجَمِيلِ قِرَى ولا أَعَدَتْ مِنَ الفِعْلِ الجَمِيلِ قِرَى ولا أَعَدَّتْ مِنَ الفِعْلِ الجَمِيلِ قِرَى مَنْ فَوايَتِها مَنْ غَوايَتِها مَنْ لِي بِرَدِّ جِماحِ مِنْ غَوايَتِها مَنْ لِي بِرَدِّ جِماحِ مِنْ غَوايَتِها

فلا تَـرُمْ بالمعاصِـى كَسْرَ شَـهْوَتِها

والنَّفْسُ كالطِّفْلُ إِنْ تُهْمِلُهُ شَبَّ عَلَىٰ

فاصْرِفْ هَواها وَحاذِرْ أَنْ تُوَلِّيكُ

وَراعِها وهِي في الأعمالِ سائِمةٌ

مَزَجْتَ دَمْعًا جَرَىٰ مِنْ مُقْلَةٍ بِدَم وأَوْمَضَ البَرْقُ فِي الظلْماءِ مِنْ إضَم وَما لِقَلْبِكَ إِنْ قُلْتَ اسْتَفِقْ يَهِم ما بَــيْنَ مُنْسَـجِم منــهُ ومُضْـطَرِمِي، ولا أرقت لِذكر البَانِ والعَلَم بع عليكَ عدولُ الدَّمْع وَالسَّقَم مِثْلَ البَهارِ عَلَىٰ خَدَّيْكَ وَالعَنَم والحُبُّ يَعْتَرِضُ اللَّذاتِ بالأَلَم مِنِّي إليكَ ولو أَنْصَفْتَ لَمْ تَلُم عَن الوُّشاةِ وَلا دائي بِمُنْحَسِم إِنَّ المُحِبِّ عَنْ العُلَّالِ فِي صَمَم والشِّيْبُ أَبْعَدُ فِي نُصِح عَنْ التُّهُم مِنْ جَهْلِهَا بنذيرِ الشِّيْبِ وَالهَرَم ضَيفٍ ألمَّ بِرَأْسِي غيرَ مُحْتَشِم كما يُرَدُّ جِماحُ الخَيْل بِاللَّجُم إِنَّ الطعامَ يُقَوِّي شَهْوَةَ النَّهِم حُبِّ الرِّضاع وإنْ تَفْطِمْهُ يَنْفَطِم إنَّ الهَـوَى ما تَـوَلَّىٰ يُصْم أَوْ يَصِم وإنْ هِيَ اسْتَحَلَتِ المَرعَىٰ فلا تُسِم

مِنْ حَيْثُ لَمْ يَدْرِ أَنَّ السُّمَّ فِي الدَّسَم فَرَبَّ مَخْمَصَةٍ شَرٌّ مِنَ التُّخَم مِنَ المَحارِم وَالْزَمْ حِمْيَةَ النَّدَم وإنْ هُمَا مَحَّضَاكَ النُّصْحَ فَاتَّهِم فأنْتَ تَعْرِفُ كَيْدَ الخَصْم والحَكَم لقد نَسَبْتُ به نَسْلًا لِـذِي عُقُـم وما اسْتَقَمْتُ فما قَوْلِي لَكَ اسْتَقِم ولَمْ أُصَلِّ سِوَىٰ فَرْض ولَمْ أَصُم أنِ اشْتكت قَدَماهُ الضُّرَّ مِنْ وَرَم تَحْتَ الحِجَارَةِ كَشْحَاً مُتْرَفَ الأَدَم عَـنْ نَفْسِـهِ فأراها أيُّما شَـمَم إِنَّ الضَّرُورَة لا تَعْدُو على العِصَم لولاهُ لَمْ تُخْرِج الدُّنيا مِنَ العَدَم والفَرِيقَيْنِ مِنْ عُرْبِ ومِنْ عَجَم أبَّرَّ فِي قَوْلِ لا مِنْهُ وَلا نَعَم لِكلِّ هَوْلٍ مِنَ الأهوالِ مُقْتَحَم مُسْتَمْسِكُونَ بِحَبْلِ غيرٍ مُنْفَصِم وَلَهُ يُدانُوهُ فِي عِلْهِ وَلا كَرَم غَرْفًا مِنَ الْبَحْرِ أَوْ رَشْفًا مِنَ الدِّيَمِ مِنْ نُقْطَة العِلْمِ أَوْ مِنْ شَكْلَةِ الحِكَم ثمَّ اصْطَفَاهُ حَبيبًا بارِيءُ النَّسَم

كُمْ حَسَّنَتْ لَذَّهَ اللَّمَرْءِ قاتِلَةً وَاخْشَ الدَّسائِسَ مِنْ جُوعٍ وَمِنْ شَبَع واسْتَفْرِغ الدَّمْعَ مِنْ عَيْنِ قد امْتَلاَّتْ وخالِفِ النُّفْسَ والشَّيْطَانَ واعْصِهِمِا وُلا تُطِعْ منهما خَصْمًا وَلا حَكَمًا وَلا حَكَمًا أَسْتَغْفِرُ اللهَ مِنْ قَوْلٍ بِلاَ عَمَل أَمَرْ تُكَ الخَيْرَ لكنْ ما ائْتَمَرْتُ به ولا تَــزَوَّدْتُ قبــلَ المَــوْتِ نافِلــةً ظَلَمْتُ سُنَّةً مَنْ أَحْيا الظَّلامَ إِلَىٰ وشــد من سَغب أحشاءه وطَـوى وَرَاوَدَتْهُ الجِبالُ الشُّمُّ مِنْ ذَهب وَأَكَّدَتْ زُهْدَهُ فيها ضرورتُهُ وَكَيْفَ تَـدْعُو إِلَىٰ الـدُّنيا ضَـرُورُةُ مَـنْ مُحَمَّـــدُ سَـــيِّدَ الكَـــوْنَيْن والثَّقَلَـــيْن نَبيُّنُ الآمِرُ النَّاهِي فلاَ أَحَدُّ هُوَ الحبيبُ الذي تُرْجَلَىٰ شَفَاعَتُهُ دَعا إلى اللهِ فالمُسْتَمْسِكُونَ بِهِ فاقَ النَّبيِّينَ في خَلْقِ وفي خُلْقِ وَكَلُّهُ مْ مِــنْ رَسُــولِ اللهِ مُلْــتَمِسٌ ووَاقِفُ ونَ لَدَيْ بِ عندَ حَدِّهِم فهو الذي تَم معناهُ وصُورتُه



فَجَوْهُرُ الحُسْنِ فيه غيرُ مُنْقَسِم وَاحْكُمْ بِما شُئْتَ مَدْحًا فيهِ واحْتَكِم وَانْسُبْ إلىٰ قَدْرِهِ ما شِئْتَ منْ عِظَم حَدُّ فيُعْرِبَ عنه نساطِقٌ بِفَسِمٍ أحْيا اسمُهُ حِينَ يُلْعَىٰ دَارِسَ الرِّمَمُ الْرُّمَمُ الْرُّمَمُ الْرُّمَمُ الْرُّ حِرْصًا علينا فلمْ نَرْتَبْ ولم نَهَم ﴿ في القُرْبِ والبُعْدِ فيهِ غيرُ مُنْفَحِم صَغِيرةً وَتُكِلُّ الطَّرْفَ مِنْ أُمَهِ قَوْمٌ نِيَامٌ تَسَلَّوْا عنه بالحُلُم وأنه خَيرُ خَلْقِ اللهِ كلِّهِم فإنما اتَّصَلَتْ مِنْ نُورِهِ بهِم يُطْهِرْنَ أَنْوَارَها للناسِ في الظُّلَم بالحُسْنِ مُشْتَمِلِ بِالبِشْرِ مُتَسِم والبَحْر في كَرَم والدَّهْرِ في هَمَـم في عَسْكَرِ حينَ تَلْقَاهُ وفي حَشَم مِنْ مَعْدَنَيْ مَنْطِتِ منهُ وَمَبْتَسَم طُ وبَىٰ لِمُنْتَشِ قِ من هُ وَمُلْتَ ثِم يا طِيبَ مبتدأ منه ومُخْتَتَم قد أُنْفِرُوا بِحُلولِ البُوْسِ والنَقَم كَشَمْلِ أَصْحَابِ كِسْرَىٰ غَيْرَ مُلْتَئِم عليهِ والنَّهُ رُ ساهي العَيْنِ مِنْ سَدَم

مُنَـــــنَهُ مُحــن شَـــرِيكٍ في محاسِــنهِ دَعْ ما ادَّعَتْهُ النَّصارَىٰ في نَبيِّهِم وانْسُبْ إلى ذاته ما شئت مِنْ شَرَفٍ فإنَّ فَضْلَ رسولِ الله ليسَ لهُ لو ناسَبَتْ قَدْرَهُ آياتُهُ عِظَمًا لَمْ يَمْتَحِنَّا بما تعْيا العُقولُ بهِ أعْيا الورزى فَهْمُ معْناهُ فليس يُرى كالشِّمْسِ تَظْهَرُ لِلْعَيْنِينِ مِنْ بُعُدٍ وَكيفَ يُدْرِكُ فِي الدُّنيا حَقِيقَتَـهُ فمبْلَغُ العِلْم فيهِ أنه بَشَرٌ وَكِلُّ آي أتَكِ الرُّسْلُ الكِرامُ بها فإنَّا له شَّامْسُ فَضْل هُامُ كُواكِبُها أكْرِمْ بِخَلْقِ نَبِيِّ زَانَهُ خُلْقٌ كالزَّهْرِ فِي تَرَفٍ والبَدْرِ فِي شَرَفٍ كأنَّــهُ وَهْــوَ فَــرْدُ مِــنْ جلالَتِــهِ كَأَنَّمَا اللُّؤلُولُ وللمَكْنُونُ فِي صَدَفٍ لا طِيبَ يَعْدِلُ تُرْبًا ضَّمَّ أَعظُمَهُ أبانَ مَوْلِدُهُ عَنْ طِيبِ عُنْصُرِ يَوْمٌ تَفَرَّسَ فيه الفُرْسُ أنَّه مُ وباتَ إيوانُ كِسْرَىٰ وَهْوَ مُنْصَدِعٌ والنَّارُ خامِدَةُ الأنفاسِ مِنْ أَسَفٍ

ورُدَّ وارِدُها بالغَيْظِ حينَ ظَمِي حُزْنًا وَبالماءِ ما بالنَّارِ مِنْ ضَرَم وَالحَقُّ يَظْهَرُ مِنْ مَعْنَىٰ ومِنْ كَلِم تُسْمَعْ وَبارِقَةُ الإِنْذَارِ لَمْ تُشَم بأنَّ دينَهُمُ المُعْوَجَّ لَمْ يَقُصِم مَنْقَضَّةِ وفْقَ ما في الأرْضِ مِنْ صَنَم من الشياطِينِ يَقْفُو إنْرَ مَنْهَ زِم أَوْ عَسْكُرٌ بِالحَصَىٰ مِنْ رَاحَتَيْهِ رُمِى نَبْذَ المُسَبِّح مِنْ أحشاءِ مُلْتَقِم تَمْشِي إليهِ عَلَىٰ ساقٍ بِلا قَدَم فُرُوعُها مِنْ بَدِيع الخَطِّ في اللَّقَمِ تَقِيهِ حَرَّ وطِيس لِلْهَجِيرِ حَمى مِنْ قَلْبِ فِنسْ بَةٌ مَبْ رُورُةَ القَسَم وكلُّ طَرْفٍ مِنَ الكُّفَّارِ عنه عَمِي وَهُم يقولونَ ما بالغارِ مِنْ أَرِم خَيْرِ البَرِيِّةِ لَمْ تَنْسُجْ ولمْ تَحُم مِنَ الدُّرُوعِ وَعَنْ عالٍ مِنَ الأُطُم إلا ونلت جوارًا منه لم يضم قَلْبًا إذا نامتِ العَيْنانِ لَمْ يَنَم فليسَ يُنْكِرُ فيدِ حالٌ مُحْتَلِم وَلا نَبِيٌّ عَلَى غَيْبِ بِمُ تَهُم

وساء ساوة أنْ غاضَتْ بُحَيْر تُها كأنَّ بالنار ما بالماءِ مِنْ بَلَل والجِنُّ تَهْتِفُ وَالأَنْوارُ ساطِعَةٌ عَمُوا وَصَمُّوا فِإعْلانُ البَشائِر لَمْ وبَعْدَ ما عايَنُوا فِي الأُفْقِ مِنْ شُهُب حَتى غدا عَنْ طَرِيقِ الوَحْي مُنْهَ رِمُ كانَّهُمْ هَرَبِّا أَبطالُ أَبْرَهـةٍ نَبْ ذًا بِ بَعْ دَ تَسْ بِيحٍ بِبَطْنِهِما جاءتْ لِدَعْوَتِهِ الأشْجارُ ساجِدَةً كأنَّما سَطَرَتْ سَطْرًا لِمَا كَتَبَتْ مِثْلَ الغَمَامَة أنَّنَى سَارَ سَائِرَةٌ أَقْسَمْتُ بِالقَمَرِ المُنْشَقِّ إِنَّ لَـهُ ومَا حَوَىٰ الغارُ مِنْ خَير وَمِنْ كَرَم فالصِّـدْقُ فِي الغارِ والصِّـدِّيقُ لَـمْ يَرمِـا ظَنُّ وا الحَمام وظَنُّ وا العَنْكَبُوتَ على وِقايـــة اللهِ أغنَــتْ عَــنْ مُضَـاعَفَةٍ ما سامَنِي الدُّهْرُ ضَيْمًا وَاسْتَجَرْتُ به لا تُنْكِرِ الوَحْيَ مِنْ رُؤْيَاهُ إِنَّ لهُ وذاكَ حينَ بُلوع مِنْ نُبُوَّتِهِ تَبَارَكَ اللهُ ما وحْيِّ بِمُكْتَسَبِ



وأَطْلَقَتْ أرِبًا مِنْ رِبْقَةِ اللَّمَم حتى حَكتْ غُرَّةَ فِي الأعْصُرِ اللَّهُم سَيْبٌ مِنَ اليَمِّ أَوْ سَيْلٌ مِنَ العَرِم ظُهورَ نبادِ القِرَىٰ لَيْلًا عَلَىٰ عَلَمِ وَلِيسَ يَنْقُصُ قَدْرًا غيرَ مَنْتَظِمْ ﴿ ما فيهِ مِنْ كَرَم الأخلاقِ والشِّيم عَهُمُ قَدِيمَةٌ صِفَةُ المَوصوفِ بالقِدَم آنِ المعادِ وعَنْ عادٍ وعَنْ إرَم مِنَ النَّبِيِّينَ إذْ جاءَتْ ولَمْ تَدُم لندي شِقاقٍ وما تَبْغِينَ مِنْ حَكَم أَعُدَىٰ الأعادي إليها مُلْقِيَ السَّلَم رَدَّ الغَيُسورِ يَسدَ الجَسانِي عَسنِ الحُسرَم وفَوْقَ جَوْهَرِهِ فِي الحُسْنِ والقِيم ولا تُسامُ عَلَى الإكثارِ بالسَّامُ لقد ظَفِرتَ بِحَبْلِ اللهِ فاعْتَصِم أَطْفَأْتَ نِـارَ لَظِئَ مِـنْ وِرْدِهـا الشَّـبِم مِنَ العُصاةِ وقد جاءُوهُ كَالحُمَم فالقِسْطُ مِنْ غَيرها في الناسِ لَمْ يَقُم تَجاهُلًا وهْوَ عَيْنُ الحاذِقِ الفَهِم ويُنْكِرُ الفَهُ طَعْمَ الماءِ كم سَقَم سَعْيًا وفَوْقَ الأَيْنُ قِ الرُّسُمِ

كَمْ أَبْرَأْتَ وَصِبًا بِاللَّمْسِ راحَتُهُ وأَحْيَتِ السُّنَّةُ الشَهْبَاءُ دَعْوتُكهُ بعارض جادَ أَوْ خِلْتَ البِطاحَ بها دَعْنِي وَوَصْفِي آياتٍ لهُ ظَهَرَتْ فاللُّرُّ يَرِدادُ حُسْنًا وَهْوَ مَنْتَظِمٌ فما تَطَاوَلُ آمالُ المَدِيح إلى آياتُ حَـقً مِـنَ الـرَّحْمنِ مُحْدَثَـةٌ لَـمْ تَقْتَـرِنْ بِزمـانٍ وَهْـيَ تُخْبِرُنـا دامَتْ لَدَيْنا فَفاقَتْ كلَّ مُعْجِزَةٍ مُحَكَّماتٌ فما تُبْقِينَ مِنْ شُبَهٍ ما حُورِبَتْ قَطُّ إلاَّ عادَ مِنْ حَرَب رَدَّتْ بَلاغَتُها دَعْ وَى مُعارِضِها لها مَعانٍ كَمَوْج البَحْرِ فِي مَدَدٍ فما تُعَدُّ وَلا تُحْصيٰ عَجَائِبُها قَـرَّتْ بها عَـيْنُ قارِيها فَقُلْتُ لهُ إِنْ تَتْلُها خِيفَةً مِنْ حَرِّ نارِ لَظيً كَأَنَّها الحَوْضُ تَبْيَضُّ الوجوهُ به وَكَالصَـــراطِ وكـالمِيزانِ مَعْدِلَــةً لا تَعْجَ بَنْ لِحَسُ ودٍ راحَ يُنْكِرُها قد تُنْكِرُ العيْنُ ضَوْءَ الشِّمْسِ من رَمَدٍ يا خير من يَمَّم العافُونَ ساحَتَهُ

وَمَنْ هُو النَّعْمَةُ العُظْمَىٰ لِمُغْتَنِم كما سَرَى البَدْرُ في داج مِنَ الظُّكَم مِنْ قَابِ قَوْسَيْنِ لَمْ تُدْرَكْ وَلَمْ تُرَم والرُّسْلِ تَقْدِيمَ مَخُدُومِ عَلَىٰ خَدَم في مَوْكِبِ كُنْتَ فيهِ صاحِبَ العلَم مِنَ السُّنُوِّ وَلا مَرْقَسَّى لِمُسْتَنِم نُودِيتَ بِالرَّفْعِ مِثْلَ المُفْرَدِ العَلَم عَنِ العُيْونِ وَسِرٍّ أَيِّ مُكْتَتِم وَجُـزْتَ كـلَّ مَقـام غيـرَ مُـزْدَحَم وعَـزَّ إِدْرَاكُ مِا أُولِيتَ مِنْ نِعَـمِ مِنَ العِنَايَةِ رُكْنًا غيرَ مُنْهَدِم بِأَكْرَم الرُّسْلِ كُنَّا أَكْرَمَ الأُمَهِ كَنَبْأَةٍ أَجْفَلَتْ غَفْ لَا مِنَ الغَنَم حتىٰ حَكَوْا بالقَنا لَحْمًا علىٰ وَضَم أَشْلاءَ شالَتْ مَعَ العِقْبَانِ والرَّخَم ما لَمْ تَكُنْ مِنْ لَيالِي الأَشْهُرِ الحُرُم بِكَلِّ قَرْم إلَىٰ لَحْم العِدا قَرِم يَرْمِي بِمَوج مِنَ الأبطالِ مُلْتَطِم يَسْطو بِمُسْتَأْصِل لِلْكُفْرِ مُصْطَلِم مِنْ بَعْدِ غُرْبَتِها مَوْصُولَةَ الرَّحِم وخيرِ بَعلِ فَلَمْ تَيْتُمْ وَلَمْ تَـــئِم

وَمَـنْ هُـوَ الآيَـةُ الكُبْرَىٰ لَمُعْتَبِرِ سَرَيْتَ مِنْ حَرَم لَيْلًا إلَىٰ حَرَم وَبِتَّ تَرْقَىلِ إِلَىٰ أَنْ نِلْتَ مَنْزِلَةً وَقَدَّمتْكَ جَميعُ الأنبياءِ بها يُ وَأَنْتَ تَخْتَرِقُ السَّبْعَ الطَّباقَ بهِمْ حتى إذا لَـمْ تَـدَعْ شَـأُوَا لِمُسْتَبِقِ خَفَضْتَ كَلَّ مَقامِ بِالْإِضَافَةِ إِذْ كَيْمَـــا تَفُـــوزَ بِوَصْـــل أَيِّ مُسْـــتَتِر فَحُرْتَ كَلَّ فَخَارِ غَيْرَ مُشْتَرَكٍ وَجَلِّ مِقْدَارُ مِا وُلِّيتَ مِنْ رُتَب بُشْرَىٰ لَنَا مَعْشَرَ الإسلام إنَّ لنا لَمَّا دَعا اللهَ داعِينا لَطَاعَتِهِ راعَتْ قلوبَ العِدا أَنساءُ بعْتَتِهِ ما زالَ يَلْقاهُمَ فِي كِلِّ مُعْتَرَكٍ وَدُّوا الفِرارَ فكادُوا يَغْبطُونَ بهِ تَمْضِى اللَّيالِي وَلا يَدْرُونَ عِدَّتها كأنَّما اللِّينُ ضَيْفٌ حَلَّ سَاحَتَهُمْ يَجُرُّ بَحْرَ خَمِيسِ فوقَ سابِحَةٍ مِنْ كُلِّ مُنْتَ لِبِ للهِ مُحْتَسِب حتَّىٰ غَدَتْ مَلَّةُ الإسلام وهِيَ بِهِمْ مَكْفُولَةً أَبَدًا مِنهمْ بِخَيْرِ أَبِ



ماذا رأى مِنْهُمُ في كلِّ مُصطَّدَم فُصُول حَتْفٍ ملهُمْ أَدْهَىٰ مِنَ الوَخَم مِنَ العِداكُلَّ مُسْوَدًّ مِنَ اللِّمَم أقْلامُهُمْ حَرْفَ جِسْمِ غَيْرَ مُنْعَجِمٍ والـوَرْدُ يَمْتـازُ بِالسِّـمَىٰ عَـنِ السَّـلَمِ الْسُّـلَمِ فَتَحْسَبُ الزَّهْرَ فِي الأكمام كلَّ كَمِي ﴿ فَيَ مِنْ شَدَّةِ الحَرْم لا مِنْ شِدَّةِ الحُرْم فما تُفَرِّقُ بينَ البَهْم والبُهَم إِنْ تَلْقَـهُ الْأُسْدُ فِي آجامِها تَجِم بـــــــ ولا مِــــنْ عَـــــدُوِّ غيْـــرَ مُنْقَصِــــم كاللَّيْثِ حَلَّ مَعَ الأشبالِ فِي أُجَم فيهِ وكم خَصَمَ البُرْه انُ مِنْ خَصِم في الجاهِليَّةِ وَالتَّأْدِيبِ فِي اليُّتُم ذُنُوبَ عُمْرِ مَضَىٰ في الشِّعْرِ والخِدَم كأنَّني بِهِما هَدْيٌ مِنَ النَّعَم حَصَــلْتُ إِلاَّ عَلَــى الآثَــام والنَّــدَم لَمْ تَشْتَرِ اللِّينَ باللُّنيا ولَمْ تَسُم يَبِنْ لَهُ الغَبْنُ فِي بَيْعٍ وَفِي سَلَم مِنَ النبعِ وَلا حَبْلِي بِمُنْصَرِم مُحمـدًا وَهْ وَ أَوْفَى الخَلْقِ بالذِّمَم فَضْ لَا وَإِلاَّ فَقُلْ لِيا زَلَّةَ القَدَم

هم الجِبالُ فَسَلْ عنهمْ مُصادِمَهُمْ وسَلْ حُنَيْنًا وسَلْ بَدْرًا وَسَلْ أُحُدًا المُصْدِرِي البِيضَ حُمْرًا بعدَ ما وَرَدَتْ وَالكاتِبِينَ بِسُمْرِ الخَطِّ مَا تَرَكَتْ شاكِي السِّلاح لهمْ سِيمَىٰ تُمِيِّرُهُم تُهْدِي إليكَ رِياحُ النَّصْرِ نَشْرَهُمُ كَأَنَّهُمْ فِي ظُهُ وِرِ الخَيْلِ نَبْتُ رُبًّا طارَتْ قلوبُ العِدامِنْ بَأْسِهِمْ فَرْقًا ومَــنْ تَكُــنْ برَسُــولِ اللهِ نُصْــرَتُهُ ولَـنْ تَـرَىٰ مِـنْ وَلِـيِّ غَيْـرَ مُنْتَصِـر أحَــلَّ أُمَّتَــهُ في حِـرزِ مِلَّتِـهِ كَمْ جَدَّلَتْ كلماتُ اللهِ مِنْ جَدِلٍ كف اكَ بالعِلْم في الأُمِيِّ مُعْجِزَةً خَدَمْتُ لُهُ بِمَ دِيحٍ أَسْتَقِيلُ بِ بِ إذْ قَلَّدانِيَ ما تُخْشَيٰ عَواقِبُهُ أطعت عني الصبافي الحالتين وما فيا خَسَارَةَ نَفْسِ فِي تِجَارَتِها وَمَنْ يَبِعْ آجِلًا منه بعاجِلِهِ إِنْ آتِ ذَنْبًا فما عَهْدِي بِمُنْتَقِضِ فإِنَّ لِي ذِمَّةً منهُ بِتَسْمِيتي إِنْ لَـمْ يَكُـنْ فِي مَعـادِي آخِـذًا بِيَـدِي

أَوْ يَرْجِعُ الجارُ منهُ غيرَ مُحَتَرَم إنَّ الحَيا يُنْبِتُ الأزهارَ في الأُكم يَـدَا زُهَيْـرِ بما أَثْنَـيْ عَلَـيْ هَـرَم سِواكَ عندَ حلولِ الحادِثِ العَمِم إذا الكريمُ تَحَلَّىٰ باسْم مُنْتَقِم وَمِنْ عُلُومِكَ عِلْمَ اللَّوْحِ والقَلَم إنَّ الكَبَائِرَ فِي الغُفْرِرانِ كاللَّمَم تأتي عَلَىٰ حَسَبِ العِصْيانِ فِي القِسَم لَـدَيْكَ وَاجْعَـلْ حِسـابِي غَيْـرَ مُنْخَـرِم عَلَىٰ النَّبِيِّ بِمُنْهَلِّ وَمُنْسَجِم وأطْرَبَ العِيسَ حادي العِيسِ بِالنَّغَم

حاشاهُ أَنْ يَحْرِمَ الرَّاجِي مَكارِمَهُ وَمُنْ ذُ ٱلزَمْ تُ أَفك ارِي مَدائِحَ هُ وَجَدْتُ هُ لِخَلاَصِ عِي حَي مَ مُلْتَ زِم وَكَن يَفُوتَ الغِنَىٰ مِنْهُ يَدًا تَرِبَتْ وَلَــمْ أُرِدْ زَهْــرَةَ الــدُّنيا التــي اقتَطَفَــتْ الله عنه السُّل مالِي مَنْ أَلُوذُ بِهِ اللَّهُ سُلِ مالِي مَنْ أَلُوذُ بِهِ وَلَـنْ يَضِـيقَ رَسـولَ اللهِ جاهُـكَ بـي فإنَّ مِنْ جُودِكَ الدنيا وضَرَّ تَها يا نَفْسُ لا تَقْنُطِى مِنْ زَلَّةٍ عَظُمَتْ لَعَلَّ رَحْمَة رَبِّى حينَ يَقْسِمُه يا رَبِّ وَاجْعَلْ رَجائي غَيرَ مُنْعَكِسِ وَالْطُفْ فُ بِعَبْ دِكَ فِي الدَّارِيْنِ إِنَّ لَـهُ صَبْراً مَتى تَدْعُهُ الأهوالُ يَنْهَ زِم وأذن لِسُـحْب صلاةٍ مِنـكَ دائِمـةً ما رَنَّحَتْ عَـذَباتِ البِـانِ ريـحُ صَـبًا





#### السمات الفنية في قصيدة البردة للبوصيرى:

اتسمت قصيدة البردة للبوصيري بمجموعة من الخصائص والسمات الفنية ، منها ما يأتى ذكره (١)

- جمال الصور البيانية وتشكيلاتها الوصفية .
  - 🕏 عُمق المعاني وحُسن اختيار الألفاظ.
  - صدق العاطفة المبثوثة في هذه القصيدة .
- 🕸 التنسيق الصوتى والإيقاع المتناغم للقصيدة .
- الاعتماد على أسلوب التقديم والتأخير لعناصر الجملة حسب ما تقتضيه الحاجة الدلالية والبلاغية .
- التأثر الواضح بالقرآن الكريم والسيرة النبوية ، والقَصَص الديني الموروث .



<sup>(</sup>١) ) حكيمة بوشلالق، بردة البوصيري دراسة أسلوبية، صفحة ٩٣. بتصرّف.

#### المبحث الثالث:

# المعنى اللغوى للثنايات الضِّديَّة

المتضاد لغة كما عرّفه الفيروز آبادي في القاموس المحيط: "الضّلةُ بالكسر والضَّديدُ: المشْلُ والمخالفُ ضِدٌّ ويكونُ جمعًا (١) ومنه قوله تعالى: {كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا} (٢) وضَدَّه في الخُصومَةِ ، أيْ غَلَبَه وصرَفَه ومنعَه برفْقٍ ، وضادَّه: خالَفَه. "



وهو لا يختلف عما ورد في المعجم الوسيط الذي قام بعض أعضاء مجمع اللغة العربية في القاهرة بتأليفه ، فعرّ فوه بقولهم: "تَضَادَّ الأمران: كان أحدُهما ضِدَّ الآخر ، والضدُّ: المخالفُ والمنافي ، والمثلُ والنَّظيرُ والكفء ، ويُقال: هذا اللفظ من الأضداد: من المفردات الدَّالةِ على معنيين متباينين ، كالْجَوْنِ للأسود والأبيض ، الضَّديدُ: الضدُّ {ج} أضدادٌ ، المتضادَّ "في المنطق": اللذانِ لا يجتمعان ، وقد يرتفعان كالأبيض والأسود"(٢)

ومن التعريفين السابقين توضّح أنّ كلمة ضدّ تطلق على الشبيه، والنظير وأيضًا على المخالف والمنافي .

أمّا اصطلاحًا فتعدّدت التعريفات لهذا التضاد، ومع تعدّدها لا تختلف وتبتعد عن المعنى اللّغوي للتضاد أو تنافيه فقد عرّفه أبي البقاء

<sup>(</sup>١) الفيروز آبادي القاموس المحيط، القاهرة: دار الحديث، صفحة ٩٦٨،٩٦٩ (٢٠٠٨)

<sup>(</sup>۲) سورة مريم آية ۸۲

<sup>(</sup>٣) أحمد الزيات، إبراهيم مصطفى، محمد النجار وآخرون، المعجم الوسيط، القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، صفحة ٥٣٦.

الكفوي بقوله: "هو عند الجمهور يُقال لموجودٍ في الخارج مساوٍ في القوةِ لموجودٍ آخرَ ممانع له ، ويُقال: وقد يُراد بالضدِّ المنافي بحيث يمتنعُ المتاعُهما في الوجود" ، وعرّفه إبراهيم بن فتحي عبدالمقتدر بأنّه: "لفظةٌ واحدة تحمل المعنى وعكسَه" ، كما عرّفه محمد بن السيّد حسن بقوله: "هو اللفظ الدَّال على معنيين متقابلين" . [٦]



المفهوم الاصطلاحي للثنائيات الضِّديَّة :

مما لا شك فيه أن (الثنائيات الضِّديَّة) تتجلىٰ في الشعر العربي بصورة واضحة و ظاهرة، وإن كان قد أُشتهر حديثاً بأنه مصطلح فلسفي حديث (۱)، ولكن العرب قد عرفوه وتحدثوا عنه في أثناء نقدهم لأشعار السابقين، ووضعوه تحت أسماء عدة مثل :الطباق الذي هو التقابل سواء أكان طباق سلب أو إيجاب، فقد ذكره قدامة بن جعفر" :والذي أريد بقولي :متكافئين في هذا الموضع :أي متقاومان، إما من جهة المضادة أو السلب والإيجاب أو غيرهما من أقسام التقابل (۱)

فالتضاد معروف عند العرب كثيرًا وهو يعني الطباق ولا شك أنهما واحد ، بدليل ما جاء من أمثلة في قسمتهم للمتضادين إذا تقابلا أن يكونا مطابقين ، ومنه قول كعب بن زهير :

هيفاء مقبلة عجزاء مدبرة لايشتكي قصر منها ولاطول (٣)

<sup>(</sup>١) ينظر :المعجم الفلسفي، جميل صليبا، دار الكتاب اللبناني، بيروت ١/ ٢٨٥

<sup>(</sup>۲) نقد الشعر، قدامة بن جعفر، تحقيق :كمال مصطفىٰ، مكتبة الخانجي بمصر، 1978 سنه ١٩٦٣

<sup>(</sup>٣) ديوان كعب بن زهير، تحقيق وشرح أستاذ علي فاعور، دار الكتب العلمية بيروت طبعة١٩٩٧ ص ٦١

فطابق بين هيفاء وعجزاء وبين مقبلة ومدبرة وبين قصر وطول.

فالتضاد مفهوم بلاغي قديم صنفه أغلب القدماء في حقل البديع ، وعرَّفوه علىٰ أنه واحد من اثنين ، التضاد باللفظ والتضاد بالمعنى ، "فالمتضادان هما اللذان ينفي أحدهما عند وجود صاحبه إذا كان وجود هذا علىٰ الوجه الذي يوجد عليه ذلك كالسواد و البياض "(۱) وذلك عند أبي هلال العسكري فالطباق يعني "الجمع بين الشيء وضده في أجزاء الرسالة أو الخطبة أو البيت من بيوت القصيدة مثل الجمع بين البياض والسواد ، والحر والبرد"(۲) ويقول الباقلاني !" ويرون من البديع أيضًا ما يسمونه المطابقة وأكثرهم علىٰ أن معناها أن يذكر الشيء وضده كالليل والنهار والسواد والبياض "(۲) ويعرفه الخطيب القزويني بأنه" :الجمع بين المتضادين ، أي معنيين متقابلين في الجملة (٤) "أما ابن الأثير فيقول!" وقد المتضادين ، أي معنيين متقابلين في الجملة (٤) "أما ابن الأثير فيقول!" وقد



<sup>(</sup>١) الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري، تحقيق :أبي عمرو عماد زكي الباروي، المكتبة التوفيقية، أمام الباب الأخضر :١٦٤

<sup>(</sup>۲) كتاب الصناعتين (الكتابة والشعر)، أبو هلال العسكري، تحقيق :علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، ۳۰۷ط ۱، ۱۹۵۲:

<sup>(</sup>٣) إعجاز القرآن، الباقلاني أبو بكر محمد بن الطيب، دار المعارف، القاهرة، تحقيق : السيد أحمد صقر ١/ ٨٠

<sup>(</sup>٤) الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، اعتنىٰ به وراجعه محمد عبد القادر الفاضلي، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ٣٣٣/ ٢٠٠٨

أجمع أرباب هذه الصناعة على أن المطابقة هي الجمع بين الشيء وضده، كالسواد والبياض والليل والنهار" (١)



إن التضاد مطلب مهم في دارسة الأنساق التي تهيمن على العمل الأدبي، إذ لا بد من اكتمال النسق، ثم انحلاله وهذا شرط أساس لفاعليته، وفي أي عمل أصيل لا بد عندما تتشكل الأنساق أن تنحل لتنشأ عبر التغاير (أي الحضور والغياب)، بنية تقوم على ثنائية ضدية تنبع من التمايز بين عنصرين أساسين، وقد يفسر لنا هذا جزءًا من حيوية (ديناميكية (عملية التلقى الأدبى" (٢)

وقد اعتنىٰ اللغويون المعاصرون والنقاد البنيويون بمصطلح الثنائية الضّديَّة Binary " Opposition " وأكدوا فاعلية وجوده في النص الشعري بوصفه معنىٰ يفجر الطاقة الشعرية في الصور و المعاني" (٣)

" ودراسة الشعر عبر ثنائياته المتضادة وسيلة من الوسائل الفنية التي تحقق للقصيدة إيقاعها الدلالي وتفتح أمام المتلقى فضاءات جديدة،

<sup>(</sup>۱) المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين بن الأثير، تحقيق :أحمد الحوفي، نهضة مصر، ط ١ / ١٩٥٩ ج٣ ص ١٤٣

<sup>(</sup>۲) ينظر :جدلية الخفاء والتجلي، كمال أبو ديب، دار العلم للملايين، بيروت، : ۱۰۹-

<sup>(</sup>٣) الثنائية الضِّديَّة في نماذج من الشعر العباسي، ماجد عبد الحميد الكعبي، مجلة أطراس، س ١، ع ٢، جامعة البصرة، نيسان، ٥٣ . ٢٠٠٦

وتترك للخيال أن يرتاد آفاقًا رحبة ، مما يجعل العبارة الشعرية في هذا الأسلوب قابلة لقراءات متعددة "(١)

ولعل أهم ما يميز دراسة النص الشعري عبر ثنائياته الضِّديَّة هو أن الظاهرة (الثنائيات الضِّديَّة (لا تعني بحد ذاتها، وإنما الذي يعني هو العلاقات التي تنشأ بين الظاهرة وبين غيرها من الظواهر في النص حين تشكل كلها ثنائيات ضدية لكل طرف منها خصائصه المميزة "(٢)



وقد حظيت هذه الثنائية باهتمام الباحثين منذ القديم في مختلف العصور كونها فكرة فلسفية قبل أن تكون لغوية متأصلة في النفس البشرية ومتصلة أشد الاتصال به وبنظام الكون لتدخل عالم النقد الادبي واللغة ، لذا سُحِبت هذه الظاهرة على النقد الأدبي ، وأصبحت مفردة من مفردات الثقافة . ومن هؤلاء النقاد الجاحظ ( ت٥٥ ه م ) الذي يعد من أوائل الذين التفتوا إلى الثنائية الضّديَّة ،إذ يرى أن قانون الثنائية هو قانون الحياة المعيشية وأن مكونات الوجود تقوم على ثلاثة أمور ( متفق ومختلف ومتضاد ( ثم يرد هذه المستويات الثلاثة التي تجسد حيوية القانون إلى الأصل الثنائي الإشكالي مُمَحوراً إياها حول الحركة والسكون!" . (٣)

أما أبو حيان التوحيدي (ت ٤٤٤هـ) فقد أدرك ذلك من خلال النظر في المعاني والأشكال في الحياة ، والتي تتشاكل وتتلاقي مهما اختلفت

<sup>(</sup>۱) ينظر :ثنائية الماء والنار في شعر أبي تمام، د.نوزاد شكر إسماعيل، مجلة التربية والعلم، م ۱۹، العدد ( ۲ )نيسان ۲۰۰۱

<sup>(</sup>٢) ينظر :جدلية الخفاء والتجلى ١٧١

<sup>(</sup>٣) ينظر :الحيوان، الجاحظ: ٢٤

منابعها وتنوعت أحوالها ، ورأى في ثنائية العقل والحس ظهورًا للمفكر الفلسفي والأدبي ، ورأى في اجتماع الحس والعقل في الإنسان دليلًا على اجتماع المتناقضات فيه ، فالإنسان تركيبه من متناقضات "(١)



وقد اتسع مفهوم الثنائيات الضّديَّة عند النقاد المحدثين ومنهم (كولرج) الذي أكد على أن المحاكاة ليست جميلة إن لم يتحقق فيها عنصر التشابه والاختلاف معًا.

ويرى كمال أبو ديب" أن البنيوية ليست فلسفة وإنما طريقة في الرؤية ومنهج في معاينة الوجود"(٢) حيث ينصب اهتمامها على مفاهيم التزامن والثنائيات الضِّديَّة والإصرار على وجود العلاقات بين العلامات لا العلامات نفسها و التي تعنيه ، فأصبح محالًا أن تعاين الوجود والإنسان والثقافة والطبيعة كما كان يعانيه الذين سبقوا البنيوية" (٣)

أما"د. صلاح فضل" فيتناول التضاد عند دراسته للأسلوبية حيث يقول: "وقيمة التضاد الأسلوبية تكمن في نظم العلاقات الذي يقيمه بين العنصرين المتقابلين فلن يكون له أي تأثير ما لم يتداع في توال لغوي، وبعبارة أخرى فإن عمليات التضاد الأسلوبية تخلق بنية مثلها في ذلك مثل التقابلات المستمرة في اللغة"(٤)

<sup>(</sup>١) ينظر :المقايسات، أبو حيان التوحيدي :١٤٤/١٣٩

<sup>(</sup>٢) جدلية الخفاء والتجمى دراسات بنيوية في الشعر: ٧

<sup>(</sup>٣) علم الأسلوب مبادئه وإجراؤه :١٣٩

<sup>(</sup>٤) ينظر :الشعر ولغة التضاد ٣

إن الثنائيات الضِّديَّة تساعد وبشكل كبير علىٰ التأثير بالمتلقى(( فمن

وسائل الاقناع الحجة الفعلية القائمة علىٰ الاستدلال والمقارنة بين المتناقضين لتبين المفارقة الشاسعة بينهما فتعمل النفس علىٰ الالتصاق بالإيجابي الحسن والنفور من السلبي القبيح أو المتنافرة فيثير العواطف الأخلاقية والمعاني الفكرية في المتلقي ، لأن الأخير يلمس هذه المقارنة وهذا التنافر ويعيشهما وهذه الإثارة تؤدي إلىٰ التأثير والإقناع وتحقيق الغاية المرجوة ، ومن ثم فإن التضاد يستغل هذا وأكثر ؛ وذلك لبعد الهوة بين النقيضين والشيء يعرف بضده (١) وليس بعيدًا عن الأسماع الأمثلة السيارة



حسنه الضد) وقول غيره ( وبضدها تتميز الأشياء ) وقول الشاعر:

من الشعر وغيره التي تؤكد هذا ، من ذلك قول القائل : ( والضد يظهر



<sup>(</sup>١) الثنائيات الضِّديَّة في لغة النص الأدبي عمي زيتونة ١٦١



# الفصل الثاني ألوان الثنائيات الضّديّة في قصيدة البردة

المبحث الأول:- الثنائيات المعنوية .

المبحث الثاني:- ثنائيات التضاد الطباقي .

المبحث الثالث:- ثنائيات التضاد بالسلب ( تضاد النفي ) .

المبحث الرابع:- ثنائيات التضاد اللوني .

المبحث الخامس:- ثنائيات التضاد السياقي .

#### الفصل الثاني : ألوان الثنائيات الضِّديَّة في قصيدة البردة

هناك ألوان من التضاد متنوعة ، وله تقسيمات عدة ، فمن النقاد من قسم التضاد من حيث اللغة فجعل الألفاظ المستخدمة في إجراء عملية

التضاد هي مناط التقسيم ، فقسمه على النحو الآتي :

١ - الثنائيات الاسمية ، وهي التي يكون فيها اللفظان المتضادان اسمين مثل كبير وصغير وكريم وبخيل .

٢ - الثنائيات الفعلية : وهي التي يكون فيها اللفظان المتضادان
 فعلين مثل يغدو ويروح ، ويصعد وينزل ، وقام وقعد . . الخ

٣- الثنائيات الجامعة: وهي التي تجمع بين الاسم والفعل ، فيكون أحد طرفي التضاد اسما ويكون الطرف الآخر فعلا مثل يبخل والكرم ، والنور وأظلم .

ومنهم من قسمه تقسيما أقرب إلى علم البلاغة ، فقسم على النحو الآتي :

- ١ تضاد الطباق
- ٢ تضاد اللون
- ٣- تضاد السلب التضاد بالنفي
  - ٤ تضاد السياق

وهناك من قسمه تقسيما فلسفيا من حيث القوة و الحدة ،فجاء التقسيم على النحو الآتي :

1- التضاد الحاد: ويسمى التضاد غير المتدرج مثل (حي ـ ميت) فهما كلمتان متقابلتان في الدلالة ونفي أحد طرفي التقابل يعني الاعتراف بالآخر.



Y - التضاد المتدرج: ويصفه المناطقة بأن الحدين فيه لا يستنفدان كل عالم المقال، ولذا فإنهما قد يكذبان معًا، بمعنى أن شيئًا قد لا ينطبق عليه أحدهما، إذ بينهما وسط، فقولنا: الحساء ليس ساخنًا لا يعني الاعتراف ضمنيًا بأنه بارد فربما يكون فاترًا أو دافئًا أو ما إلىٰ ذلك.



٣- تضاد التضايف: ويسميه المناطقة "الإضافة" ، وهي نسبة بين معنيين كل منهم مرتبط بإدراك الآخر كإدراك الأبوة والبنوة ، فإن أحدهما لا يدرك إلا مع إدراك الآخر . .

٤-علاقة التنافر: أو ما يطلق عليه في علم المنطق بعلاقة التخالف وهي النسبة بين معنى ومعنى آخر من جهة إمكان اجتماعهما وإمكان ارتفاعهما ، مع اتحاد المكان والزمان أي: يمكن اجتماعهما معًا في شيء واحد في زمان واحد ، ويمكن ارتفاعهما معًا عن شيء واحد في زمان واحد مثل ( أكل ـ باع) ، و( الطول ـ البياض)

إن الاعتقاد بضرورة إحداث تقابلات بين مجموع الألفاظ المتماثلة أو المتباينة ، يعكس حقيقة العملية الدلالية التي تتم في مستوى ذهني معقد ، إذ التقاطُ دلالة صيغة ما يتم بعد سلسلة من التقابلات الذهنية التي يقوم بها السامع ، ولذلك ذهب "سوسير" إلى القول بأن إنتاج دلالة صيغة ما يتم بواسطة عملية التقابل بينهما وبين صيغ أخرى بإحدى العلاقات التي حددها اللغويون .

ومن خلال هذه التقسيمات المتنوعة فقد حاولت أن أوفق بينها وأخرج منها جميعا بتقسيم جامع يحتويها في بوتقة واحدة ، ومن هنا سوف يكون

الفصل الثاني خاصا للثنائيات المعنوية أو التي تقسم التضاد حسب المعني والمفهوم البلاغي ، وهو في مباحث:

الأول: الثنائيات المعنوبة

الثاني: التضاد الطباقي

الثالث: التضاد اللوني

الرابع: التضاد بالنفي

الخامس: التضاد السياقي

ثم يكون الفصل الثالث مختصا بدراسة الثنائيات اللفظية .





#### المبحث الأول: الثنائيات المعنوية

لقد حفلت البردة بالعديد من ألوان الثنائيات الضّديّة المعنوية ، وجاءت كلها من أجل تقوية المعنى وتجلية المفهوم ،ولتكون باعثا على التفكير والتحليل والغوص في أعماق المعاني لكشف الدُّرِّ المكنون تحت هذه الألفاظ المتضادة والمتقابلة ، والتي يمكن أن يصرح بأحد طرفي المقابلة ويترك للمتلقي متعة إعمال الفكر بكشف المقابل الآخر المتروك . وتلك الثنائيات كثيرة ومتنوعة ، وسوف نتناولها بإذن الله بالدراسة في هذا الموضع.

### أولًا : ثنائية (الإسراروالإعلان).

إن الإنسان في حياته يدور بين هذين النقيضين " السرّ و الإعلان " أو الخفاء والظهور أو المصارحة أو الكتمان إلىٰ غير ذلك من المعاني ، وحول هذا المفهوم جاءت العديد من صور المقابلة والتضاد من ذلك قول البوصيري:

أَيَحْسَبُ الصَّبِّ أَنَّ الحُبَّ مُنْكَتِمٌ ما بَيْنَ مُنْسَجِمٍ منهُ ومُضْطَرِمٍ؟ وهنا يسوق المقابلة في صيغة الاستفهام الإنكاري، فما يفعله الصبحين يكتم هواه، ويخفي مشاعره هو أمر مناف للطبيعة والفطرة، فمن ذا الذي يستطيع أن يكتم هواه ويخفي مشاعره ؟ إنه ظن خاطئ، واعتقاد فاسد ، فليس في البشر من يستطيع بحال أن يفعل ذلك ، فالصب تفضح العيون ، وتنبأ عن مشاعره أعضاؤه وتعبيراته وسلوكياته، وهذه المقابلة بين إعلان المشاعر والبوح بها ، وبين الإسرار والكتمان يظهر جمال المعنى ورعة التعبير عنه.



ويؤكد المعنىٰ في بيت آخر ويقول:

أظهرت المعنى بصورة شائقة رائقة .

فكيف تُنْكِرُ حُبَّا بعد ما شَهِدَتْ به عليكَ عدولُ الدَّمْعِ وَالسَّقَمِ وهنا أيضا يسوق المعني بصيغة الاستفهام الإنكاري ، فكيف يستطيع أن تنكر محبة ظهرت علاماتها وانكشفت أمارتها ،بل وشهد عليها شهود عدول من نفسك ، وهما دموعك النازفة وسقامك البادية ؟ فلا يخفى على ناظر تلك الثنائية التقابلية بين الإنكار والخفاء وبين الإعلان والظهور والتي



وفي هذا البيت يقول أنه لم يجد طريقًا لإخفاء مشاعره ، فاعترف بها بيانًا وقال:

عَـدَتُكَ حـالِي لا سِـرِّي بِمُسْتَتِرٍ عَـنِ الوُشَاةِ وَلا دائـي بِمُنْحَسِمِ إِنه بعد مكابدته لكتمان المشاعر لم يجد بدا من الاعتراف بعدم قدرته على التحمل، فقرر أن يعدل عن هذا الرأي والمنهج، فعدَّل حاله واعترف، فلن يستطيع أن يكتم سره أو أن يستره ويخفيه، فالشواهد ظاهرة بيِّنة يراها الوشاة في حالي وسقمي، وينشرونها في الناس بحكم طبيعتهم من الوشاية ونقل الأخيار.

وهنا يقارن ويقابل بين حاله أثناء محاولة كتمان المشاعر الذي كابده ولم يستطعه ،وبين حاله واعترافه بإعلان هذه المشاعر من جهة ، ومن جهة أخرى يبين حاله كونه يسرُّ أو يعلن ما يقاسيه وبين ما تتناقله الوشاة من أخباره بعد أن ظهر ما كان يخفيه رغما عنه ، ولا ريب في أن هذا التضاد أضفى على المعنى جمالًا خلابًا .

وعلىٰ هذا المنوال ينسج ويقول:

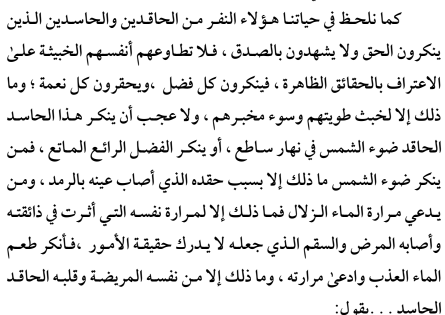
والحِنُّ تَهْتِفُ وَالأَنْوارُ ساطِعةٌ وَالحَقُّ يَظْهَرُ مِنْ مَعْنَىٰ ومِنْ كَلِمِ فَالْجَنِ مَأْخُوذُ مِن مادة (جنَّ) وتعني الخفاء والستر، وكل ما يدور حولها يعطي هذا المعنىٰ مثل الجنة وهي المستورة والمخفية بأشجارها، أو جنة الآخرة وهي مستورة عن العيون، والجنين: وهو المستور في بطن أمه، والجنان: وهو القلب المستور في الصدور، وغيرها، فتخيل أن الجن فارقت طبيعتها وظهرت عيانا بيانًا والأنوار ساطعة، وهي تهتف وأصواتها مسموعة، والحق ظاهر في المعاني والكلمات.



فلك أن تتخيل هذا المشهد المهيب حين يظهر الجن للعيون في أنوار ساطعة وهم يهتفون بأصوات مسموعة ، والناس تسمع وتشاهد ، فطبيعة الجن الستر والخفاء ، وها هي ذي تُشَاهَدُ وتُسمَع ، إنه انتصار الحق وظهوره من خلال هذه المعجزة التي تبهر العيون والآذان ، إنها تؤكد صدق النبوة ، وعظمة الرسالة التي جاء بها النبي الأكرم على .

ويقول بعد هذا البيت مباشرة إن ميلاد النبي الأكرم: "صلىٰ الله عليه وسلم" قد أحدث هذا الزلزال الكبير في الدنيا ، وذلك حين احتفت بمولده السماء والأرض والإنس والجن ، وكان من أثر ذلك خمود نيران الفرس ، وجفاف بحيرة ساوة ، وتصدع إيوان كسرى ، وغيرها من هذ البشائر والإرهاصات ، ولكن من ختم الله علىٰ قلبه وسمعه ، وأعمىٰ بصره فإنه لا يرئ هذه الآيات الساطعة والحجج البيِّنةُ الرائعة ، علىٰ الرغم من عظمة الآيات والدلائل ، إلا أنها لم تجد أذنا سامعة أو عينا مبصرة ؛ كي ترىٰ هذه المعجزات وتسمع بتلك المكرمات ، لاسيما وقد نبههم إلىٰ ذلك كهنتهم المن دين الحق قد انبلج وفجر الإسلام قد انفلج . . . . يقول:

عَمُ وا وَصَمُّوا فَإِعْلانُ البَشَائِرِ لَمْ تُسْمَعْ وَبارِقَةُ الإِنْ ذَارِ لَمْ تُشَمِّم وَمَارِقَةُ الإِنْ ذَارِ لَمْ تُشَمِّم وَمَّ لَمْ تُشَمِّم وَمَّ لَمْ مَقَّلَم مِنْ بَعْدِ مَا أَخْبَرَ الأَقْوامَ كَاهِنُهُمْ بِأَنَّ دَيِنَهُمُ المُعْوَجَّ لَمْ يَقُمِ



لا تَعْجَابُنْ لِحَسُودٍ راحَ يُنْكِرُها تَجاهُلًا وهُوَ عَيْنُ الحاذِقِ الفَهِمِ



قد تُنْكِرُ العيْنُ ضَوْءَ الشِّمْسِ من رَمَدٍ ويُنْكِرُ الفَهُ طَعْمَ الماءِ كم سَقَمٍ فقابل بين الإنكار والاعتراف، وبين العمى والبصر، وبين الضوء والظلام، وبين المر والحلو، وبين الحاسد والحاذق، والشاكر والحامد والمنكر والجاحد.

## ثانيًا : ثنائية الموت والحياة :

إنها واحدة من الثنائيات المهمة التي تناولها الشعراء قديمًا وحديثا ؛ ذلك لأن الموت هو الحقيقة الوحيدة في الحياة ، ولها ما لها من وقع مؤثر على المتلقي ، فذلك الشيء الوحيد الذي لا يستطيع أحد إنكاره أو محاربته أو دفعه .

وقد استخدم البوصيري في بردته هذه الثنائية بطريقتين: الأولى هي ذكر الثنائية بطرفيها ، والثانية ذكر أحد الطرفين وترك الآخر لدلالة السياق عليه . فمن الأول قوله:

لو ناسَبَتْ قَدْرَهُ آياتُهُ عِظَمًا أحيا اسمُهُ حِينَ يُدْعَىٰ دَارِسَ الرِّمَمِ فَذَكُر الحياة في الفعل أحيا وذكر الموت في كلمة دارس الرمم وهي الجثث البالية التي رَمَّتْ.

#### وفي قوله أيضًا:

ُ أُولِيَــَا وَّهُمُ الطَّلْغُوتُ يُخَرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظَّلُمَتِّ أُوْلَنَبِكَ أَ أَصْحَابُ النَّالِرُّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [سورة البقرة:٢٥٧].

ذكرنا سابقًا أنه في المقابلة أو التضاد ليس شرطًا أن يُذكرَ اللفظان المتضادان، أو الجملتان المتقابلتان، بل يُكتفَىٰ بذكر أحدهما طالما أن المتلقي يصل إلي المعني بإعمال عقله، وذلك مما يزيد المعني جمالاً وتأكيدًا حينما يشارك المتلقي المبدع في الوصول إلىٰ آفاق المعنىٰ وجوهر النص.



والإمام البوصيري يستخدم ذلك النمط من الإبداع حين يترك للمتلقي هذه المساحة من الإبداع ؛ كي يزيد الإقناع والإمتاع ، فنراه يطلق الثنائية بذكر أحد طرفيها ويستند إلى فهم القارئ في إكمال التقابلية الضّديّة ، وذلك يزيد المعنى بهاء وألقا .

من ذلك قوله:

ولا تَــزَقَدْتُ قبــلَ المَــوْتِ نافِلــةً ولَـمْ أُصَلِّ سِوَىٰ فَرْضٍ ولَـمْ أَصُمِ فَهُ وَ يَعاتَب نفسه على التقصير في أداء النوافل والزيادات، فضلا عن أداء الواجبات المفروضات، فالله حعزَّ وجلَّ حين طلب إلينا أن نتزود بزاد للآخـرة فقـال : ﴿ وَتَرَوَّدُواْ فَإِتَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقُوكَى وَٱتَّقُونِ يَكَأُولِي اللَّخـرة فقـال : ﴿ وَتَرَوَّدُواْ فَإِتَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقُوكَى وَٱتَّقُونِ يَكَأُولِي اللَّخـرة فقـال : ﴿ وَتَرَوَّدُواْ فَإِتَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقَوَى وَالتَّقُونِ يَكَأُولِي اللَّخـرة فقـال : ﴿ وَتَرَوَّدُواْ فَإِتَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقَوَى وَاتَقَوَّنِ يَكَأُولِي اللَّوَافِلِ عَيْدِي يَقَرَّبُ إِلَيَ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَي عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَي عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَي بِالنَّوافِلِ حَتَى أُحِبَّهُ . . . "(١)

وهو هنا ينفي أن يحمل زادا لما بعد الموت -على الرغم من كونه لا يزال حيًا-فهو لم يكثر من النوافل والتي هي سبب في محبّة الله تعالى ، ويقر

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري الصفحة 6502

بأنه لم يكن يصلي أو يصوم سوى الفرائض فقط . فقابل بين قبل الموت وبعد الموت ، كما قابل بين النافلة والفرض .

#### ثَالثًا: ثنائية النور والظلمة:

ومن الثنائيات التي استعملها البوصيري في بردته ثنائية النور والظلمة ، ومن ذلك قوله:

أَمْ هَبَّتُ السريحُ مِنْ تِلْقاءِ كاظِمَةٍ وأَوْمَضَ البَرْقُ فِي الظلْماءِ مِنْ إضَمِ وَ فَرَاه قابل بين وميض البرق الذي ينير الأجواء بنوره الساطع ، فيحيل ظلمة الليل إلى نهار رائع للحظات ، ثم تعود الظلمة ثانية ، وربما يحدث البرق نهارًا ولكنه لا يكون له أثر كبير ، أما في الليل المظلم فإن له ذلك التأثير البين ، حين يتغير المشهد من النقيض إلى النقيض في ثوان معدودة ، فيكون الفرق ظاهرا وجليًا ، لذا قيّد ظهور البرق في الليل المظلم . وهذا يذكرنا بقول الشاعر : وفي الليلة الظلماء يفتقد البدر .

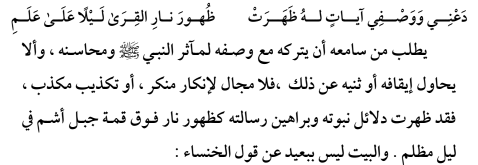
ويقول واصفًا رسل الله ومصورًا لهم بأنهم شموس فضل أضاءت ظلمة الطرق للناس:

وَكُلُّ آيٍ أَتَـىٰ الرُّسْلُ الحِرامُ بها فإنما اتَّصَلَتْ مِنْ نُـورِهِ بهِمِمِ فإنَّ النَّورَهِ بهِمِمِ فإنَّ النَّورَهِ اللَّهُمُ فَضْلٍ هُمْ كُواكِبُها يُظْهِرْنَ أَنْوَارَها للناسِ في الظُّلَمِ

يقول: إن كل آية جاء بها الرسل الكرام إنما هي نور وهداية متصل من نور النبي محمد على ، وما ذلك إلا لأنها نبعت من نبعه ، وأضاءت من نوره، فإذا كانت الكواكب تستمد نورها من الشمس ، وتأخذ حرارتها وحياتها منها ، فإن النبي على هو شمس الأنبياء والرسل الكرام من حوله كواكب تأخذ من نوره ، وتهتدي بهديه ، والرسل جميعا هم مصابيح

الدجي وشموس الهدئ التي تنشر النور والهداية ، فتبدد الظلمات وتنير الليالي الحالكات .

فقد جمع البوصيري في هذه الثنائية بين النور والشمس والكواكب والأنوار من جهة ، والظلم من جهة أخري ، وأرئ أنه ذكر كل تلك الأنوار ودلائلها مقابل ذكر الظلام فقط ليؤكد أن سبل الخير كثيرة ، وطرق الهداية عديدة ، وذلك لمن أراد الهداية وطلب العون ، أما الظلام والكفر فطريقه واحد والكفر ملة واحدة ، ومن خلال هذه الضّديَّة بيَّن وأظهر الفارق الكبير بين الكفر والإيمان . قال تعالى : ﴿يَهَدِي بِهِ ٱللَّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضُونَهُ وَ سُبُلَ ٱلسَّلَمِ وَيُخْرِجُهُ مِ مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْ نِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطِ مُّستَقِيمٍ ۞ [سورة المائدة: ١٦]. وفي موضع آخر يقول:



وإن صخرًا لتأتم الهداة به كأنه علم في رأسه نار

فهو يحمل ذات الصورة التي رسمتها الخنساء في وصف أخيها صخر حينما كان العرب يشعلون نارًا على رؤوس الجبال في ظلام الليل ؛ ليهتدي إليها الضيفان ويؤول إليها العربان ، كل من ضل طريقه ، أوضاع منه سبيله .



فكما ترى فقد قابل بين صورة النار المضيئة وبين ظلمة الليل البهيم . وفي ثنائية النور الظلمة يقول أيضا واصفًا مشهدًا من مشاهد رحلة الإسراء:

سَرَيْتَ مِنْ حَرَمٍ لَـيْلًا إلَـى حَرَمٍ كما سَرَى البَدْرُ في داجٍ مِنَ الظَّلَمِ يصور مسرى النبي عَنَ من الحرم المكي إلى الحرم القدسي في ليل وطلم وهو يشق بنوره تلك الظلمات ،وينير بضيائه تلك الحالكات بالبدر في حالك الظلم حين ينشر ضوءه ويبعث نوره فيبدد كل ظلمة ، وينير كل فلك .

فثنائية النور والظلمة - كما رأيت - لها نصيب وافر في قصيدة البردة ؟ ليؤكد المعنى الذي أراده من أن الرسول الكريم هو النور الذي أرسله ربه رحمة للعالمين ، ليخرج الناس من ظلمات الكفر والجهل إلى نور الإيمان والعلم .

#### رابعًا: ثنائية الحبوالألم:

إن المشاعر الإنسانية التي أو دعها ربُّ البرية في البشر تتجلَّىٰ معظمها في إحساس الحب ونقيضه ، والحبُّ هو مطلب شرعي للمؤمن حتىٰ يكتمل إيمانه ، وهو شرط وضعه رسول السلام والحبِّ ليصبح المؤمن كامل الإيمان ، فلا يؤمن حتىٰ يحبُّ الله ورسوله أكثر من حبِّه لنفسه ، وأن يحبُّ لأخيه المؤمن ما يحبُّ لنفسه ، وأن يكون هواه تبعًا لما جاء به الرسول الكريم على .

ومن هذا المنطلق كان للحُبِّ في قصيدة البوصيري مكان شائق رائق ، فالقصيدة في مجملها هي بركان من الحُبِّ دائم الثوران ، ونهر من العشق دائم الجريان ، وغيث دائم الهطول ، وعلى مَرِّ الزمان تغنى بها المادحون ،

ونسج على منوالها العاشقون ، تعبيرًا عن المحبة لرسول المحبَّة ومنبع الرحمة والمودة.

يقول البوصيري في مفتتح بردته متغزلا ومُحبًّا:

أَيَحْسَبُ الصَّبُّ أَنَّ الحُبَّ مُنْكِتِمٌ لولا الهَوَىٰ لَمْ تُرِقْ دَمْعَا عَلَىٰ طَلَلِ ولا أَرِقْتَ لِلذِكِرِ البَانِ والعَلَم فكيفَ تُنْكِرُ حُبًّا بعدَ ما شَهِدَتْ بِهِ عليكَ عدولُ الدَّمْعِ وَالسَّقَم وَأَثْبَتَ الوجِدُ خَطَّىْ عَبْرَةِ وضَنى مِثْلَ البَهارِ عَلَىٰ خَدَّيْكَ وَالعَنَم نَعَمْ سَرَىٰ طَيفُ مَنْ أهوَىٰ فَأَرَّقَنِي

فما لِعَيْنَيْكَ إِنْ قُلْتَ اكْفُف هَمَت وَما لِقَلْبِكَ إِنْ قُلْتَ اسْتَفِقْ يَهِم ما بَـيْنَ مُنْسَـجِم منـهُ ومُضْطَرِم؟ والحُبُّ يَعْتَرِضُ اللَّذاتِ بالألم

تقابلنا الثنائيات الضِّديَّة في البيت الأول ما بين الطلب والرفض ، طلب للعيون أن تكفُّ عن البكاء ، فإذا بها تزيد من الهطول ، وطلب للقلب أن يستفيق من الهيام ، فإذا به يزيد من الهيام والتمادي في الحبِّ ، ويؤكد ذلك في البيت الثالث بقوله: إنه لو لا عذابات الحب وتباريح الهوى لم تسكب عين دمعة ، ولم يبك المحبِّون على الأطلال ، ولم تذرف العيونُ الدموعَ عند رؤية البان والعلم وأماكن اللقاء ، وفي البيت الرابع يسأل مستنكرا متعجبًا: كيف ينكر المُحبُّ حُبَّه وقد ظهرت عليه كلَّ علاماته ودلائله وشهد عليه الشهود العدول التي لا ترد شهادتهم ؟

ولم يجد بُدًّا من الاعتراف بأن طيف المحبوب قد زاره فأرَّقه وأذهب نومه ، وقضَّ مضجعه ، وتلك هي طبيعة الحبِّ الذي يعترض اللذات بألم الشوق وعذابات الوجد، فقال:

والحُبُّ يَعْتَرِضُ اللَّذاتِ بالألَم نَعَهُ سَرَى طَيفُ مَنْ أهوَى فَأَرَّقَنِي



فالتضاد بين اللذة والألم ، والنوم والأرق ، والحب والألم كلها ثنائيات تثير الشجن وتشحذ الفكر .

ويقول أيضا:

مَحَّضْ تَنِي النَّصْحَ لَكِنْ لَسْتُ أَسْمَعُهُ إِنَّ المُحِبِّ عَنْ العُنْذَالِ فِي صَمَمِ فَقَابِل بِين النصح بالكلمة ، وبين عدم الاستماع لها ، ثم برَّر ذلك فَلَ بَقُوله: إن المحبَّ حينما يذوب في حُبِّه فكأنما أصابه الصمم ، فلم يعد يستمع إلى عاذل أو ينصت إلى ناصح .

فثنائية السمع والصمم ، والحب والعذل تعطي البيت رونقًا رائعا خاصة حينما ساق التبرير النفسي لعد الاستماع للنصيحة أو حتى الالتفات للوم العاذل .

#### خامسًا: ثنائية الصدق والكذب.

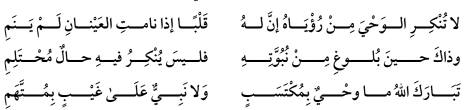
إن الصدق والكذب ثنائية ضدية تفرق ما بين المؤمن وغيره فرسول الله عن الكاذب ، وذلك حين سُئِل أيكون المؤمن كذابا ؟ فقال لا .

ومعنى ذلك أن الإيمان نقيض الكذب ، فالإيمان هو التصديق والصدق ، ولا يمكن أن يجتمع الإيمان والكذب في قلب رجل ، ورسول الله على هو الصادق المصدوق ، بل الصدق بعينه وذاته ، وصاحبه هو الصديق ، فيصور البوصيرى اجتماعهما في الغار فيقول:

فالصِّدْقُ فِي الغارِ والصِّدِّيقُ لَمْ يَرِمِا وَهُمْ يقولونَ ما بالغارِ مِنْ أَرِمِ

وحين نصف النبي وصاحبه بالصدق ففيه إشارة إلى وجود الكذب في أعدائهما والمعاندين لهما .

كما يقابل الصدق والتصديق بالإنكار في قوله:



فلا يستطيع أحد أن ينكر صدقه وأمانته ، فهو عندهم الصادق الأمين ، كما أنه لا ينكر علىٰ النبي أن يأتيه الوحي في الرؤىٰ ، فرؤيا الأنبياء وحي صادق ، كما جاء في رؤيا إبراهيم عَلَيْتُلا من ذبح ولده إسماعيل في قوله تعالىٰ "يا بنى إني أرى في المنام أني أذبحك" فإذا نامت عين النبي -صلىٰ الله عليه وسلم- فإن قلبه لا ينام ، فليس هناك وحى يكتسب ، وإنما هو اختيار الله واصطفاؤه لأنبيائه ، لذا لا يتهم نبى إذا ما أخبر بغيب أو أنبأ بحدث مستقبلي ، فما ذلك من عند النبي وإنما هو وحى من الله أطلع النبي عليه قال تعالى قوله تعالىٰ: ﴿عَالِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ۗ أَحَدًا ۞ إِلَّا مَنِ ٱرْبَتَنَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ مِن يَسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَ رَصَكُ الله السورة الجن:٢٦-٢٧].

فالتضاد هنا بين صدق النبيِّ فيما يخبر به من وحى سواء أكان يقظةً أم رؤيا ، وبين وإنكار المنكرين وتكذيب المشركين .



#### سادسًا: ثنائية الكفر والإسلام:

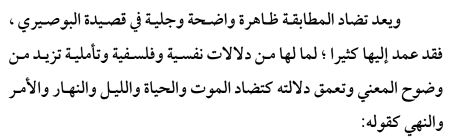
كما نجد في قصيدة البوصيري ثنائية الكفر والإسلام كما في قوله:

مِنْ كَلِّ مُنْتَدِبِ للهِ مُحْتَسِبٍ يَسْطو بِمُسْتَأْصِلِ لِلْكُفْرِ مُصْطَلِم

حتَّىٰ غَدَتْ مَلَّةُ الإسلامِ وهِيَ بِهِمْ مِنْ بَعْدِ غُرْبَتِها مَوْصُولَةَ الرَّحِمِّ فِلْ فَدَكُر فِي البيت الأول الكفر وما فيه من قطيعة وجفاء وعداوة كانت بين فَطُّ الناس ، ثم ذكر الإسلام في البيت الثاني وما فيه من صلة للأرحام وأخوة الإسلام والمودة والرحمة بين المؤمنين.

# المبحث الثاني: - ثنائيات التضاد الطباقي أولًا: تضاد المطابقة:

التضاد مفهوم بلاغي قديم صنفه أغلب القدماء في حقل البديع ، وعرَّفوه علىٰ أنه واحد من اثنين ، التضاد باللفظ والتضاد بالمعنى ، "فالمتضادان هما اللذان ينفي أحدهما عند وجود صاحبه إذا كان وجود هذا علىٰ الوجه الذي يوجد عليه ذلك كالسواد و البياض"(۱) وذلك عند أبي هلال العسكري فالطباق يعني" الجمع بين الشيء وضده في أجزاء الرسالة أو الخطبة أو البيت من بيوت القصيدة مثل الجمع بين البياض والسواد ، والحر والبرد"(۲)



نَبِيُّنَ الآمِرُ النَّاهِي فلا أَحَدُ أَبَّرَ فِي قَوْلِ لا مِنْهُ وَلا نَعَمِ فَهو هنا يؤكد على أن الأمر والنهي في هذا الدين هو خاص بخاتم النبيين وسيد المرسلين، ولا يملك أحد غيره أن يأمر أو ينهي في أمور الدين إلا هو، فالله -عز وجل - قال في حقه: ﴿وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ لَعَلَّمُ



<sup>(</sup>۱) الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري، تحقيق :أبي عمرو عماد زكي الباروي، المكتبة التوفيقية، أمام الباب الأخضر :١٦٤

<sup>(</sup>۲) كتاب الصناعتين(الكتابة والشعر)، أبو هلال العسكري، تحقيق :علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، ۳۰۷ط ۱، ۱۹۵۲:

تُرْجَمُونَ ﴿ آسورة آل عمران: ١٣٢]. وقوله: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ اللَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ اللَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَأَنتَهُوا فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [سورة الحشر:٧].

فليس لأحد سواه أن يأمر أو ينهي ، فلا يوجد في هذا الكون أبر من رسول الله في قوله إن وعد أو أقسم بنفي أو بإيجاب .

فجمع بين ( الآمر والناهي/ نعم ولا) في تضاد طباقي يؤكد قصر الأمر والنهي على النبي الأكرم على الله .

وله أيضا قوله:

وَاخْشَ الدَّسَائِسَ مِنْ جُوعٍ وَمِنْ شَبَعٍ فَرَبَّ مَخْمَصَةٍ شَرُّ مِنَ التُّخَمِ (١) يحذر ويقول: احذر ما قد تغريك به النفس من إيثار للجوع تقشفا ، أو إيثار للشبع تلذذا ، فليست المخمصة شرا كلها ، ولا التخمة كذلك ، فنرى تضاد المقابلة في قوله ( الجوع والشبع/ والمخمصة والتخم) . وقوله:

طارَتْ قلوبُ العِدامِنْ بَأْسِهِمْ فَرْقًا فما تُفَرِّقُ بينَ البَهْمِ والبُهَمِ (٢) وقد أفزع الأعداء قتال أولئك المجاهدين وشدتهم في الحرب، حتى اضطربت قلوبهم هلعا، فباتت غير قادرة في المعركة على التمييز بين البهائم من الضأن والشجعان من الناس لما أصابها من الدهشة والحيرة. أو لنقل: باتت تتخيل كل البهائم أفراسا، ويجوز أن يكون الضمير في (تفرق)

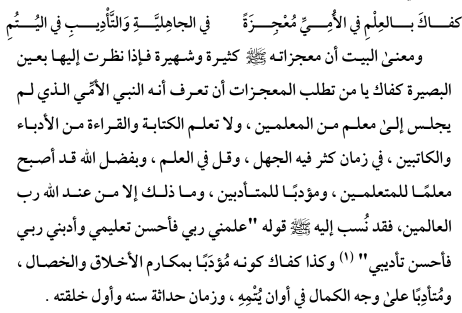
<sup>(</sup>١) الدسائس : جمع دسيسة وهي المكر الخفي .المخمصة :المجاعة .التخم :الواحدة منها تخمة، ما يصيبك من الطعام إذا استوخمته، واستوخم الطعام :لم يستمرئه ولم يحمد مغبته

<sup>(</sup>٢) فرقا: خوفا. البهم: أولاد الغنم والبقر وغيرها، واحدها بهمة. البهم: الشجعان، جمع بهمة.

للمخاطب، ويكون معنى (البهم) الجبناء مجازا. فيصير المعنى: لقد أرهب قتال المسلمين هؤلاء الكفار جميعا على حدّ سواء حتى إنك لو رأيتهم لا تفرّق بين شجاعهم وجبانهم.

فالتضاد التقابلي بين ( الأعداء) المذكور لفظا وبين المسلمين الظاهر معنى ، وبين ( البّهم و البّهم)





فنرى التضاد الطباقي بين ( العلم والأميّ / وبين التأدب واليتم) وذكرت اليتم مقابل التأدب ؛ وذلك لأن اليتيم ربما لا يجد من يقول على تأديبه وتهذيبه ، فيكون فاقدًا لتلك الخصال ، أما في النبيّ على فقد أوكل ذلك إلى الله الذي تولي رعايته وعنايته في قوله: قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمُا فَاوَيْ لَ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ﴾ [سورة الضحي: ٢-٧].



<sup>(</sup>١) الجامع الصغير للسيوطي ص ٣٠٩

ومثل ذلك تضاد تقابلي بين الدمع والدم في قوله:

أَمِنْ تَذَكُّرِ جِيران بِنِي سَلَمٍ مَزَجْتَ دَمْعًا جَرَىٰ مِنْ مُقْلَةٍ بِدَمِ وَبِين البرق والظلماء في قوله:

أَمْ هَبَّـتُ السريحُ مِسنُ تِلْقساءِ كاظِمَـةٍ وأَوْمَضَ البَرْقُ فِي الظلْماءِ مِنْ إضَمِ فَي وَبَيْ الطَلْماءِ مِنْ إضَمِ فَي وَبِين المتفق ويهم في قوله:

فما لِعَيْنَيْكَ إِنْ قُلْتَ اكْفُف هَمَت وَما لِقَلْبِكَ إِنْ قُلْتَ اسْتَفِقْ يَهِمِ ﴿ وَمَا لِقَلْبِكَ إِنْ قُلْتَ اسْتَفِقْ يَهِمِ ﴿ وَمِا لِقَلْبِكَ إِنْ قُلْتَ اسْتَفِقْ يَهِمِ

نَعَمْ سَرَىٰ طَيفُ مَنْ أهوَىٰ فَأَرَّقَنِي والحُبُّ يَعْتَرِضُ اللَّذَاتِ بِالأَلَمِ وبين مبتدأ مختتم في قوله:

أبانَ مَوْلِدُهُ عَنْ طِيبِ عُنْصُرِ ياطِيبَ مبتدأ منه ومُخْتَتَمِ وتضاد تقابلي بين ( الدين والدنيا / الآجل والعاجل/ البيع والسلم/ والخسارة والربح) في قوله:

فيا خَسَارَةَ نَفْسسٍ فِي تِجَارَتِها لَمْ تَشْتَرِ الدِّينَ بالدُّنيا ولَمْ تَشُمِ وَمَانْ يَبِعْ آجِلًا منه بِعاجِلِهِ يَمِنْ لهُ الغَبْنُ فِي بَيْعٍ وَفِي سَلَمِ وتضاد تقابلي بين (اليد والقدم) في قوله:

إِنْ لَـمْ يَكُـنْ فِي مَعـادِي آخِـذًا بِيَـدِي فَضْـلًا وَإِلاَّ فَقُـلْ يَا زَلَّـةَ القَـدَمِ وأيضا بين ( القنوط والغفران / والكبائر واللمم) في قوله:

يا نَفْسُ لا تَقْنُطِي مِنْ زَلَّةٍ عَظُمَتْ إِنَّ الكَبَائِرَ فِي الغُفْرِانِ كَاللَّمَمِ لَقَد استطاع الشاعر أن يجسد مجموعة كبيرة من الدوال ضمن إطار متشابه صوتيًا وتركيبًا إذ جاءت الأبيات متوازنة صوتيًا وتركيبيًا محدثة انسجامًا صوتيًا قد يحقق بفعل تراكم تلك الدول المتشابهة التي حققت

حاجة شعورية يقتضيها الموقف الشعري ، ويبدو أن هذا التوازن حقق إيقاعًا متناغمًا مع حالة الشاعر النفسية التي تجنح إلى التوازن والاتزان ضمن حياة مليئة بالتناقضات فوجد أن في تضاد الطباق فسحة رحيبة في التعبير عن مكنون نفسه ، وخلجات قلبه ، يستطيع من خلاله توصيل المعنى في أوضح صورة ، وأفصح بيان .





#### المبحث الثالث: - ثنائيات التضاد بالسلب ( تضاد النفي )

النفي ضد الإثبات، ويعني ما هو موجود مقابل ما هو معدوم، أو ما هو مثبت مقابل ما هو منفي، وبعبارة أخرى يمكن القول إنَّ أسلوب النفي هو "أسلوب لغوي تحدده مناسبات القول وهو أسلوب نقض وإنكار يستخدم لدفع ما يتردد في ذهن المخاطب خطأ مما اقتضاه أن يسعىٰ لإزالة ذلك الوهم أو الظن بأسلوب النفي وبإحدى طرائقه المتنوعة الاستعمال"(۱)



وعرفه عبد القادر الجرجاني بقوله: "إن المتقابلين بالإيجاب والسلب أمران أحدهما عدمي والآخر مطلق كالفروسية واللافروسية"(٢)

أما أبو هلال العسكري فقد أسماه السلب والإيجاب بقوله: " وهو أن يُبْنَىٰ الكلام علىٰ نفي من جهة ، واثبات من جهة أخرىٰ ، أو الأمر به من جهة والنهى عنه من جهة "(٣)

كما نجد السيوطي قد جعله قسمًا من أقسام الطباق وأطلق عليه طباق النفي وعرَّفه بقوله: "هو الجمع بين مشتقين من مصدر واحد، أحدهما مثبت والآخر منفي، أو في حكمة كالأمر والنهي بمعنىٰ أن التنافي بين اللفظين المتحدي المعنىٰ يكون بحسب النفي والإثبات أو الأمر والنهى"(١)

وللإمام البوصيري الكثير من ثنائيات التضاد بالسلب في قصيدة البردة من ذلك قوله:

<sup>(</sup>١) في النحو العربي، نقد وتوجيه، مهند المخزومي ص ٦

<sup>(</sup>٢) التعريفات للجرجاني ١٦١

<sup>(</sup>٣) الصناعتين، لابي هلال العسكري : ٥٤٥ وينظر :معجم البلاغة العربية.

<sup>(</sup>٤) عقود الجمان في المعاني والبيان، للسيوطي ٨٤

كَ أَنَّهُمْ فِي ظُهُ وِ الْخَيْلِ نَبْتُ رُبًا مِنْ شَدَّةِ الْحَزْمِ لاَ مِنْ شِدَّةِ الْحُزُمِ يصور الفرسان وهم على ظهور خيولهم في ثبات ورفعة بالنباتات الطالعة على أعالي التلال، تقف شامخة عالية لا تؤثر فيها الرياح العاتية، وهي ثابتة راسخة في مكانها فأصولها ثابتة وفروعها في السماء، وما هذا الثبات إلا من قوة الحزم وشدة البأس وليس من شدة وقوة الأحزمة التي تلتف حول أجسام الفرسان أو أجساد الخيول.

ولا يخفى هذا التضاد بالنفي في قوله ( من شدة الحَزم / لا من شدة الحُزُم) كما نرى هذا الجناس الرائق في قوله الحَزم والحُزُم.

وفي قوله:

أَمَرْ تُكَ الْخَيْرَ لَكُنْ مِا ائْتَمَرْتُ بِه وما اسْتَقَمْتُ فما قَوْلِي لَكَ اسْتَقِم

يخاطب صاحبه قائلًا: إني أمرتك بالمعروف وأردت لك الخير ، فأسديت لك النصح وصدقتك القول ولكنك لم تأتمر بأمري ولم تستمع لنصحي ، فعملت على مخالفة الأمر وترك العمل بالنصح ، ولما لم أجد لنصحي عندك فائدة فقد قررت عدم التمادي في النصح أو قولي لك استقم ، لأننى علمت أنك لن تستمع لنصيحة ولن تنتفع بموعظة .

وفي هذا البيت تضاد بالسلب والنفي في قوله: ( أمرتك وما ائتمرت/ وما استقمت واستقم )

وله أيضا قوله:

ما سامَنِي الدَّهْرُ ضَيْمًا وَاسْتَجَرْتُ به إلا ونلت جوارًا منه لم يضم لا تُنْكِرِ الوَحْيَ مِنْ رُؤْيَاهُ إِنَّ له قَلْبًا إذا نامتِ العَيْنانِ لَمْ يَنَم

يقول البوصيري: إنه في كل أحواله متعلق بجناب النبي الأكرم عليه وخاصة حينما يعضه الدهر بنابه ويطغي عليه بظلمه ، فإنه يستجير بالله

مستشفعًا بجناب النبي الكريم ، وساعتها فإنه يلجأ إلى حصن حصين وجوار مكين ، لا يضام فيه ولا يصبه ظلم من أحد .

وفي البيت الثاني يخاطب من ينكر الوحي في رؤيا النبي على ويخبره أن رؤيا الأنبياء حق ، فإذا نامت عيون النبي على فإن قلبه لا ينام .

ولا يخفى على لبيب هذه الثنائيات الضِّديَّة التي في البيتين في قوله: ( ضيم ولم يضم/ واستجرت وجوار/ نامت ولم ينم).

وله أيضا قوله:

دَعْنِي وَوَصْفِي آياتٍ لهُ ظَهَرَتْ ظُهورَ نارِ القِرَىٰ لَيْلًا عَلَىٰ عَلَمِ فَاللَّهُ وَوَصْفِي آياتٍ لهُ ظَهَرَتْ فَلُمِ وَمَنْ تَظِمُ وَلَيسَ يَنْقُصُ قَدْرًا غيرَ مَنْ تَظِم

يطلب من مخاطبه أن يترك له الفسحة في القول حتى يتمكن من وصف آيات ومعجزات النبي الأكرم فقد ظهرت لعين كل ناظر ولعقل كل بصير كما تظهر النار ليلا في أعلى قمم الجبال ، فإذا أراد أن يرتبها الزمني وسياقها التاريخي ، أو أن يصنفها في صنوف مختلفة فإن ذلك يزيدها حسنًا وجمالًا وألقًا ، وكذلك إذا ظلّت كما هي بلا ترتيب ولا تصنيف تظل بنفس قيمتها الفريدة وعظمتها المبهرة ، وذلك كمثل الدُّر فإنه إذا ما انتظم في عقد بدا جميلًا رائعا ، ولا يقلل من قدره ولا ينقص من قيمته إذا بقي غير منتظم .

فترى التضاد بالسلب في قوله (يزداد ولا ينقص / ومنتظم وغير منتظم).

كما استخدم التضاد السلبيّ في قوله: ( دامت ولم تدم)

دامَتْ لَـدَيْنا فَفاقَتْ كَلَّ مُعْجِزَةٍ مِنَ النَّبِيِّينَ إذْ جاءَتْ ولَـمْ تَـدُمِ

فمعجزة النبي الأكرم -صلى الله عليه وسلم- معجزة خالدة خلود السنين ، و باقية بقاء الدهر ، وهذا ما يجعلها تفوق كل معجزة لأي نبيًّ سابق ؛ وذلك لأن معجزات الأنبياء حصلت مرة واحدة وشاهدها الحاضرون للموقف آنذاك ، أم القرآن فهو بين أيدينا شاهد بالإعجاز في كل

الأمور ، وناطق بالحق في كل العصور والدهور ، فاستخدم الفعل "دامت" إشارة إلى القرآن الكريم معجزة سيد المرسلين وخاتم النبيين ، واستخدم "لم تدم" إشارة إلى معجزات الأنبياء السابقين .

كما استخدم التضاد بالسلب بين ( لائمي ولم تلم ) في قوله:

يا لائِمِي في الهَوَىٰ العُذْرِيِّ مَعْذِرَةً مِنِّي إليكُ ولو أَنْصَفْتَ لَمْ تَلْمِ

كما نلمس هذا التضاد بالسلب في قوله:

ظُنُّ واالحَمامِ وظَنُّ واالعَنْكَبُ وتَ على خَيْرِ البَرِيِّةِ لَمْ تَنْسُجْ ولمْ تَحُمِ

ظن المشركون ظنين الأول: أن الحمام لم تحم عند باب الغار من أجل حماية النبي عليها

وإنما هي قد بنت عشها ووضعت بيضها منذ وقت بعيد ، والظن الثاني: أن العنكبوت أيضا لم تنسج خيوطها على فم الغار من أجل حماية النبي وتضليل المشركين ، بل ظنوا أنها قد نسجت تلك الخيوط منذ وقت طويل ، ولا يمكن لإنسان أن يدخل هذا الغار دون المساس بالحمائم ، أو المرور من بين خيط العنكبوت ، ولكن قدرة الله فوق كل قدرة فقد جعل هذه المخلوقات الضعيفة تقوم بحماية نبيه وصاحبه ؛ حتى يتيقن الناس أن الله قادر على أن يحفظ عباده ويحميهم بما لا يخطر على بال إنسان ، وما لا يتوقعه إنس ولا جان ، فالله يسخر ما يشاء لمن يشاء كيف يشاء .

فالتضاد بين أنها لم تنسج من أجل حماية النبي وقد نسجت ، وبين أن الحمائم لم تحم لحفظه ورعايته وقد فعلت .





# المبحث الرابع:- ثنائيات التضاد اللونى:

تعد الألوان المتقابلة من أنواع التضاد ؛ لأن التضاد القائم على اللون له قيمة فنية وتصويرية جمالية ، ونعلم أن الأشياء تزداد حسناً بالتضاد ، فالألوان تكشف عن دلالات فنية وتعبيرية إيحائية عند استخدامها في النصوص الشعرية ؛ وذلك لأن لدى الألوان القدرة على تحريك هذه النصوص وفتح فضاء تأويلي ، فضلًا عن ذلك فإن للون لفظة تعبيرية تحوّل الألفاظ والمعاني إلى دلالات مرسومة ومتلونة "(۱)



وتتضح وتظهر أهمية اللون عند اجتماعه مع لون آخر مضاد له ، فيشكل بذلك تضادًا لونيًا ، وتأتي وظيفة التضاد اللوني عندما تتشكل الصورة الشعرية كاملة فترى الدور الذي يلعبه اللون في رسم الصورة ، كما ترسم الألوان الصورة في اللوحات الفنية ، ويرى بعض الباحثين أن للتضاد اللوني وظيفة مهمة عند تشكيله هذه الصور الشعرية على الرغم من حجمها في الظاهر بين نقيضين ، وفي الحقيقة بين أصل دلاليً واحدٍ فالأبيض والأسود قد يكونان مختلفين في الإحساس بهما متضادين داخل الصورة ، ولكن في الحقيقة تجمعهما دلالة واحدة هي الدلالة اللونية"(٢)

وغالبًا ما ينطلق"التوظيف الفني للون من مرجعيات معرفية أو من اللاوعي المعرفي للشاعر فقد يستخدم اللون للتعبير عن الحالة النفسية المراد إيصالها للمتلقي أو لرسم صورة شعرية بالألوان"(٣) فالألوان هي

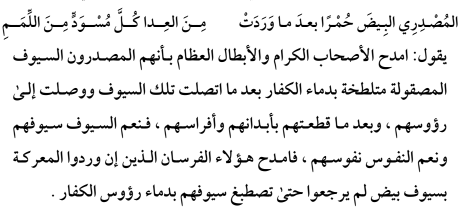
<sup>(</sup>١) بنية التضاد في شعر ابن حمديس، فاتن طه أحمد ٨٣

<sup>(</sup>٢) ) بتصرف من صورة اللون في الشعر الاندلسي، د. حافظ المقري (x)

<sup>(</sup>٣) ) الشعر والرسم، مي زيادة ٢٦

رموز ودلالات مظهرية متحركة إذ تتعزز رؤية الشخص المتلقي بهذه القيم التي تمثل أبعادًا دلاليةً وحسيةً عميقةً والتي تزداد عمقًا بدخولها في عمق نسيج الصياغة الشعرية فاللون ينفذ إلى أجواء نفسية عميقة "(١)

ومن استعمال التضاد اللوني في قصيدة البردة قول البوصيري:



وقد أدى اللون هنا الدور الأبرز في رسم الصورة فالسيوف حينما وردت إلى المعركة كان بيضاء اللون ، ثم تخضبت تلك السيوف من دماء الأعداء فاكتست باللون الأحمر فصدرت من المعركة والحمرة تكسوها ، ثم هناك لون آخر في البيت وهو اللون الأسود الذي وصف به رؤوس الأعداء ، فقال : "مسود من اللِمم" واللمم بكسر اللام جمع لِمَّة ، وهي الشعر المسترسل الى المنكب ، والمراد منبتها وهو الرأس والتعبير بالمسود اشارة إلى الكفار المقتولين بأنهم أولو قوة .

ولا يخفى هذا التضاد بين الأبيض والأحمر في لون السيف قبل وبعد المعركة ، والأبيض والأسود في الشطر الثاني دلالة القوة والبأس في الأعداء ، وفي هذا دلالة على قوة المعركة وشدتها حيث لم يكن العدو ضعيفًا أو



<sup>(</sup>١) ) ينظر :اللون في الشعر الاندلسي حتى نهاية عصر الطوائف ٢٠٨

سهلا ، وإنما هم رجال سود ، ومعلوم أن السود فيهم الشدة والبأس والقوة ، ومع ذلك فقد كان المسلمون أقوى وأشد فهزموهم بإذن الله .

ولَمَّا بين كون الصحابة ماهرين في استعمال السيوف أراد أن يبين كونهم حاذقين في استعمال السهام أيضًا فقال:

وَالكاتِبِينَ بِسُمْرِ الخَطِّ مَا تَركَتْ أَقْلامُهُمْ حَرْفَ جِسْمٍ غَيْرَ مُنْعَجِمِ تَ الْكَالِمُهُمْ حَرْفَ جِسْمٍ غَيْرَ مُنْعَجِمِ تَ الله الصحابة كانوا يكتبون وينقشون على صفحات أجسام العدو المهزولة التي هي كالحرف المهزول بالرماح الخطية المأمونة من الانكسار، وما تركت أقلامهم التي هي كالرماح طرف جسم من الكفار إلا جعلته منقوطًا ومطعونًا ومنقوشًا بالآثار.

فالسمر كالحمر جمع أسمر والمراد به نِصَالُ الرمَاح . والخط اسم بلدة في البحرين نسب إليها الرماح أعني خشبها يقال: رماح خطية أي رماح حسناء ذات قيمة عالية ، ووصف لون خطها بالأسمر دلالة على ما تتركه في أجساد الأعداء ، والأسود هو من الألوان الظاهرة الواضحة حينما تكتب به في الصفحات البيضاء ، ثم يؤكد أن هذه الرماح التي تشبه الأقلام قد كتبت في هذه الأجساد التي تشبه الصفحات فلم تترك مكانًا إلا وخطت فيه خطوطها دلالة على كثرة الضرب والطعن ، فدلالة اللون الأسود المذكور مقابلة مع اللون الأبيض المفهوم من أجساد الأعداء وتصوير ذلك بالقلم وفعله في الورق واضحة جليَّة ، ولا يخفي استخدام المجاز الرائق في قوله "الكاتبين بسمر الخط" فقد أعطت للصورة بريقًا وجمالًا رائعًا وراقيًا .

ويقول في بيت آخر:

كَأَنَّهَا الحَوْضُ تَبْيَضُّ الوجوهُ به مِنَ العُصاةِ وقد جاءُوهُ كَالحُمَم

يقول: إن هذه الآيات تشفع لقارئها حتى يبيض وجهه ويدخل الجنة ، كما تبيض وجوه العصاة بنهر الحياة بعد خروجهم من النار سودا كالفحم ، فيدخلون الجنة"(١)



فقابل على صورة التضاد اللوني بين بياض وجوه المؤمنين حين يشربون من الحوض الشريف، وبين السواد في أجساد الذين يخرجون من النار بعدما امتحشوا واحترقوا وصاروا كالحمم من الاحتراق، وهذا يذكرنا بقوله تعالى في التضاد اللوني بين وجوه المؤمنين التي ابيضت بين وجوه الكافرين التي اسودت في قوله:قوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَبْيَضٌ وُجُوهٌ وَلَسُّودٌ وُجُوهٌ فَأُمَّا ٱلَّذِينَ ٱسُودَتَ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرُتُم بَعَدَ إِيمَنِكُمُ فَذُوقُوا ٱلْمَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ إِنَ وَأُمَّا ٱلَّذِينَ ٱلبَّيْنَ ٱلبَيْضَتَ وُجُوهُهُمْ فَغِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِيهَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ إِن وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱلبَيْضَتَ وُجُوهُهُمْ فَغِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِيهَا حَلَاوُنَ اللهِ إلَيْنَ اللَّهِ اللهِ اللهِ المؤونَ اللهِ المؤونَ اللهِ عمران:١٠٧-١٠١).

وله قوله أيضا:

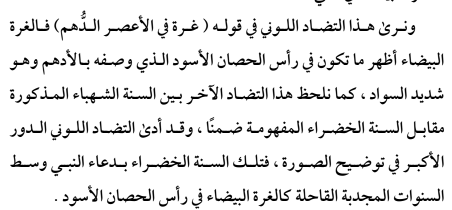
وأَحْيَتِ السِّنَّةُ الشِّهْبَاءُ دَعْوتُ هُ حتى حَكتْ غُرَّةَ فِي الأَعْصُرِ اللَّهُم

<sup>(</sup>۱) روئ البخاري ومسلم عن أبي سعيد رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ويدخل الله أهل الجنة الجنة، ويدخل أهل النار النار ثم يقول: إن ظروا من وجدتم في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان فأخرجوه، فيخرجون منها حمّما فيلقون في نهر الحياة فينبتون فيه كما تنبت الحبَّة إلىٰ جانب السيل، ألم تروها كيف تخرج صفراء ملتوية» [انظر البخاري في الكتاب الثاني، الباب: ١٥، ومسلم: في الكتاب الحديث ١٤٨ و ٢٩٩

السنة الشهباء: المجدبة التي لا محصول زراعيا فيها ونقيضها: السنة الخضراء.

وحكت :شابهت . الغرة :البياض في جبهة الفرس . الدهم :السود .

والمعنى أن من معجزاته عَلِمُ اللهِ وَالْكُلامِ أنه دعا الله تعالى في السنة المحصبة ، فنزل الغيث وعم الخصب ، حتى كانت تلك السنة المخصبة كالغرة البيضاء في سنى القحط المظلمة .(١)



وممن المعنى القريب من ذلك ما يصف به نذير الشيب وهو ( الشعر الأبيض) الذي بدأ يغزو رأسه فقال:

<sup>(</sup>۱) روى الشيخان وغيرهما عن أنس رضي الله عنه قال :أصاب أهل المدينة قحط على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فبينا هو يخطب يوم جمعة قام رجل فقال: يا رسول الله هلكت الكراع -أي هلكت الشاء - فادع الله يسقينا. فمد يديه ودعا .قال أنس :وإن السماء كمثل الزجاجة ، فهاجت ريح أنشأت سحابا ثم اجتمع ثم أرسلت السماء عزاليها فخرجنا نخوض الماء حتى أتينا منازلنا فلم نزل نمطر إلى الجمعة الاخرى فقام إليه ذلك الرجل أو غيره فقال: يا رسول الله تهدمت البيوت فادع الله يحبسه، فتبسم النبي صلى الله عليه وسلم ثم قال:حوالينا لا علينا. فنظرت إلى السحاب تصدع حول المدينة كأنه إكليل.

إِنِّي الهَمْتُ نَصِيحَ الشَّيْبِ فِي عَذَلٍ والشِّيْبُ أَبْعَدُ فِي نُصِحٍ عَنْ التُّهَمِ فإنَّ أَمَّارَتِي بالسُّوءِ ما اتَّعَظَتْ مِنْ جَهْلِهَا بنذيرِ الشِّيْبِ وَالهَرَم

والمعنى: أني أشك في كل ما ينصحني به شيبي من التزام الوقار رغم أنه أبعد النصحاء عن التهمة والريب ، وإنما وصلت إلى حالة اتهام الشيب فيما مضى ، لأن نفسي الأمارة بالسوء قد غلبت عليّ ، فباتت لا تتعظ بتخويف الشيب وإنذار الشيخوخة بقرب الأجل .



فاللون الأبيض دليل الشيب والكبر والعجز في تضاد مع الشعر الأسود دلالة الشباب والقوة والفتوة ، واللون ينذر صاحبة بوجوب الالتزام .



# المبحث الخامس: - ثنائيات التضاد السياقي(١)

السّياق في اللّغة لفظ ذو تشكّلات عديدة ، وفي لسان العرب لابن منظور جاء بمعنى المتابعة ، ومنه "ساق الإبل يسوقها سوقا وسياقا ، وتساوقت الإبل أي تتابعت " (٢) وجاء في أساس البلاغة للزمخشري أنّ من المجاز قولهم: " فلان يسوق الحديث أحسن سياق" ، و" هذا الكلام مساقه إلى كذا" (٣) .



ويقصد به هنا النمط الذي يتّخذه الحديث في تتابعه ، وليس بعيدًا عن ذلك ما ورد في المعجم الوسيط: ساق الحديث: سرده وسلسله ، وساوقه: تابعه وسايره وجاراه ، وسياق الكلام: تتابعه وأسلوبه الذي يجري عليه "(٤) . والمتتبع لتطور الكلمة لغويًا يجد أنها قد مرّت بتطوّرات عديدة حتّى وصلت إلى معناها الذي نعرفه اليوم . ولعل كُتب التفسير وكُتب الأصول من أوائل الكُتب التي تبلور فيها معنى السياق كمصطلح ، كما نجد ذلك في (الرسالة) للإمام الشافعي (ت٢٠٤هـ) (٥).

وتُطلق لفظة (السياق) في عُرف المفسّرين على الكلام الذي خرج مخرجًا واحدًا، واشتمل على غرض واحد هو المقصود الأصلي للمتكلّم، وانتظمت أجزاؤه في نسق واحد، وقد تدلّ على السياق ألفاظ أخرى ؟ كالمقام، ومقتضى الحال والتأليف، وغيرها.

<sup>(</sup>١) بتصرف من الخطاب القرآني خلود علموش ص٢٦ / ٢٧

<sup>(</sup>٢) ابن منظور ، لسان العرب ، مادّة (سوق).

<sup>(</sup>٣) الزمخشري ، أساس البلاغة ، مادّة (سوق).

<sup>(</sup>٤) مجمع اللُّغة العربية ، المعجم الوسيط ، مادة (سوق).

<sup>(</sup>٥) الشافعي ، الرسالة ، ص ٥٨.

ويُعرّفُ السياق في المعاجم الحديثة بأنّه" بيئة الكلام ومحيطه ومحيطه (١) ويعرّفه آخرون بأنّه" علاقة البناء الكلّي للنصّ بأيّ جزء من أجزائه" (٢)

وتشير هذه المعاجم إلى تضافر سياقات عديدة في النصّ تساهم في صياغة الرسالة اللّغويّة ، وهي: السياقات النحويّة ، والبلاغيّة ، والصوتيّة . وانطلاقًا منها يتداخل العديد من الاعتبارات النفسيّة والاجتماعيّة (٣)

ولعل أكثر من اهتم بالمعنى السياقي هم علماء الدلالة ، وقصدوا به المعنى الذي يستخرجه المخاطب من الكلام استنادا للسياق ، كما في بحوث جون لاينز (٤) ، وفيرث .

والسياق نوعان : الأول: السياق اللغوي ، والثاني : السياق الحالي ، والأوّل منهما هو الذي يعطي الكلمة أو العبارة معناها الخاص في الحديث أو النصّ ؛ فهو يزيل اللبس عن الكلمة ، بينما سياق الحال أو المقام يزيل اللبس عن الجمل والنصوص ، والسياق بهذا المفهوم يتعدّى ما هو معروف من حيث إنّه تتابع للأصوات والألفاظ ليشمل فضلًا عن ذلك الجوّ البيئي والنفسى المحيط بكلّ من المتكلّم والسامع .

ودراسة النص اللّغوي وفهمه فهمًا عميقًا يحتاج معرفة بالعوامل السياقيّة ، وفي مقدّمتها الثقافة والبيئة والوسط الاجتماعي ، ويعبّر غراهام هو



<sup>(</sup>١) رمزي البعلبكي ، معجم المصطلحات اللغوية ، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٢) محمد علي الخولي ، معجم علم اللغة النظري ، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم فتحي ، معجم المصطلحات الأدبية ، مادة سياق. ومجدي وهبة ، معجم مصطلحات الأدب ، ص ٨.

<sup>(</sup>٤) جون لاينز ، علم الدلالة ، ترجمة محمد عبد الحليم الماشطة وآخرون ، ص ٨٠.

( Graham hough) عن هذا المعنى بقوله: " إنّ قراءة القصيدة خارج سياقها لا تعدّ قراءة أبدًا" (١).

وتتجلى قيمة السياق في بيان دلالتين مختلفتين لكلمة واحدة واستبعاد معنى دون غيره وعند



توظيفه في نظم الكلام يكون له دلالة أخرى ، إن دخول الكلمة في سياق خاص من النص يمثل أسلوب المبدع الذي يستثمر فيه طاقاته الشعرية وهذا " التضاد ليس مرجعه إلى الوضع اللغوي وإنما أسلوب الشاعر وحده"(٢)

إن معرفة السياق وإدراكه هو عملية ضرورية لتذوق النص وتفسيره ؛ ذلك لأن النص هو الأساس الذي تنطلق منه الدراسة وتنتهي عند الذات الشاعرة ومدى استجابتها للانفعالات النفسية وما يرافقها من انزياحات عن القواعد المألوفة ، فالشاعر حينما يضع لنا لفظًا ليس متضادًا أو متقابلًا لغويا مع لفظ آخر ، فإن ذلك يثير فيك الدهشة ويدعوك إلى التفكير والتساؤل: لِمَ عَدَل الشاعر أو الأديب عن التضاد اللغوي وألجأنا إلى التضاد الذي يريده ويقصده ؟ ، بل ويدفعنا إلى المعنى الذي راح إليه لحاجة في نفسه يود منا أن فشاركه فيها .

وهذا ما سنعمل على بيانه في الصفحات التالية .

<sup>(</sup>١) غراهام هو ، الأسلوب والأسلوبية ، ترجمة كاظم سعد الدين ، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٢) خصائص الأسلوب في الشوقيات، عبدالهادي الطرابلسي١٠٢

ذكرنا أنه تتجلى قيمة السياق في بيان دلالتين مختلفتين لكلمة واحدة واستبعاد معنى دون غيره ، وعند توظيفه في نظم الكلام يكون له دلالة أخرى ومن أمثلة ذلك في قصيدة البردة قول البوصيري:

عَـدَتْكَ حـالِي لا سِـرِّي بِمُسْتَتِرٍ عَـنِ الوُشاةِ وَلا دائـي بِمُنْحَسِمِ فقوله ( وما دائي بمنحسم) فضد الداء الشفاء والصحة والسلامة ، والمعنى المباشر للحسم هو القطع والبت ، ولكنه عدل عن ذلك المعنى إلى معنى الإزالة تقول: "حسم الداء" أي أزاله بالدواء ، والمعنى ليس هناك طريق للشفاء من هذا الداء الذي أصابني ، ف ( منحسم) تفيد انقطاع هذا الداء وزواله وحسم أمره بشكل نهائي ، فسرُّه لم يعد مستورا ، وداؤه لا يرجى برأه .

# وله قوله:

وشدّ مِنْ سَغَبٍ أحشاء هُ وَطَوَى تَحْتَ الحِجَارَةِ كَشْحَا مُتْرَفَ الأَدَمِ وَرَاوَدَتْ هُ الحِبالُ الشَّمِّ مِنْ ذَهبٍ عَنْ نَفْسِهِ فأراها أَيُّما شَمَمِ وَرَاوَدَتْ هُ الحِبالُ الشَّمِّ مِنْ ذَهبٍ عَنْ نَفْسِهِ فأراها أَيُّما شَمَمِ وَرَاوَدَتْ هُ الخِصَامُ وَرَاتُهُ إِنَّ الضَّرُورَة لا تَعْدُو على العِصَمِ وَأَكَّدَتْ زُهْدَدُهُ فيها ضرورَتُهُ إِنَّ الضَّرُورَة لا تَعْدُو على العِصَمِ

والمعنى: أن النبي على الله على الله السريف من ألم الجوع ، ويشد على خصره الناعم الحجر والحجرين تخفيفًا لهذا الألم (١) وعلى الرغم من جوعه هذا ، فقد جاءه جبريل بعرض ربّانى أن يجعل له الجبال العظيمة



<sup>(</sup>۱) روى البخاري عن جابر رضي الله عنه قال: " إنا كنا يوم الخندق نحفر، فعرضت كدية شديدة، فجاؤوا إلى النبي فقالوا :هذه كدية عرضت في الخندق .فقال:أنا نازل، ثم قام وبطنه معصوب بحجر، ولبثنا ثلاثة أيام لا نذوق ذواقا" صحيح البخاري ٤١٠١

المهيبة ذهبًا خالصًا<sup>(۱)</sup> فترفع عن ذلك وأحبَّ أن يعيش حياة الزهد الشديد، والدليل الأكبر والأظهر هو ذلك الرفض لهذا العرض بالثراء الكبير والعطاء الوفير، على الرغم من الحاجة والعوز الشديدين، ولكنه لا يلين عوده من الفقر، ولا يجبره العوز إلى حبِّ الدنيا أو طلب متاعها.



وقد استخدم البوصيري التضاد السياقي في هذه الأبيات الثلاثة في عدة مواضع منها: " تَحْتَ الحِجَارَةِ كَشَعًا مُثَرَفَ الأَدَمِ" فجعل الحجارة الصلبة الخشنة القاسية والتي ضرب الله بها المثل في القسوة في قول تعالى: ﴿ثُرُّ قَسَتَ قُلُوبُكُم مِّنَ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالِحْجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسَوَةً ﴾ [سورة البقرة: ٤٤]. في مقابل خصره الشريف الموصوف بالرقة وجلده الشريف الموصوف بالرقة وجلده الشريف الموصوف باللين ، فالمضاد للحجارة في القسوة هو الماء في اللين ، ولكنه عدل عن الماء ، وأحدث التضاد بين قسوة الحجارة ولين الجلد ، وكان لهذا التضاد الأهمية الكبرى في إظهار هذا المعنى في ثوبه القشيب .

# وفي قوله:

وَرَاوَدَنْهُ الجِبَالُ الشُّمُّ مِنْ ذَهبٍ عَنْ نَفْسِهِ فأراها أَيُّما شَمَمِ يَظهر التناص مع الآية الكريمة : ﴿وَرَاوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ ﴾ [سورة يوسف: ٣٣]، ويستدعي تلك القصة من العرض الشغوف والإلحاح الكبير من طرف، وبين هذا الصد والإعراض والإباء والشمم من

<sup>(</sup>۱) عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه، أن النبي على قال : عرض علي ربي ليجعل لي بطحاء مكة ذهبا، فقلت : لا يا رب، ولكن أشبع يوما، وأجوع يوما، فإذا جعت تضرعت إليك وذكرتك وإذا شبعت حمدتك وشكرتك - «رواه الترمذي وقال : هذا حديث حسن ٢٣٤٧ ورواه أحمد في المسند ٣٦/ ٥٢٨ .

الطرف الآخر ، فكما عرضت زوج العزيز نفسها على النبي يوسف \_ عَلَيْ الله و الآخر ، فكذلك عرضت الجبال على نبينا على المنا أن تكون له ذهبًا ، ولكنه رفض ذلك في رفعة وشمم .

فقابل صورة مراودة زوجة العزيز وهي العظيمة في قومها بمراودة العبال العظيمة في خلقها ، وقابل رفض الاستجابة من يوسف \_ عَلَيْ وَ البيال النبي عَلَيْ عَرض الجبال الذهبية ، وهو رفض فيه من العلو والشمم مالا تعرفه الجبال وما لم تألفه الأحوال ، ومقابل المراودة الرفض ولكن عدل إلى قوله: فأراها أيّما شمم ، وهو الكبرياء والترفع الذي لا نظير له .



مَحَّضْ تَنِي النُّصْحَ لَكِنْ لَسْتُ أَسْمَعُهُ إِنَّ المُحِبِّ عَنْ العُلْقَ الِ فِي صَمَمِ فمضاد النصح هو الغواية ولكنه قابله بنفي السمع (لست أسمع)، فعدل عن المعنى الأصلي إلى معنى الغواية، وعدم الامتثال للنصيحة، كما أتى بتضاد ثان في الشطر الثاني بين (المحب والعذال) فمضاد المحب المبغض، ولكنه عدل عن المضاد وقابله بالعاذل وهو اللائم في تناسب سياقي يتطلبه الموقف، فالمحبون دائمًا نجد لهم من يبغضهم أو يلومهم على محبتهم.

ويقول أيضًا:

والنَّارُ خامِدَةُ الأنفاسِ مِنْ أَسَفٍ عليهِ والنَّهْرُ ساهي العَيْنِ مِنْ سَدَمِ والنَّهْرُ ساهي العَيْنِ مِنْ سَدَمِ وساءَ ساوَةَ أَنْ غاضَتْ بُحَيْرَتُها ورُدَّ وارِدُها بالغَيْظِ حينَ ظَمِي وساءَ ساوَةَ أَنْ غاضَتْ بُحَيْرَتُها وهي التي كان يعبدها الفرس ،



مدينة ساوة ما حلَّ ببحيرتهم ، إذ غار ماؤها في الأرض ونَضُبَ حتى صارت يبسًا ، ورجع كل من كان يقصدها للشرب في حالة غضب كبيرة لما يستشعره من ألم العطش ، فاجتمع عليه الغضب والعطش معًا .



فقابل النار بالنهر على وجه التضاد ، والسياق هنا يستدعي معنى الماء وليس معنى النهر بكليته ، وقابل خامدة الأنفاس به ساهي العين ، وقابل الأسف بالسدم وهو الحزن ، كما نجد التضاد في البت الثاني فيقوله ( رد واردها) وهو الورود إلى الماء بغية الشرب والصدور عنه بعد الارتواء ، ولكنه لم يرجع مرتويًا بل رجع بعطشه وغيظه الكبيرين بعد أن وجد البحيرة قد جفّت ، ونَضُبَ ماؤها .

# وفي قوله:

مِثْلَ الغَمَامَة أَنَّىٰ سَارَ سائِرَةٌ تَقِيهِ حَرَّ وطِيسٍ لِلْهَجِيرِ حَمي نراه قد أجرى التضاد بين الحر والغمام ، والسياق يقتضي الحر والظل وهذا هو المعنى الذي قصده الشاعر ، فعدل عن معنى الغمام الذي يحمل المطر ، وساقنا إلى المعنى الذي قصده وهو الظل .

# وفي قوله:

وَكَيْفَ تَدْعُو إِلَىٰ الدُّنيا ضَرُورُةُ مَنْ لولاهُ لَمْ تُخْرِجِ الدُّنيا مِنَ العَدَمِ فنرى التضاد بين الخروج والعدم ، والأصل أن يقابل الخروج بالدخول، أو أن يقابل العدم بالوجود ، ولكن السياق ينبئنا أن معنى الخروج هنا هو الحياة والدنيا بأسرها ، والشاعر يرى أنه لولا رسول الله على للرنيا وجود ولا حياة على الأرض أصلا .

ونرى التضاد السياقي في قوله:

ومَا حَوَىٰ الغارُ مِنْ خَيرٍ وَمِنْ كَرَمٍ وكلُّ طَرْفٍ مِنَ الكُّفَّارِ عنه عَمِي فقابل العمىٰ بالطرف وهو العين الجارحة ، والمعنىٰ المراد والمفهوم من السياق هو الإبصار والرؤية ، التي أداته العين .

# وله قوله:

مِنْ بَعْدِ ما أَخْبَرَ الأقْوامَ كاهِنُهُمْ بانَّ دينهُمُ المُعْوجَّ لَمْ يَقُمِ من نَعْدِ التضاد الساقي بين (المُعوجِّ ولم يقم) ومضاد المُعوجِّ المستقيم، ولكنه جاء بقوله لم يقم -الفعل المنفي - وضدها قام الفعل المثبت أو الضد وهو قعد أو جلس، ولما كان الوقوف والقيام فيه معنى الاستواء والاعتدال فقد جاء به في مقابل الاعوجاج، والسياق هو الذي قرر هذا المعنىٰ من نفي الاستقامة والاعتدال.

# ويقول:

وَكِيفَ يُدُرِكُ فِي السَّدُنيا حَقِيقَتَهُ قَوْمٌ نِيَامٌ تَسَلَّوْا عنه بالحُلُمِ فنراه قد قابل الإدراك بالنوم ،ومضاد النوم الصحو واليقظة ، ومضاد الإدراك الغفلة ، ولكن السياق يقتضي أن يكون الإدراك هنا بمعنى الفهم والتعقل.

#### وله قوله:

قد تُنْكِرُ العيْنُ ضَوْءَ الشِّمْسِ من رَمَدٍ ويُنْكِرُ الفَهُ طَعْمَ الماءِ من سَقَمٍ فقابل بين ضوء الشمس وبين الرمد والمقصود السياقي هو العمي ، وبين الفم والسقم والمقصور هنا المرارة التي يجدها المريض حين لا يستطيع حتى شرب الماء .

#### ويقول:



خَفَضْتَ كَلَّ مَقَامِ بِالإِضَافَةِ إِذْ نُودِيتَ بِالرَّفْعِ مِثْلَ المُفْرَدِ العَلَمِ والمعنىٰ أن النبي برفعته ومقامه العالي عند ربّه قد خفض كل مقام دونه لأنه أصبح الأعلىٰ مقامًا ومكانًا حينما أضاف الله اسمه على الله اسمه وجل في الأذان والإقامة والتشهد وغيرها ، وما ذلك إلا حينما ناداه ربه بالرفع وحق المنادي المفرد العلم هو وجوب الرفع ، ولا تخفىٰ هذه الروعة من البوصيري في تطويع قواعد النحو لبيان مكانة النبي الأكرم على المفرد العلم المنادي المؤلمة النبي الأكرم المنادي المؤلمة النبي الأكراد المنادي المؤلمة النبي الأكراد المنادي المؤلمة النبي الأكراد المنادي المؤلمة النبي الأكراد المنادي المؤلمة النبي الرائع المنادي المؤلمة النبي المؤلمة المنادي المؤلمة المنادي المؤلمة المنادي المؤلمة المنادي المؤلمة المنادي المؤلمة ا



فقابل بين الخفض والرفع ، فالخفض يعنى دنو المنزلة وتقليلها ، ويعني أيضا الجر الذي هو ضد الرفع ، ويؤيد ذلك أن الخفض سببه الإضافة ، فالمضاف إليه مجرور بالإضافة ، ولكن الإضافة هنا من الله لنبيه ، فهي سبب رفع للنبي وخفض من دونه ، لأن أحداً لم ينل هذه المكانة عند الله غير نبينا الأكرم - ولكن المعنى السياقي لا يعني الخفض بمعني الجر والكسر وإنما خفض كل مكانة دون مكانة النبي محمد عند ربّه .

وَلَـن يَفُـوتَ الغِنَـىٰ مِنْـهُ يَـدًا تَرِبَـتْ إِنَّ الحَيـا يُنْبِـتُ الأزهـارَ فِي الأُكَـمِ وَلَـمْ أُرِدْ زَهْـرَةَ الـدُّنيا التـي اقتَطَفَـتْ يَـدَا زُهَيْـرٍ بمـا أَثْنَـىٰ عَلَـىٰ هَـرَمِ

فالتضاد بين (الغنى ويد تربت) ومعنى يد تربت أي التصقت بالتراب ، وهي كناية عن الفقر وهو ما يستدعيه السياق ويتطلبه ، وذكر العلمين (زهير بن أبي سلمى وهرم بن سنان) وقصتهما معروفه ، فالسياق يقتضي معنى الكريم المعطاء والشاعر المُعطَى ، فالأسماء هنا خرجت من معناها إلى المعنى المقصود في السياق وهو العاطي والآخذ.





# الفصل الثالث الثنائيات الضِّديَّة اللفظية .

المبحث الأول:- الثنائيات الاسمية .

المبحث الثاني:- الثنائيات الفعلية .

المبحث الثالث:- الثنائيات الجامعة .

# الفصل الثالث :- الثنائيات الضدية اللفظية

ذكرنا سابقا أن من النقاد من قسم التضاد من حيث اللغة فجعل الألفاظ المستخدمة في إجراء عملية التضاد هي مناط التقسيم ، فقسمه علىٰ النحو الآتي :



- ١ الثنائيات الاسمية: وهي التي يكون فيها اللفظان المتضادان اسمين مثل كبير وصغير وكريم وبخيل.
  - ٢ الثنائيات الفعلية: وهي التي يكون فيها اللفظان المتضادان
     فعلين مثل يغدو ويروح ، ويصعد وينزل ، وقام وقعد . .الخ
- ٣- الثنائيات الجامعة: وهي التي تجمع بين الاسم والفعل ، فيكون أحد طرفي التضاد اسمًا ويكون الطرف الآخر فعلا مثل يبخل والكرم ، والنور وأظلم .

وفي هذا الفصل نبين هذه الثنائيات التي حفلت بها بردة البوصيري

# المبحث الأول:- الثنائيات الاسمية

ويستخدم التضاد بين الأسماء في كثير من أبيات القصيدة ، ولعل دلالة الأسماء أقوى من الأفعال ؛ وذلك لما في معنى الأسماء من الثبات والاستقرار ، أما الأفعال فإنها قابلة للتغيير ، فما كان في الماضي ربما لا يكون في الحاضر ، وقد يتغير في المستقبل ، وكذلك الفعل المضارع رغم ما يحمله من معنى الاستمرارية والدوام ، إلا أنه قابل للتغيير مستقبلا ، وربما لم يكن موجودًا قبل ذلك ، وفعل الأمر هو مطلوب وقوعه وحدوثه بعد زمن الكلام ، وبالتالي فهو لم يكن موجودًا قبل ذلك وغير حاصل الآن .



وللإمام البوصيري في بردته الكثير من الثنائيات الضِّديَّة بين الأسماء، من ذلك قوله:

أَعْيا الورَىٰ فَهُمُ معْناهُ فليس يُرَى في القُرْبِ والبُعْدِ فيهِ غيرُ مُنْفَحِم (١)

والمعنى: أنه قد عجز الناس جميعهم عن فهم حقيقته وأسراره ، فما من إنسان بعيد عنه أو قريب منه إلا كان عاجزًا عن إدراك خصوصية هذه الذات النبوية واستيعاب سجاياها وخصالها العليَّة .

ونلحظ هذا التضاد في ( القرب والبعد) ليشمل كل إنسان سواء أكان قريبًا منه أو بعيدًا عنه .

وقوله:

وَاخْشَ الدَّسَائِسَ مِنْ جُوعٍ وَمِنْ شَبَعٍ فَرَبَّ مَخْمَصَةٍ شَرُّ مِنَ التُّخَمِ (٢)

<sup>(</sup>١) أعيا: أعجز. الورئ: الخلق. منفحم: عاجز أو مبهوت.

<sup>(</sup>٢) الدسائس : جمع دسيسة وهي المكر الخفي .المخمصة :المجاعة .التخم :الواحدة منها تخمة، ما يصيبك من الطعام إذا استوخمته، واستوخم الطعام :لم يستمرئه ولم يحمد مغبته

والمعنى: يخاطب الشاعر سامعيه ناصحًا ومحذِّرًا فيقول: احذر ما قد تغريك به النفس من إيثار للجوع تقشفا ، أو إيثار للشبع تلذذا ، فليست المخمصة شرا كلها ، ولا التخمة كذلك ، فنرى الثنائية الضِّديَّة بين اسمين ( الجوع والشبع) وبين ( المخمصة والتخمة) وينبه إلى ضرر الأمرين فليس الجوع والمخمصة خيرا في كل حال ، كما أن الشبع والتخمة ليستا خيرا في كل حال ، وإنما المطلوب الاعتدال والوسطية ، وهذا ما قرره القرآن الكريم في كثير من الآيات ، والرسول الأكرم في العديد من الأحاديث .

كما نجد العديد من الثنائيات الضِّديَّة في قوله:

وَكَيْفَ تَدْعُو إِلَىٰ الدُّنيا ضَرُورُةُ مَنْ لولاهُ لَمْ تُخْرِجِ الدُّنيا مِنَ العَدَمِ مُحَمَّدُ سَيِّدَ الكَوْنيْ وِالثَّقَلَدِيْنِ والثَّقَلَدِيْنِ والثَّقَلَدِيْنِ والثَّقَلَدِيْنِ والفَريقَيْنِ مِنْ عُرْبٍ ومِنْ عَجَمِ مُحَمَّدُ سَيِّدَ الكَوْرِ الرَّاسِ ومِنْ عَجَمِ فَكَرْبٍ ومِنْ عَجَمِ نَبِيُّنَا الآمِرُ النَّاهِي فلا أَحَدُ البَّرَ فِي قَوْلِ لا مِنْهُ وَلا نَعَم

فنري التضاد في البيت الأول بين ( الدنيا والعدم) وفي البيت الثاني بين (الكونين) ويقصد بها الدنيا والآخرة ، وبين ( الثقلين) وهما الجن والإنس ، و( الفريقين)وذكرهما العرب والعجم ، وفي البيت الثالث نرئ هذا التضاد بين ( الآمر والناهي وبين لا ونعم) ، وبجمع كل هذه الأضداد فمحمد عين ( الآمر والناهي وبين لا ونعم) ، وبجمع كل هذه الأضداد فمحمد هو سيد كل هؤلاء وخيرهم وأفضلهم عند الله .

وله قوله أيضا في الجمع بين الثنائيات الضِّديَّة اللفظية بين الأسماء قوله:

أبانَ مَوْلِكُهُ عَنْ طِيبِ عُنْصُرِ ياطِيبَ مبتداً منه ومُخْتَتَمِ فرسول الله - شريف النسب بل هو أشرف نسب في الوجود فهو خيار من خيار من خيار، وهو القائل " إن الله اصطفىٰ كنانة من ولدِ

إسماعيل ، واصطفىٰ قريشًا من كنانة ، واصطفىٰ من قريشٍ بني هاشمٍ ، واصطفاني من بني هاشم "(١)

فهو أفضل العرب والعجم ولا فخر وهو سيِّد الأولين والآخرين فنرى هذه الثنائية في قوله (مبتدأ ومختتم) واستخدام المصدر دلالة قوية على عظيم أصله وشريف نسبه - عليه - ، فالمصدر هو أصل الكلام ويحمل كل المعاني التي يمكن أن تشتق منه ، واستخدام الشاعر له يفيد الثبات والاستمرارية والدوام .



وله أيضًا الكثير من الثنائيات الضِّديَّة الاسمية في أبيات متتالية كقوله معاتبًا نفسه على خسارتها حين لم تشتر الدين بالدنيا ، وكان أحق وأربح ، فكيف تشتري العاجلة الفانية ونترك الآجلة الباقية الخالدة ؟

فيا خَسَارَةَ نَفْسسٍ فِي تِجَارَتِها لَمْ تَشْتَرِ الدِّينَ بالدُّنيا ولَمْ تَسُمِ وَمَنْ يَبِعْ آجِلًا منه بِعاجِلِهِ يَبِنْ لهُ الغَبْنُ فِي بَيْعٍ وَفِي سَلَمٍ

ففي البيت الأول التضاد بين ( الدين والدنيا) ونلحظ مقابلة ( الخسارة والتجارة) والمفترض فيها الربح ، وفي البيت الثاني ثنائية ( الآجل والعاجل) و( البيع والسلم) والبيع: هو المدفوع الثمن في وقت البيع ، والسلم: هو البيع المؤجل الدفع .

كما أحدث التضاد بين ( الأنوار والظُلم) بصيغة الجمع هذا الجمال الرائق في رسم الصورة ، فالنبي عليه أينما حَلَّ وحيثما حَلَّ كان النور الذي يبدد كل الظلمات ويزيل كل الغشاوات . يقول:

فإنَّه شَّمْسُ فَضْلٍ هُمْ كُواكِبُها يُظْهِرْنَ أَنْوَارَها للناسِ في الظُّلَّم

<sup>(</sup>١) الاستيعاب في معرفة الأصحاب ابن عبد البرج ١ ص ١٣٤.

ومثل ذلك نلحظ الثنائيات الضِّديَّة في الكثير من أبيات البردة ، ومن ذلك على سبيل الإجمال

التضاد بين ( محدثة وقديمة) في قوله:

آياتُ حَــقٌ مِـنَ الـرَّحْمنِ مُحْدَثَـةٌ قَدِيمَـةٌ صِـفَةُ المَوصـوفِ بالقِـدَمِ كَاتُ كَمِ كَمَا نجد الثنائية الضِّديَّة بين ( العلم والأمي وبين الجاهلية والتأديب) يقول:

كف الاَ بالعِلْمِ في الأُمِيِّ مُعْجِزَةً في الجاهِليَّةِ وَالتَّأْدِيبِ في اليُتُمِ وبين ( فرد وحشم وعسكر) في قوله:

كَأَنَّـــهُ وَهْـــوَ فَـــرْدٌ مِـــنْ جلالَتِـــهِ في عَسْـكَرٍ حــينَ تَلْقَــاهُ وفي حَشَــمٍ وبين النار والماء في قوله:

كَأَنَّ بالنارِ مَا بالمَاءِ مِنْ بَلَلٍ حُزْنًا وَبالمَاءِ مَا بالنَّارِ مِنْ ضَرَمِ وبين مخدوم وخدم في قوله:

وَقَدَّمَتْكَ جَميعُ الأنبياءِ بِها والرُّسْلِ تَقْدِيمَ مَخُدُومٍ عَلَىٰ خَدَمِ وَقَدِيمَ مَخُدُومٍ عَلَىٰ خَدَمِ وبين الكبائر واللمم في قوله:

يا نَفْسُ لا تَقْنُطِي مِنْ زَلَّةٍ عَظُمَتْ إِنَّ الكَبَائِرَ فِي الغُفْرانِ كاللَّمَمِ وغير ذلك مما يجعل الصورة أكثر جمالا وألقًا.

**\$\$\$** 

### المبحث الثانى:- الثنائيات الفعلية

وهي التي يكون فيها اللفظان المتضادان فعلين مثل يضحك ويبكي ، ويموت ويحيى ، وقام وقعد . .الخ

ونجد في بردة البوصيري الكثير من الثنائيات الضِّديَّة بين الأفعال ، من ذلك التضاد بين ( تشتري وتبيع) في قوله:



فيا خَسَارَةَ نَفْسسٍ في تِجَارَتِها لَمْ تَشْتَرِ الدِّينَ بالدُّنيا ولَمْ تَسُمِ وَمَنْ يَبِعْ آجِلًا منه بعاجِلِهِ يَبِنْ له الغَبْنُ في بَيْعٍ وَفي سَلَمِ وَمَنْ يَبِعْ آجِلًا منه بعاجِلِهِ يَبِنْ له الغَبْنُ في بَيْعٍ وَفي سَلَمِ كما نجد هذا التضاد بين الفعلين (اكففا وهمتا وبين استفق ويهم) يقول:

فما لِعَيْنَيْكَ إِنْ قُلْتَ اكْفُف هَمَت وَما لِقَلْبِكَ إِنْ قُلْتَ اسْتَفِقْ يَهِمِ فَكُلُما طلب من عينيه أن تكف عن سكب الدموع لم تطاوعه ، بل تفعل العكس تماما ، فإذا هي تزيد من سكب الدموع ، وكلما طلب من قلبه أن يستفيق من سكرته ويصحو من غفلته ، فإذا به يزيد في هيامه ، فالتضاد هنا أظهر أن عينه لا تطاوعه ، وقلبه لا يطيعه ، فالحب أقوى من أن يتحكم به العقل ، والمشاعر أكبر من أن تخضع لسلطان المنطق .

كما نجد التضاد بين الفعلين (تنكر وتشهد)في قوله:

فكيف تُنكِرُ حُبَّا بعدَ ما شَهِدَتْ به عليكَ عدولُ الدَّمْعِ وَالسَّمَّمِ ونلحظ أن الفعل الأول (تنكر) جاء بصيغة المضارعة التي تفيد الحال والاستقبال، بينما الفعل الثاني (شهدت) ويفيد ذلك بأن إنكارك الحب شيء جديد عليك وهو وليد اللحظة، بينما الفعل شهدت يفيد الماضى، فقد شهدت عليك منك شهود، فدموعك الهطاّلة، وجسدك السقيم أدلة دامغة على ما فعله الحب فيك من أفاعيل ، فلن يفيد إنكارك في شيء ، فما هو ثابت ومستقر عندنا تلك الشواهد من الدموع والسقم .

وله قوله:

واسْتَفْرِغِ الدَّمْعَ مِنْ عَيْنٍ قد امْتَلاَّتْ مِنَ المَحارِمِ وَالْزَمْ حِمْيَةَ النَّدَمِ إِنّه يقدم النصح لمن يخاطبه ذاك الذي أسرف على نفسه في المعاصي، وأهلك نفس بالسيئات حتى ظن أنه لا سبيل إلى توبة ولا طريق إلى أوبة، فنراه يقدم له العلاج الشافي والنصح الوافي ، وذلك حين يدله على طريق التوبة والأوبة ، ويبين له شروطها ، وأول الشروط بعد الإقلاع عن الذنب هو الندم الذي هو ركن التوبة وأساسها ، ويظهر هذا الندم في البكاء واستنزاف الدموع من العيون التي امتلأت بالنظر إلى محارم الله ، ولكي نُطَهِّر هذه العيون فلابد من غسلها بماء الندم ودموع الحسرة ، وكأنه حين يستفرغ دموعه من العيون التي نظرت إلى محارم الله يقابل فعل المعصية بفعل دموعه من العيون التي نظرت إلى محارم الله يقابل فعل المعصية بفعل

فنري الثنائية بين الفعلين ( استفرغ وامتلأت) قد أدت المعنى بشكل لافت وماتع .

وله أيضًا قوله:

التوبة، أو يقابل الذنب بالندم عليه.

يا لاؤمِي في الهَوَىٰ العُذرِيِّ مَعْذِرَةً مِنِّي إليكَ ولو أَنْصَفْتَ لَمْ تَلُمِ فَن لَمْ تَلُمِ فَنرَىٰ ثنائية الفعلين ( أنصفت وتلم) واستخدم صيغة الماضي في الفعل أنصفت دلالة علىٰ عدم المصداقية والإنصاف في الماضي مما أدي إلىٰ اللوم في الزمن الحالي الذي جاء بصيغة المضارع نتيجة للفعل الأول. وله أنضًا قوله:

فَالَـــدُّرُّ يَــزدادُ حُسْــنَا وَهْــوَ مَنْــتَظِمٌ وَلــيسَ يَــنْقُصُ قَــدْرًا غيــرَ مَنْـتَظِمِ فنرى ثنائية الفعلين (يزداد وينقص) وقوله:

عَمُ وا وَصَ مُّوا فَ إِعْلانُ البَشَائِرِ لَمْ تُسْمَعْ وَبارِقَةُ الإِنْ ذَارِ لَمْ تُشَمِ وَالمعنى: أنه وعلى رغم ما ظهر من الآيات المشاهدة والمسموعة عند ولادته على ، جحد الكفار بها فأعموا أبصارهم عنها وأصموا آذانهم عن سماع تلك الإنذارات ببعثته عَلِيْ الْقَلاة وَالْكَالِي ، فنلحظ ثنائية الفعلين (عموا ولم تشم ، وبين صموا وتسمع).



#### المبحث الثالث:- الثنائمات الجامعة

وهي التي تجمع بين الاسم والفعل ، فيكون أحد طرفي التضاد اسمًا ويكون الطرف الآخر فعلا مثل يبخل والكرم ، والنور وأظلم .

ونجد عند البوصيري الكثير من هذه الثنائيات ، ومن ذلك ما نراه في مقابلة الفعل ( أبرأت ) بالاسم ( الوصب) وهو المريض والفعل ( أطلقت ) والاسم ( ربقة ) في قوله:

كَـمْ أَبْـرَ أَتَ وَصِـبًا بِـاللَّمْسِ راحَتُـهُ وأَطْلَقَـتْ أَرِبًا مِـنْ رِبْقَـةِ اللَّمَـمِ (١) كَمُ أَبْرَأْتَ وَصِبًا بِاللَّمْسِ راحَتُهُ = وأَطْلَقَتْ أَرْبًا مِـنْ رَبْقَةَ اللَّمَ

والمعنىٰ: كم مرة مُسحت يده الشرَيفة عاهَة امرئ َفعوفي من ساعته ، وخلّصت من كان يعاني من أسر الجنون فعوفي منه .

فقابل الفعل (أبرأت) المفيد الماضي وإمكان وقوعه في الحاضر، بالاسم (وصبا) وهو المريض السقيم والذي يعنى قديم المريض وصاحب تاريخ طويل معه. كما نجد أيضا ثنائية بين الفعل (أطلقت)بصيغة الماضي بالاسم (ربقة) وهو الحبل الموثوق.

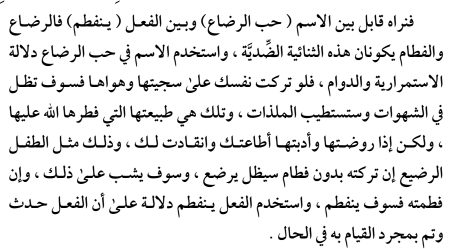
وله قوله:

ما حُورِبَتْ قَطَّ إلاَّ عادَ مِنْ حَرَبٍ أَعُدَىٰ الأعادي إليها مُلْقِيَ السَّلَمِ والمعنىٰ: أنه لم يعارض هذه الآيات المعادون لها إلا رجع أشدهم عداوة لها - بعد شدة وعناد - مستسلما معترفا بعجزه وقصوره، فألقىٰ السَّلم واعترف بالعجز، فنري ثنائية بين الفعل (حورب) و الاسم (ملقي السَّلم)

<sup>(</sup>١)وصبا :مريضا .راحة الكف :بطنها .الأرب :صاحب الحاجة .الرّبقة :الحبل الموثق .اللّمم :الجنون .أبرأت :شفت.

كما نجد هذه الثنائية الخالدة في البيت الأشهر ، والذي تصلح ، وعدم ترك الأمور راح يضرب به المثل في أخذ الأمور بالحزم والشدة أحيانا ؛حتى على حالها من السوء ،بل لابد من المحاولة ،وساعتها ستحصد نجاحا لا محالة . . . يقول:

والنَّفْسُ كالطَّفْلُ إِنْ تُهْمِلُهُ شَبَّ عَلَىٰ حُبِّ الرِّضاع وإِنْ تَفْطِمْهُ يَنْفَطِم



كما نجد ثنائية بين الفعل ( يلقاهم) وجملة ( ودوا الفرار) في قوله:

ما زالَ يَلْقامُ فِي كَلِّ مُعْتَرَوُ حِنْ حَيْ حَكُوْا بِالقَنَا لَحْمًا علىْ وَضَمِ (١) وَدُّوا الفِررارَ فكادُوا يَغْبِطُونَ بِ فَاللَّهُ شَالَتْ مَعَ العِقْبَانِ والرَّخَمِ (٢) والمعنىٰ أن النبي عَلَيْ لم ينفك يقاتلهم في كل موقعة ، حتىٰ تركهم أشلاء كاللحم على الوضم ، وقد لاقوا من جيشه على القتل الشديد ، حتىٰ صار هروبهم من ساحة القتال أمنية لهم ، فكادوا يحسدون قطع اللحم التي ترتفع بعيدًا عن المعركة بين مخالب العقبان والرّخم .



<sup>(</sup>١) حكوا :شابهوا .الوضم :خشبة اللحام.

<sup>(</sup>٢) أشلاء :أعضاء .شالت :ارتفعت .العقبان والرخم :جمع عقاب ورخمة، نوعان من لواحم الطير

وقد اختار صيغة الفعل المضارع (يلقاهم) مسبوقة بقوله (مازال) للتأكيد على استمرارية اللقاء وتواصله واتصاله ، فلم يقعد النبي صعن لقاء الأعداء ولم يتخلف عن ملاقاتهم في ساحات المعارك ؛ وذلك لشجاعته وإيمانه القويين ، ثم قابل ذلك بضده بجملة (ودُّوا الفرار) فجاء بالفعل ودُّوا بصيغة الماضي وكأن هذا دأبهم من أول الأمر ،وتلك عادتهم دائما ، ثم لم يذكر الفاعل الصريح بل أتى بواو الجماعة بدلًا عنهم ؛ تحقيرًا لهم واستصغارًا لأمرهم ، ثم ذكر المفعول به (الفرار) والذي يحمل المعنى المضاد للقاء ليفيد اتصافهم بهذا الوصف في كل حال .

ونرى هذه الثنائية الرائعة في قوله:

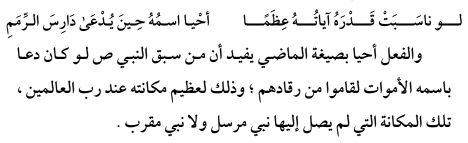
كَأَنّها الحَوْضُ تَبْيَضُ الوجوهُ به مِنَ العُصاةِ وقد جاءُوهُ كَالحُمَمِ هذه الآيات تشفع لقارئها حتى يبيض وجهه ويدخل الجنة ، كما تبيض وجوه العصاة بنهر الحياة بعد خروجهم من النار سودا كالفحم ، فيدخلون الحنة (۱)

ونراه قد قابل الفعل (تبيض) في مقابل الاسم (الحمم) فالمؤمنون تبيض وجوههم يوم القيامة: ﴿ يُوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَلَسَودٌ وُجُوهٌ فَ وَلَسَودٌ وَجُوهٌ وَلَسَودٌ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ و

<sup>(</sup>۱) روى البخاري ومسلم عن أبي سعيد رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «ويدخل الله أهل الجنة الجنة، ويدخل أهل النار النار ثم يقول: إن ظروا من وجدتم في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان فأخرجوه، فيخرجون منها حمّما فيلقون في نهر الحياة فينبتون فيه كما تنبت الحبة إلى جانب السيل، ألم تروها كيف تخرج صفراء ملتوية» [انظر البخاري في الكتاب الثاني، الباب: ١٥، ومسلم: في الكتاب (١) الحديث (١٤٨ و ٢٩٩)

آل عمران: ١٠٦] وهنا ذكر عصاة المؤمنين حين يخرجون بشفاعة الشافعين ورحمة رب العالمين فيخرجون وقد امتحشوا واحترقوا وتفحموا من النار حتى اسودت أجسادهم فصارت سوداء كالفحم، ثم تدركهم رحمة ربهم فيرجعون كما كانوا ثم يدخلون الجنة.

وله ثنائية بين الفعل (أحيا) والاسم (دارس الرمم)وهو الميت منذ زمن بعيد حتى رمَّ عظمه ، يقول:



وله قوله:

وخالِفِ النَّفْسَ والشَّيْطانَ واعْصِهِمِا وإنْ هُمَا مَحَّضَاكَ النَّصْحَ فَاتَّهِمِ والمعنى: ولا تطع نفسك ولا الشيطان في شيء مما يأمرانك به أو ينهيانك عنه ، ولا تمش وفق مرادهما ، فإن زعما أنهما قد أخلصا لك النصح فانسبهما إلى الخيانة والخداع ولا تصدق قولهما ، فإنهما عدوان مينان لك .

فقابل بين الفعلين (خالف واعص) اللذين جاءا بصيغة الأمر ليظل هذا ديدن المخاطب دائمًا، وبين الاسم (النصح) والذي معناه هنا الوسوسة الشيطانية والغواية النفسية، وهي بصيغة الاسم تدل على دوام الوسوسة، وبقاء هوى النفس اللذان لا ينتهيان أبدا، حتى وإن لبسا ثوب الناصح، فاتهمها بالغواية، ولا تلق لهما بالله، ولا تستمع لهما أبدًا.



وله أيضا قوله:

خَفَضْتَ كَلَّ مَقَامِ بِالْإِضَافَةِ إِذْ نُودِيتَ بِالرَّفْعِ مِثْلَ المُفْرَدِ العَلَمِ

ولما بلغت تلك المرتبة ، تدنّت دون مقامك المقامات ، وناداك الله تعالى نداء مخصوصًا لرفع شأنك بين الأنبياء كما خصّ المفرد العلم بالرفع من دون أقسام المنادى .



فنرئ هذه الثنائية الضِّديَّة بين الفعل (خفضت) وبين الاسم (الرفع) ونلحظ هذه البراعة في استخدام الجناس فالرفع الإعرابي في المنادئ وهو وجوب الضم، والرفع المعنوي وهو من الرفعة والمكانة السامية التي وصل إليها رسول الله - على – ولم يصل إليها غيره، فأصبح كل من دونه هم أخفض منه مكانا ومكانة عند الله ؟ لما حباه الله من المكان الأرقى والأسمى بقربه من الذات العلية ووصوله إلى مكانة لم يعرفها نبي مرسل ولا ملك مقرب.

فسبحان من أودع في وجه حبيبه ونبيه علامات النبوة والصدق ، فكل من كتب الله له الهداية حين رأى رسول الله على وجد فيه علامات الصدق ، وبشارات الحق ، وشاهد نور النبوة في جبينه ساطع كسطوع شمس الظهيرة ، وقد رآه عبد الله بن سلام لأول مرة حين وصل النبي على المدينة فقال:"
فلما تبينت وجهه عرفت أن وجهه ليس بوجه كذاب "(١)

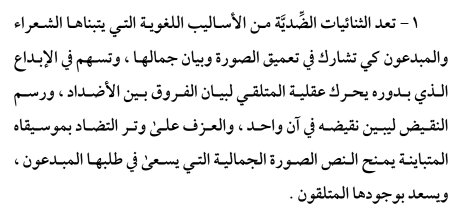
فاللهم ارزقنا معيته ، وأسعدنا بصحبته ، واسقنا بيده الشريفة شربة لا نظمأ بعدها أبدًا .

وصل اللهم وسلم وبارك عليه إلى يوم الدين.

والحمد لله رب العالمين گیگیگی

<sup>(</sup>١) صحيح ابن ماجه ٢٦٤٨ ،المحدث الألباني

### الخاتمة





٣- أدت الثنائيات الضّديَّة دورا مهما في قصيدة البردة حيث كانت حاضرة في أغلب أبيات القصيدة ، وارتكز عليها البوصيري بشكل لافت وواضح ، حيث رسم الكثير من صورة معتمدًا على الثنائيات الضِّديَّة .

٤ - تنوعت تلك الثنائيات بين الثنائيات المعنوية ، وثنائيات التضاد الطباقي ، وثنائيات التضاد اللوني ، وثنائيات التضاد اللسلب ( تضاد النفي ) ، وثنائيات التضاد السياقي ، والثنائيات الضّديَّة اللفظية ، والثنائيات الاسمية ، والثنائيات الجامعة .

استطاع البوصيري أن يوظف كل طاقته الإبداعية وقدراته التعبيرية وإمكاناته الأسلوبية لتعميق التناقض في النص الذي يصل الى أقصى حد ممكن ويشكل صورة مفاجئة تؤثر في المتلقي .



٦- لم تكن الثنائيات التي وردت في قصيدة البردة قصدية متعمدة ،
 وإنما كانت طبيعية وفطرية نابعة من طبيعة الحياة التي تقوم أساسًا على
 فكرة الثنائيات .



٧- من اللافت وجود أكثر من لون من ألوان التضاد أو الثنائيات الضِّديَّة في بيت واحد فنجد تضاد اللون مع تضاد المطابقة مع تضاد السياق، مما يدل أولا: على براعة الشاعر وتمكنه من أدواته وثانيًا: على اهتمامه بهذا اللون من الأساليب الشعرية التي يراها أكثر أثرًا وأعمق تأثيرًا.



# أهم المصادر والمراجع

#### القرآن الكريم.

- ١ أساس البلاغة الزمخشري، دار الكتب العلمية بيروت لبنان
- ٢- الاستيعاب في معرفة الأصحاب ابن عبد البر، تحقيق على محمد البجاوى، دار الجيل بيروت لبنان، ١٩٩٢.
- ۳- الأسلوب والأسلوبية غراهام هوف، ترجمة كاظم سعد
   الدين،منشورات دار الإنماء القومي ١٩٨٥.
- ٤ إعجاز القرآن، الباقلاني أبو بكر محمد بن الطيب، دار المعارف،
   القاهرة، تحقيق :السيد أحمد صقر.
- ٥- الإيضاح في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، اعتنىٰ به وراجعه محمد عبد القادر الفاضلي، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ٢٠٠٨م
- ٦- بنية التضاد في شعر ابن حمديس ت(٥٢٧) دراسة أسلوبية فاتن طه
   أحمد الحاج يونس، رسالة ماجستير باشراف الأستاذ المساعد
   بسمة محفوظ البك، كمية التربية، جامعة الموصل.
  - ٧- التعريفات للجرجاني مكتبة لبنان بيروت ١٩٨٥.
- ٨- ثلاثية البردة بردة الرسول صلىٰ الله عليه سلم (حسن حسين) دار
   الكتب القطرية الدوحة الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ
- ٩- الثنائيات الضدية في لغة النص الأدبي بين التوظيف الفني والذوق
   الجمالي، أ.د .على زيتونة مسعود، جامعة الوادي.
- ١ الثنائية الضدية في نماذج من الشعر العباسي، ماجد عبد الحميد الكعبي، مجلة أطراس، س ١، ع ٢، جامعة البصرة، نيسان، : ٢٠٠٦



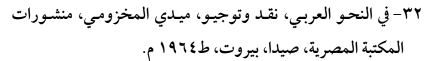
- ۱۱ ثنائية الماء والنار في شعر أبي تمام، د.نوزاد شكر إسماعيل، مجلة التربية والعلم، م ۱۹، العدد ( ۲)نيسان ۲۰۰۱
- 17 الجامع الصغير المؤلف: جلال الدين السيوطي، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت؛ الطبعة: الطبعة السادسة: ٢٠١٢
- ۱۳ جدلية الخفاء والتجلي، كمال أبو ديب، دار العلم للملايين، بيروت، ۱۹۸۱
- ١٤ حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة :جلال الدين السيوطي تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم دار إحياء الكتب العربية القاهرة (١٣٨٧ هـ = ١٩٦٧ م.)
- ۱۰ الحيوان، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، دار الكتب العممية، بيروت، ط ۲/ ۱۶۲۶ هـ
- 17 خصائص الأسلوب في الشوقيات، عبدالهادي الطرابلسي، منشورات الجامعة التونسية، المطبعة الرسمية للجمهورية التونسية، د.ط، ١٩٨١ م
- ۱۷ الخطاب القرآني خلود علموش عالم الكتب الحديث، إربد، الأردن ، جدارا للكتاب العالمي ، عمَّان.
- ۱۸ ديوان كعب بن زهير، تحقيق وشرح أستاذ علي فاعور، دار الكتب العلمية بيروت طبعة١٩٩٧
- 19 الرسالة محمد بن ادريس الشافعي، تحقيق أحمد محمد شاكر، مطبعة مصطفى الباني الحلبي الطبعة الأولى ١٩٣٨ م.
- ٢ شذرات الذهب في أخبار من ذهب: أبو الفلاح عبد الحي بن العماد الحنبلي دار إحياء التراث العربي القاهرة بدون تاريخ



- ٢١ الشعر والرسم، فرانكمين روجرز، ترجمة :مي زيادة، دار المأمون
   لمطباعة والنشر، بغداد، ١٩٩٩ م.
- ۲۲ الشعر ولغة التضاد، مختار أبو غالي، حوليات كمية الاداب،
   جامعة الكويت الحولية الخامسة عشر، ١٩٥٤ م.
- ٢٣ صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري ، دار ابن كثير / لبنان / بيروت ٢٠١٨ م.
- ٢٤ صحيح ابن ماجه ،محم بن يزيد القزويني ،حكم وتعليق المحدث الألباني، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع الرياض.
- ٢٥ الصناعتين، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سيل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (ت ٣٩٩ هـ، تحقيق علي محمد البحاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة الأولى، ١٩٩٧ م.
- ٢٦ صورة اللون في الشعر الأندلسي دراسة دلالية فنية، أ.د. حافظ المغربي، دار المناهل للطباعة والنشر، الطبعة الأولى ٢٠٠٩ م.
- ۲۷ عقود الجمان في المعاني والبيان، جلال الدين عبدالرحمن بن بكر السيوطي بشرح العلامة عبدالرحمن بن عيسى بن مرشد العمري المعروف بالمرشدي، شركة ومطبعة مصطفىٰ البابي الحلبي وأولاده بمصر، الطبعة الثانية ١٩٥٥ م.
- ٢٨ علم الدلالة جون لاينز ، ، ترجمة محمد عبد الحليم الماشطة
   وآخرون .
- ٢٩ علم الأسلوب مبادئه وأجزاؤه ، د / صلاح فضل، مؤسسة مختار
   للنشر والتوزيع، القاهرة، د.ط١٩٩٢ م.



- ٣- الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري، تحقيق : أبي عمرو عماد زكي الباروي، المكتبة التوفيقية.
- ٣١- فوات الوفيات : محمد بن شاكر الكتبي تحقيق إحسان عباس دار الثقافة بيروت (١٣٩٣ هـ= ١٩٧٣ م.



- ٣٣ القاموس المحيط، الفيروز آبادي القاهرة: دار الحديث، (٢٠٠٨)
- ٣٤- كتاب الصناعتين (الكتابة والشعر)، أبو هلال العسكري، تحقيق: علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، ٣٠٧ط ١، ١٩٥٢:
  - ٣٥- كتاب مجلة الرسالة أحمد حسن الزيات العدد ٨٩٢ ص ١٨
    - ٣٦ لسان العرب ابن منظور، دار المعارف القاهرة بدون.
- ٣٧ اللون في الشعر الأندلسي حتى نهاية عصر الطوائف، أحمد مقبل محمد إبراهيم المنصوري، رسالة ماجستير، كلية الآداب الجامعة المستنصرية، باشراف أ.د. سامي مكي العاني
- ٣٨ المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين بن الأثير، تحقيق : أحمد الحوفي، نهضة مصر، ط ١/ ١٩٥٩ .
- ٣٩ معجم البلاغة العربية، د/ بدوي طبانة، دار المنارة جدة ،دار الرفاعي .
  - ٤ معجم علم اللغة النظري محمد على الخولي، مكتبة لبنان.
  - ٤١ المعجم الفلسفي، جميل صليبا، دار الكتاب اللبناني، بيروت.





- ٤٢ معجم المصطلحات الأدبية إبراهيم فتحى ، ، مادة سياق.
  - ٤٣ معجم مصطلحات الأدب مجدى وهبة، مكتبة لبنان.
- ٤٤ معجم المصطلحات اللغوية رمزي البعلبكي ، دار العلم للملايين ١٩٩٠م.
- ٥٤ المعجم الوسيط أحمد الزيات، إبراهيم مصطفى، محمد النجار
   وآخرون، ، القاهرة: مكتبة الشروق الدولية.
  - ٤٦ المعجم الوسيط مجمع اللّغة العربية .
- ٤٧ مقال (حول البردة) للأستاذ محمد سيد كيلاني مجلة الرسالة العدد ٨٩٢ العدد ٨٩٢
  - ٤٨ المقايسات، أبو حيان التوحيدي
- 29 نقد الشعر، قدامة بن جعفر، تحقيق : كمال مصطفىٰ، مكتبة الخانجي بمصر، سنه ١٩٦٣



